

<u>᠘ᡭ᠘ᡭ᠘ᡭ᠘ᡭ᠘ᡭ᠘ᡭ᠘ᡭ᠘ᡭ᠘ᡭ᠘ᡭ᠘ᡭ᠘ᡭ᠘ᡭ᠘ᡭ᠘᠘᠘᠘</u>



آئمینه پرویزیت

مولا ناعبدالرحمان كيلاني

ا كۆير:2004

اعت پهرار ۲

نام كتاب:

تعداد:

زراہتمام:

1200

ة اكثر حبيب الرحمان كيلاني

جيب الرحمان كيلاني فون:7844157

ذاكرْ حافظ على الرحمان كيلانى \_انجيئرُ حافظ مين الرحمان كيلانى

انٹر پیشنل دارالسلام پیشک پرلیں لا ہور

ناشر: مكتبة السلام سري نير:20،وين يورها مور

فون: 7844157-7280943



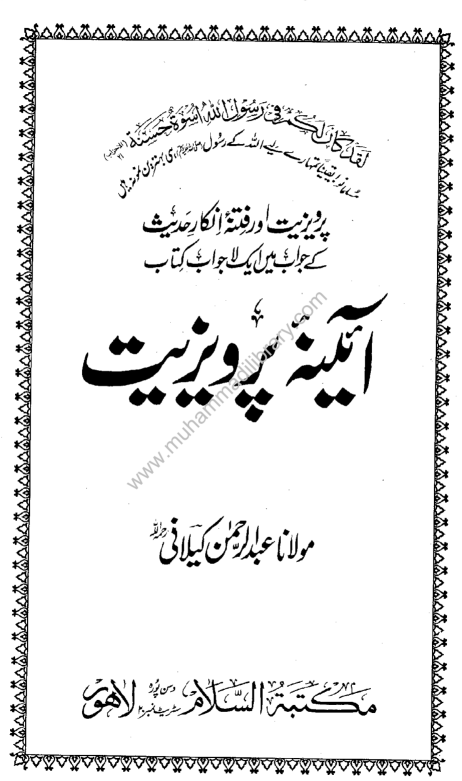
هیدٔ آفس ومَرکزی شورُوم می 36 - لورَال ، کیرُر نیٹ شاپ الا مور

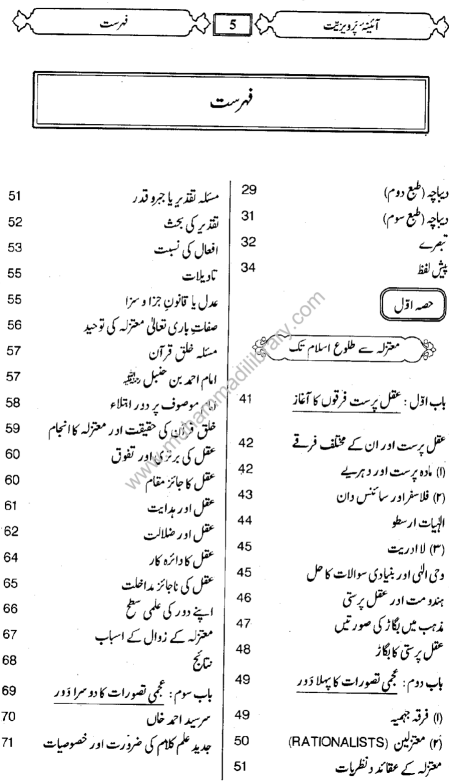
(ن: 723 4072 724 0024 , 723 2400 , 711 0081 , 711 1023

E-mail: darussalampk@hotmail.com Website: www.dar-us-salam.com

<u>ૹ૾ઌૹઌૹઌઌઌઌઌઌઌઌઌઌઌઌઌઌઌઌઌ</u>ઌઌઌઌ

شودُوم ارْد وباداد القراسنر عزني سُرِي ' أرْنواذار الابور ذن : 712 005 يمكن : 732 0703





| \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | فهرست فهرست                                                 |      | آئينة پُرويرتت                                     |
|----------------------------------------|-------------------------------------------------------------|------|----------------------------------------------------|
| 94 2                                   | ا باب چهارم : نظریه ارتقاء کا سرسید کے                      | 71   | مديث اور فقه سب ناقابل حجت بي                      |
| _                                      | عقائد پر اثر                                                | 72   | قرآن ادر نیچر                                      |
| 94                                     | <br>فرشتوں پر ایمان                                         | 73   | سرسید احمد خال کے نظریات                           |
| 95                                     | ر وں پر ایاں<br>سرسید کے خیالات کے ماخذ                     | 74   | تمرسيد كانظريه معجزات                              |
| 96                                     | رید ہے ہیائے معد<br>سرسید اور صوفیہ کا ذہنی اتحاد           | 75   | قوانین قدرت میں تبدیلی                             |
| 97                                     | ر پید برزر سرمیہ ماد ک مار<br>فرشتوں کے ذاتی تشخص کے دلا کل | 76   | قوانین لدرت اور اشتناکی صورتیں                     |
| 98                                     | جرئيل ملت إلى حقيقت اور نبوت كامقام                         | 77   | معجزات سے انکار کی اصل وجہ                         |
| 99                                     | نظری ملکه اور نبوت میں فرق<br>فطری ملکه اور نبوت میں فرق    | 77   | قرآن کریم میں مٰد کور معجزات                       |
| 98                                     | نظری ملکه اور علامه اقبال ٌ<br>فطری ملکه اور علامه اقبال ٌ  | 77   | آگ کا ٹھنڈا ہونا                                   |
| 101                                    | ئوت اور قرآن کریم<br>منبوت اور قرآن کریم                    | 78   | اصحاب بیل                                          |
| 102                                    | جبر کے سینہ رہاں<br>جبر ئیل اور میکا ئیل                    | 78   | عصائے موٹیٰ اور ید بیضا                            |
| 102                                    | بر من عبر الله الله الله الله الله الله الله الل            | 80   | وريا كا بجشنا                                      |
| 103                                    | <u>جن</u>                                                   | 8101 | باره چشموں کا پھوٹنا                               |
| 104                                    | <u>۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔</u>                 | 81   | حضرت عیسلی ملسیط کی پیدائش اور وفات                |
| 104                                    | جنوں کے خارجی وجود کا ثبوت                                  | 82   | حضرت علیلی السنیا کے دو سرے معجزات                 |
| 105                                    | قصه آدم ﴿إِنَّهُ وَالْمِيسِ                                 | 84   | ر سول الله ملتي الله علم معجزات                    |
| 106                                    | ۔<br>قصہ آدم میں گھگو کے فریق                               | 84   | انشقاق قمر                                         |
| 107                                    | جنت' شجر ممنوعه اور هبوط آدم کی تاویلات                     | 84   | واقعه اسراء                                        |
| 108                                    | ا ق<br>تاویلات کا جائزہ                                     | 86   | وَمَارَمِيْتَ إِذْرَمَيْتَ وَلَكِنَّ اللَّه رَمِّي |
| 109                                    | سرسید پر کفر کافتویٰ                                        | 86   | دو سمرے خرق عادت امور سے انکار<br>                 |
| 111                                    | سرسید کے افکار و نظریات پر ایک نظر                          | 86   | کیا دعا کا کچھ فائدہ ہو تا ہے؟                     |
| 111                                    | يبلا نظريه 'عقل كا تفوق                                     | 88   | بی اسرائیل کا بیندر بننا                           |
| 111                                    | دو سرا نظریه 'ذات وصفات باری تعالیٰ کی تنزیمه               | 88   | اللہ کے مارنے اور زندہ کرنے کی قدرت                |
| 112                                    | تيسرا نظريه 'جبرو قدر                                       | 88   | حفرت عزیر ملتِ 🖟 کی موت اور زندگی                  |
| 112                                    | چوتھانظریہ 'خوارق عادت اور معجزات ہے انکار                  | 89   | پرندول کی موت اور زندگی<br>و مربعه م               |
| 114                                    | اینے دور کی علمی سطح کی قباحت                               | 91   | جنت اور دوزخ کی حقیقت<br>• سرورد                   |
| 115                                    | پانچوال نظریه <sup>،</sup> نظریه ارتقاء                     | 92   | جنت اور دوزخ کے خارجی وجود کا انکار                |
| 116                                    | ب.<br>گکه بازگشت                                            | 93   | خدا اور رسول ماتیام کے متعلق تصور؟                 |
|                                        |                                                             |      |                                                    |

| ~   |                                            |         |                                        |
|-----|--------------------------------------------|---------|----------------------------------------|
| 8   | ن <i>هرست</i> کم                           | 7       | ٱلمَيْنَهُ رَبُويزيَّت                 |
| 140 | ناب کا اصطلاحی مفهوم                       | 1118    | 1                                      |
| 140 |                                            | _       | ب پنجم؛ عجمي تصورات كا تيسرا دُور      |
| 140 |                                            | .   446 | وری دور کے منکرین حدیث                 |
| 141 |                                            | 1 110   | بنر مشهور منكرين حديث كالمختصر تعارف   |
| 141 | مادیث میں کتاب اللہ کا ذکر                 | 1 110   | ببدالله چکر الوی                       |
| 141 | آب الله اور "واقعه عسيف"                   | 100     | ياز فنخ پوري                           |
| 142 | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·      | . 100   | ملامه عنايت الله مشرقى                 |
| 143 | حبنا کتاب الله" سے عمر رفاقتہ کی مراد      | 1 am -  | اكثر غلام جيلانى برق                   |
| 144 | تتاب الله اور كلام الله كا فرق             | 400     | عافظ اسلم ہے راج بوری                  |
| 144 | کتاب اللہ کے پرویزی معانی کا تجزییہ        |         | حافظ اسلم صاحب كا نظريه حديث           |
| 145 | رون شکل میں                                | 107     | غلام احمد پرویز اور طلوع اسلام         |
| 146 | ىلى ہوئى شكل<br>سلى ہوئى شكل               | 100 .   | طلوع اسلام كالبينه بيشروؤل كو خراج عقب |
| 147 | قرآن کی ماسٹر کانی                         | 128     | معتزلين اور طلوع اسلام                 |
| 148 | رون اور سلی ہوئی کتاب کا ایک نقلی ثبوت     | 929     | مرسيد احمد خال اور طلوع اسلام          |
| 149 | حفاظت قرآن کے برجار میں غلو                |         | علامه مشرقی اور اواره طلوع اسلام       |
| 150 | الله کی ذمه داری پوری شریعت کی حفاظت ہے    | 129     | حافظ اسلم صاحب اور اداره طلوع اسلام    |
| 151 | قرآن کے بیان کو نفت سے متعین کرنے کے مفاسد | زی 131  | طلوع اسلام اور حافظ عنايت الله اث      |
| 151 | سيرالمعاني الفاظ                           |         | طلوع اسلام کے عجمی افکار               |
| 152 | اصطلاحات                                   | 131     | عقل کا تفوق اور برتری                  |
| 152 | مقامی محاورات                              | 133     | تاویلات کا دھندا                       |
| 153 | عرنی معانی                                 | 133     | طلوع اسلام كالنزيجر                    |
| 153 | پرویزی اصطلاحات                            | 134     | مسلمانوں سے شکوہ؟                      |
| 154 | بتائج                                      | 134     | اہل مغرب میں پرویز صاحب کی مقبولیت     |
| 155 | باب دوم : عجمی سازش اور زوال أمت           |         | حصه دوم                                |
| 155 | اسلام میں عجمیٰ نصورات کی آمیزش            | -       | الله عنه الله م مخصوص نظريا            |
| 155 | عجمی سازش کیاہے؟                           |         | 1                                      |
| 156 | عجمی سازش کے راوی                          |         | باب اوّل: حَسْبُنَا كِتَابُ اللّهِ     |
|     | - •                                        | 137     | لفظ کتاب کے مختلف معانی                |
|     |                                            |         |                                        |

| \X  | ا كر فرست                                         | <u>s</u> | المُنْهُ الْهُولِينَة اللَّهُ اللّ |
|-----|---------------------------------------------------|----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 173 | خلفائے بنوامیہ وبنوعہاس کے مناقب دمثالب           | 156      | سازش کی ابتدا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 174 | ند مب پر پرویز صاحب کی برہمی                      | 156      | سازش کی انتها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 176 | ملوكيت أورببيثوائيت كالسمجھوبة                    | 157      | حدیث کے جامعین کے اوصاف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 177 | ملائے دین کی حق گوئی وبے باک                      | 157      | طلوع اسلام کے مکرو فریب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 177 | سعید بن مسیب اور اموی خلفاء                       | 158      | حدیث کے عرب جامعین                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 177 | سالم بن عبدالله بن عمرٌاور بشام بن عبد الملك      | 159      | نظریہ عجمی سازش کے غلط ہونے کے دلا کل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 178 | امام ابو حنیفه ریتیه اور عراق کا گورنر            | 159      | صحاح سته کا مواد ادر ایرانی عقائد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 178 | خلیفه منصور کی خلافت کی توثیق امام ابو حنیفه      | 159      | اسلامی فقه اور عجمی سازش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|     | اور ابن انی ذئب                                   | 160      | محدثين كامعيار صحت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 180 | امام ابو حنیفہ رہیتھ کی بے نیازی                  | 160      | یزد گرد کا قاتل؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 181 | خالد بن عبدالرحمان کی خلیفه منصور پر تنقید        | 161      | شهادت حضرت عمر ملاتند                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 181 | امام مالك ريتينيه اور خليفه منصور                 | 161      | اسلامی حکومت میں سازشیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 181 | جبری بیعت سے متعلق امام مالک ریاتھ کا فتوی        | 162      | سازش کے لئے مناسب مقام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 182 | ابن طاؤس رئيتيه (محدث) اور خليفه منصور            | 162      | ایران میں ہی سازش کیوں؟<br>ع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 182 | انا سفیان توری (۱۹-۱۲اه)اور عهده قضاء             | 163      | عجمی سازش اور تمنا ممادی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 183 | ہارون اگر شید اور نضیل بن عیاض ری <sup>ی</sup> تھ | 164      | امام زهری کا شجره نسب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 184 | امام احمد بن مخبل پایشه اور مامون الرشید<br>-     | 165      | تمنا عمادی اور تدوین حدیث<br>م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 185 | امامِ بخاری روهید اور حاکم بخارا                  | 165      | تمنا عمادی اور حافظ اسلم کے بیانات<br>ع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 185 | تائج                                              | 166      | حدیث مثله معه اور عجمی سازش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 186 | مسلمانوں کے زوال کے اسباب اور علاج<br>۔           | 166      | عمادی صاحب کے مجھوٹ کا جواب<br>مسلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 186 | مقام آدمیت ادر مقام انسانیت؟                      | 167      | حافظ اسلم صاحب کے اعتراضات کا جواب<br>قیمی سے مقد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 187 | علاج                                              | 167      | پرویز صاحب اور قرآن کی مثلیت<br>ده مسئل سیست ها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 187 | کیا فلاح آخرت اور دنیوی خوشحالی لازم              | 167      | حفرت عیسیٰ اور آدم میں مثلیت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     | وملزوم ہیں؟                                       | 168      | ملوکیت اور پیشوائیت کا شاخ سانه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 188 | مومن بننے کا طریقہ<br>مومن بننے کا طریقہ          | Į        | ملوکیت اور پیشوائیت (ندہب) کی ایک<br>ک از دور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 189 | انبیاء ادر تسخیر کائنات<br>پیز                    |          | کیمیائی مثال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 189 | سائنسدان ہی حقیقی عالم ہیں<br>السان               | 171      | کیا ملوکیت واقعی مور د عتاب ہے؟<br>ایسی میں صا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 190 | عالم يا لائيبريرين                                | 173      | ملوکیت سے ہیر کی اصل وجہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

| ٨.                       |                                      |          |                                        |
|--------------------------|--------------------------------------|----------|----------------------------------------|
| $\langle \times \rangle$ | فهرست                                | <b>9</b> | آئینهٔ پُرویزیت                        |
| 209                      | عورت کی برتری                        | 190      | عقل کی بو                              |
| 210                      | باب چهارم: نظریهٔ ارتقاء             | 192      | باب سوم: مساوات مرد و زن               |
| 210                      | کیا انسان اولاد ارتقاء ہے؟           | 192      | موضوع كانتعين                          |
| 211                      | سرچارلس ڈارون                        | 193      | اسلام کے عطا کردہ حقوق                 |
| 212                      | نظریہ ارتقاء کیا ہے؟                 | 194      | مرد کی فوقیت کے گوشے                   |
| 213                      | نظریہ ارتقاء کے اصول                 | 194      | مرد کی فوقیت اور طلوع اسلام            |
| 213                      | (Struggal For Existence) تازع للبقاء | 194      | عورت کی پیدائش                         |
| 213                      | طبعی انتخاب (Natural Selection)      | 195      | مرد کی حاکمیت؟                         |
| 213                      | ہاحول سے ہم آ ہنگی (Adaptation)      | 197      | عورت کی فرمانبرداری                    |
| 214                      | قانون دراثت (Law of Heritence)       | 199      | مردوں کا عور توں کو سزا دینے کا انتہار |
| 214                      | نظريه ارتقاء پر اعتراضات             | 200      | اپنے بیانات کی خور تردید               |
| 216                      | نظريه ارتقاء اور مغربي مفكرين        | SOE      | عورت کی شمادت                          |
| 217                      | نظریہ ارتقاء کی مقبولیت کے اسباب     | 202      | ندکر کے <u>صب</u> غ                    |
| 217                      | كفهرية ارتقاء اور منكرين قرآن        | 203      | جنتی معاشره                            |
| 218                      | طلوع الملام کے قرآنی ولائل           | 203      | تعدد ازدواج                            |
| 218                      | نفس واحده ے مراد پهلا جر تومه حیات؟  | 204      | حق طلاق مرد کو ہے                      |
| 219                      | ملق كامفهوم الملكم                   | 204      | عدت صرف عورت کے لئے ''                 |
| 219                      | اطوار مختلفه                         | 205      | عورت کی فضیلت بواسطه حق مر             |
| 220                      | زمین سے روسکیگ                       | 206      | بجپین کی شادی                          |
| 221                      | نظریہ ارتقاء کے ابطال پر قرآنی دلائل | 207      | عورت اور ولايت                         |
| 221                      | مراحل تخليق انساني                   | 207      | مرد کی فوقیت کے چند دو سرے پہلو        |
| 222                      | تخلیق انسان سے پہلے کا زمانہ         | 207      | كوئى عورت نبييه نهيں ہوئى              |
| 222                      | آدم کی خصوصی تخلیق                   | 207      | کوئی عورت حاکم بھی نہیں بن سکتی        |
| 222                      | آدم کی بن باپ تخلیق                  | 207      | عورتیں مردول کی تھیتیاں ہیں            |
| 224                      | قصه آدم دابلیس                       | 208 4    | نکاح کے بعد عورت ہی مرد کے گھر آتی ہے  |
| 224                      | جنت 'شجر ممنوعه اور بهوط آدم         | 208      | اولاد کا وارث مرد ہو تاہے              |
| 224                      | ابلیس اور ملائکه                     | 208      | مهميل شهادت                            |
| 225                      | نظريه ارتقاء اور اسلاى تعليمات       | 208      | اہل کتاب سے نکاح                       |
|                          |                                      |          |                                        |

| $\langle \langle \langle \rangle \rangle$ | مرست فرست                                                                                            | 10 💸    | آئينه رُويزيّت                            |
|-------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|-------------------------------------------|
| 241                                       | ??                                                                                                   | . 226   | نظريه ارتقاء كالمستقتل                    |
| 242                                       | ر سول کی قائم مقامی                                                                                  | 227     | صراط متنقيم كياب؟                         |
| 242                                       | قتضآت زمانه                                                                                          | 1 229   | ارتقاء کی اگلی منزل                       |
| 242                                       | مرکزی وحدت                                                                                           | 229     | آخرت كالقبور                              |
| 243 2                                     | نظریه مرکز ملت اور طلوع اسلام _                                                                      | 230     | اخروی زندگی                               |
|                                           | رو سرے نظریات کا تصادم                                                                               | , 231   | طلوع اسلام کا تضاد                        |
| 243                                       | ظنی چیز دین نهیس بن سکتی                                                                             | ŀ       | باب پنجم: مرکز ملت                        |
| 244                                       | فرقہ سازی اور فرقہ پرستی شرک ہے                                                                      | 202     | منصب رسالت                                |
| 244                                       | این ودنیا کی تفریق                                                                                   | 202     | سب سے پہلا مومن                           |
| 244                                       | شریعت اور شریعت سازی                                                                                 | 200     | ختم نبوت ورسالت                           |
| 245                                       | طاعت رسول کا پرویزی مفهوم<br>برین                                                                    | 200     | نبی اور رسول میں فرق                      |
| 246                                       | تقام رسالت پرویز صاحب کی نظر میں<br>س                                                                | 200     | مبلغ رسالت مسلغ رسالت                     |
| 246                                       | مگر رسالت بدستور جاری ہے<br>ملاز میں میں میں ایک میں میں ایک میں | 2,300   | شارح كتاب الله                            |
| 247                                       | الله اور رسول ملتھا کی اطاعت سے مراد                                                                 | 234     | شارع یا قانون دہندہ                       |
| 248                                       | زنده رسول                                                                                            | 230     | مزى يا تربيت كننده-معلم كتاب و حكمت       |
| 249                                       | زنده رسول پرویز صاحب بی ہیں<br>                                                                      | 230     | مطاع                                      |
| 249                                       | ملام احمد قادیاتی اور غلام احمد پرویز<br>کرد از بر مرخته میزد                                        | 200     | اللہ اور رسول کے مقام کا فرق              |
| 250                                       | مرکز ملت کا بیر منشور غلط ہے<br>ملسل کا کہ میں گاریاں میں تا                                         | 230     | اطاعت رسول کی مستقل حیثیت                 |
|                                           | لله اور رسول کی الگ الگ اطاعت کا تصو<br>                                                             | 20,     | ا تباع رسول ملتي ليم ادر اسوه حسنه        |
| ىر 251                                    | طيعوا اللَّه واطيعوا الرسول واولى الاه<br>سرى نه تته سك                                              | 201     | آپ سلٹھائیا کی اتباع تا قیامت ضروری ہے    |
| 050                                       | منڪم کي نئي تشريخ<br>ماري سي درون بري ڏوه في ت                                                       | 230     | اتباع صرف رسول ملٹائیم کی ہے اللہ کی نہیں |
| 252                                       | ملائے دین اور ''بیثیوائیت'' میں فرق<br>تا بخرین میں میں اسک مثلا                                     | 200     | آپ کی اِتباع ہے انکار کفرہ                |
| 253                                       | ناریخ ہے ایک مرکز ملت کی مثال<br>ثیر معن سے میں میں اور                                              | 238     | قاصنی اور حاکم                            |
| 254                                       | شهنشاه اکبر کی خداداد بصیرت<br>غز. علی چه                                                            | 1 235   | قابل اوب واحترام مستى                     |
| 254                                       | چند ضمنی گوشے<br>سامند                                                                               | -   209 | مرکز ملت کے تصور کا پیش منظر              |
|                                           | رسول الله سے پر ویزصاحب کی محبت و عقید ت:<br>الله مند سیال بریز ایمانی                               | 240     | حافظ التلم صاحب كا نظريه مركز ملت         |
| 255                                       | اطاعت رسول کانیا مفهوم<br>من دل که مراه میرود.                                                       | 240     | م <i>رکز</i> ملت کی وضاحت                 |
| 256                                       | مرکز ملت کی اطاعت حرام ہے                                                                            |         | کیا مرکز ملت کی اطاعت رسول کی اطاعت       |

آئينه ترويزتت عدم جواز ملکیت زمین پر طلوع اسلام کے 271 تشریعی امور میں مشورہ تبھی نه کیا گیا 256 دلائل كاجائزه 256 انكار رسالت 271 قرآنی آبات سے فسرويرويز اور غلام احمد يرويز 257 لفظ مشیل کے معانی 271 جیت حدیث کے ولا کل 257 لفظ سو آء کے معانی 272 فرار کی راہیں 257 برابری س کس کی اور س بات میں 272 طلوع اسلام کے اعتراضات کے جوابات 258 الله اور رسول کی الگ الگ اور مستقل یعنی 259 ساق و سباق کا طریق 273 قرآن سے حق ملکیت زمین کے ولاکل 274 دو اطاعتول کا ثبوت تاريخ اور طلوع اسلام 275 اصل اطاعت رسول کی ہے اور وہ رسول 260 بايمبل اور طلوع اسلام 276 ہونے کی حثیت سے ہے انتظام يوسفي 276 اطاعت رسول ہی اصل مدایت ہے 261 طلوع اسلام کی علمی دیانت؟ اقوال دافعال رسول حجت شرعيه ہيں 278 261 نتائج 278 261 رسول کی اطاعت دائمی ہے عام اشیائے صرف پر ملکت کاحق اتباع رسول الفائيا كے منكرين كے لئے وعيد 279 263 طلوع اسلام کے ولائل کا جائزہ انتاع رسول كالمنكر كافرب 279 263 طلوع اسلام كاحديث سے احتجاج ابناع رسول سے روگر دانی منافقت ہے 281 264 باغ فدك كا قصد اور نتائج 281 ر سول کا مخالف جسمی ہے 264 لین دین کے احکام کی پرویزی تاویلیں 283 265 نتارتج احكام ميراث 283 جیت حدیث کے عقلی دلائل 265 طلوع اسلام کے تضادات 283 محابہ کی قرآن فئمی 265 احکام صدقه د خیرات 284 تعامل امت 266 284 ملاكون؟ 266 موضوعات کا وجو د ملا كاقصور 284 باب مشمم: قرآنی نظام ربوبیت 267 285 لین دین کے احکام کا عبوری دور ملكيت زمين 267 عبوری دُور کے احکام کی مزید تشریح 286 فطرى قانون حق ملكيت 267 287 پرورزی <u>خیلے</u> 268 حق ملکیت کے عوامل 287 زنا اور عبوری دَور حق ملكيت كااسلامي تصور 269 عبوری دور اور حالات 288 270 متشابهات عسے استفادہ

| ك فرست ك                                                   | 2 💢 آئید پُردیز شت 🔀                            |
|------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| يه نظام سب انبياء پر نازل ہوا تھا 301                      | عبوری دَور اور ناسخ و منسوخ 288                 |
| اسلام کی تاریخ میں نیملی کوشش 302                          | اختالات کی دنیا 289                             |
| نظام ربوبیت کو قرآن سے کشید کرنے کے 302                    | نفاذ اور نافذ العل كا فرق 289                   |
| طريقي                                                      | تر که اور عبوری دور 289                         |
| ائی طرف ہے بے جااضافوں کے ذریعہ سے 302                     | مساكين كاوجود 290                               |
| ربوبیت' قانون ربوبیت' نظام ربوبیت کے 303                   | فتم کا کفاره اور روزے 291                       |
| لئے قرآنی الفاظ                                            | ذکوہ و صد قات کے احکام کا تعطل 291              |
| نئ نئی اصطلاحات کا طریقه 304                               | لین دین کے احکام 291                            |
| دنیااور آخرت کے کئی مفہوم 304                              | انفرادی ملکیت اور ار کان اسلام 292              |
| ا قامت صلوٰة ادر ايتائے زكوٰة                              | ذاتی ملکیت اور زکوة                             |
| اللہ سے مراد قرآنی معاشرہ                                  | ذاتی ملکیت اور حج                               |
| چند قرآنی اصطلاحات 306                                     | بك بفتم نظام ربوبيت كا فلسفه اور تشريف آوري 294 |
| تفییری انداز تا                                            | نظام ربوبیت کی ایجاد کی ضرورت 294               |
| سرمایه داری اور طبقاتی تقسیم میرانید داری اور طبقاتی تقسیم | قرآن میں غور کرنے کا طریقہ 294                  |
| نظام رہو ہیت کے قائلین اور منکرین 316                      | اشتراکیت اور ربوبیت 294                         |
| جنم مرف سری دار کیلئے اور مرف دنیامیں ہے 317               | ربوبيت اور تصوف 294                             |
| قانون ربوبیت پر ایمان لانے کے فائدے ۔                      | فلفه ربوبيت 295                                 |
| قانون کی قوت؟ 319                                          | انسان کی مضمر صلاحیتیں 296                      |
| نظام ربوبیت کے اپنے فائدے 319                              | مضمر صلاحيتين اور مستقل اقدار 296               |
| نظام ربوبیت کافلسفه ادر مزید فوائد 320                     | انسانی ذات کی نشوونما کافائدہ 297               |
| نظام ربوبیت کب اور کیسے آئے گا؟ 321                        | نظریه ربوبیت کا تجزیی                           |
| نظام ربوبیت کے انقلاب کا دو سرا منظر 322                   | اشتراکیت اور ربوبیت کے جذبہ محرکہ کافرق 298     |
| (حصه سوم)                                                  | پرویزی جذبہ محرکہ کی قوت                        |
| VI. iri                                                    | نظام ربوبیت کی تاریخ 299                        |
| رَآنَ سائل کے                                              | رسول الله نے شاید یہ نظام مشکل فرمایا ہو؟ 300   |
| <u> ترآنی نماز</u> <u> 325</u>                             | رسول الله نے نظام ربوبیت قائم کر لیا تھا 300    |
| نماز اور تواتر کا سارا 325                                 | دور نبوی میں بیہ نظام قائم نہیں ہو سکتا تھا 300 |
|                                                            | 1                                               |

|   | $\langle \chi \rangle$ | 1 ⟨⟨ أر | <b>3</b> ⟨X | اَئِينَ پُويزيْت                          |
|---|------------------------|---------------------------------------------|-------------|-------------------------------------------|
|   | 346                    | یرویز صاحب کی تضاد بیانی                    | 326         | نمازوں کی تعداد<br>                       |
|   | 346                    | :<br>زکوہ کی ادائیگی سے فرار کی راہیں       | 327         | قيام صلاة كالمقصد                         |
|   | 347                    | صدقہ فطراور ڈاک کے ککٹ                      | 327         | صلاۃ سے دو سرے مفہوم                      |
|   | 349                    | ی ترانی                                     | 329         | قیام صلوة اور طهارت؟                      |
|   | 349                    | ایک چور کا اپنے سے بڑے چور سے موال          | 329         | امام کا تقرر کیوں؟                        |
|   | 349                    | برويز صاحب كاجواب                           | 329         | رکوع و سجود کا مقصد اظهار جذبات ہے        |
|   | 350                    | ً مقای قربانی اور حج کی قربانی کے لیے الگ   | 330         | تاج محل                                   |
|   |                        | الگ لغت                                     | 330         | صلوة اور نماز كا فرق                      |
|   | 350                    | مقای قرمانی کے دلا کل                       | 331         | رِویزِ صاحب کی نماز                       |
|   | 352                    | ایک سے زیادہ جانوروں کی قربانی              | 332         | رویزی نماز نهیں پڑھتے                     |
|   | 352                    | مانی ضیاع کی فکر                            | 334         | 🕜 قرآنی ز کوهٔ و صد قات                   |
|   | 353                    | قرمانی کا فلسفه                             | 334         | ثرط زكؤة                                  |
|   | 354                    | قربانی کالفظ قرآن میں                       | 335         | ای شرط کے مفاسد                           |
|   | 355                    | لفظ نح کی لغوی تحقیق                        | 336         | شرح ز کوۃ میں تبدیلی کا حق                |
|   | 356                    | سوره کو ۱۶۰۷ اونث                           | 337         | نماز اور زکوٰۃ کی جزئیات                  |
|   | 357                    | اپنے دعویٰ کی ﴿ دِر ترویدِ                  | 337         | ز کو ق سے متعلق طلوع اسلام سے ایک سوال    |
|   | 358                    | 🕜 اطاعت والدين                              | 337         | زگوۃ اور زمانے کے تقاضے                   |
|   | 358                    | اطاعت والدین قرآن کی روے غیر ضروری ہے       | 338         | نکس اور زکوه میں فرق                      |
|   | 359                    | اطاعت والدين کے نقصانات                     | 338         | نبیادی فرق                                |
|   | 360                    | اطاعت کس عمر میں؟                           | 340         | مقصد کے کحاظ سے فرق                       |
|   | 361                    | اطاعت والدین قرآن کی رو سے فرض ہے           | 340         | ما <i>صل کے لحاظ سے فر</i> ق              |
|   | 361                    | کیا اطاعت کے بغیر والدین سے حسن             | 341         | مصارف میں فرق                             |
|   |                        | سلوک ممکن ہے؟                               | 342         | مزاج اور نتائج کے لحاظ سے فرق             |
|   | 362                    | بڑھاپے میں بھی اطاعت والدین ضروری ہے        | 342         | مکومت کا عوام سے زا کد از ضرورت سب        |
|   | 363                    | نتائج                                       | ,           | کچھ وصول کرنا                             |
|   | 363                    | اصل مسئله طلاق                              | 343         | ز گوة کی ادائیگی کا ہالکل جدا گانیہ مفہوم |
|   | 365                    | 💿 نامح ومنسوخ                               | 343         | ممدقه وخيرات                              |
| , | 365                    | مَانَنْسَخْ مِنْ أَيَةٍ كَا پِرويزِي مفهوم  | 344         | املامی نظام میں فقراء کا وجود             |
|   |                        |                                             |             |                                           |

| \ <u>\</u>  | فرست                                  | 14 <         | آئينهٔ پُرويزيت         | $\bigcirc\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!$ |
|-------------|---------------------------------------|--------------|-------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| 380         | ں نوح کا انجام                        | Jī   365     | خته اضافے               | ترجمه مين خود سا                                                                   |
| 381         | ر کے حضور پیشی                        | 367 الله     | ٤                       | بھلا دینے کی تشرز                                                                  |
| 382         | ظ صاحب کے افکار کا خلاصہ              | 368 ماذ      | پرویز صاحب کا غصه       | ب جارے ملایر                                                                       |
| 382         | بیث اور عذاب قبر                      | 369 مر       | قرآنی آیات کو بھلا دینا | الله تعالى كالبعض                                                                  |
| 384         | ) ترکهٔ اور وصیت                      | <u>②</u> 369 |                         | طلوع اسلام سے:                                                                     |
| 384         | يز صاحب کی فراہم کردہ بنیاد           | 369 پرو      |                         | حق وصیت تس کو<br>• به                                                              |
| 385         | یز صاحب کی تضاد بیانی                 | 370 کرو      |                         | زائی کی سزا                                                                        |
| 386         | يز صاحب كا ذہنی انتشار                | . • 1        | ولجيب انكشاف            | ,                                                                                  |
| <b>38</b> 6 | شح بات؟                               |              |                         | الله تعالى كاعلم<br>ا                                                              |
| ى 387       | چار بار تاکید کی وجہ سے قرض اٹھانا بھ | 371 کیا      |                         | ازواج النبى للتأكيم                                                                |
|             | ن ہے؟                                 |              | · 4.00                  | غلام اور لونڈیاں<br>ت                                                              |
| 389         | ت وصیت کی تشریخ                       |              | $O_{I}$                 | ن عذاب قبر                                                                         |
| 390         | ن دراثت پر بردیزی اعتراضات            | 11/2         | مرف دو دو بار ہے        |                                                                                    |
| 393         | ل کے سوالات<br>سنت                    | (//          |                         | متنثنات                                                                            |
| 394         | ملتم بوتے کی وراثت                    |              | وشعور 1                 | نمردون کااحساس و<br>مردون کااحساس و                                                |
| 394         | ع اسلام ہے چند سوالات                 | <b>I</b>     |                         | مشتنیات                                                                            |
| 395         | اسلامی کی غلطیاں                      | l l          |                         | عرصه برزخ کاا قرار<br>ت                                                            |
| <b>39</b> 5 | تعالیٰ کی حساب دانی                   |              | 5                       | عذاب قبر کا ثبوت                                                                   |
| 396         | ء کی خدمات کا اعتراف<br>              |              | -                       | شداء کی زندگی                                                                      |
| 396         | پوتے سے ہدردی<br>ریشن                 | ·            | کا برزخ کی مدت یا فصل 5 |                                                                                    |
| 397         | <i>سے ہدر</i> دی کی شکلیں             | `. I         |                         | زمانی ہے انکار                                                                     |
| 398         | مقامی کا اصول                         | '            |                         | نینر اور برزخ<br>                                                                  |
| 398         | ں قانون وراثت                         |              |                         | برزخ میں قیام کی ،                                                                 |
| 399         | ن وراثت پر پرویز صاحب کااعتراض<br>نن  | _            |                         | عذاب قبراور انصاف                                                                  |
| 399         | مقامی کا نظریہ<br>خصریں               | '            | فبر کا تبوت 8           | قرآن سے عذاب ا                                                                     |
| 400         | ) فقهاء کی یا طلوع اسلام کی؟<br>سر    | - 1          |                         | فرشتول کا خطاب<br>اندرانه کا علم                                                   |
| 40 <b>0</b> | و کی مزید غلطیاں<br>رئے               | ł            | ·· <del>-</del>         | حافظ صاحب کی علم<br>سان نام سام سام                                                |
| 401         | کی جگہ دادا کے حصہ پانے کی وجہ        | 37   باپ     | پرچین 9                 | آل فرعون کی آگ                                                                     |

www.m آئينه رَرويزيت نظریہ قائم مقامی کے مزید مفاسد جواب میں روایات پر برہمی 402 430 قصور وار کون؟ غلام اور لونڈی<u>ا</u>ں 433 402 منَّا اور فداءً کی مخلف صورتیں تلاوت قرآن یاک 433 404 من کی تین صورتیں الاوت قرآن برطلوع اسلام کے اعتراضات 404 434 فدیه کی تین صورتیں 404 اعتراضات کے جوابات 435 مجابدین میں قیدیوں کی تقسیم قرآن کے الفاظ کی اعجازی حیثیت اور تاثیر 436 ·406 يرويز صاحب كااصل اعتراض بلاسوي ستمجه تلاوت 436 407 اعتراض كا جائزه نكاح نايالغال 437 409 ٔ رخصت کی حکمت نکاح کی عمر 438 409 مفرت عائشه بثأثفا كانكاح 🕞 رجم اور حد رجم 440 409 فریقین کی رضامندی سورہ نور میں **ند** کو رہ سزا صرف کنوا روں <u>کیلئے ہ</u>ے 441 411 لونڈی کی سزائے زنا سار دابل 441 411 نصف رجم اصل مسئله 441 4120 7413 حد رجم 442 استفتاء یردی زانی جو ڑے کا رجم جواب - نكاح كى عمر؟ 444 416 معنوى تحريف کیا حدرجم قرآن کے خلاف ہے؟ 446 417 حد رجم سے انکار کی اصل وجہ عقد نكاح اور بلوغت 447 419 بھین کے نکاح کی حیثیت حد سارق 447 421 آية رجم؟ آيت منسوخ عمم باقي المنی کے نکاح کے جوازیر قرآن مجیدے 422 448 ابك شبه كاازاله دو مری دلیل 449 مجامعت قبل ازبلوغت 422 حصہ جہارم تمسنی کے نکاح کی مخالفت کی ا**صل** وجہ 423 🕦 تعداد ازدواج دوام حديث 423 عام حالات میں ایک بیوی کی اجازت 425 باب اوّل: روايتِ حديث بگای حالات کی قید کمال سے آئی 427 عهد نبوی ملتی ایم میں روایت 453 عام قانون 427 امتناع کثرت روایت کے اسباب 453 کیا تیموں کی کثرت شرط لازم ہے؟ 428 روایت مدیث کے آکیدی احکام 453 سوالناميه 429

|     | 1 💫 فهرست                                    | <b>6</b> ⟨ ⟩ | لَكُمْ لَا يَعْدُ بُرُويِزِيِّت        |
|-----|----------------------------------------------|--------------|----------------------------------------|
| 473 | دیگر آئمہ کے اقوال                           | 454          | حفظ حديث                               |
| 474 | امام شعبه كا قول                             | 455          | تعليم روايت                            |
| 474 | سفیان بن عیبینہ کے اقوال                     | 456          | معارضه حديث                            |
| 475 | بكربن حماد شاعراور خيرو شركامعيار            | 457          | روایات سے جی بسلانا                    |
| 475 | اہل بصیرت کے اقوال                           | 459          | خلفائے راشدین اور روایت حدیث           |
| 476 | کیا مثلۂ مَعَهٔ والی حدیث و صنعی ہے          | 459          | حضرت ابو بكڑاور امتناع روایت           |
| 476 | حافظ صاحب کے دلا کل کا جائزہ                 | 460          | حضرت عمرٌ اور امتناع روایت             |
| 477 | کیا قرآن مکمل کتاب ہے؟                       | 460          | حضرت عمراور قرظه بن كعب مخاطفا         |
| 478 | معتزلين اور امام ابن قتيبه رطائليه           | 461          | حضرت عمراور ابی بن کعب شکھٹا           |
| 479 | البدترين علمى خيانت                          | 462          | حضرت عمراور حضرت ابو هربره منكأها      |
| 480 | محدثین کی مشکلات                             | 462          | حضرت عمر بناتته كاصحابه كو نظر بندائرا |
| 482 | رتبه قرآن اور حدیث                           | 462          | حضرت عثمان رفاتنه کا روایت کو رد کرنا  |
| 484 | باب دوم: کتابت و مدوینِ حدیث                 | 463          | حضرت علی بناتنز کی مدایت               |
| 484 | مردیث منع کتابت<br>منع کتابت                 | 464          | حدیث کا مرتبہ صحابہ کرام کی نظر میں    |
| 485 | امناع کابت مدیث کے اسباب                     | 465          | دور صحابہ میں روایات کی تعداد          |
| 486 | منع کتابت کی علت؟                            | 465          | محدثین کرام پر اتهام                   |
| 486 | عبداللدين عمرؤ كواحاديث لكصنح كياحازت اورحكم | 466          | حضرت ابو ہرریہ رخاشہ اور ان کی مرویات  |
| 487 | کتابت حدیث کی اجازت یا تحکم                  | 467          | کیا میر کثرت روایت ناممکن ہے؟          |
| 488 | طلوع اسلام كااعتراف كتابت                    | 467          | مشاہداتی دلیل                          |
| 488 | ا قتباس بالا كا تضاد                         | 468          | عدم اطمینان کی اصل وجه                 |
| 489 | دور نبوی ملتایی میں کتابت حدیث               | 468          | کثرت روایت کی وجه حافظ اسلم صاحب کی    |
| 490 | احادیث لکھنے کی ترغیب اور تھکم               |              | نظرمين                                 |
| 490 | كتابت شده اعاديث كي تضجيح وتصويب             | 469          | وضاعين كون تنهے؟                       |
| 491 | منع کتابت کی روایات اور صحابه کرام "         | 470          | جدیث کے متعلق ائمہ کے اقوال            |
| 491 | حضرت زید بن ثابت بنائنه اور منع کتابت        | 470          | قرآن پر مکریوں کا جالا                 |
| 492 | حضرت ابوبكر مناشد كالمجموعه حديث             | 471          | قرآن اور فقه                           |
| 492 | حضرت عمر بناثنو اور استخاره                  | 471          | امام داوُد طائی اور روایت حدیث         |
| 493 | حضرت عمر مِناتُور كا احاديث كو جلانا         | 472          | فضيل بن عياض رطانتيه اور روايت حديث    |
|     |                                              |              |                                        |

| $\Diamond$  | فهرست                                  |                   | 7 ( | كر آئينة رُويزيّت                                            |
|-------------|----------------------------------------|-------------------|-----|--------------------------------------------------------------|
| 510         | رباتی کی قوت حافظہ کا امتحان           | امام بخاری        | 493 | تعترت علی بناخته کا احادیث کو مثانا                          |
| 511         | یث پر ایک انوکھا اعتراض                | کتابت مد          | 494 | تفرت علی <sub>مفاقع</sub> هٔ اور احادیث کی اشاع <sup>ت</sup> |
| 512         | تقيد حديث                              | باب سوم :         | 494 | بو سعید خدری رخاهمهٔ اور حفظ حدیث                            |
| 512         | <br>ا احادیث میں مندرج احادیث          | •                 | 495 | میدالله بن مسعود منافظه اور کم <b>ایت حدیث</b>               |
| 513         | مدیث کب شروع ہوا؟<br>مدیث کب شروع ہوا؟ |                   | 495 | تقنرت ابن عباس مِنْاثُور اور كتابت حديث                      |
| 514         |                                        | متضاد بیانانه     | 496 | مام اوزاعی ریانگیه اور حفظ حدیث                              |
| 514         | ہ اصول بے کار ہیں                      |                   | 496 | لدوين حديث كا پهلا دور<br>                                   |
| 516         |                                        | محد ثانه تاو      | 496 | - 3 0 2 2 - 1 3 40                                           |
| 516         | ے<br>اصول بھی بیکار میں                |                   | 499 | ففرت عمربن عبدالعزيز كا فرمان شابي                           |
| 517         | ، کی جانچ ناممکن ہے؟                   |                   | 499 | 222 / 220 / 230                                              |
| 518         |                                        | ظن جمع ظر         | 500 |                                                              |
| 519         | جانچ اور حضرت عمر بنافتو               |                   | 501 | طلوع اسلام کے اعتراضات                                       |
| 520         |                                        | برارو <u>ں</u> کا | 501 | •                                                            |
| 520         | ی کا ایک دو سرے پر طعن                 | 0                 | 502 | 0 0                                                          |
| 521         | یل کے نقائص حافظ اسلم صاحب             |                   | 502 |                                                              |
|             |                                        | ی نظرمیر          | 503 | 7 <u>.</u> — 0) · 0 · 0                                      |
| 521         | يل ميل آساع                            | جرح وتعد          | 504 |                                                              |
| 523         | یل اور مذلیس<br>میل اور مذلیس          |                   | 504 |                                                              |
| 523         | ی<br>یل اور عقل                        | جرح وتعدر         | 505 | 0 1-12 -1                                                    |
| 524         | 5.                                     | دین کیا ہے        | 506 | 0 11 11 11 11                                                |
| 524         | يل كالحكم                              | جرح و تعد         | 506 | 140 02 2 13 22 13 0 7 = 1                                    |
| <b>52</b> 5 | بِلّ بر بعض دو سرے اعتراضات            |                   | 507 | حفظ اور کتابت کی خوبیاں اور خامیاں                           |
| 525         | نتلافات                                | شيعه سني ا        | 507 | مدیث کی حفاظت کے سلسلہ میں رسول اللہ                         |
| 526         | یوں کی مرویات                          | غيرثقه راد        |     | الله کا اقدامات                                              |
| 526         | یل اور بکربن حماد شاعر                 | _                 | 508 | حفظ وساع پر طلوع اسلام کا اعتراض                             |
| 527         | ساحب کی آئمہ رجال سے بیزاری            | حافظ اسلم         | 509 |                                                              |
| 529         | ں کا اصل کارنامہ                       | آئمہ رجال         | 509 |                                                              |
|             |                                        |                   | 509 | الم زہری کے حافظہ کا امتحان                                  |
|             |                                        |                   |     |                                                              |

|     | نرست کنرست                                | 18    | آئينه پُرويزيت                               |
|-----|-------------------------------------------|-------|----------------------------------------------|
| 546 | حافظ اسلم صاحب كانتبعره                   | 529   | باب چهارم: اصول حدیث                         |
| 547 | تبصره كا جائزه                            | 530   | روایت بالمعنیٰ عام اصول نہیں ہے              |
| 547 | سنت کی ضرورت                              | 530   | روایت بالمعنیٰ کی شرائط                      |
| 548 | کیا ظن دین کی بنیاد بن سکتا ہے؟           | 531   | روایت بالمعنیٰ کے قائلین کے دلا کل           |
| 548 | شهادت اور روایت                           | 532   | روايت بالمعتى اور طلوع اسلام                 |
| 548 | منكر حديث كااعتراف حقيقت                  | 533   | روایت بالمعنیٰ اور مولانا مودودی "           |
| 549 | حكمت كالمفهوم؟                            | 533   | دلائل کا تجزبیہ                              |
| 549 | کتاب و حکمت                               |       | ردایت باللفظ کے شواہد                        |
| 549 | حكمت كامعنى                               | 535   | روايت بالمعنى اور آئمه نحو                   |
| 550 | حکمت اور قرآن کریم                        | . 1   | خبر منفرد کی مقبولیت<br>خبر منفرد ک          |
| 550 | حکمت اور وحی<br>منال                      |       | محققین کون لوگ ہیں؟                          |
| 551 | انبياء ملکشط پر نازل شده حکمت             |       | روایت منزله شادت                             |
| 552 | حکمت کے عام مفہوم پر حافظ اسلم صاحب       |       | ردایت اور شهادت میں فرق                      |
|     | کے اعتراضات                               | . T   | روایت یا عینی شهادت                          |
| 552 | مُثرِّلٌ من الله حكمت اور مُنتَّت ميں فرق | 1     | احادیث متواتر کا ثبوت                        |
| 554 | سُنَّت اور حدیث میں فرق                   |       | فهروا حدجمت بھی ہے اور بہنزلہ شہادت بھی نہیں |
| 554 | کجاظ معانی اور اسطاحی مفهوم<br>ر          |       | راوی بنزله مدعی؟                             |
| 554 | لمحاظ وسعت معنی<br>ر                      |       | احادیث مشہور اور عزیز سے انکار               |
| 554 | لمحاظ صحت وسقم                            | . 1   | خبر متواتر                                   |
| 555 | لمحاظ تعداد                               | 1 0.0 | حافظ صاحب کی مغالطہ آ فرنی                   |
| 555 | عافظ الحلم صاحب کے اعتراضات کا جائزہ      |       | خبر متوارز کی نئی تعری <u>ف</u>              |
| 556 | تلاوت حكمت                                | 0.0   | خبر متواتر ایک بھی نہیں<br>صر                |
| 556 | کیا احادیث منزل من الله میں؟<br>          | 1     | صحیحین میں متواتر کی کثیر تعداد موجود ہے     |
| 556 | نفنرت لقمان اور حکمت                      | 1     | متواتر کی تعریف اور قرآن                     |
| 556 | ﴿ مَاۤ اللَّهُ مُولُ ﴾ کے صحیح معانی      | 1 070 | باب پنجم: ولا كل حديث                        |
| 557 | المی کی لغوی تحقیق<br>                    | 1 546 | سنت کی آئینی حیثیت پر اعتراض                 |
| 558 | ملط فئمی کا شکار کون ہے؟<br>م             | 1 546 | امام شافعی راینچه کا جواب                    |
| 560 | کیا وی صرف قرآن میں محصور ہے؟             |       |                                              |

| نبرت X                                                                                               | 19 🔆           | آئيد رُويزيت                      |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|-----------------------------------|
| گوئيا <u>ن</u> 572                                                                                   | ۔<br>560   چیش | نطق نبی                           |
| ب الجماعت 573                                                                                        | 560            | حافظ صاحب کے اعتراضات             |
| ن سے وحی خفی کی چند مثالیں                                                                           | 561 قرآا       | وی اور قرآنی آیات                 |
| كى بات 574                                                                                           | לול 561        | کفار کا تحمرار' انکار اور جھگڑا   |
| حديبيه اور رسول الله ملهيم كاخواب 💎 575                                                              | 563 صلح        | سُنَّت کی ضرورت                   |
| اعتراض 576                                                                                           | 563 پىلا       | تشريعي امور                       |
| مرا اعتراض                                                                                           | 563 دوم        | تدبيري امور                       |
| . کا تقرر                                                                                            | 564 قبله       | اجتمادي امور                      |
| ن کی مطلقہ سے نکاح                                                                                   | 564            | طبعی امور                         |
| ان جنگ در ختوں کا کاٹنا 579                                                                          | 565 رور        | وحی جلی اور خفی                   |
| بدر اور وعده نصرت 580                                                                                | 566 جنگ        | وى خفى كاعقيده اور اولين لنزيج    |
| ي خفى اور جلى كا نقابل 185                                                                           | 566 و ح        | وحی خفی اور پیودی                 |
| ، جلی اور خفی میں اقدار مشترک <u>582</u>                                                             | 567 وح         | دحی خفی اور کتا <b>ت</b>          |
| ، جلی اور خفی کو یک جا کیوں نہیں کیا گیا؟   583                                                      | 667 و ج        | دحی کے مختلف طریقے                |
| ششم: وضع حديث اور وضّاعين 584                                                                        | 568            | جبریل کا رسول اللہ کے قلب پر نزول |
| ول الله النَّالِيمُ بِرِ افتراء كا بِهلا واقعه لللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ | 568            | جبریل کارسول کے سامنے آنا         |
| M <sub>2</sub>                                                                                       | 568 تار        | القائے ربانی                      |
| ع مدیث مجیت مدیث کی سب سے 585                                                                        | 1              | وراء فحاب                         |
| ں<br>ان عقلی دلیل ہے                                                                                 | 1 500          | وحی خفی کی اقسام                  |
| ع حدیث اور تقید حدیث لازم وملزوم ہیں ۔ 586                                                           |                | وحي متلو اور غير متلو             |
| واحد بھی جحت ہے 586                                                                                  | F00            | وحی خفی کے دلا کل                 |
| ایت مذکورہ سے وحی خفی کا ثبوت مح                                                                     |                | آیات قرآنی کی ترتیب               |
| مول الله مليَّا ير جھوك باندھنے كى سزا 188                                                           |                | لتبيين كتاب الله                  |
| وع اسلام کی دیانت 587                                                                                | 570            | نطق نبی                           |
| ضوع احادیث کی ابتدا ہو 587                                                                           | 570            | احکام قرآنی کی تعمیل              |
| نع مدیث کے سدباب کے لئے حفرت 589                                                                     |                | نمازوں کی تعداد اور رکعات         |
| ں مناتھ کے اقدامات<br>مانٹھ کے اقدامات                                                               |                | زکوہ کی شرح                       |
| ریق فی النار 589                                                                                     | 571            | بجزت كالمتحكم                     |

| <b>X</b> | ≥ فرست                                 | 回公  | آئية رُورِيْت                                              |
|----------|----------------------------------------|-----|------------------------------------------------------------|
| 600      | <br>التعملي طريق                       | 591 | سبائیوں کی تکذیب                                           |
| 601      | ، موضوع احادیث کی جانچ                 | 591 | اشاعت احاديث صيحه                                          |
| 602      | محدثین کا کارنامه                      | 592 | تفيد حديث كامعيار                                          |
| 603      | احمالات وشبهات                         | 593 | خلافت راشدہ کے بعد                                         |
| 604      | ذخيره احاديث مي موضوعات اور ضعيف       | 594 | حکومت کی طرف سے وضاعین حدیث کو                             |
|          | احادیث کا وجود                         |     | سزائے پھانسی یا قتل                                        |
| 607      | موجوده دوريس وضع حديث                  | 595 | ناقدین اور محدثین کی طرف سے وضع                            |
|          | باب مفتم: حديث كو دين سجھنے كے نقصانات |     | حديث كا دفاع                                               |
| 607      | مدیث اور گمرابی<br>حدیث اور گمرابی     | 596 | نفقہ صدیث کے معیار<br>میں                                  |
| 607      | حافظ صاحب کی فریب دہی                  | 596 | نظری طریق                                                  |
| 609      | اجتماعی مصالح کا فقدان                 | 597 | درایت کے اصول میں جات ہے۔                                  |
| 612      | حدیث اور فرقه بندی                     | 597 | خلاف عقل ہو خلاف                                           |
| 615      | قرآن کے معانی میں اختلافات             | 597 | خلاف مشاہرہ ہو                                             |
| 615      | بهریث اور فروعی اختلافات               | 597 | قرآن کی قطعی دلالت یا سنت متواتره یا                       |
| 616      | نماز کے پڑھیں؟                         |     | اجماع قطعی کے خلاف ہو                                      |
| 616      | محاذ آرانی که اسباب                    | 597 | عذاب وثواب میں مبالغہ آرائی<br>نسل قرم آمیں متعابی ،       |
| 616      | رسول الله ملتي يم نماز                 | 597 | سلی اور قوی تعقبات سے متعلق احادیث<br>فقہ مار در مار اور   |
| 619      | ایک نومسلم کی مشکل                     | 597 | فرقہ وارانہ روایات<br>آثاریخ کے خلاف ہو                    |
|          | حصہ پنجم                               | 598 | سارت سے حلات ہو<br>راوی کاغیر طبعی طویل عمر کا دعویٰ       |
| 0        |                                        | 598 | رادی ه پیر بی طویل شره د توی<br>کشف د روئیا پر مبنی ردایات |
| K.       | وفاع مديث                              | 598 | ر کاکت لفظی یا معنوی<br>رکاکت لفظی یا معنوی                |
| 621      | باب اول: مديث پر چند بنيادي اعتراضات   | 599 | نظری طریق کی دو سری قتم<br>نظری طریق کی دو سری قتم         |
| 621      | حدیث ظنی ہے اور ظن دین نہیں ہو سکتا    | 599 | روایت یا اسناد کی حیمان پھٹک کے اصول                       |
| 621      | طلوع اسلام کا دعویٰ                    | 599 | علم الجرح والتعديل                                         |
| 621      | مغالطے اور جھوٹ                        | 599 | علم الناريخ والرواة                                        |
| 622      | وحی اور کتابت                          | 600 | معرفة العجابه يتحافيه                                      |
| 623      | لفظ " خطن " کی لغوی بحث                | 600 | علم الاساء والكني                                          |
|          |                                        | • • |                                                            |

| $\langle \chi \rangle$ | فهرست 📉                                                   | 21     | آئينه ترويزيت                     |
|------------------------|-----------------------------------------------------------|--------|-----------------------------------|
| 638                    | مدیثوں کی تعداد                                           | 624    | طلوع اسلام کی دیانت               |
| 639                    | حادیث کی اصل تعداد                                        | 624    | مد ثین کے نزویک لفظ نطن کامفہوم   |
| 640                    | غيره احاديث مين رطب ويابس كا اندراج؟                      | 626    | عقلوں کا فرق                      |
| 640                    | میح احادیث کی صحت کی عقلی دلیل                            | 626    | ظن غالب پر دین کی بنیادیں         |
| 641                    | للوع اسلام كاسفيد جھوث                                    | 626    | نگه بازگشت                        |
| 641                    | مدیثوں کے ضیاع کی فکر                                     | 627    | کیا ظن دین ہو سکتا ہے؟            |
| 641                    | للوع اسلام کی اصل شکایت                                   | 627    | قرآن سے استدلال                   |
| 642                    | <i>گفر</i> کی اصل وجہ ؟                                   | 627    | شادت                              |
| 643                    | كثرت احاديث اور صحيفه جمام بن منبه                        | 627    | هالثی فیصله                       |
| 643                    | <i>چند غور طلب حقائق</i>                                  | ; 628  | ا عمال کے نتائج                   |
| 645                    | لملوع اسلام كامعيار حديث                                  | 628    | آئمه رجال اور مولانا مودودی مردیم |
| 645                    | معیار اقال: قرآن کے مطابق ہو                              | 630    | سنت رسول سے استدلال               |
| 646                    | معيار دوم: رسول الله كى توجين                             | 630    | دین معمولات سے استدلال            |
| 647                    | معيار سوم: تومين صحابه رميناتي                            | 631    | طلوع اسلام کے نظریہ سے استدلال    |
| 649                    | معلير چهارم: خلاف علم نه هو                               | 631    | عام معمولات                       |
| 649                    | معیار 🤼 خلاف عقل نه هو                                    | 631    | تاریخ اور مدیث می <i>س فر</i> ق   |
| 650                    | عقل کے استعمال کی دلیل                                    | 632    | میع بخاری کے بورے نام کی وضاحت    |
| 651                    | باب دوم : حديث أور چند نامور الل علم و                    | 632    | الجامع                            |
| _                      | <b>گ</b> ر                                                | 632    | مميح                              |
| 651                    | <br><b>ا ت</b> يل                                         | 633    | المسند                            |
| 653                    | رمبان<br>شاہ وئی اللہ                                     | 634    | المخضر                            |
| 653                    | امام ابو حنیفه<br>امام ابو حنیفه                          | 634    | من امور رسول اللهُ منتاليم        |
| 654                    | ۷۰ ابو سیسه<br>عبیدالله سندهی                             | 634    | وَسُنُنِهِ وَايَّامِهِ            |
| 656                    | میپیداندین<br>حمید الدین فراہی اور امین احسن اصلاحی       | 635    | ماریخ اور حدیث کا نقابل           |
| 657                    | مید الدین ترایی ادر این ادر این است.<br>مناظرا حسن گیلانی | I ENE  | احاديث اور اناجيل                 |
| 657                    | سنا عرام ن حیان<br>کوئی نئ بات نهیں                       | 1 0.37 | اعجاز مدیث                        |
|                        |                                                           | 637    | كثرت احاديث                       |
| 659                    | باب سوم: جمع قرآن روایات کے آئینے میر                     | 637    | احادیث کی عدوی کثرت کے اسباب      |

| X.    | ∑ ﴿ فَهُرِيتِ الْمُعْرِينِ الْمُعْرِينِ الْمُعْرِينِ الْمُعْرِينِ الْمُعْرِينِ الْمُعْرِينِ الْمُعْرِينِ الْمُعْرِينِ | كر آئينة بُرويزيت 💢                                                                |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| ى 677 | تيسرا اعتراض : اختلافات قرأت جن مير                                                                                   | طلوع اسلام کے اعتراضات کا جائزہ 659                                                |
|       | الفاظ کی زیادتی ہے                                                                                                    |                                                                                    |
| 679   | آر تھر جیفری کی تالیف                                                                                                 | اپنے دعویٰ کی تردید 659                                                            |
| 680 J | حفاظت قرآن ہے متعلق ایک اعتراض او                                                                                     | جامع قرآن كون؟ 660                                                                 |
|       | اس کا جواب                                                                                                            | قرآن کی موجودہ شکل تک کے مختلف 661                                                 |
| 680   | حفاظت قرآن کے خارجی ثبوت                                                                                              | مراحل                                                                              |
| 680   | حفظ قرآن                                                                                                              | دور نبوی من انبوت تا من ااه 661                                                    |
| 681   | متندا حاديث                                                                                                           | قرآن کی حفاظت کے طریقے 663                                                         |
| 682   | باب چهارم: تفسير بالحديث                                                                                              | رور صدیقی میں ۱۱ ھ تا ۱۳ ھ میں قرآن کی 664                                         |
| 683   | حضرت موی اور بنی اسرائیل<br>حضرت موی اور بنی اسرائیل                                                                  | جمع وترتيب                                                                         |
| 684   | فرعون کا ایمان لانا<br>فرعون کا ایمان لانا                                                                            | رور عثانی: من ۲۴ھ تا ۳۵ ھ جن قرآن کی 665                                           |
| 685   | رون باليان والاخر كي تفيير<br>الموالاول والاخركي تفيير                                                                | نشرواشاعت نشرواشاعت                                                                |
| 686   | علَم أدم الأسماء                                                                                                      | رور حجاج بن يوسف ١٥ه هـ ١٥ ها هـ اعراب 667                                         |
| 687   | عورتیں تہاری تھیتیاں ہیں                                                                                              | اور نقاط                                                                           |
| 688   | أن كى لغوى تحقيق                                                                                                      | ادوار بابعد میں رموز اد قاف وغیرہ 668                                              |
| 690   | حلال کو جرام نه تھمراؤ                                                                                                | جمع اور ترتیب قرآن پر طلوع اسلام کے 668                                            |
| 690   | صحابه معاذ الله مرتدم و کئے                                                                                           | اعتراضات                                                                           |
| 691   | سیرت بوسفی                                                                                                            | لب ولہجہ یا تلفظ کے اختلافات 668                                                   |
| 692   | مقام کی بلندی اور پستی کا معیار                                                                                       | اعتراض کا جواب بھی طلوع اسلام کی 669                                               |
| 692   | کسرنفسی -                                                                                                             | طرف ہے ۔                                                                           |
| 693   | نگاہیں اوپر نہیں اٹھ سکتیں                                                                                            | سبعہ احرف سے متعلق چند ضروری 670<br>روحة                                           |
| 695   | باب پنجم: متعه كي اباحت اور حرمت                                                                                      | وضاحیں ۔ عثان اور ح ف واحد 672                                                     |
| 695   | نکاح متعه ایک اضطراری رخصت تھی                                                                                        | حضرت عثمان اور حرف واحد 672<br>موجوده قراءات مختلفه 673                            |
| 696   | ا تقال منعقہ ایک استراری رکھنے میں<br>اطلوع اسلام کا چکمہ                                                             | موبورہ حراءات علقہ<br>دوسرا اعتراض : سہو و نسیان سے متعلق 674                      |
| 697   | ا مطراری رخصت کی دو سری دلیل<br>اضطراری رخصت کی دو سری دلیل                                                           | دو طرا ہسترا کی کئی بیشی یا اغلاط کتابت<br>الفاظ و حروف کی کمی بیشی یا اغلاط کتابت |
| 697   | ا بدی حرمت<br>ایدی حرمت                                                                                               | مصحف امام کی اغلاط 676                                                             |
| 698   | اختلاف صحابہ<br>انتلاف صحابہ                                                                                          | علام من يوسف كى درست شده اغلاط                                                     |
| _     |                                                                                                                       | 1                                                                                  |

| $\langle \chi \rangle$ | فرست                                       | 23          | آئينه پُرويزيّت                                        |
|------------------------|--------------------------------------------|-------------|--------------------------------------------------------|
| 719                    | پھر کیڑے لے کر بھاگ گیا                    | 699         | ب<br>معزت عمر فاروق بناتلی کا تعزیری تکم               |
| 719                    | ملک الکوت کے طمانچہ مارا                   | 699         | اقعہ کے نتائج<br>واقعہ کے نتائج                        |
| 720                    | حضرت سليمان للسيدم ادر سوعورتول كادوره     | 700         | ینه سامت منتبعه اور طلوع اسلام<br>منتعه اور طلوع اسلام |
| 721                    | حفزت ابراميم للنبيق كاختنه                 | 702         | باب ششم: حصول جنت                                      |
| 722                    | حضرت ابراہیم ملت کے تین جھوٹ               |             | ·                                                      |
| 723                    | گرگٹ کو مارٹا                              | 702         | رپورز صاحب کی یک چشی                                   |
| 724                    | حفرت آدم ملت كاقد                          | 703         | قرآن اور حصول جنت                                      |
| 724                    | نمازیں کیسے فرض ہو ئیں؟                    | 705         | <i>حدیث اور جم</i> اد                                  |
| 724                    | اعتراضات كاجائزه                           | 705         | جنت اور مغفرت<br>سبب المعاملات                         |
| 726                    | حضور النيابر برجادو                        | 705         | کن گناہوں کی مغفرت ہوتی ہے؟                            |
| 728                    | حضور سلتيليا اور ازواج مطهرات تفاثلن       | 706         | مغفرت کیسے ہوتی ہے؟                                    |
| 729                    | مالت حيض مين مباشرت<br>حالت حيض مين مباشرت | 707         | مصيبت بعض گناہوں کا کفارہ بھی ۔ 👇 اور                  |
| 730                    | اعتكاف اور استحاضه                         | dilip       | بعض گناہوں کی معافی جھی                                |
| 731                    | پروزه اور مباشرت                           | 708         | شمادت                                                  |
| 731                    | روين اور جنابت                             | 708         | شهيد کون کون ہيں؟                                      |
| 732                    | صحابہ بڑھ (معاذ اللہ) مرتد ہو گئے          | 709         | لڑ کیوں کی تربیت پر جنت                                |
| 732                    | نفاست مهملان                               | 710         | فریب دہی کی کو حشش                                     |
| 733                    | مرن<br>عربل                                | 710         | ماؤں کے صبر پر جنت                                     |
| 733                    | شرمگاہ کے علاوہ                            | 711         | تلاوت قرآن اور جنت                                     |
| 733                    | منعه                                       | 712         | جنت ضعفوں اور کمزوروں کے لیے ہے                        |
| 734                    | زانيه عورت                                 | 713         | جنت میں فقراء کی کثرت کیوں؟                            |
| 735                    | ۔<br>جو عورت انکار کرے۔                    | 714         | اختيارى فقرومسكنت                                      |
| 735                    | دوزخ میں عورتیں                            | 715         | اضطراری مسکنت اور اختیاری مسکنت                        |
| 736                    | بمينگا بچه                                 | 715         | کمروری اور ذلت                                         |
| 736                    | سورج کمال جاتا ہے؟                         | 716         | خلوت گزینی                                             |
| 738                    | موسم کیسے بدلتے ہیں؟                       | 717         | جنت کی راہ می <i>ں ر</i> کاوٹی <sub>س</sub>            |
| 739                    | نحوست کس چیز میں؟                          | 717         | فضائل اعمال کی حقیقت                                   |
| 740                    | بیل ہاتیں کرتاہے۔<br>ا                     | ئے 718<br>- | باب ہفتم: بخاری کی قابل اعتراض احادیث                  |

|                        | 2 کپر فرست                                                    | <u>4</u> | آخينه كرويزيت                                                           | $\bigcirc\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!$ |
|------------------------|---------------------------------------------------------------|----------|-------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| 764                    | عشور                                                          | 740      | <i>-</i>                                                                | شيطان گوز مار                                                                      |
| 764                    | نومسلم کی جائیداد غیر منقوله                                  | 741      | تخفيف                                                                   | عذاب قبرمين                                                                        |
| 765                    | خراج کی شرح                                                   | 743      |                                                                         | زناکے ہاوجود ج                                                                     |
| 765                    | ذکوہ کے برابر جزیب                                            | 744      |                                                                         | اگر گناه نه کرو <sup>.</sup>                                                       |
| 765                    | خطبه جعه اور دو مری اذان                                      | 744      |                                                                         | ینی اسرائیل چو                                                                     |
| 765                    | المادي امور                                                   | 745      | ا ند ہوتے تو                                                            |                                                                                    |
| 766                    | ٨/ اعربي غلام                                                 | 746      |                                                                         | اگر تمھی گر جا۔                                                                    |
| 766                    | ۲/۹ نماز جنازه کی چار تکبیریں                                 | 747      | •                                                                       | مرغ فرشتے کو د<br>بیر:                                                             |
| 766                    | ۳/۱۰ نماز تراور بح کی جماعت                                   | 748      | •                                                                       | آفاب کہاں۔                                                                         |
| 767                    | اارمه ججو کی سزا                                              | 749      |                                                                         | بخار کیسے ہو تا۔<br>پی                                                             |
| 767                    | ۵/۱۲ غزل میں عورت کا نام                                      | 749      | \ .                                                                     | پیثاب پینے کا تھ                                                                   |
| 767                    | مغا <u>لطے</u>                                                | 751      | $\mathcal{N}_{\mathcal{G}_{\mathcal{I}}}$ , $\mathcal{N}_{\mathcal{I}}$ | بندرکو ننگسارک <u>ب</u><br>د                                                       |
| 767                    | ۱۱۳ منج کی اذان میں الفاظ                                     | 752      |                                                                         | جن<br>• يه:                                                                        |
| 768                    | ۲/۱۴ قمط کے زمانہ میں چوری کی سزا                             | 753      |                                                                         | حزف آفر<br>م                                                                       |
| 769                    | ۳/۱۵ غیر شادی شده کی سزائے زنا<br>میرین                       | کي 754   | م : خلفائے راشدین ؑ                                                     | باب مجھ                                                                            |
| 769                    | ام ولدگ فروخت پر پابندی                                       |          | <u>شرعی تبدیلیاں</u>                                                    |                                                                                    |
| 770                    | ۵/۱۷ زنا بالجرادر عورت کی سزا                                 | 755      |                                                                         | اوليات عمر بخاتفه                                                                  |
| 770                    | ۱۸/۱۸ قاتل محروم الارث ہے                                     | ئى 757   | ب کی پیش کردہ "شر                                                       |                                                                                    |
| 771                    | ۱۹/۷ امیرول کا فدیه<br>نه د                                   |          |                                                                         | تبديلياں"                                                                          |
| 772                    | ۸/۴۰ طواف اور رمل                                             | 757      |                                                                         | وور فاروقی                                                                         |
| 773                    | متوازی فیصلے                                                  | 758      |                                                                         | دور عثانی                                                                          |
| ت 773                  | ۳/۳۱ عراق کی مفتوحہ زمینوں کو قومی ملکیہ                      | 758      |                                                                         | دور علوی                                                                           |
|                        | میں لینا<br>سریوں کا انہ میں دون                              | 759      | ، پیش کرده اختلافی فیصلے                                                | پرویز صاحب کے                                                                      |
| 774                    | ۴/۲۲ شراب کی تعزیر میں اضافہ<br>دچیں                          | 761      | ن كل تعداد كانقشه                                                       | شرعی زمیمات ک                                                                      |
| 774                    | درست اجتمادات<br>سومور سوئل عین مرین                          | 763      | ترميمات كاجائزه                                                         | مندرجه بالأشرعي                                                                    |
| 774<br><del>1</del> 75 | ۳/۲۳ کتابیہ عورت سے نکاح<br>۵/۲۴ زکوۃ کے مصارف اور تالیف قلور | 763      | ;                                                                       | محمو ژوں پر زکوہ                                                                   |
|                        | ۵/۶۱۷ رکوہ نے مضارف اور ہالیف فلور<br>اجتبادی غلطیاں          | 764      | زكوة                                                                    | دریائی پیداوار پر                                                                  |
| 776                    | الجنهادي فتطيان                                               | 1        |                                                                         |                                                                                    |

| www.iiiuiiaiiiiiauiiibrary.coiii |                                         |      |                                             |  |  |
|----------------------------------|-----------------------------------------|------|---------------------------------------------|--|--|
| $\Diamond$                       | فهرست فهرست                             | 25 🚫 | آئية پُرويزة=                               |  |  |
| 796                              | ملائکہ سے مراد نفسیاتی محرکات           | 776  | مربه<br>۱/۲۵ وظائف میں اسلامی خدمات، کالحاظ |  |  |
| 796                              | رحمت اور عذاب کے فریستے                 | 777  | ٦/٢٧ ـ ٦/٢٧ تطليق علائة اور حلاله           |  |  |
| 797                              | رو' رو تین' تین۔ چار' چار پرول والے     | 778  | نگه بازگشت                                  |  |  |
|                                  | فرشت                                    | 779  | نائج                                        |  |  |
| 797                              | کتابوں پر ایمان بالغیب                  |      |                                             |  |  |
| 798                              | انكار سنت اور انكار قرآن لازم ومزوم ہیں |      | دهد غفم                                     |  |  |
| 798                              | قرآنی نظام ربوبیت اور سارا قرآن         | 4    | طلوع اسلام كا اسلام                         |  |  |
| 798                              | کیا قرآن تمل کتاب ہے؟                   | 783  | ů .                                         |  |  |
| 800                              | ناتکمل دین؟                             | /63  | باب اول: طلوع اسلام كا ايمان بالغيب         |  |  |
| 800                              | قرآن فنمى كا پرویزی طریقه               | 783  | عبادت كالمفهوم                              |  |  |
| 802                              | انبياء پر ايمان بالغيب                  | 784  | ایمان بالغیب اور مومن کی پرویزی تعریف       |  |  |
| 802                              | وحی کی حقیقت اور نزول وحی               | 785  | الله ير ايمان بالغيب                        |  |  |
| 803                              | عقل ادر وحی                             | 786  | طلوع اسلام اور مسئله استوى على العرش        |  |  |
| 804                              | انبياء كى بعثت كامقصد                   | 787  | اپنے وعویٰ کی تروید                         |  |  |
| 804                              | سے پہلے نبی حضرت آدم ملائقا             | 787  | صفات خداوندی                                |  |  |
| 804 K                            | آدم النیم کے فرد داحد اور نبی ہونے      | 788  | الله پر ايمان لانے كامطلب                   |  |  |
|                                  | اعتراف اوراس کی تادیل                   | 789  | خدا اور انسان کا تعلق                       |  |  |
| 806                              | خاتم النبتين برايمان                    | 789  | خدا کی عبادت                                |  |  |
| 806                              | زنده رسول                               | 789  | اللہ کی عبادت کے پرویزی مفہوم               |  |  |
| 806                              | پرویز صاحب کی رسالت                     | 790  | توحيد اور شرك                               |  |  |
| 807                              | گک بازگشت                               | 790  | توحيد كالمفهوم نمبرا                        |  |  |
| 807                              | يوم آخرت پر ايمان                       | 791  | توحيد كامفهوم نمبرا                         |  |  |
| 808                              | الساعة بمعنى يوم انقلاب ربوبيت          | 791  | الله کے مختلف معانی                         |  |  |
| 809                              | قيامت كامفهوم                           | 793  | فرشتوں پر ایمان                             |  |  |
| 809                              | میزان اعمال کب اور کیسے؟                | 794  | ملائکہ سے مراد خارجی قوائے فطرت             |  |  |
| 810                              | يوم الحشريا يوم النشور كب مو گا؟        | 794  | <b>حاملین عرش ملائکہ</b> کی وضاحت           |  |  |
| 810                              | آخرت کے مخلف مفاہیم                     | 795  | ملائکہ سے مراد داخلی تو تیں                 |  |  |
| 810                              | آخرت اور جنت و دو زخ                    | 795  | ملائکہ سے مراد طبعی تغیرات                  |  |  |
|                                  |                                         |      |                                             |  |  |

| Λ.          |                                                             |                      |                                      |
|-------------|-------------------------------------------------------------|----------------------|--------------------------------------|
| کٽر         | ا لمخر فهرست                                                | 26                   | آئية پُرويزيت                        |
| 824         | لرنے کا طریق (مفہوم القرآن پر ایک نظر)                      | 810                  | آخرت کی کامیابی کامعیار صرف دنیا کی  |
| 826         | ج <sub>خ</sub> زات اور خرق عادت امور                        | <b>P</b>             | خوشحالی ہے                           |
| 826         | غرت صالح السيه اور ناقة الله                                | 1 044                | جنت اور دوزخ کی حقیقت<br>م           |
| 828         | وم لوط کی اکٹائی ہوئی بستیاں                                | 811 م                | جنت کی زندگی                         |
| 828         | م ثمود کی الٹائی گئی بستیاں                                 | ة <mark>811 ب</mark> | آدم کا جنت سے خروج                   |
| 829         | عنرت ابراہیم پر آگ کا ٹھنڈا ہونا                            | > 812                | جنتم کی حقیقت                        |
| 830         | عنرت ایرا ہیم اور چار پر ندے<br>م                           | , 812°               | جنت ای دنیا میں                      |
| 831         | <i>ھزت اساعیل کی قربانی</i>                                 | 040                  | تقذرير پر ايمان بالغيب               |
| 833         | صائے کلیمی اور دریا کا پیشنا                                | 040                  | تقدیر کاعقیدہ مجوسیوں کاہے           |
| 834         | صائے کلیمی اور بارہ چشموں کا بھوٹنا                         | 0.40                 | الله تعالی کی بے بسی                 |
| 835         | صائے کلیمی کیا چیز ہے؟                                      | 044                  | آ خرت میں بھی اللہ تعالیٰ کی بے جسی  |
| 837         | نفرت موسیٰ مل <u>ت</u> کا ید بیضاء                          | , 815                | غفور رحيم                            |
| <b>83</b> 8 | نظرت موی مالیہ اکا جادوگروں سے مقابلہ                       | 0.46                 | ويگر صفات خداد ندي                   |
| 840         | بفرت عیسیٰ النے اک پیدائش                                   | .004.0               | انسان کا اختیار اور مکافات عمل       |
| 841         | نفرن عیسیٰ کا گود میں کلام کرنا                             | 047                  | مسئله تقذرير كااصل حل                |
| 842         | نفرت عیبی کے دو سرے معجزات                                  | i                    | باب دوم: طلوع اسلام اور ار كان اسلام |
| 843         | نفرت عزیر کاسو سال کے بعد زندہ ہونا                         | 818                  | اسلام اور کفر                        |
| 845         | نفرت یونس مچھلی کے پیٹ میں                                  | 818                  | كافركون بين؟                         |
| 846         | نفرت ايوب للسيش پر انعامات                                  | 819                  |                                      |
| 848         | صحاب الفيل                                                  | 819                  | صلوة يانماز                          |
| 849         | رسول اكرم ملتهيم اور واقعه اسراء                            | 820                  | ایتائے زکوۃ                          |
| 850         | لله تعالی کا مردوں کو زندہ کرنا                             | 820                  | صوم یا روزه                          |
| 853         | ب چهارم : فکر پردیز پر عجمی شیوخ کی                         | i 821                | 3                                    |
|             | ارُ اندازی                                                  | 821                  | كعبه كي ابميت                        |
| 853         | رویز صاحب کی خا <i>لص قر</i> آنی دعوت                       | 822                  | ار کان اسلام سے چھٹی                 |
| 854         | پرویو منا جب من من کربار و رہا۔<br>غالص قرآنی دعوت پر اصرار | ്   രഹാ              | طلوع اسلام كا دين اسلام              |
| 854         | ی خاطیوں کا اعتراف<br>پنی غلطیوں کا اعتراف                  |                      | باب سوم : وحی اللی سے روشنی حاصل     |
|             |                                                             | · 1                  |                                      |

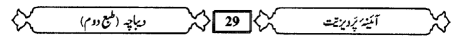
| www.munammaumbrary.com |                                                                    |       |                                                  |  |
|------------------------|--------------------------------------------------------------------|-------|--------------------------------------------------|--|
| $\langle \chi \rangle$ | أ كن فهرست                                                         | 27 🗘  | ﴿ أَنَيْدًا بُرُوبِينَتِ ۗ                       |  |
| 880                    | صحافق بازی گری                                                     | 854   | میں<br>پرویز صاحب کی کذب بیانی                   |  |
| 881                    | کراچی کے منافقین                                                   | 855   | خالی الذبن ہو کر قرآن کامطالعہ کرنا              |  |
| 881                    | عفوو در گزر                                                        | 855   | یرویز صاحب کا شرک                                |  |
| 882                    | معاشرتى تعلقات كاانقطاع                                            | 856   | ۔<br>خالی الذہن ہونے کا پرویزی مطلب              |  |
| 882                    | منافقین کرا جی ہرپندارِ نفس کا الزام                               | 856   | پرویز صاحب کے عجمی شیوخ                          |  |
| 884                    | بب عشم: پرویز صاحب کے لڑیج                                         | 857   | پرانے شیوخ                                       |  |
| _                      | کی خصوصیات                                                         | 857   | چند نے شیوخ اور ان کے افکار                      |  |
| 884                    | <br>اینی قرآنی بصیرت کو بھی قرآن ہی سمجھنا                         | 857   | برگسان کا نظریه ارتقاء                           |  |
| 886                    | ا پی سران بر یرت و می سران بی جست الفظ ایک مفهوم بهت سے            | 859   | اليكزينڈر كا نظريه ارتقاء                        |  |
| 888                    | مفطرایک ہوئی ہ <i>ت کے</i><br>مفہوم ایک الفاظ بہت                  | 860   | برگسان ادر الگزینڈر کے نظریات کا تضاد            |  |
| 888                    | من نه کروم شاحذر بکنید                                             | 861   | انتلافات کے متعلق پرویز صاحب کا فیملہ            |  |
| 889                    | ن نہ روم ، حدر بسید<br>اناجیل سے استفادہ ' حضرت عیسیٰ کاباب ج      | 862   | پروفیسرمار گن کا نظریه ارتقاء                    |  |
| 891                    | ہائیں ہے استفادہ ' انتظام یوسفی<br>پورات ہے استفادہ ' انتظام یوسفی | 884   | سوره فاتحه كالمفهوم                              |  |
| 891                    | ورات سے استفادہ                                                    | 865   | مزید دو آیات کا ارتقائی مفهوم                    |  |
| 891                    | روایات کے اسلام<br>قرآن کی ترتیب                                   | 867   | ندہب سے دین تک کاارتقائی عمل                     |  |
| 892                    | ر بن کی رہیں۔<br>دیوانہ بکار خویل ہوشیار                           | 868   | دوسرا دور - لفظ مذہب سے بیزاری کا اظهار          |  |
| 892                    | فریرانہ بعر وہاں ہوا<br>غلط العام الفاظ سے استفادہ                 | 870   | ارض وساء کے معانی میں تدریجی ارتقاء              |  |
| 893                    | سکته با در می میکادد.<br>میک چیشی                                  | 871   | باب بنجم: داعي إنقلاب كاذاتي كردار               |  |
| 894                    | وقع الفاظ كااستعال                                                 | 871   | ایک گھریلو شهادت                                 |  |
| 894                    | قیام صلوة                                                          | 872   | ريك طريبو معادت<br>اسابقون الاولون ير كميا ميتي؟ |  |
| 895                    | کہیں ہے اینٹ کہیں ہے رو ڑا                                         | 872   | طلوع اسلام کی بری بری <del>هخصیتی</del> ں        |  |
| 895                    | تضادبياني                                                          | 873   | مفکر قرآن کا ایثار اور دیانت                     |  |
| 896                    | ا جن                                                               | 876   | فرقه پرستی اور پارنی بازی                        |  |
| 397                    | مردوں کی حاکمیت                                                    | 877   | ا خراج کمال ہے؟                                  |  |
| 398                    | احكام ميراث                                                        | و 877 | دعوت «معلی وجه البصیرت» کی اور آرز               |  |
| 3 <b>9</b> 9           | قرآنی نظام ربوبیت                                                  |       | "اندهی عقیدت" کی                                 |  |
| 399                    | تصوف کی نبیاد                                                      | 878   | . کافرگری اور منافق گری                          |  |
|                        |                                                                    |       |                                                  |  |
|                        |                                                                    |       |                                                  |  |

| $\Diamond \subset$ | 2 مخرست                       | <b>8</b> | آئية بُرُويِرَ عَت                     |
|--------------------|-------------------------------|----------|----------------------------------------|
| 906                | وحی اور قرآن                  | 900      | سوال گندم جواب چینا                    |
| 907                | استواء على العرش              | 900      | نمازوں کی تعداد                        |
| 907                | فرشتول کا خارجی وجود ادر تشخص | 901      | قرآن كامتند نسخه                       |
| 907                | وی اور کتابت                  | 901      | بنائے فاسد' علی الفاسد                 |
| 907                | يحميل دين                     | 902      | شرح زكوة                               |
| 908                | مشوره                         | 902      | اطاعت رسول تقليد                       |
| 908                | خلن اور لقين                  | 902      | نظام ربوبیت کا قیام                    |
| 909                | اطاعت رسول ملتي يلم           | 903      | ينتيم پوتے کی وراثت                    |
| 909                | كابت مديث                     | 903      | نظريبه ارتقاء                          |
| 909                | ناسخ و منسوخ                  | 903      | دو سرے ہشکنڈے                          |
| 910                | وراثت                         | 903      | تحريف لفظى تحريف المنظى                |
| 911                | وحيت                          | 903      | دنيوى خوشحالي                          |
| 911                | مركز كمت                      | 904      | مساوات مرد و زن                        |
| 911                | مجيت مديث                     | 905      | آیات کے بے کار تھے                     |
| 911                | ۵ مربوبیت                     | 905      | ורויר                                  |
| 912                | تلاوت قرآن                    | 905      | حواله جات                              |
| 913                | کایات سی                      | 906      | ضمیمہ: طلوع اسلام سے چند بنیادی سوالات |









# ريباچه ( طبع دوم )

ر سول الله طالية على معارت على معالته كو جنگ خيبر كے دوران جھنڈا سپرد كرتے وقت فرمايا تھا: "اگر تمهارى كوشش سے ايك آدى بھى ايمان لے آئے تو بيہ تمهارے لئے سرخ او شول سے بستر ہے۔" (بخارى "كتاب المغازى جاب غزوہ خيبر)

سرخ اونٹ عرب میں بہت نیکی متاع سمجمی جاتی تھی اور اس سے آپ کی مراد اموال غنیمت تھے اور یہ بات بھی اصادیث صحیحہ سے فابت ہے کہ جات کی طرح کا ہو اس کا اصل مقصد یی ہے کہ اس سے لوگوں کو ہدایت نصیب ہو' اللہ تعالیٰ کا بول بالا ہو اور اسلام کا کلمہ بلند ہو۔

میں نے اپنی تصانیف کا آغاز خالصتاً اس جذبہ کے بھی کیا تھا۔ زیر نظر کتاب آئینہ پرویزیت بھی تجارتی بغیادوں کے بجائے اس مشنری جذبہ کے تحت لکھی گئی تھی۔ بھی معلوم تھا کہ اس کو پڑھنے والا طبقہ قلیل تعداد میں ہوگا بایں ہمہ اس کا پہلا ایڈیشن ساڑھے چھ سال کے عرصہ میں ختم ہوگیا۔ اس کتاب کے قدردانوں کی طرف ہے جس قدر میری حوصلہ افزائی ہوئی اس ہے میری تمام شخص دور ہوگئی۔ (فَلِلْهِ الْحَمْدُ، ایک متاز عالم دین نے فرمایا کہ میں آپ کی یہ کتاب تین دفعہ پڑھ چکا ہوں ایک صاحب نے لکھا المحمند، ایک متاز عالم دین نے فرمایا کہ میں آپ کی یہ کتاب تین دفعہ پڑھ چکا ہوں ایک صاحب نے لکھا کہ ہم پرویزی لڑچکرے مطالعہ کے بعد یہ سمجھ بیٹھے تھے کہ ہماری بنیاد ہی کمزور اور متزائرل ہے لیکن اس کہ ہم پرویزی لڑچکرے مطالعہ کے بعد یہ سمجھ بیٹھے تھے کہ ہماری بنیاد ہی کمزور اور متزائرل ہے لیکن اس کتاب کے مطالعہ کے بعد ججے ایبا استقلال اور سکون نصیب ہوا کہ کئی لوگوں کو راہ راست پر لاچکا ہوں۔ پھر شکریہ اور دعائے خیرے یاد کیا۔ ایسے مبارک ناموں کا تفصیلی تذکرہ تو ''شائے خود بخود گفتن '' کے ضمن میں آتا ہے۔ للذا میں اس چیز کو صرف دو تبصروں تک محدود کرتا ہوں جو ان دنوں جرا کہ میں شائع

اس كتاب كا روئے بخن دراصل طلوع اسلام كى طرف ہے۔ بيس نے اس كتاب كے آخر بيس "طلوع اسلام سے چند بنيادى سوالات" كے عنوان كے تحت چاليس كے لگ بھگ سوالات بھى ديئے سے كہ ان كے جوابات موصول نہيں ہوئے۔ چند سال پیشتر میں نے كر جوابات موصول نہيں ہوئے۔ چند سال پیشتر میں نے كمى عزیز سے سنا تھا كہ ميرى كتاب كا جواب لكھا جا رہا ہے۔ ميں اس كا منتظر رہا، ممر آج تك اليى كوئى كتاب كم از كم ميرے علم ميں نہيں آئى۔

معزز قارئین کی طرف سے یہ مطالبہ بھی ہوا کہ آئندہ اس کتاب کو اس سے بڑے سائز میں اور اس کے شایانِ شان خوبصورت کر کے طبع کیا جائے۔ اس کا اصل حل تو یکی تھا کہ کتاب نئے سرے سے کسی اور عند الفرورت اضافے بھی کئے جائیں گر اس طرح ایک سال کا عرصہ درکار تھا جب کہ پہلا ایڈیٹن ختم ہوئے پہلے ہی چھے ماہ سے زائد عرصہ گزر چکا ہے۔ للذا سردست کا عرصہ درکار تھا جب کہ پہلا ایڈیٹن ختم ہوئے پہلے ہی چھے ماہ سے زائد عرصہ گزر چکا ہے۔ للذا سردست اس کتاب کو بڑے سائز میں اور چند ظاہری محان پر اکتفاکرتے ہوئے ہی طبع کیا جا رہا ہے آگر اللہ تعالیٰ نے زندگی اور توفیق نصیب فرمائی تو آئندہ ایڈیٹن میں اس کی کو بھی پورا کر دیا جائے گا۔ (دباللہ التوفیق)

ع**بدا**لرحمٰن کیلانی جهادی الثانی ۱۳۱۴ / نومبر ۱۹۹۳ء



زیر نظر کتاب "آئینہ پرویزیت" وقت کے نقاضوں کے مطابق بہت اہم اور معلومات افزاہے اور جدید تعلیم یافتہ نسل کے زبن میں احادیث اور محدثین کے بارے پیدا ہونے والے شکوک کو ختم کرنے میں اس کا کردار بہت اہم ہے۔ لوگ اس کتاب کو جنون کی حد تک پند کرتے ہیں۔ اکثر لوگ میرے سامنے اس افسوس کا اظہار کرتے رہتے ہیں کہ اس نابغہ روز گار مخصیت سے ہماری ملاقات نہ ہوسکی۔

محترم والد صاحب مرحوم و مغفور ہے بھی لوگ اس بات کا اظهار کرتے تھے کہ اس کتاب کی شایانِ شان طریقہ ہے کتابت و طباعت کرائی جائے اور دالد صاحب کا ارادہ بھی تھا مگر زندگی نے انہیں یہ کام کرنے کی مہلت نہ دی۔ اب بھر ختم ہو چک ہے۔ میں نے کتاب کا مسودہ دیکھا تو اس کو کلی طور پر ضائع کرنے کو جی تو نہیں جاہتا تھا لیوں کہ کتاب ہذا میں تمام جلی سرخیاں دالد صاحب کے اپنے ہاتھ کی کتابت شدہ تھیں۔ اس لحاظ سے یہ کتابت کم از کم میرے لئے تو بہت عزت و حرمت کا درجہ رکھی تھی، کتابت شدہ تھیں۔ اس لحاظ سے یہ کتابت کم اور معیار ہے۔ اس معیار کے پیش نظر کتاب کی ایک معیاری ادارے سے کمپوزگ و طباعت کرائی گئی۔ میری کاوشوں کا نتیجہ آپ کے سامنے ہے، لیکن جھے اس راہ میں جن دشواریوں سے دوچار ہونایزا وہ میں بی جانیا ہوں۔

سب سے تعلق منزل کتاب کی تقیع تھی۔ جنہیں پہلے نسخوں سے مقابلہ کر کے درست کیا گیا۔ اس کے باوجود بعض مقامات ایسے تھے جن کی تقیع کے لئے مجھے خاصی سرگر دائی کرنا پڑی۔ افسوس یہ ہے کہ محرّم دالد صاحب کی دفات کے بعد یہ کتاب ایسے خوبصورت طریقہ سے طبع ہو رہی ہے۔ اگر ان کی زندگی میں یہ کتاب اس انداز میں طبع ہوتی تو وہ یقیناً بہت خوش ہوتے 'گر مجھے یقین ہے کہ اس اعلیٰ معیار کی وجہ سے قار کمین میں بھی اضافہ ہوگا اور جب لوگ زیادہ تعداد میں اس سے مستفید ہوں گے تو یقیناً یہ بات ان کے قار کمین میں بھی اضافہ کا سبب ہوگی۔

اس اعلی معیار کی وجہ سے اگر کتاب کی قیمت میں کچھ اضافہ کرنا پڑے تو قار کین اس کو محسوس نہ فرمائیں۔ بسرحال میری انتہائی کوشش سے ہے کہ ممکن حد تک قیمت کم رکھی جائے۔ جن جن دوستوں نے اس کتاب کی طباعت میں میرے ساتھ تعاون کیا ان کا شکر یہ اداکرنا میرا خوشگوار فریضہ ہے۔ آخر میں میری وعاہے کہ اللہ تعالی محترم والدین محترمین کو جنت الفروس میں اعلیٰ مقام نصیب فرمائے۔ آمین

نجيب الرحمٰن كيلاني ( مكتبة السلام ' وسن بوره ' لامور ) جمادي الثاني 1421هه - ستمبر 2000ء

# كتاب مداير تبصره ١

مولاناعبدالرحمٰن کیلانی ایک حلیم الطبع اور خاموش فطرت مبلغ خطیب ادیب اور محقق ہیں۔ لاہور شہر کے ایک کونے میں خاموش سے ایک کونے میں خاموش سے ایک کونے میں خاموش سے تصنیف و تالیف اور تحقیق میں مصروف رہتے ہیں۔ پردیگنٹرے سے مستغنی یہ صاحب قلم اب تک بہت ی نمایت فکر انگیز کتب تصنیف کر چکے ہیں۔

پاکستان میں غلام احمد پرویز منکرینِ حدیث کا سرغنہ بن کر اضح اور اپنے ترجمان جریدے کا نام "طلوع اسلام" رکھا۔ اس رسالے کے ذریعہ اس نے انکار حدیث کا فتنہ بپاکیا جس نے سرسد احمد خال کی نیچریت کی کو کھ ہے جنم لیا تھا۔ معزلہ کے فریم فلفہ عقل پرسی نے اسے خوراک مہیا کی اور فرنگی سائنس نے توانائی بخشی تھی۔ اس نے اپنی دعوت کو کمار باللہ کا دام ہمرنگ ذمین بچھا کر فرنگیت ذرہ اور اسلام سے تابلد نوجوانوں کا شکار کرنے کا سلسلہ جاری کیا۔ مولانا عبدالرحمٰن کیلائی نے طلوع اسلام کی ہر گراہ کن تحریر کا نوش لیا اور اپنے جماعتی رسائل اور جرائد میں جوالی مغربین کے ذریعے اس کی خوب خوب خبرلی جو بالآخر کوشل لیا اور اپنے جماعتی رسائل اور جرائد میں جوالی مغربین کے دریعے اس کی خوب خوب خبرلی جو بالآخر عنوان نو و ایک منہ بواتا ہوا عنوان ہو ایک منہ بواتا ہوا اسلام کی ہر مشتمل ایک بزار صفحات کی کتاب بن گئی۔ کتاب کے ہر صے کا عنوان خود ایک منہ بواتا ہوا اسے اسلامیات کے کورس میں شامل کیا جانا چاہئے تاکہ نوجوان طبقہ فتنہ پردیزیت کو کتاب وسنت کی روشنی میں بوری طرح سمجھ کر اس کے گراہ کن اثرات سے محفوظ رہ سے۔ ہمارے خطیب اور مدرس حضرات کو میں بوری طرح سمجھ کر اس کے گراہ کن اثرات سے محفوظ رہ سے۔ ہمارے خطیب اور مدرس حضرات کو اشاعت پر فاضل مصنف کو جتنی بھی مبار کہا و دیں تم ہے۔ انہوں نے دفاع حدیث بلکہ دفارع اسلام کا حق اوا اشاعت پر فاضل مصنف کو جتنی بھی مبار کہا و دیں تم ہے۔ انہوں نے دفاع حدیث بلکہ دفارع اسلام کا حق اوا کہ بال بڑائے آخس کے مشتق ہوں گے۔

علیم ناصری' ایم - اے ہفت روز ''الاعتصام'' لاہور-9 جمادی الثانی ۴۰۸ھ

آئيد بُروينة على الله الم تبعرو © كتاب بدا بر تبعرو © كتاب بدا بر تبعرو © كتاب بدا بر تبعرو

پاکتان کے علمی اور دینی طقوں میں مولانا عبدالرحن کیلانی کا نام کسی تعارف کا مختاج نہیں 'وہ ایک بلند پاید عالم دین اور حقیقی معنوں میں مرد مومن ہیں۔ اللہ تعالی نے انہیں غیرت دینی اور قلب تپال سے نوازا ہے۔ ان کے علم سے متعدد تصانیف منصۂ شہود پر آگر اہل علم سے نواج شحسین عاصل کر پکی ہیں۔ رب العزت ان کو جزائے خیروے انہول نے اپنی اس گراں قدر تالیف میں سمل اور سلیس انداز میں اس رجل و تلمیس کا پردہ چاک کر دیا ہے جو چودھری غلام احمد پرویز کی تحریوں کا خاصہ ہے۔ فاضل مؤلف نے پرویز صاحب کی تحریوں کے افتاب ان کے افکار کا تصاد واضح کیا ہے۔ ساتھ ہی ان کے گمراہ کو دی جیں۔ اس کتاب کو پڑھ کر معلوم ہوگا ہے کہ چند سال پہلے علائے حق نے کیوں پردیز پر کفر کا فتوی مادر کیا تھا۔

رویز کو اللہ تعالیٰ نے انشاء پروازی کاسلیقہ وافر عطاکی تھا۔ ان کی تحریب بری کچھے دار ہیں لیکن انہوں نے کفرانِ تعت کا راستہ افتیار کیاور اپنی قوت تحریر کو قرآن کی معنوی تحریف اور رسول اللہ ساتھا کی اعادت کا کا راستہ افتیار کیا در اور نظر و تعوی کی گذیب و تفخیک میں صرف کیا۔ پرویز صاحب کی اپنی زندگی کے کیالیل ونمار تھے؟ زمد وعبادت اور نظر و تقوی کی ان کے زدیک کیا حثیت تھی؟ یہ کسی سے فخفی نہیں لی اسے ستم ظریق کے سواکیا کما جائے کہ انہوں نے "عجی سازش" کی نام نماد اصطلاح وضع کرکے ان مردانِ حق پر چھیئے اڑائے جنہوں نے اللہ کی راہ میں زبان و قلم سے ہی نہیں تلوار سے بھی جماد کیا تھا۔ فی الحقیقت "عجی سازش" آگر کسی چیز کو کما جا ساتا ہے تو وہ پرویز صاحب ہی کے افکار وخیالات ہیں۔ آج سے چند سال پہلے ملتان کے خش عبدالرحمٰن خان صاحب نے فقتہ پرویز اور حقیقت حدیث کی کر پرویز صاحب کا کامیاب تعاقب کیا تھا لیکن عبدالرحمٰن خان صاحب نے معرکہ آراء ضخیم کتاب کی کر پرویز کی اشاعت کی اشد ضروری ہو افکار کے تابوں کی اشاعت کی اشد ضروری ہو افکار کے تابوت میں آخری کیل ٹھونک دی ہے۔ اس وقت الی کتابوں کی اشاعت کی اشد ضروری ہوئے۔ ان کا کہنا جائے۔

طالب ہاشمی

ما بنامه "الحسنات" لا بور- ستمبر ١٩٨٨ء



# <u>پ</u>یش لفظ

# قرآن سے ہدایت ورہنمائی حاصل کرنے کے لیے دو شرطیں ضروری ہیں: © قلب سلیم © اور عقل صحح

آگر کوئی شخص انمی دو شرطول کو ملحوظ رکھ کر لیمی خلوص نیت سے اور خالی الذبهن ہو کر قرآن کا مطالعہ کرے تو وہ حضرت محمد رسول اللہ سٹی کیا ہے اس طریق کار کو تشلیم کرنے اور اس کی اتباع کرنے پر مجبور ہو جاتا ہے جو آپ نے قرآنی احکام کی لغیل کے دوران اختیار کر کے امت مسلمہ کو دکھایا تھا۔ اس طریق کار کو قرآن نے اسوہ حسنہ قرار دیا اور اس کی اتباع کو مسلمانوں کے لیے تا قیامت واجب الاتباع قرار دیا ہے کو قرآن نے اسوہ حسنہ قرار دیا اور اس کی اتباع کو مسلمانوں کے لیے تا قیامت واجب الاتباع قرار دیا ہے کوئکہ اس کی اتباع کے بغیر قرآن پر عمل رہ ممکن ہو جاتا ہے حتی کہ اگر بید کہہ دیا جائے کہ شرک کے بعد قرآن نے جتنا ذور اطاعت واتباع رسول اور اس کے ادب واحترام پر دیا ہے اتا اور کسی بات پر نہیں دیا تو یہ جابات نہ ہوگی۔

سنتِ رسول کی جمیت سے اٹکار کے فتنہ نے دو سری صدی پی سراٹھایا تھا۔ بیں اس طبقہ کے بہت سے لٹر پیرکامطالعہ کرنے کے بعد اس نتیجہ پر پہنچا ہوں کہ انکار سنت کے بنیاری محرکات دو ہی چیزیں ہیں:

قلفیانہ یا سائنٹیفک نظریات سے مرعوبیت اور © اتباع ہوائے نفس۔

یعنی ایک مسلمان کی طرز بودو باش اعمال وافعال اور اکساب رزق پر سنت رسول جو پابندیاں عائد کرتی ہے ان سے فرار وگریز۔ اس دور میں بھی اس فتنہ کے بنیادی محرکات یمی دو باتیں تھیں اور آج بھی یمی دونوں باتیں ہیں۔

دوسری صدی ہجری میں جب اس فتنہ نے جنم لیا تو علائے امت نے اس کا بھرپور دفاع کیا۔ جن آئمہ کرام نے یہ فریضہ سرانجام دیا ان میں امام شافعی' امام احمد بن طنبل' امام بخاری اور امام ابن قتیبہ بڑھی ہے۔ کہ اس دور میں اس فتنہ انکارِ سنت یا اعتزال کو کام بالخصوص قابل ذکر ہیں۔ اب یہ انفاق کی بات ہے کہ اس دور میں اس فتنہ انکارِ سنت یا اعتزال کو حکومت کی سمریرستی حاصل ہو گئی جس کی وجہ سے سے فتنہ تقریباً سواسو سال زندہ رہااور جب سے سرپرستی ختم ہو گئی تو یہ فتنہ بھی آپ بی موت کی ایک بری وجہ سے بھی تھی کہ سنت رسول محمد سے انکار ایک ایسا نظریہ تھاجو اسلام کے مزاج سے بالکل لگانہیں کھا تا تھا۔

موجودہ دور میں اس فتنہ کو آگرچہ کہیں بھی حکومت کی سربرستی حاصل سیں تاہم اس کی پذیرائی کے

35

آمينه پرويزيت

پیش لفظ

اور کی اسباب پیدا ہو گئے ہیں۔ سب سے بڑی وجہ تو یہ ہے کہ جب قرآن کے نام پر نوجوان اگریزی تعلیم یافتہ اور اسلام بیزار طبقہ کو یہ باور کرایا جاتا ہے کہ اسلام دراصل ان گئے چنے اصول وقوانین اور احکام کا بام ہے جو قرآن میں فہ کور ہیں رہا ان پر عمل درآمہ اور تعییل کا طریق کار تو اس کے لیے ہر دور کے ملم المانوں کو یہ اختیار دیا گیا ہے کہ وہ اپنے دور کے علم کے شمطابات اور اپنے زمانہ کے نقاضوں کے مطابات ان احکام کی تاویل و تعبیر کر لیا کریں۔ پھر کھے حضرات نے سنت رسول سے آزاد ہو کر اور لفت کے بنیادی معنوں سے فرار اور وور کے کائی اور مجازی معنی استعمال کر کے قرآئی احکام کی اس انداز میں تاویل و رضاحت فرمائی جس سے شریعت کی عائد کردہ پابندیاں ایک ایک کر کے ختم ہو جاتی تھیں' تو ان مہشرات سے جدید تعلیم یافتہ طبقہ جو مغربی تہذیب وافکار میں پھلا پھولا اور اسلام کے مباویات تمک سے ناوائف ہوتا ہے۔ بھلا جس مخص کو اپنے اتباع ہوائے نفس کی پوری آزادی عاصل رہے ہو عتی ہو ہے۔ یہ ایک نفسیاتی مسئلہ ہی کہ کوئی مسلمان اپنے عقائد وافکار میں کتابی ملحہ اور اعمال وکردار اور اس سے اس کے ایمان واسلام کا بھی پچھ نہ گبڑے تو اس کے لیمان کو ایمان گوردار نمیس کرتا ہی مفعہ اور اعمال وکردار میں کتابی مفعہ کو بائے وارا کرتا ہے کہ فرارا کرتا ہے کہ فرار کرتا ہو کہ ایک اور ان کے لیے نمایت پندیدہ ختی سے گوارا کرتا ہے کہ مکرین حدیث نے وکھایا ہو وہ ان کے لیے نمایت پندیدہ ختی سے گوارا کرتا ہے کہ مکرین حدیث نے وکھایا ہے وہ ان کے لیے نمایت پندیدہ ختی

آج کے دور میں آگر چہ بعض دو سرے بلاد اسلامیہ میں بھی اس ننے کا سراغ ملتا ہے۔ گرجو پذیرائی اسے برا سخیر پاک وہند میں ہوئی ہے دو سرے مقامات پر نہیں ہوئی۔ برصغیر پاک دہند میں اس طبقہ کا سب سے برا ترجمان ادارہ طلوع اسلام ہے۔ جس نے چند ایسے نظریات کی داغ بیل ڈائی ہے جو اس کی شہرت اور پزیرائی کا اچھا فاصہ سبب بن گئے ہیں۔ مثلاً: ڈارون کے نظریہ ارتقاء کی ہمنو ائی نے اسے کالجول میں پڑھنے دالے طلبہ میں متبول بنا دیا ہے حتی کہ پرویز صاحب ڈارون جیسے سائنسٹ حضرات کو ہی حقیقی علماء کا مصدات سمجھتے ہیں۔ نظریہ ساوات مردوزن ادارہ ابوایا ای قبیل سے تعلق رکھنے والے در سرے اداروں کی خواتین کے دل کی آواز ہے۔ انکار سنت ادر نظریہ مرکز ملت نے جج صاحبان کو اجتماد کے بے پناہ اختیار دے کر ان میں پذیرائی عاصل کرلی ہے اور نظریہ نظام ربوبیت انظامیہ سے تعلق رکھنے والے حکمران طبقہ دے کی بہت خوش آئند ہے اور یکی وہ طبقے ہیں جو کسی ملک کے تہذیب وتحدن اور مستنقبل پر اثر انداز ہوتے ہیں۔ گویا موجودہ دور کا یہ حملہ دو سری صدی کے حملہ سے وسیع تر بھی ہے اور شدید تر بھی۔

<sup>﴿</sup> موجودہ دور کی علمی سطح سے مراد سائنسی نظریات کی ہمنو ائی اور مرعوبیت اور اپنے زمانہ کے تقاضوں کے مطابق سے مراد اتباع ہوائے نفس ہے مید الفاظ کا ہمر چھیر ضرور ہے مگر بات ایک بی ہے۔

اہم دو باتیں ایس ہیں جو ہمارے لیے قابل اطمینان ہیں۔ ایک یہ کہ مسلمانوں کی اکثریت آج بھی سنت رسول کے بغیر قرآن کے احکام و فرامین کی تغیل کا کوئی دو سرا تصور قبول کرنے کے لیے تیار نہیں حتی کہ فکورہ بالا طبقول کی اکثریت بھی اس نظریہ کو مردہ قرار دیتی ہے اور دو سرے یہ کہ علائے امت کی ایک کثیر جماعت اس فتنہ کے بھر پور دفاع کے لیے اٹھ کھڑی ہوئی ہے عبی زبان میں پہلے ہی ایسالٹر پچر موجود تھا جس میں سابقہ دور کے منکرین حدیث کے حدیث پر اعتراضات اور پھر ان اعتراضات کے مسکت جواب بھی موجود تھے۔ جن میں ایک طرف تو سنت رسول کی ضرورت واہمیت کو اجا کر کیا گیا تھا تو دو سری طرف اس بات کی بھی وضاحت موجود تھی کہ سنت رسول ہم تک نہایت قابل اعتاد ذرائع سے پنچی ہے۔ پچھ لوگوں بنت کی بھی وضاحت موجود تھی کہ سنت رسول ہم تک نہایت قابل اعتاد ذرائع سے پنچی ہے۔ پچھ لوگوں نے تو الیک کتابوں کے تراجم اردو زبان میں منتقل کیے اور پچھ حضرات نے نئی تصنیفات بھی پیش کیں جو بالعوم ایسے ہی مسائل سے متعلق ہیں۔

مر آج کا منکر حدیث طبقہ ان جوابات کے جواب بھی پیش کر رہا ہے اور ان پر مزید اعتراضات بھی وارد کر رہا ہے۔ نیز اس نے تشکیک کے چند مزید پہلو اجاگر کر کے انکار سنت کے فتنہ کی کئی نئی راہیں بھی کھول دی ہیں۔ اندر میں حالات سیرے خیال میں دو پہلوؤں پر کام کرنے کی ضرورت ہے۔ ایک تو یہ کہ اصولی بحثوں سے ہٹ کر براہ راست مشریب حدیث کے اعتراضات کو بی بنیاد بناکر ان کا جواب پیش کرنا چاہئے اور دو سرے یہ کہ انکار سنت کے بعد بھی نظریات یہ حضرات پیش فرما رہے ہیں ان کا قرآن اور صرف قرآن کی روشنی میں بورا بورا محاسبہ کرنا چاہئے۔ ان پہلوؤں پر بھی اگرچہ کچھ کام ہوا ہے جاتم یہ دونوں پہلو ہنوز تشنی میں بورا بورا کاسبہ کرنا چاہئے۔ ان پہلوؤں پر بھی اگرچہ کچھ کام ہوا ہے جاتم یہ دونوں پہلو ہنوز تشنی میں بورا بورا کی دونوں پہلو ہنوز تشنی میں بورا بورا کی دونوں پہلو ہنوز تشنی میں ہوا ہے۔

میں نے انہیں پہلوؤں کو ملحوظ دیگھ کر آج سے تین چار سال پہلے مضامین لکھنا شروع کئے جو ماہنامہ "ترجمان الحدیث" اور "محدث" میں چھپتے رہے ہیں۔ عجمی تصورات کا پہلا' دوسرا اور تیسرا دور' نظریہ ارتقاء مرکز ملت' قرآنی نظام ربوبیت' حسنا کتاب اللہ' وضع حدیث اور وضاعین' فکر آ نرت اور طلوع اسلام ای سلسلہ کی کڑیاں تھیں۔ ان مضامین کو علمی حلقہ میں خاصی پذیرائی ہوئی اور ان مضامین کو علمی حلقہ میں خاصی پذیرائی ہوئی اور ان مضامین کو علمی حلقہ میں خاصی پذیرائی ہوئی اور ان مضامین کو علمی کرنے اور کتابی شکل دینے کے نقاضے شروع ہو گئے۔

گرمیرے زبن میں جو کچھ مواد موجود تھا وہ اس سے کمیں بہت زیادہ تھا جو چھپ چکا تھا' اتی سخیم کتاب کی تیاری کے لیے خاصا وقت بھی درکار تھا اور مالی مشکلات بھی حائل تھیں۔ پھر جب یہ تقاضے بڑھنے لگے اور پھھ احباب نے ڈھارس بھی بندھائی تو میں نے ماہناموں کے لیے مضامین لکھنے کا سلسلہ بند کر دیا اور یکسو ہو کر اس کام کی طرف لگ گیا اور آج ایک سال بعد یہ کام اللہ کے فضل وکرم اور اس کی توفیق سے پایہ بخیل کو پہنچ گیا ہے۔

میں نے اس کتاب کو مندر جہ ذیل چھ حصوں میں تقیم کیا ہے:

آئينة كِرُورِينيت

حصد اول: معتزله سے طلوع اسلام تك : اس حصد مين مكرين حديث كى سلسله وار تاريخ انكار سنت کے اسباب اور عجمی تصورات کی اسلام میں در آمد' معتزلہ کے مخصوص عقائدو نظریات اور نتائج پر بحث کی

حصہ دوم : طلوع اسلام کے تظریات : اس حصہ میں حبنا کتاب الله ، عجمی سازش ، نظریہ ارتقاء ، مساوات مردوزن مرکز ملت اور قرآنی نظام ربوبیت پر روشنی ڈال کر عقلی نقلی اور تاریخی ولا کل سے ان نظریات کا محاسبہ کیا گیا ہے۔ عجمی سازش تو ''اسباب زوال امت'' کے 'جواب میں لکھا گیا ہے۔ مساوات مردوزن' "طاہرہ کے نام خطوط" کے جواب میں اور قرآنی نظام ربوبیت "نظام ربوبیت" کے جواب میں

حصد سوم: قرآنی مسائل: ید "قرآنی فیلے" کے جواب میں لکھا گیا ہے۔ اس حصے میں صرف ان تیرہ مسائل کا ذکر ہے جن کا جواب ویک ضروری تھا اور ان پر قرآن ہی کی رو سے گرفت کی جا سکتی تھی اور وہ مائل میہ ہیں۔ قرآنی نماز' قرآنی زکو ہ مصدقات' قربانی' اطاعت والدین' نائخ ومنسوخ عذاب قبر' ترکه اور دصیت' یتیم بوتے کی وراثت' تلاوت فرکن پاک' نکاح نابالغال' تعدد ازدواج' غلام اور لونڈیال' رجم

حصہ چہارم: دوام حدیث: یہ حصہ حافظ صاحب جرا جوری کے ان مقالات کے جواب میں لکھا گیا ہے جو مقام حدیث میں مندرج ہیں۔ فن حدیث میں تشکیک کے جن پہلوؤں پر بحث کی گئی ہے وہ یہ ہیں روایت مدیث کتابت و مدوین مدیث تقید مدیث اصول مدیث ولائلی مدیث اور وضع مدیث اور مدیث کو دین سبھنے کے نقصانات۔

حصہ بیجم : وفاع حدیث : یہ حصہ مقام حدیث کے باقی ماندہ مقالات کے جواب میں لکھا گیا ہے۔ ان مقالات کا بیشتر حصد کتب احادیث کے داخلی مواو پر اعتراضات اور اس کے جوابات سے متعلق ہے۔

> عنوانات ابواب به بین: عدیث اور چند نامور اہل علم و فکر

عدیث پر چند بنیادی اعتراضات

 تفير بالحديث
 عند المحديث
 المحدیث
 چع قرآن روایات کے آئینے میں

اعدیث کی رو ہے

🛭 متعه کی حرمت

 اشدین کی شرعی تبدیلیاں اللہ شرعی تبدیلیاں 🔊 بخاری کی قابل اعتراض احادیث

صد عشم: طلوع اسلام كااسلام: اس حصد مين يه بنايا كيا ب كه طلوع اسلام كابنا اسلام كيسا ب اور الكار سنت كے بعد وہ ووسرے مسلمانوں كوكس طرح كے اسلام كى راہ وكھانا چاہتا ہے۔ اس حصد كے

# پیش لفظ

سوالات جمال ایک طرف اس کتاب کا لب لباب میں تو دو سری طرف طلوع اسلام کے لیے چیلنج کی حیثیت

اگرچہ میں اصولی طور پر اس بات کا قائل ہوں کہ تحریر کی ذبان نرم اور حلیمانہ ہونی چاہئے ' تاہم مجھے محسوس ہو رہا ہے کہ بتقاضائے بشریت کمیں کمیں زبان میں تلخی آگئی ہے، جس کے لئے میں معذرت جاہتا ہوں۔ اللہ تعالیٰ سے دعاہے کہ وہ ہم سب کو ٹھیک طور پر اسلام کو سبھنے اور پھراس پر عمل پیرا ہونے کی

طلوع اسلام اور اركان اسلام

پرویزی لنزیچری خصوصیات

عبدالرحمان كيلاني

دارالسلام وس بوره الامور-

🏵 فکر پرویز پر مجمی شیوخ کی اثر اندازی

آئينه پُرديزيت  $\Rightarrow$  38  $\Leftrightarrow$  \_\_\_\_

ابواب بير بين:

طلوع اسلام كاايمان بالغيب

 وی اللی سے روشنی حاصل کرنے کا طریقہ ای انقلاب کاذاتی کردار

آخر میں ایک باب بطور ضمیمه شامل ہے جس کا عنوان ہے طلوع اسلام سے چند بنیادی سوالات س

ر کھتے ہیں۔

توفیق عطا فرمائے۔ (آمین)

www.muhammadilibrary.com



🗘 40 💸 (حصد: اقل) معتزله سے طلوع اسلام تک آمَينهُ بَرُويزيْت

حصبه اقال

معتزلہ سے طلوع اسلام تک

عجمی تصورات کی اسلام میں آمد - انکار سُنّت کے اسباب - معتزلہ کے مخصوص عقائد و نظریات اور نتائج - منكرين حديث كي سلسله وار تاريخ-

👚 نظریهٔ اِرتقاء کا سرسید کے عقائد پر اثر

﴿ عَمِي تَصُورات كَا تَبْسُرا دُورُ

🥱 عجمی تصورات کا پهلا دُور 🤔 عجمی تصورات کا دو سرا دُور

🛈 عقل پرست فرقوں کا آغاز







41 محر (حصد: اول) معتراله سے طلوع اسلام تک

باب: اقال

### عقل برست فرقول كا آغاز

جب سے انسان نے اس دنیا میں ہوش سنبھالا ہے تین سوال اس کی توجہ کا مرکز ہے رہے ہیں جو درج

زيل بين:

یہ کائات از خود معرض وجو ہی آئی ہے یا کوئی اس کا پیدا کرنے والا بھی ہے؟

اس کائنات کا اور انسان کا آلیں ایس کس قشم کا تعلق ہے؟ نیز اس کی پیدائش کا بچھ مقصد بھی ہے یا یہ انی موت کے ساتھ ختم ہو جائے گا؟

اس کائنات کی خالق کوئی مقدر ہستی ہے؟ اوں کی ہے تو اس کا اور انسان کا آپس میں کس قتم کا تعلق

گویا خدا کائنات اور انسان کا باہمی تعلق ہی وہ راز ہے جس کی عقدہ تُشائی میں انسان حضرت آدم سے لے کر آج تک منهک ہے اور غالبا آئندہ بھی یہ سلسلہ جاری رہے گااور فی الحقیقت یہ سوالات ہیں بھی

اتے اہم کہ جب تک کوئی محص ان کے جواب میں کوئی نقطہ نظراپنے ذہن میں قائم اور پختہ نہ کر پائے وہ بیہ مخص سوچ ہی نہیں سکتا کہ اے اس دنیا میں سس حیثیت سے زندگی گزارنا ہوگی۔ بالفاظ دیگر میں وہ

بنیادی ہاتیں ہیں جن پر انسان کی زندگی کے طرز عمل کاانحصار ہو ؟ ہے۔ انسان کی طبعی زندگی دو سرے عام حیوانات سے ملتی جلتی ہے اور اس کے طبعی نقاضے بھی تینی مفاد

خویش' تحفظ خویش اور بقائے نسل بھی وہی ہیں جو دو سرے جانداروں میں پائے جاتے ہیں لیکن اس کے باد جود کی باتوں میں وو سرے حیوانات سے مختلف اور ممتاز بھی ہے۔ مثلاً:

1 اے اپنے مستقبل اور اپنی موت کا احساس ہے۔ اس وجہ سے سے مفاد خویش یا خود غرضی میں دوسرے جانداروں سے بہت آگے ہے اور اسے کل کے لئے جمع کرنے کی فکر دامن میررہتی ہے جو دو سرے جانوروں میں کم ہی پائی جاتی ہے۔

🗈 اے خیرو شرکی تمیز بھی عطاکی علی ہے اور قوت اختیار اور ارادہ بھی حتیٰ کہ ایک وقت ایسا بھی 📆 ہے کہ وہ تحفظ خوایش سے فطری داعیہ کے علی الرغم کسی جذبہ کے تحت اپنی جان سک بھی دے ویتا

لکے کے (حصہ: اوّل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک آمكينه ترويزيت

3 اسے عقل وشعور کا وافر حصہ عطا کیا گیا ہے جس کے ذریعے وہ چند معلوم اور دیکھی ہوئی اشیاء سے مزید کچھ خفائق اور نتائج کا سراغ لگانے کی البیت رکھتا ہے۔ جے اصطلاحی زبان میں علت (Cause) اور معلول (Effect) سے تعبیر کیا جاتا ہے وہ مشاہرات کو دیکھ کر اس کی علت بھی معلوم کرنا چاہتا ہے اور اس سے آگے معلول بھی اور میں وہ فطری داعیہ ہے۔ جس کی وجہ سے انسان اس کائتات میں اپنا مقام متعین کرنے پر کسی حد تک مجبور بھی ہے۔

اس عقل وشعور کے باوجود میر حقیقت اپنی جگه مسلم ہے کہ انسان محض اپنی عقل ودانش کے بل بوتے پر سیر عقدہ حل کرنے میں ناکام ہی رہا ہے۔ وجہ سیر ہے کہ انسان کی عقل محدود ہے اور کا نئات لامحدود' اور ایک محدود چزلامحدود کا ادراک اور احاطه کرنے سے قاصر ہے انسان کے سامنے کی ایس معلومات اور ایسے مشاہدات آجاتے ہیں جمال علس ومعلول کا یہ فلفہ وحرے کا دھرا رہ جاتا ہے اور ایبا تعلق قائم کرنے ہے

عقل جواب دے دیتی ہے۔` عقل کی اس مجوری کی وجد من خالق کائنات نے انسان کی خود رہنمائی فرمائی۔ ابو البشر حضرت آدم المنظم جمال پہلے انسان تھے وہال وہ پہلے جی بھی تھے۔ اپنے خدائی پیغام یا وحی کے ذریعہ خالق کا کنات نے انسان کو بتا دیا کہ بید کائنات اور اس طرح خود میں بھی میں نے ہی پیدا کیا ہے۔ یہ کائنات تمهارے لئے منخر کر دی گئی ہے۔ تم اشیائے کا نکات سے جب اور جی طرح چاہو کام لے سکتے ہو اور یہ کہ اگر تم میری ہدایت کے مطابق زندگی گزارد کے تو دنیوی اور اخروی زندگی کی سرفرازیوں ہے ہمکنار ہو گے۔ (۳/۲۸)

#### عقل پرست اور ان کے مختلف فرقے

لیکن اس واضح ہدایت کے باوجود بعض اصحاب دانش نے این عقل و فکر کو ہی رہنما بنایا پھر عقل ودانش مجی سب کی ایک جیسی نہیں ہوتی 'کہ ایک جیسے سائج پیدا کرے۔ للذا ان میں بھی مختلف گروہ پیدا ہو گئے جو مخضراً درج ذبل مين:

🗢 مادہ پرست اور دہرسیے: ان لوگوں نے جب کا نکات اور اس کی تخلیق پر غور و فکر کیا تو اس بتیجہ پر پنچ که ماده قدیم ازلی اور ابدی ہے 'جو مختلف ادوار سے گزر تا ہوا اس کائنات کی شکل میں آیا ہے ' یہ زمین وآسان اور بیہ چاند تارے اور سورج سب کائات کے نظری قوانین کے تحت حرکت کر رہے ہیں اور بیہ سب اتفاقات کا متیجہ ہیں۔ انفاق ہی سے مادہ کے مختلف اجزاء کے کیمیاوی عمل سے پانی معرض وجود میں آیا۔ پھر اتفاق ہی سے اس مادہ کے مختلف اجزاء کے کیمیادی عمل سے زندگی کی نمود ہوئی جو نبا آت اور حیوانات کی راہوں سے گزرتی ہوئی انسانی شکل میں آئی ہے انسان بھی دو سری موجودات کی طرح پیدا ہو تا اور ختم ہو جاتا ہے' اس کے علاوہ کا نکات کی حقیقت کچھ نہیں۔ قرآن کریم نے اس گروہ کا ذکر ان الفاظ

www.muhammadilibrary.com

کے کے اللہ عرادے طلوع اسلام تک میں آمکینه کرویزتت

میں فرمایا ہے:

﴿ وَقَالُواْ مَا هِيَ إِلَّا حَيَالُنَا ٱلدُّنَيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَآ ۚ إِلَّا ٱلدَّهْرُ ۚ وَمَا لَهُمْ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمِرٌ إِنْ هُمْ

إِلَّا يَطْنُونَ ١٤٠ (الجاثية ١٤/٤٥)

ليتے ہیں۔"

"اور کتے ہیں کہ جاری زندگی توبس دنیا کی زندگی ہے

ہم مرتے اور جیتے ہیں ہمیں زمانہ ہی ہلاک کر تا ہے

اور ان کو اس کا پھھ علم نہیں صرف نلن سے کام

آیت بالا سے واضح ہے کہ اس گروہ کے نظریات محض خلن اور قیاس پر مبنی ہیں جن کے نیچے کوئی مُصوس سائنليفك بنياد نهيل اس كروه كو د مريه ماده پرست يا هاديين كت مين-

**ہ** فلاسفراور سائنس دان: اسی گروہ میں سے فلاسفروں اور سائنس دانوں کا ایک ایساطیقہ وجود میں آیا جو یہ بات ماننے پر مجبور ہو گیا کہ اس دسیج کا نتابت کے لئے ایک علت العلل کی موجودگی بھی ضروری ہے ورنہ کا تنات کے ایسے منظم اور مربوط نظام کا قائم ہونا محالات سے ہے (اس علت العلل کو مذہب کی زبان میں خدا کہا جاتا ہے) جیسے سر آئز کے پیوٹن جو کششِ ثقل وقوت جاذبہ (Gravity) ادر قوانمینِ حرکت کا موجد تسليم كيا جاتا ، نے كائنات كے وسى مطالعہ كے بعد اپنے خيالات كا اظمار ان الفاظ ميں كيا ہے-

کواکب کی حرکات حالیہ ممکن نہیں کہ محص قفت جاذبہ کا نتیجہ موں۔ قوت جاذبہ تو کواکب کو سورج کی طرف و حکیلتی ہے اس لئے کواکب کو سورج کے گردہ کت دینے والا ضروری ہے کوئی خدائی ہاتھ موجود ہو۔ جو باوجو د قوتِ جاذبہ کی کشش کے ان کو اپنے مدارات پر قائم رکھ سکے۔ کوئی سبب طبعی ایسانہیں بتایا جا سکنا جس نے تمام کواکب کو تھلی نضامیں جکڑ بند کر دیا ہے کہ وہ ب سورج کے گرد چکر لگانے میں ہمیشہ معین مدارات پر اور ایک خاص حیثیت میں بھی حرکت کریں جس میں بھی تعلف نہ ہو۔ پھر کواکب کی حرکات اور درجات سرعت میں ان کی اور سورج کی ورمیانی مسافت کو ملحظ رکھتے ہوئے جو دقیق تناسب اور عمیتی توازن قائم رکھا گیا ہے۔ کوئی سبب طبعی نہیں جن سے ان منظم و محفوظ نوامیس کو وابستہ کرسکیں۔

ناچار اقرار کرنا پڑتا ہے کہ بیہ سارا نظام کسی ایسے زبردست حکیم و حکیم کے ماتحت ہے جو ان تمام اجرام ساویہ کے مواد اور ان کی ماہیت سے بورا واقف ہے وہ جانتا ہے کہ کس مادہ کی کس قدر مقدار سے کتنی قوت جاذبہ صادر ہوگی۔ اس نے اپنے زبروست اندازہ سے کواکب اور شمس کے درمیان مخلف مسافتیں اور حرکت کے مخلف مدارج مقرر کیے ہیں تاکہ ایک دوسرے سے تصادم اور تزاحم نہ ہو اور سارا عالم عمرا

كرتاه نه مو جائي " (تغير علامه شبيراحد عناني حاشيه آيت نمبر ١/٤٥)

میں وہ فلاسفروں اور سائنس دانوں کی مجبوری ہے جس نے انہیں ایک علت العلل یا عقل کل تسلیم کرنے پر مجبور کر دیا ہے' اس گروہ کے سرخیل بونانی فلاسفرافلاطون اور ارسطو تشکیم کیے جاتے ہیں۔ ارسطو (۱۳۲۷ ق م) کے متعلق مشہور ہے کہ اسے کسی یہودی عالم نے اپنا فدہب قبول کرنے کی دعوت دی تھی' تو اس نے کما کہ میں سوچ کر ہتاؤں گا سوچ بچار کے بعد اس نے اس ندہب کو قبول کرنے سے انکار کر دیا

www.muhammadilibrary.com

آئینهٔ رَدِویزیت طلوع اسلام تک کم (حصہ:اقل) معزلہ سے طلوع اسلام تک کم

کیونکہ وجی اللی خدا کے متعلق جو تصور پیش کرتی ہے اس کے افکار ونظریات اس سے لگا نہیں کھاتے تھے

اور دوسری وجہ غالبا یہ بھی ہو سکتی تھی کہ یہ لوگ اپنے آپ کو پیغیروں سے کم مرتبہ کے انسان نہیں

مجھتے' خدا کے متعلق ارسطوے نظریات ہے تھے۔ الہیاتِ ارسطو: وہ ایک مجرد تصور ہے ایک ممل اور جامع تصور۔ یہ کائنات جو خالق کی مظہر ہے نا تکمل اور ناقص ہے اور اس کی حمد وثناء کے ذوق اور اس کی محبت کے جوش میں إرتقاء اور ترقی کے منازل طے کر رہی ہے۔ باری تعالیٰ اپنا کوئی مادی وجود شیں رکھتا' بلکہ وہ کائتات کے رنگارنگ مظاہر اور اس کی حرکت کے پیچھے ایک ایسا تصور کار فرما ہے جو قدیم قائم بالذات اور سراسر نیکی ہے۔ یہی ارسطو کے نزدیک خدا کا تصور ہے۔ 🏵 اس فلیفے کے مطابق چونکہ سوائے خدا کے مجرد تصور کے کوئی شے قدیم نہیں' بلکہ ساری اشیاء حادث ہیں۔ اس لئے خدا کی صفات بھی حادث اور نامکمل ہیں۔ اس کے تصورات کو مختفراً

یوں کما جا سکتا ہے:

وه مستقل قائم بالذات وبرحق اور فكي ہے۔

وہ جان جمان ہے اور ساری کائتات اس کا ظہرہے۔ 3

وہ ان سب صفات سے عاری ہے جن کی نسبت انسان کی طرف کی جاتی ہے کیونکہ صفات حادث ہوتی ہیں اور زاتِ حق قدیم ہے۔

انت باری نے دنیا کو پیدا کیا۔ اسے حرکت دی اسی بنا پر وہ چی کی کائنات اور اس کی حرکت کی بنیادی

ساری کائنات اس کی حمد و شاء میں منہمک ہو کر اور اس کی محبت سے سرشار ہو کر ترقی کی منازل طے کر رہی ہے لیکن میہ ارتقاء اسے مجھی بھی باری تعالیٰ کی طرح کامل نہیں بنا سکنا کیونکہ کائنات مادی وجود ہے نهيس موسكق-" (فربب وتجديد فربب: پروفيسرعبد الحميد صديق ص ١٤١٨)

موجود ہیں۔ یہ حقیقت اپنی جگہ مسلم ہے کہ سرخی کا تصور کسی شے کے بغیر ممکن نہیں لیکن اس سے یہ لازم نہیں آما کہ سرخی کے تصور کے ساتھ کسی ایک معین شے یا چند مخصوص اشیاء کا تصور کسی ایسی چیز کے ساتھ ہی کیا جا سکتا ہے جو سرخ ہو۔ اس سے بیہ حقیقت مکشف ہو جاتی ہے کہ اصل حقیقت سرخی ہے اور یمی مستقل اور

پائیدار ہے ای کا تصور بنیادی اہمیت کا حال ہے۔ باتی رہے پیکر محسوس جن میں یہ جلوہ مر ہوتی ہے یہ سب

اعتباری چیزیں ہیں۔

<sup>🗘</sup> وہ کہتا ہے مٹھاس کا تصور ہم اس بنا پر کرتے ہیں کہ دنیا میں مکیٹھی چیزیں موجود ہیں اور سرخی اور سفیدی کا بھی ای وجہ سے شعور رکھتے ہیں کہ ونیا میں بہت می چزیں رنگ کی اعتبار سے سرخ اور سفید ہارے درمیان

آئيد پرويسيس عاس كالمالي المالي الما

گویا ارسطو اور اس طرح کئی دو سرے حکمائے فرنگ کے نزدیک خالق کی حیثیت محض ایک گھڑی ساز کی می ہے۔ جس نے گھڑی بناکر اس میں ایک وقعہ چانی بھردی ہے اور اب بیہ گھڑی خود ہی چل رہی ہے۔

لا ادریت: پھرانمیں مذکورہ دو گروہوں میں سے ایک تیسرا گروہ پیدا ہوا جو نہ تو خدا کا انکار کر ہا ہے

ادر نہ اقرار' ای لئے انہیں نہ کورہ دوگر وہوں میں ہے ایک تیسراگر وہ پیدا ہوا جو نہ تو خدا کا انکار کرتا ہے اور نہ اقرار' ای لئے انہیں ''لا ادری'' یعنی ''کوئی رائے نہ قائم کرنے والا'' کما جاتا ہے۔ یہ لوگ بھی عقل کی شکل داماں سے خوب واقف ہوتے ہیں۔ للذا جمال کوئی بات ان کی سمجھ سے بالا تر ہوتی ہے تو اسے قوانین فطرت یا محض فطرت (Nature) سے منسوب کر دیتے ہیں اور نیچرہے ان کی مراد کا نکات میں وہ جاری وساری قوانین ہیں۔ جن تک انسانی علم کی بالعموم رسائی ہو چکی ہو یا مشاہدہ میں آچکے ہوں۔ یا جن گئی بندھے قوانین کے تحت یہ کا نکات سرگرم عمل ہے۔ یہ لوگ خدا کی جگہ فطرت کا لفظ استعمال کرتے ہیں کیونکہ خدا کے مان لینے سے اور بھی بہت می چیزوں کا اقرار کرنا پڑتا ہے لنذا یہ لوگ اس سلسلہ میں کوئی رائے قائم نہیں کرتے۔

#### وحی النی اور بنیادی سوالات کا حل

تصریحات بالا سے واضح ہے کہ ارسطوکا نظریہ جی زندگی کے جملہ مسائل کا حل پیش نہیں کرتا۔ وہ بابعد الطبیعات یا مرنے کے بعد کی زندگی کا ایک دھندلا ساتھی پیش کرتا ہے وہ یہ بھی وُضاحت نہیں کرتا کہ انسان کی زندگی کا کچھ مقصد بھی ہے یا نہیں اور اگر ہے تو وہ کیا ہے؟ وہ محض "الہیات" سے متعلق ایک مخصوص نقطہ نظر پیش کرتا ہے لندا بنی نوع انسان کا ایک کیر طبقہ ایسا بھی رہا ہے جو اس باری تعالیٰ کی ہوایات یا وحی خداوندی پر ایمان لایا۔ یہ وحی خداوندی جو دنیا کے تقریباتمام مقامات پر مختلف ادوار میں انہیاء پر خدا کی طرف سے نازل ہوتی رہی' انسانی زندگی کے جملہ مسائل کا ایک ہی حل پیش کرتی ہے اور وہ یہ ہے کہ:

اس کائات کا خالق ذات باری یا اللہ تعالیٰ ہے۔ وہی ایک ذات ہے جو قدیم اور ازلی وابدی ہے وہ
 اپی علم و حکمت ہے اس کائنات کو عدم ہے وجود میں لایا۔ انسان کو بھی اسی نے پیدا کیا ہے اور کائنات اور
 اس کی تمام اشیاء حادث اور فنا ہونے والی ہیں۔

© کائات کی جملہ اشیاء اس باری تعالیٰ کی مخلوق اور اس کے بنائے ہوئے قوانین کے تحت سرگرم بمل ہیں۔ انسان خود بھی اپنی طبعی زندگی کے لحاظ سے ان قوانین کا پابند اور ان کے آگے مجبور محض ہے لکن اسے خیرو شرکی تمیزاور قوت ارادہ وافقیار بھی کسی حد تک عطاکی گئی ہے انسان کی زندگی کا مقصد سے کہ وہ ان افقیاری امور میں بھی اپنی مرضی کو وو سری اشیائے کائنات کی طرح اللہ تعالیٰ کی مشاء و مرضی کے مطابق بنا دے۔ اس چیز کا نام عباوت ہے۔ کائنات کی تمام اشیاء اللہ تعالیٰ کی عبادت میں سرگرم عمل ہیں۔ اور اللہ تعالیٰ ہی انسان سمیت تمام اشیائے کائنات کا معبوو ہے۔

www.muhammadilibrary کر (حصہ:اقل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک کر کائنات اور انسان کا آپیں میں تعلق یہ ہے کہ کائنات کی جملہ اشیاء انسان کے تابع فرمان بنا دی گئی

ہیں۔ وہ ان کی بیئت وکیفیت معلوم کر کے ان سے جیسے جائے کام لے سکتا ہے۔ انسان کو کا تات کے عظیم الجبشه سرون فضای پنال توتوں اور زمین میں تھلے ہوئے مختلف عناصرے خائف ہونے یا ان کے آگے سر

تشکیم خم کرنے کی نہ کوئی وجہ ہے اور نہ ضرورت اگر وہ ایسا کرے گاتو اس کانام شرک ہے جو ظلم عظیم اور ناقابل معانی جرم ہے۔ اگر وہ صرف اپنے خالق ذات باری کی ہدایات کا تابع فرمان ہو کر ای کے سامنے سربسجود ہو گا اور اپنی حاجات پیش کرے گا تو یمی چیز توحید ہے۔ یمی توحید انسان کو کائنات میں بلند ترین مقام

● پھراگر انسان خدا کی ہدایات پر عمل پیرا ہو گا تو اسے ان کے ان اعمال خیر کا اچھا بدلہ یا جزاء ملے گ

اور اگر نافرمانی کرے گا تو اسے یوں ہی نہیں چھوڑ دیا جائے گا۔ بلکہ ان کو ان ''اعمال شر'' کی سزا ضرور ملے گی۔ یہ جزاء وسزا کا قانون مذہب کی اصطلاح میں دین کہلا تا ہے۔ جزا وسزا کا قانون اسی دنیا میں بھی لاگو ہو سکتا ہے تاہم یہ ضروری نہیں مرف کے بعد انسان کو یقینا دوسری زندگی ملے گی۔ جمال اس سے اس کے کئے ہوئے اعمال خیرو شر کا بورا بورا کا جائے گیا جائے گا۔ اس مرنے کے بعد کی دوسری زندگی کو اخروی زندگی

يا آخرت کتے ہیں۔ یہ ہے انسانی زندگ کے مسائل کا حل اور ہدایا ہے خداوندی یا وحی اللی کا خلاصہ جو تمام انبیاء کو ایک

جیسی عطا ہوتی رہی ہے۔

### ہندو مت اور عقل پڑ'

انبیاء کرام جن پریه مدایات خداوندی نازل جو ئیں وہ کوئی مافوق البشر جستی نہیں' بلکہ انسان ہی ہوتے ہیں للذا سب سے پہلے وہ خود ان تعلیمات پر عمل پیرا ہو کر عملی نمونہ بھی لوگوں کے سامنے میش کرتے رہے کمین مابعد کے ادوار میں ان تعلیمات پر مجھے تو اصحاب دائش کے فلفہ کے سائے لہراتے رہے اور مجھی ان مدایات پر انسان کی باطنی قوتوں اور کشف وجدان کا رنگ غالب آیا تواس طرح لاتعداد فرقے پیدا ہوتے

ہندو مت پر عقل اور فلفہ کا رنگ غالب آیا تو ان اصحاب دانش کے عقل و فنم میں یہ بات نہ آسکی کہ

وجود باری تعالی عدم سے کا نتات کو کیو کر وجود میں لا سکتا ہے اور نہ ہی وہ بیہ بات تصور میں لا بکتے تھے کہ بے جان مادہ میں زندگی اور حرکت کے آثار پیدا ہو سکتے ہیں۔ للذا انہوں نے کما کہ خدا روح اور مادہ تین چیزیں ازلی ابدی ہیں۔ اب دیکھئے کہ روح کو ازلی ابدی تسلیم کر لینے کی بنا پر ان میں مندرجہ ذیل بنیادی عقائد ونظريات رواج يا تحكة:

🛈 تمام ذی حیات یا جاندار اشیاء انسان کے ہم رتبہ ہیں۔ انسان کو کوئی جی نہیں کہ کسی موذی جانور کو

المنائر المن

چیزوں سے ہدایات خداوندی کے تحت انتفاع کر سکتا ہے لیکن یہ ند بہب جب افراط کی طرف جاتا ہے تو موذی جانوروں کو تکلیف پنچانے کو مما پاپ سمجھتا ہے اور جب تفریط کی طرف رخ موڑتا ہے کہ انسان کے مختلف طبقے پیدا کر کے کسی کو خلد بریں پر جا بھاتا ہے اور کسی دو سرے کو منتقل عذاب الیم میں مبتلا کر بیا ہے۔

دیتا ہے۔

ہم مرتبہ ہیں اور نیز ریہ کہ کائنات کی جملہ اشیاء حیوانات سمیت انسان کے تابع بنا دی گئی ہیں۔ وہ ان سب

© روح کی ازلیت وابدیت نے ہی سکا تائے کو جنم دیا ہے ان کی زبان میں "آواگون کا چکر" کما جاتا ہے۔ یعنی نیک اعمال سے انسانی روح مرنے کے بین کسی بھتر پیکر محسوس میں داخل ہوتی ہے اور برے اعمال کرنے سے کسی کھتر مخلوق میں داخل ہو کر سزا باتی ہے مثلاً کسی برے انسان کی روح مرنے کے بعد کسی گدھے یا کتے کے جسم میں داخل ہو کر اپنے سابقہ گناہوں کا بدلہ بھگتے گی اور کسی نیک آدمی کی روح اپنے سے زیادہ بھتر پیدا ہونے والے انسان کے جسم میں داخل ہو کر اچھا بدلہ پائے گی اور بی سلسلہ تا ابد جاری رہے گا۔ جزا وسزا کا بی قانون مکافات آواگون کے چکرسے تعبیر کیا جاتا ہے۔

© روح کی ترقی کے ان کے ہاں تین درجات ہیں۔ آتما یعن وہ روح جو عام جانداروں میں پائی جاتی ہے۔ جب یہ روح نیک اعمال کی وجہ سے ترقی کرتی ہے تو کسی مہا آتما یعنی بزرگ روح کے جسم میں داخل ہوتی ہے۔ جب یہ روح نیک اعمال کی وجہ سے اور مہاتما گاندھی وغیرہ ہیں۔ پھر جب یہ روح نیک اعمال کے دریع مزید ترقی کرتی ہے تو پھریہ پر ماتما (سب سے بڑی۔ روح یا ذات خداوندی) میں جاکر مل جاتی ہے تب جاکر اس کی مکمل نجات ہوتی ہے اور میں انسان کی روحانی ترقی کی آخری منزل ہے۔

#### مذہب میں بگاڑ کی صورتیں

روح کی ترقی اور نیک المال سے ان کا مقصد ہے ہو تا ہے کہ مادی جسم اور اس کے نقاضوں سے حتی الامکان پیچھا چھڑایا جائے جس قدر مادی جسم کو مضحل اور کمزور بنایا جائے گا۔ اس قدر روح کی ترقی ہوگ۔ للذا اس روحانی ترقی کے حصول کے لئے ان کے ایک مخصوص گروہ نے جسم کو مختلف قسم کی اذبیتی دے کر اور اس کے طبعی نقاضوں کو فناکر کے نیز معاشرتی تعلقات سے منہ موڑ کر گوشہ نشینی کی راہبانہ زندگی

www.muhammadilibrary.com

افتار کرلی۔ اس طرز زندگی کا بنیادی عقیدہ تو خالص فلسفیانہ ہے ادر عملی طور پر مختلف ریاضتوں کے ذریعے

انسان کی باطنی قوتوں کو بیدار کر کے بیر راہ طے کی جاتی ہے اس طریق زندگی کو دین طریقت بھی کہتے ہیں جو بالعموم تمام نداہب مثلاً بمودیوں عیسائیوں اور مسلمانوں میں بھی پایا جاتا ہے اور ہندو مت کا ایک خاص

گروه بدھ مت تو زندگی کامتصد بی میں راہبانہ زندگی قرار دیتا ہے۔ <sup>©</sup>

مکویا اب تین چیزیں سامنے آگئیں وحی' عقل اور کشف یا وجدان۔ تاریخ کے مطالعہ سے معلوم ہو تا ہے کہ ند ہب میں جب مجمی بگاڑ ہوا ہے تو وہ وحی اللی میں تشکیک اور اس کے مقابلہ میں عقل یا وجدان کے استعال میں افراط ادر تفریط سے ہوا ہے۔ کشف ووجدان نے جب وحی اللی میں بے جا تنقید ومداخلت کی تو ایک الگ طریقت کی بنیاد ڈالی' پھراس میں مزید کئی فرقے پیدا ہو گئے۔ سردست ہم صرف یہ دیکھنا چاہتے ہیں کہ عمل نے وی الی کے مقالمہ میں افراط و تفریط سے کام لے کر کیا کچھ گل کھلائے ہیں۔

#### عقل برستی کابگاڑ

پھرانمی ندہی فرقوں ہے ایک ایک نرقبہ پیدا ہوا جس پر وجدان کے بجائے عقل برستی کا رنگ غالب آ کیا تو جس طرح روحانیین زبانی طور پر وی اتباع ہی کی تلقین کرتے رہتے ہیں لیکن وحی کے معانی ہی بدل کر انہیں "باطنی معانی" کا جامہ پہنا دیتے ہیں اس طرح عقل پرست زبانی طور پر وحی اللی کی برتری کے قائل ہوتے ہیں کیکن عملاً ہر دور کے غالب رجمانات ایر مخصوص نظریات کے پیچیے لگ جاتے ہیں اور وی اللی کی تاویل و تحریف کر کے ان نظریات وافکار کو الهای تھائیں سے شابت کرنے لگ جاتے ہیں۔ یمی وہ فرقہ ہے جس سے ہم آپ کو روشناس کرانا چاہتے ہیں اور بد بتانا چاہتے ہیں کہ اسلام میں عقل برستی کا آغاز کب ہوا' اور کس راستہ سے میہ ہم تک پہنچا ہے اور کون کون سے غیراسلامی یا عجمی تصورات اس فرقد نے اسلام میں داخل کرنے کی کوشش کی ہے۔

<sup>🛈</sup> اس دین طریقت کی تفصیل الگ کتاب "شریعت و طریقت" میں پیش کی جا رہی ہے۔

آئينة پَرَوِيرِي www.muhammadililorary.com طلوع اسلام تک

( باب:ووم

## عجمى تصورات كايبلا دُور

## أ فرقه جهميه

اسلام پہلی صدی ہجری کے اوا خر تک عجمی تصورات سے محفوظ ومامون رہا۔ دو سری صدی کے آغلا میں ہشام بن عبدالملک (۱۰۵ تا ۱۰۵هم) کے زمانہ میں ایک مخص جمم بن صفوان ظاہر ہوا جو ارسطو کے نظریہ ذات باری سے متاثر تھا اور برعم خوایش اللہ تعالی کی ممل تنزیمہ بیان کرتا تھا۔ وہ بھی خدا کے متعلق تجریدی تصورات کا قائل تھا اور خدا تعالیٰ کی ان صفات کی نفی کر تا تھاجو قرآن وسنت میں وارد ہیں۔ اس نے تنزیر اللی میں اس قدر مبالغہ اور غلو سے کام کی کہ بقول امام ابو حنیفہ اللہ کو لاشتے اور معدوم 🌣 بنا دیا۔ وہ خدا کے لئے جت یا سمت متعین کرنے کو شرک قراری تھا وہ خدا کی طرف ہاتھ' یاؤں' چرہ' پنڈلی' جن كاذكر قرآن كريم مين موجود ب، كي نسبت كرنے كو بھي ناجائز آر ديتا تھا۔ وہ اس آيت: ﴿ ثُمَّ أَسْتَوَىٰ عَلَ ٱلْعَرْشِ ﴾ (الأعراف ٧/٥٤) " " يجروه عرش يرجا في إ-"

﴿ ٱلرُّحْمَنُ عَلَى ٱلْعَرَشِ ٱسْتَوَىٰ ۞ ﴿ "رَحْنُ نَے عَرْشَ رِ قَرَارَ كَمُرًا"

میں لفظ استویٰ کا ترجمہ استولیٰ سے کر کے برغم خویش اللہ تعالیٰ کی تنزیمہ بیان کرتا تھا۔ امام ابن قیم نے اینے قصیدہ نونیہ کے درج ذیل شعریں ای چیز کی وضاحت فرمائی ہے:

"يبوديون كا"نون" حِطةً كى بجائے حِنطةً 🌣 كهنااور جمیه کا "ل" (اِستویٰ کو اِستولیٰ کہنا) رب العرش کی

نُوْنُ الْـيَهُوْدِ وَلاَمُ جَهْمِيٍّ هُمَا فِيْ وَحْي رَبِّ الْعَرْشِ زَائِدَتَانِ

وحی ہے زائد ہیں۔"

ن بخاري كتاب التوحيد حاشيه از وحيد الزمان-

ا يموديوں نے حِطة كى بجائے حنطة و الله معاشى فراوانى كا مطالب "كمد كے وہ بات كمد دى جس كى طرف ان کی عقل نے رہنمائی کی۔

\_\_\_\_\_www.muhammadilibrary.com آئینہ رَدیز تیت \_\_\_ طلوع اسلام تک کر (هسہ:اقال) معتزلہ سے طلوع اسلام تک

اب سوال یہ ہے کہ جب خود اللہ تعالی نے اپنے کئے عرش پر قرار پکڑنے یا اپنے ہاتھوں چرہ نیڈلی وغیرہ کا ذکر غیر مہتم الفاظ میں قرآن کریم میں فرمایا ہے تو اس کی تنزیمیہ خود اس سے زیادہ بهتراور کون کر

سکتا ہے؟ رہی بیہ بات کہ اس کاعرش کیسا ہے؟ یا وہ خود کیسا ہے اور کس طرح اس نے عرش پر قرار پکڑا

ہے یا اس کا چرہ اور ہاتھ کیسے ہیں۔ تو ہم یہ جاننے کے مکلف نہیں ہیں کیونکہ اس نے خود ہی فرما دیا ہے: ﴿

لاً تَضْرِبُوْا لِلَّهِ الْأَمْفَالَ ﴾ نيز فرمايا: ﴿ لَيْسَ كَمِفْلِهِ شنى ﴾ توبس ايك مسلمان كا ايمان بيه مونا چاست كه جو

سنجھ قرآن میں مذکور ہے اس کو جوں کا توں تشکیم کرے۔ اسے عقل اور فلسفہ کی سان پر چڑھا کر اس کی دورا زکار تاویلات و کریفات پیش کرنا مسلمان کا شیوه نهیس اور نه ہی قرآن ایسی فلسفیانه موشگافیوں کالمتحمل

ہو سکتا ہے کیونکہ جن لوگوں پر بیہ قرآن نازل ہوا تھا وہ اُتی اور فلسفیانہ موشگافیوں سے قطعاً نابلد سے چربیہ

قرآن اشاروں اور کنایوں کی زبان میں نہیں اترا بلکہ عربی مبین میں نازل ہوا ہے۔ ایسی تھیٹھ اور آسان

زبان جنے ان پڑھ لوگ بخوبی سمجھ جاتے تھے۔ ارسطو کی تعلیمات کی تائید یک جہم بن صفوان کے لئے یہ تصور بھی ناممکن تھا کہ اللہ تعالی سے

خوش ياكسي پر ناراض مو سكتا ہے اور جو آيات مثلًا: ﴿ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ﴾ يا ﴿ غَضِبَ اللَّهُ عَلَيهِمْ ﴾ وغيره قرآن پاك مين وارد بين ال ب كى دوراز كار كاويلات بيش كر كے خدا تعالى كى صفات

ے "تزیمہ" کرنا تھا۔ پھر جو لوگ اس کے ہم خیال پیدا ہوئے اور اس کے نام کی نبت سے "جمیہ"

کملائے میہ لوگ ذات وصفات باری تعالی کے متعلق الشکافات کے علاوہ کئی دو سرے امور میں بھی اہل سنت والجماعة سے اختلاف رکھتے تھے لیکن انہیں یہال زیرِ بحث لایا مقصود نہیں۔

علاوہ ازیں مسئلہ تقدیر میں بیہ لوگ انسان کو مجبور محض سمجھتے تھے کھی انسان کے ارادہ کو من جانب اللہ

تصور كرتے تھے۔ ان كى دليل بيا تھى كه انسان خود محلوق خدا ہے۔ لندا محلوق كے ارادہ كا محلوق مونا لازم آتا ہے۔ ای طرح انسان کے افعال کا خالق بھی خدا ہے۔ انسان کی طرف افعال کی نسبت محض مجازی

ہے۔ رہا جزا اور سزا کا مسکلہ تو جس طرح افعال جری ہیں اس طرح جزا اور سزا بھی جری ہے۔ یعنی جس طرح جبر کی بنا پر انسان اچھے اور برے افعال کر تا ہے۔ اس طرح جبرہی کی بنا پر اسے جزا اور سزا بھی دی

جاتی ہے۔ 🌣

#### ② معتزلین (RATIONALISTS)

ای زمانه میں ایک اور مخض واصل بن عطاء (۸۰۔اسماھ) کا ظہور ہوا۔ مشہور بیہ ہے کہ واصل بن عطاء معنرت حسن بصری ملینته (م ااھ) کے درس میں بیٹھا ہوا تھا' اس کا حضرت حسن بھری ملینته سے بیہ اختلاف موا كهيآيا كناه كبيره كا مرتكب مومن عى رجتا ب (جيسے مرجيد كاخيال تھا) يا كافر مو جا ؟ ب- (جيساك

🕜 مسئله جبرو قدر ص۵۸ از مولانا مودودی رمایخیه

خوارج کہتے تھے) حضرت حسن رطیعہ بھری کا بید خیال تھا کہ وہ منافق ہو تا ہے۔ واصل بن عطانے اس مسئلہ میں ان سے اختلاف کیا اور اپنے ہمنوا ساتھیوں کو لے کر آپ کے علقہ درس سے اٹھ کر مسجد کے کسی دو سرے کونے میں الگ جا بیشا تو حسن بھری رافیجہ نے کہا کہ اِغتَوْلَ عَنَّا یعنی وہ ہم سے کنارہ کر گیا ہے۔

لیکن بات صرف اتن نہیں بلکہ حقیقت یہ ہے کہ واصل بن عطاء (۸۰ تا ۱۳۱ھ) ایک کمتب فکر کا بانی

سین بات صرف آئی ہیں بلام حقیقت یہ ہے کہ واحس بن عظاء (۸۰ با ۱۱هر) ایک سب سر ۴بن بن کر سامنے آیا جو بعد میں اعتزال کے نام سے مشہور ہوا۔ ذات باری تعالیٰ کے متعلق اس کے عقائد جہم بن صفوان سے ملتے جلتے تھے۔ یونانی فکر کا رنگ اس پر بھی غالب تھا۔ اس کے معقدین بعد میں معتزلہ

کہلائے. سیاس کحاظ سے بھی ان لوگوں کے بعض عقائد المسننت والجماعت سے مختلف تھے کیکن یہ بات ملہ رمہ ضدع سہ خارج سر

ہمارے موضوع سے خارج ہے۔ جب ہارون الرشید (۱۳۷ء ۱۷۵۰ه) کے عمد میں یونانی فلفہ کے تراجم عربی زبان میں شائع ہوئے تو ہیہ

خیالات عام مسلمانوں تک پنجے تو اس کے نتیجہ میں مسلمانوں میں دو قتم کے گروہ پیدا ہو گئے۔ ایک گروہ وہ تھاجس نے قرآن وسنت کے مقابلہ بین ارسطو کے نظریات الہیہ کو کلیتا رد کر دیا۔ دو سراگروہ ان ذہین فطین لوگوں کا تھا، جس نے محض اس بات پر ہی کہ تنا نہ کیا کہ یونانی فلفہ کو رد کر دیا جائے ' بلکہ انہوں نے عام مسلمانوں کو اس یونانی فلفہ کے اثرات سے محفوظ کی خاطر فلفہ کا جواب عقلی دلا کل سے پیش کیا اور مسلمانوں کو اس یونانی فلفہ کے اثرات سے محفوظ کی خاطر فلفہ کا جواب عقلی دلا کل سے پیش کیا اور مطم کلام کی طرح ڈالی ایسے لوگوں میں امام احمد بن صب راتی رام ۱۳۵۰ ) امام بخاری براتیجہ اور امام ابن قیم براتیجہ وغیرہ کے نام سر سے بیں متاخرین میں شاہ ولی اللہ صاحب غزالی امام ابن تیمیہ براتی میں شاہ ولی اللہ صاحب

نے ایک ہی خدمات سرانجام دیں۔
ادر تیمراگروہ ایسا پیدا ہوا جس نے بونانی افکار ونظریات سے مرعوب کر اس کے سامنے گھنے ٹیک دیئے اور ان کو من وعن قبول کر لیا۔ اس گروہ کی مختم ریزی تو پہلے واصل بن عطاکر ہی چکے تھے۔ بونانی افکار ونظریات سے تقویت پاکر ایک منظم فرقہ کی حثیبت سے سامنے آئے۔ ان کے مخالفین تو انہیں معزلین کے نام سے پکارتے تھے لیکن بید لوگ خود کو ''اہل العدل والتوحید'' کہتے تھے۔ گویا بید لقب ان کے ہردہ گونہ نظریات کا جن سے وہ عام مسلمانوں سے اختلاف رکھتے تھے' ترجمان تھا۔

#### معتزلہ کے عقائد ونظریات

#### 🗈 مسكه تقدريا جرو قدر

"الل عدل" کے لفظ سے وہ اپنے مخصوص عقیدہ قدر کی وضاحت کرتے تھے۔ وہ کہتے تھے کہ انسان اپنے اعمال وافعال میں خود مختار ہے۔ باری تعالی بس ان افعال کا خاموش تماشائی ہے۔ اس کی بلند ذات انسان کے معاملات میں دخیل ہونا بیند نہیں کرتی۔ انسان جس طرح اس طبعی دنیا میں توانین طبعی کا پابند

www.muhammadilibrary.com

ے۔ اگر وہ آگ میں ہاتھ ڈالتا ہے تو ہاتھ کا جلنا ناگزیر ہے۔ بعینہ ای طرح اے اپنے برے اعمال کاعذاب

یا بتیجہ بھگتنا پڑتا ہے۔ اگر انسانی اعمال میں اللہ کو دخیل مان لیا جائے تو قیامت کے دن اللہ تعالیٰ کی طرف - بنا الدین مجالے کے دمین میں کے دماتا سے ﷺ ای طرح آئی انسانی اعلا کہ اللہ تعالیٰ کے ارادہ و منشاء

ے انسان کا محاسبہ بے معنی ہو کر رہ جاتا ہے۔ <sup>©</sup> اس طرح اگر انسانی اعمال کو اللہ تعالیٰ کے ارادہ ومنشاء کے تابع قرار دیا جائے تو بھرانسانوں کو عذاب دینامعاذ اللہ ظلم کا ارتکاب ہے۔ جس سے وہ ذات پاک ہے۔

ے ہی حور رہے ہے رہ کور موں و عرب جدید سور ملہ کے انسان اپنے افعال واعمال میں بوری طرح خود مختار رہے۔ وہ اپنے اس دعوی کے ثبوت میں دوسری دلیل میہ پیش کرتے تھے کہ اگر انسانی اعمال اللہ کی مرضی کے تابع ہوں اور انسان مجبور محض ہو تو پھراہے انبیاء کو بھیجنے کی کیا ضرورت تھی؟

۔ تقدیر کی بحث: یہ مسلہ بہت برانا ہے اس پر کئی طرح ہے بحث ہو چکی ہے اس مسلہ نے اس دور میں اتا

دیا گیا۔ حقیقت یہ ہے کہ بید مسئلہ عقلی دلا کل اور علت و معلول کی کڑیاں ملانے سے حل ہونے والا نہیں اس کے لئے صرف اپنے دل کو شولنے کی ضرورت ہے۔ اس مسئلہ کو اللہ تعالیٰ نے درج ذیل الفاظ میں

بيان فرمايا ہے: ﴿ وَإِن تُصِبَّهُمُّ حَسَنَةٌ كِيَقُولُواْ هَلَامِهِ مِنْ عِندِ أَلَيْنَ ﴿ "اور أَكر انهيں كوئى بھلائى پنچ تو كتے ہيں يہ خداكى

﴿ وَإِن نَصِبْهُمْ حَسَنَةٌ يَقُولُواْ هَلَاهِهِ مِنْ عِندِ اللهِ ﴿ "اور آگر الهيس كونى بَعلانى پَسِج تو کتے ہيں يہ خدا كى وَإِن نَصِبْهُمْ سَيِبَعَةٌ يَقُولُواْ هَلَاهِ وَمِنْ عِندِكَ قُلْ ﴿ فِ سے بِ اور اگر النيس كوئى گزند پنچ تو كتے ہيں كُلُّ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ فَعَالِ هَلَوُلَاءَ ٱلْقَوْمِ لَا يَكَادُونَ ﴿ كَهِ الْهِ يَعِيلُ عَلَيْهِ ﴾ يه تهمارى وجہ سے بان سے كه

کل مِن عِندِ اللهِ قَالِ هَلُولاءِ القومِ لا یک دون (کہ اللهِ مُحَمَّلُوم) یہ مماری وجہ ہے ان ہے کہ یک فقہ مُونَ حَدِیثًا (النساء ۷۸/۶) دوسب کچھ اللہ ہی کی طرف ہے ہے ان لوگوں کو کیا ہوگئا ہے کہ اتنی می بات بھی نہیں سمجھتے۔ "

ہو میا ہے۔ ان ن بات بھی سجھنے کی کوشش کیوں ۔ گویا خلآق فطرت انسان کو مخاطب کر کے فرما رہاہے کہ وہ اتنی موثی می بات بھی سجھنے کی کوشش کیوں

ویہ تعان سرت بھاں تو ماسب سرتے ہو ہوہ ہوں ہوہ اس یوں گاہات کی جس کو ماری ہو ہوں گاہات کی جس کو موسا ہو جاتا نہیں کر تا۔ ہم دیکھتے ہیں کہ ہم جو بھی ارادہ کریں اور پھراس کو کرنے پر آمادہ ہو جائیں تو وہ کام عموماً ہو جاتا ہے۔ پھر بھی ایسا بھی ہو تا ہے کہ ہم ایسا ارادہ بھی کرتے ہیں اور اس کیلئے سرتو ڑکوشش بھی' لیکن وہ کام سر انجام نہیں اتا کہ نکی از ان ان اعلام دافسال مور خلاجی عوامل کا انقاقات کی بھی سرت بردا خطار ہوں کے سر

' مرانجام نہیں پاتا کیونکہ انسانی اعمال وافعال میں خارجی عوامل یا اتفاقات کو بھی بہت بڑا دخل ہو تا ہے۔ زلز کے 'سیاب' قط' بیاری' لڑائیاں' معاشی اتار چڑھاؤ' اکثر انسانوں کی پوری زندگی کا رخ بدل دیتے ہیں اور اسکے ان سارے نقشوں کو درہم برہم کر ڈالتے ہیں جو اس نے اپنی راحت اور کامیابی کیلیے بڑی سوچ

اور اسلے ان سارے تفتوں کو در ہم بر ہم کر ڈالیے ہیں جو اس کے اپی راحت اور کامیابی کیلئے بردی سوچ بچار اور بردی کو مششوں سے بنائے تھے۔ پھر بھی ابیا بھی ہو تا ہے کہ نہی اتفاقات انسان کو الیسی کامیابیوں سے ہمکنار کر دیتے ہیں جن کے حصول میں فی الواقع اسکی اپنی کو شش کا ذرہ بھر بھی عمل دخل نہیں ہو تا۔

🗘 ای بنایر انهوں نے شفاعت کا بھی انکار کر دیا۔ (المعتزلة تالیف زہدی حسن جار الله 'ص:۵۲)

www.muhammadilibrary.com آئینہ پردیز تے ملوع اسلام تک کے (قصہ: الآل) مغزلہ سے ملوع اسلام تک

ان تصریحات سے معلوم ہو آ ہے کہ انسان اپنے اعمال وافعال میں بس ایک صد تک خود مختار ہے۔

مختار کل نہیں ہے۔ اب اس اختیار واضطرار کی حدود مقرر کرنا انسان کے بس کی بات نہیں۔ یہ سوال در حقیقت یوں بنتا ہے کہ اس کائنات میں خالق کائنات کا دستورِ اساس کیا ہے؟ اور اس میں کچھ انسان کا

حصہ بھی ہے یا نئیں؟ اور اگر ہے تو کتنا ہے؟ اور ظاہر ہے کہ یہ بات انسان کی عقل وقعم سے بالاتر ہے۔

افعال کی نسبت: اور دو سرا سوال یہ ہے کہ انسان کے بعض افعال کی نسبت قرآن کریم میں بعض مقامات پر بندے کی طرف کی <sup>حم</sup>ئی ہے اور بعض مقامات پر خدا کی طرف خواہ وہ ا<u>چھ</u>ھ ہوں یا برے ہوں۔ پھر بھی برے افعال کی نسبت خود انسان یا شیطان کی طرف کی گئی ہے اور اچھنے اٹمال کی خدا کی طرف تو اس کی کیا وجہ ہے؟ اس کا جواب میہ ہے کہ کسی ایک فعل کے متعدد اسباب ہوتے ہیں ان میں سے کسی ایک

سبب کی طرف نسبت کر دی جائے تو وہ نسبت ٹھیک ہی مسمجھ جاتی ہے۔ مثلاً ایک بادشاہ کسی ملک کو فتح کر تا ہے تو یوں بھی کما جاتا ہے کہ بادشاہ نے فلال ملک فتح کیا اور یوں بھی کہ فوج نے ملک کو فتح کیا اور یوں بھی کہ فلاں فلاں نامور افراد نے اس ملک کی فتح کرنے میں اہم کردار ادا کیا ہے۔ اب یہ ایک ایبا مربوط سلسلہ

ہے کہ اس میں کسی ایک کا حصہ معین ملیں کیا جا سکا۔ بعینہ میں صورت حال انسان کے افعال کی ہے۔ اب ان کی مثالیس و تکھیے: انسان کے اچھے اعمال کی نسبت انسان کی طرف:

"اور جو المحل المان لائے اور عمل نیک کرتے رہے ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ وَاصَنُوا وَعَكُمِلُوا ان كوالله بورا بورايدله دے گا۔" الصَّلِحَاتِ فَيُوفِيهِمْ أُجُورَهُمُ ﴾ (آل عمران٣/ ٥٧)

 انسان کے اچھے انمال کی نبیت خدا کی طرف: "وہ اللہ جس کو چاہتا ہے سیدھے راتے پر چلا؟ ﴿ يَهْدِى مَن يَشَآهُ إِنَّى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ١

(البقرة٢/ ١٤٢) انسان کے بڑے اعمال کی نبیت انسان کی طرف:

"اور جو برائی تحقّه پنجے تو وہ تیری شامتِ اعمال کی وجہ ﴿ وَمَا أَصَابَكَ مِن سَيَّتَةِ فَين نَّفَّسِكُ ﴾

انسان کے بڑے اعمال کی نسبت شیطان کی طرف:

﴿ ٱلشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ ٱلْفَقْرَ وَيَأْمُرُكُم "شیطان ممہیں تنگدستی کا خوف دلاتا اور بے حیائی بِالْفَحْسَاءِ ﴾ (البقرة ٢ / ٢٦٨) کے کاموں کا حکم دیتا ہے۔" انسان کے مُڑے اعمال کی نبیت خدا کی طرف:

' کیاتم بیر **چاہتے** ،و کہ جس مخص کو خدانے گمراہ کر دیا ﴿ أَتُرِيدُونَ أَن تَهَدُوا مَنْ أَضَلَ ٱللَّهُ وَمَن

www.muhammadilibrary.com آئینہ پَرویز بیت کے کھی کہ (مصد: اقل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک کم يُضْلِلِ ٱللَّهُ فَكَن تَجِهَدَ لَهُمُ سَيَلِيدُلا ﷺ ﴾ بهات رائے پر لے آؤ اور ہے الله ممراه كردے اس کے لئے آپ کوئی راہ نہیں پائیں گے۔ " (النساء٤/ ٨٨) اچھے اور برے اعمال کی نبیت انسان کی طرف: "جو کچھ تم کرتے ہو آج تم کو اس کابدلہ دیا جائے گا۔" ﴿ الْيَوْمَ جُمْزُونَ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ۞ ﴾ (الجاثية٥٤/ ٢٨) ا تجھے اور برے اعمال کی نبیت خدا کی طرف: ﴿ وَٱللَّهُ خَلَقَكُمُو وَمَا تَعْمَلُونَ ۞ ﴾ "اورالله نے ہی تہیں پیداکیااوراس کو بھی جو تم کام چو نکہ انسان کے تمنی عمل یا فعل میں ان مختلف عوامل کے کارکردگی کے جصے متعین کرنا انسانی عقل کے احاطہ وادراک سے باہر ہے جیسا کہ ہر دور کے علماء اور مفکرین اس حمقی کو سلجھانے سے قاصر رہے ہیں۔ اسی بنا پر حضور اکرم ﷺ نے اس مسئلہ تقدیر کو زیر بحث لانے اور عقلی دلا کل ہے حل کرنے ہے منع کر دیا کیونکہ قضاء وقدر کا سوال حقیقت میں بیہ سوال ہے کہ خداوند عالم کی سلطنت کا دستور اساس کیا ہ؟ ایک مرتبہ محابہ آپس میں مسلہ کھیے کے بارے میں بحث کر رہے تھے اسے میں آمخضرت مالیا تشریف لائے اور یہ باتیں من کر آپ کا چرہ عصر سے سرخ ہو گیا آپ ما تھا ہے فرمایا: ''کیا اننی باتوں کا تم کو حکم دیا گیا ہے کیا اس کئے گئے تم میں بھیجا گیا ہوں؟ ایسی ہی باتوں سے مچھل قومیں ہلاک ہوئمیں۔ میرا فیصلہ بیہ ہے کہ تم اس معالمہ علی جھڑا نہ کرو۔" (مشکوة ' کتاب الایمان. ایک موقعہ پر آپ ملٹی کیا نے فرمایا: "جو مخص تقدیر کے بارے میں مفتگو کرے گا قیامت کے دن اس سے سوال کیا جائے گا'جو خاموش رے گااس سے کھھ سوال نہ ہوگا۔ " (مکلوة عوالم ايضاً) ا یک دفعہ آب ساتھ کی مفترت علی بناٹھ کے مکان پر رات کو تشریف لے گئے اور پوچھا: ''تم لوگ (یعنی حضرت فاطمه اور على مِثَيَاهَا ) تتجد كي نماز كيول نهيس يرْحتّ ؟" حصرت علی بن تشریف برواب دیا: "یا رسول الله ما تیام! ہمارے نفس الله کے ہاتھ میں ہیں وہ جاہے گا کہ ہم اٹھیں تو اٹھ جائمیں گے۔ " يدس كر حضور علي الم فرراً والس مو كك اور الى ران ير باته ماركر فرمايا: ﴿ وَكَانَ ٱلْإِنسَكُ أَكُثَرُ شَيْءِ جَدَلًا ۞ ﴾ "انسان اكثرباتول مِن بَشَرُالوواقع مواج." (الكهف١٨/٥٥) اس مديث سے مندرجہ ذيل نتائج اخذ كيے جاسكتے بين:

آئینہ پوئیے نے طلوع اسلام تک کم www.muhammadilibrary.com

انسان عموماً ایسی "جبریت" کا اس وقت سهارالیتا ہے جب وہ اپنے میں کچھ کمی یا قصور دیکھتا ہے۔

اپنے قصور کو مان لینے کے بجائے اے نسی دو سرے کے سر تھوپنا ہی جھڑے اور فساد کی بنیاد ہوتی 2

حضور ملی ایس نے حضرت علی بواٹھ کے جواب کی تردید نسیس فرمائی ' بلکه آپ کی ناراضی کی وجہ بد تھی کہ جو قوتِ افتایار وارادہ اس معالمہ میں حضرت علی بٹاٹھ کو حاصل تھا اس کی انہوں نے نفی کر دی تھی۔ علائکہ انسان کے سب افعال میں خدا کے ساتھ انسان کا بھی اشتراک ہے۔

کین افسوس کہ حضور اکرم ملٹھیا کے ایسے واضح احکامات کے باوجود دو سری قوموں کے مسائل فلیفہ وطبیعات کا مطالعہ کرنے ہے مید مسلمہ مسلمانوں میں بھی داخل ہو گیا اور اس کثرت ہے اس پر بحث کی گئی ے کہ آخر کارب مسلد اسلامی علم کلام کے مہمات مسائل میں شار ہونے لگا۔

۔ اویلات: جیسا کہ ہم پہلے بتا چکے ہیں کہ قرآن کریم میں بعض آیات ایی ہیں جن ہے انسان کے عمل صاحب اختیار ہونے کا پہلو نکلتا ہے اور ان ہے جبر کا پہلو نکالنا ممکن نہیں لیکن جبریہ حضرات اور جہمیہ ان آیات کی بھی ایس دوراز کار ہاویلات کی کرتے ہیں۔ جنہیں عقل سلیم تسلیم کرنے سے اہا کرتی ہے اور ان تاویلات سے بھی وہ مخص تو شاید مطمئن ہو سکے جو پہلے سے ہی ایسا نظریہ قائم کر چکا ہو لیکن جس مخص کو قرآن سے رہنمائی حاصل کرنا مقصود ہو۔ اس کے لئے تو ایس تاویلات رہنمائی کے بجائے شدید البحن کا ہاعث بن جاتی ہیں۔ یمی حال ایسی آیات کی تاویل کا ہے جو آنسان کو مجبور بتاتی ہیں اور ان سے اختیار کا پہلو نکالنا مشکل معاملہ بن جاتا ہے کیکن قدر یہ ان کی الی ہی تاویلات کرنے کے در پے ہو جاتے ہیں۔ اس طرح دونوں فرقوں کی ہویلات نے خود قرآن کریم کو ہی تضادات کا گور کھی صندا بنا کے رکھ دیا۔

#### ` عدل یا قانون جزاء وسزا

قانون جزاء وسزابيه ہے كه انسان اپنے كسى فعل يا عمل ميں جس قدر مختار مو تا ہے اس حد تك وہ اس کا ذمہ دار ہے اور جہاں ہے اضطرار کی کیفیت شروع ہوتی ہے اس سے جزاء وسزا کی تکلیف اس ہے اٹھا لی جاتی ہے۔ اس کی مثال یوں سمجھنے کہ کوئی مخص اگر آپ کو گالیاں دے تو آپ اس کو جواب میں یا تو گالی دیں گئے یا پھرے ماریں گئے یا کم از کم سخت ست ہی کہیں گئے لیکن اگر وہی گالی دینے والا فمحض دیوانہ ہو تو آپ اے معذور معجھیں گے اور اس سے کوئی تعرض نہیں کریں گے۔ دیکھیے درج ذیل آیات کس خولی ے اس بات کی وضاحت پیش کر رہی ہیں:

"اور بیہ کہ انسان کو وہی پچھ ملے گا جس کی اس نے ﴿ وَأَن لَّيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ۞ وَأَنَّ کو سکش کی اور بلاشبہ اس کی کوشش کو دیکھا جائے گا۔ سَعْيَنُمُ سَوْفَ يُرَىٰ ۞ ثُمَّ يُجْزَنَهُ ٱلْجَزَّآةَ إَلَاَّوَفَىٰ ۞﴾ (النجم٥٣/٣٩\_٤١) پھراس کا پورا بورا بدلہ اس کو دیا جائے گا۔"

www.muhammadilibrary.com

آئید کر ویزیت 56 کے طلوع اسلام تک کے اس

یعنی کسی انسان کے عمل میں انسان کا جتنا حصہ ہے صرف اسے دیکھا جائے گا پھر اسے اس کے مطابق بدلہ دیا جائے گا' نہ کم نہ زیادہ بلکہ اس کا پورا بولہ۔ بیس سے یہ کلتہ حل ہو جاتا ہے کہ حقیقی عدل کرنے والا خدا کے سوا اور کوئی نہیں ہو سکتا جو اعمال کی قدرہ قیمت' اس کی جزاء کا حساب رکھ سکے اور دو سرا بیہ کہ حقیقی عدل کے قیام کے لئے اخروی زندگی اور اس پر ایمان لانا ناگزیر ہے'کیونکہ آگر ایسا حقیقی عدل اس دنیا میں ہی ملنا شروع ہو جائے تو دنیا سے نوع انسانی تودرکنار ہر جاندار چیز کا خاتمہ ہی ہو جائے گا بموجب ارشاد باری تعالیٰ:

﴿ وَلَوْ يُوَاخِذُ آلِلَهُ ٱلنَّاسَ بِمَا كَسَبُواْ "آكر الله لوگوں كو ان كے اعمال كے سبب بكرنے لكتا مَا تَكُلُفَ عَلَى ظَهْرِهِكَا مِن دَآسَكِةِ ﴾ تو روئ زمين پر كمى چلنے بھرنے والے كو نہ (الفاطر ٥٥/ ٥٥)

## كى صفاتِ بارى تعالى

### معتزله کی توحید

اور "اہل توحید" کے لفظ سے معتزلہ اپنے اس محصیص عقیدے کی وضاحت کرتے تھے جو ارسطونے پیش کیا تھا اور برے طمطراق سے یہ دعوے کرتے تھے کہ وہ تو پی خالص کے قائل ہیں اور باری تعالیٰ کو ہر فتم کے شرک سے پاک دیکھنا چاہتے ہیں۔ باری تعالیٰ یکتا ہے قدیم سید اس معاطے میں کوئی دوسری صفت یا چیزاس کی شریک و سیم نمیں اور آگر اس کی صفات بھی اس کی طرح اس وابدی مان لی جائیں تو تنبیت قدماء لازم آتی ہے جو شرک ہے چنانچہ یہ لوگ خدا کی صفات مثلاً علم قدرت ویات سمع وبصر وغیرہ کو اس معنی میں مانتے تھے۔ کہ وہ فی ذات تھ قادر " می سمیع وبصیر ہے۔ اس کی کوئی صفت اس کی ذات پر الگ یا زائد منین میں مانتے تھے۔ کہ وہ فی ذات تھ قادر " می سمیع وبصیر ہے۔ اس کی کوئی صفت اس کی ذات پر الگ یا زائد

ہیں۔
اب ظاہر ہے کہ خدا کے متعلق ایسے تجریدی تصور کا۔ جس میں خدا کی حیثیت ریاضی کے ایک کلیہ کی رہ جاتی ہے جس کے مطابق ہر سبب لازی طور پر ایک نتیجہ بر آمد کرتا ہے اور علت ومعلول کا یہ بے جان اور ارادہ واختیار سے یکسرعاری نظام اس کائنات کو میکائی طور پر چلا رہا ہے۔ اسلام سے دور کا بھی واسطہ نہیں ہے۔ اسلام میں خدا کی ذات ستودہ صفات ہے۔ جس کی زندگی میں حرارت ہے اور کائنات سے گمری محبت رکھتا ہے جو صاحب ارادہ ہے وہ علیم وبصیر ہے اور کائنات میں جو کچھ ہو رہا ہے۔ نہ صرف اسے وہ اچھی طرح دیکھتا اور جانتا ہے۔ بلکہ اس کی براہِ راست گرانی کر رہا ہے۔ انسان جب تک ایسی جی وقیوم جستی پر ایمان نہیں لاتا اس وقت تک اسے ذہنی سکون اور قلبی اطمینان عاصل نہیں ہو سکتا ریاضی وقیوم جستی پر ایمان نہیں لاتا اس وقت تک اسے ذہنی سکون اور قلبی اطمینان عاصل نہیں ہو سکتا ریاضی کے گئے بند ھے فارمولوں اور علت ومعلول کی بے جان کڑیوں یا مجرد تصور سے اخلاق وروحانیت کے

آئيدَ پُرويِيِي ibrary.com المُعَدِينِ يَويِينِي المُعَالِمِينِ المُعَالِمِينَ المُعَالِمِينِ المُعَلِمِينِ المُعَلِمِينِ المُعَلِمِينِ المُعَلِمِينِ المُعَلِمِينِ المُعَلِمِينِ المُعَالِمِينِ الم

تقاضے بورے نہیں ہو سکتے۔ گویا معتزلبن نے ایک طرف تو خدا کو معطل بنا دیا اور دو سری طرف انسان کو ممل خود مخار بنا دیا۔

معتزلہ کے بید عقائد ہر چند گمراہ کن تھے اور مسلمانوں کی اکثریت نے اکو مردود قرار دے دیا تھا۔ اہم ایک وجہ ایک پیدا ہو گئی جو معتزلہ کی شہرت دوام کا باعث بن گئی۔ عباسی خلیفہ منصور (۱۳۳۰۔ ۱۵۵ه) واصل بن عطاء سے متاثر تھا۔ اسلئے واصل بن عطاء کو بڑا بلند مرتبہ حاصل تھا اہم خلیفہ منصور نے یہ خیالات اور عقائد اپنی ذات تک محدود رکھنے اور اکو رعایا پر ٹھونے کی کوشش نہ کی۔ یہ عقائد عباسی خلفاء میں پرورش باتے رہے۔ ہوتے ہوتے جب مامون الرشید کا دور (۱۹۸ تا ۲۱۸ھ) آیا تو ان عقائد نے تعلین صورت اختیار کرلی کیونکہ ماموں خود پکا معتزلی تھا اور اس نے یہ عقائد بہ جبر مسلمانوں پر ٹھونے کی کوشش کی۔

### مئله خلق قرآن

مشہور مسئلہ خلق قرآن اس کے دور کی پیدادار ہے۔ یہ مسئلہ دراصل معتزلہ کے متعلق تجریدی تصور کا ایک حصہ تھا' وہ خدا کی دوسری صفات کی طرح بولنے اور کلام کرنے کی صفت کو بھی حادث سجھتے تھے۔ لہذا قرآن کو قدیم کی بجائے حادث یا مخلوق صلیم کرنا لازم آتا تھا۔ خلق قرآن کے مسئلہ میں مامون الرشید عام معتزلین سے بھی چار قدم آگے بڑھ گیا تھا۔ علم اور جمہور اسلام نے مامون کو بدعتی کہنا شروع کر دیا تھا تواس سے وہ اور بھی متشدد ہوگیا۔ اس نے حاکم بغدداد الحاق بن ابراہیم کو فرمان بھیجا کہ:

- جو لوگ قرآن کو غیر مخلوق سیحصتے ہیں ان کو سرکاری ملازمیں ہے بر طرف کر دیا جائے۔
  - ان کی شماد تیں ناقابل اعتاد قرار دی جائیں۔
- ارالخلافہ کے ممتاز علماء کے خیالات دربارہ طلق قرآن قلبند کر کے میرکے پاس بھیج جائیں۔
   چنانچہ حاکم بغداد نے ہیں علماء کے بیانات درج کر کے خلیفہ کو بھیج جن میں سے اکثر علماء نے معتزلی عقائد کی صریحاً نفی کی تھی۔ کچھ نے گول مول جواب دیا۔ مامون ان بیانات پر سخت برہم ہوا اور تھم دیا کہ جولوگ قرآن کو مخلوق نہ مائیں انہیں فورا گرفتار کر کے میرے پاس بھیج دیا جائے۔

امام احمد بن حنبل روز لله: یه فرمان شای سن کر کم و میش سب علماء نے اپنی جان بچانے کی خاطر قرآن کو مخلوق کمه دیا۔ صرف چار علماء امام احمد بن حنبل' محمد بن نوح' قواریزی مِطْطِیجْ وغیرہ اینے اصلی مسلک پر قائم رہے۔ اسحاق حاکم بغداد نے انہیں بو جھل بیڑیاں پہنا کر بغداد کی طرف روانہ کر دیا۔

مقام حیرت ہے کہ مامون جیسا عالی ظرف اور متحمل مزاج انسان اس مسئلہ پر اتنا نگ خیال اور متعقب ثابت ہوا اور ایک فلسفیانہ خیال کے پیچھے لگ کر اور اس سوال کو فدہمی رنگ دے کر خواہ مخواہ است میں انتشار پیدا کر دیا۔ وہ قرآن کو غیر مخلوق سیجھنے والوں کو مشرک سیجھتا تھا، چنانچہ اس نے کئی علماء برحق کو اپنے ہاتھ سے اس مسئلہ کی وجہ سے نہ تیج کر کے دارالسلطنت کی گلیوں کو رنگین کر دیا۔ جب اسے

www.muhammadilibrary.com آئینہ رَرویز تیت کے اللہ علام اللہ معزلہ سے طلوع اسلام تک کے

ان چار آدمیوں کے قافلہ کی روانگی کاعلم ہوا تو یک دم جوش وغضب سے بھر گیا۔ وہ اپنی تکوار ہوا میں لہرا تا اور قتم کھاکر کہنا تھا کہ میں ان لوگوں کو قتل کیے بغیرنہ چھو روں گا۔

سرکاری خدام میں سے ایک عض امام احمد بن حنبل کا دل سے معتقد تھا۔ وہ کسی طرح اس قافلے کو جا کر ملا اور امام احمد بن حنبل مراتی سے صورت حال بیان کی۔ امام صاحب کے پائے ثبات میں کوئی لغزش نہ آئی' البتہ آپ نے اللہ تعالیٰ ہے اپنے لئے رحم ومغفرت کی دعا فرمائی' وہ متجاب ہوئی۔ مامون پر تپ لرزہ کا ایسا شدید حملہ ہوا کہ ہزار کوشش کے باوجود جانبرنہ ہو سکا۔ یہ قافلہ ابھی راستہ ہی میں مقام رقبہ پر پہنچاتھا کہ مامون کے انقال کی خبر آئی اور یہ لوگ واپس بغداد بھیج دیئے گئے۔

امام موصوف پر دورِ ابتلاء : مامون کے بعد اس کا بھائی معتصم باللہ (۲۱۸-۳۳۷ھ) تخت نشین ہوا۔ یہ شخص کو علم وادب سے بیگانہ تھا۔ مگر معتزلی عقائد میں اپنے پیش رو سے بھی زیادہ سخت تھا۔ اس کے عمد کا افسوسناک واقعہ بیہ ہے کہ اس بنے کئ بار امام صاجب کو کو ژول سے پٹوایا۔ عموماً روزانہ دس کو ژول کی سزا دی جاتی۔ اس سے بعض دفعہ امام صاحب بے ہوش بھی ہو جاتے۔ اننی دنوں کا ایک واقعہ مشہور ہے کہ ایک ڈاکو ابو الہیم نے بری کو سش سے امام حمد رافید سے تنمائی میں ملاقات کی اور آپ سے بوچھا کہ آپ کو یقین ہے کہ آپ حق پر ہیں۔ ''امام احمد ریٹھے کے زمایا میں پورے و ثوق سے کہنا ہوں کہ میں حق پر ہوں'' ابو الہیثم کہنے لگا مجھے دیکھییے! ساری عمرڈا کہ زنی میں گڑی کئ ڈاکے ڈال چکا ہوں اور کئی مرتبہ گر فقار ہوا۔ آج تک اٹھارہ سو کو ڑے کھا چکا ہوں۔ لیکن تبھی اپنے جرم کا عتراف نہیں کیا اور آپ تو حق پر ہیں۔ للذا کو ژول کے ڈر سے آپ کے پائے ثبات میں لغزش نہیں آنی جائے" امام صاحب زندگی بھر اس ڈاکو کو دعائيں ديتے رہے جس نے ايسے نازك وقت ميں ان كے پائے ثبات كو مريد التحكام بخشا۔

الم صاحب کی سزا اور موت کا مسئلہ دراصل ان کی ذات تک محدود نہ تھا۔ عوام الناس کو المام موصوف سے مری عقیدت تھی۔ لہذا حکومت انہیں قتل کر کے بغاوت کا خطرہ مول نہیں لے سکتی تھی اور سزا کو قید خانہ اور کو روں تک محدود رکھتی تھی۔ مشہور سرکاری اور معتزلی عالم احمد بن ابی داؤد کے امام موصوف سے مناظرے بھی کرائے جاتے اور جب ابن ابی داؤد امام صاحب کے دلائل سے لاجواب ہو جاتا تو بالآخريه كهه كر خليفه كو ابھار تا تھا كه به مخص بدعتى اور بهث دھرم ہے۔ ادھرعوام الناس كى نظري امام احمد راتی پر جمی ہوئی تھیں۔ اگر امام صاحب اس مسئلہ میں تھو ڑی سی بھی کیک پیدا کر لیتے تو لوگوں کی عام عمرابى كا بھى خطرہ تھا۔ للذا كوڑے كھاتے جاتے تھے اور ساتھ ساتھ كتے جاتے تھے۔ القران كلام الله غیر مخلوق گویا بیر مئلہ اب امام صاحب کی زندگی اور موت کا مئلہ نہ تھا۔ بلکہ تمام امت کی ہدایت وضلالت كامسكه بن چكا تها. أكر اس موقعه ير امام صاحب بارتشليم كريست تو اس كادو سرا نتيجه يه بهي لكلنا تها کہ حکومت وقت عقائد اور دینی امور میں تغیرو تبدل کا حق رکھتی ہے اور بیہ بات امام صاحب کو قطعاً گوارا نہ تھی۔ نہ ہی امت کا اجماعی ضمیراس کے لئے تیار تھا۔ چنانچہ صراحناً نہیں تو باتوں باتوں میں لوگ خلیفہ

آئینہ پرویزے تا www.muhammadilibrary.com

تک اپنے خیالات کا اظمار کر بھی دیتے تھے۔

ظِن قرآن کی حقیقت اور معتزله کا انجام: معتصم کے بعد اس کا بیٹا واٹق باللہ (۲۲۵-۲۳۲ه) تخت و آج کا وارث بنا یہ معتزله عقائد کی اشاعت میں اپنے باپ سے بھی بڑھ گیا۔ اس کے دور میں ایک عجیب واقعہ پیش آیا وربار کا خاص منخرا ایک دن خلیفہ کے سامنے آیا تو کہنے لگا: "اللہ تعالی امیرالمومنین کو قرآن کے بارے میں صبرو جمیل کی توفیق بخشے"

واثق: "خدا تجفيح سمجها! نالائق كيا قرآن كي وفات مو كئ؟"

منخرا: "امیر المومنین! آخر کیا چارہ ہے ہر مخلوق پر موت واقع ہونے والی ہے' اور قرآن بھی مخلوق ہے' آج نہیں تو کل بیہ حادثہ ہو کر رہے گا۔"

' منخرے کے اس جواب پر وا ثق سوچ میں ڈوب گیا تو منخرے نے دو سرا سوال کر دیا اور بڑی سنجیدگی سے کہنے لگا: "امیرالمومنین! آئیندہ لوگ نماز تراویح میں کیا پڑھا کریں گے؟"

اس طنزیہ سوال نے واثق باللہ کم مسئلہ خلق قرآن کے بارے میں گمری سوچ پر مجبور کر دیا۔ اب وہ اس مسئلہ پر متشدد نہ رہا تھا اور اپنے طور پر 'لا ادریت'' کے مقام پر آگیا تھا۔ کہ انہی دنوں ایک دوسرا واقعہ

پیش آیا۔ ایک نامعلوم بزرگ آیا اور اس فظیفہ سے اس منتلہ پر ابن ابی داؤد سے مناظرہ اور بحث کرنے کی اجازت وا کر اس مناظرہ اور بحث کرنے کی اجازت وا کہ داؤد سے کما۔

کرنے کی اجازت طلب کی۔ خلیفہ نے اجازت دے دی تو اس سفید ریش بزرک نے ابن ابی داؤد سے کہا۔
"میں ایک سادہ می بات کہتا ہوں جس بات کی طرف نے خدا کے رسول نے دعوت دی نہ ہی حضرت
ابو بکر بڑاتھ نے ' نہ حضرت عمر بڑاتھ' حضرت عثمان بڑاتھ اور حضرت علی بڑاتھ نے ' تم اس کی طرف لوگوں کو

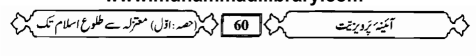
ابو ہر بی ہو کے نیہ تصریف مر بی ہو مصرت عمان بی ہو اور تصریف کی بی ہو ہے ہم اس کی حرف تو توں تو بلاتے ہو اور پھر منوانے کے لئے زبردستی سے کام لیتے ہو' اب دو ہی باتھی ہیں ایک بیہ کہ ان جلیل القدر ہستیوں کو اس مسئلہ کا علم تھا لیکن انہوں نے سکوت فرمایا تو تنہیں بھی سکوت اختیار کرنا چاہئے اور اگر تم

کمو که ان کو علم نه تھا تو گتاخ ابن گتاخ! ذرا سوچ جس بات کا علم نبی اور خلفائے راشدین کو نه ہوا۔ اس کا علم حمہیں کیسے ہو گیا؟"

ابن ابی داؤد سے اس کا پچھ جواب نہ بن پڑا۔ وا ٹق باللہ وہاں سے اٹھ کھڑا ہوا اور دو سرے کمرے میں چلا گیا۔ وہ زبان سے بار باریہ فقرہ دہرا ؟ تھا۔ ''جس بات کا علم نبی مٹھیے اور خلفائے راشدین کو نہ ہوا' اس کا علم بچھے کیسے ہو گیا؟ مجلس برخاست کر دی گئی۔ اس نے اس بزرگ کو عزت واحترام سے رخصت کیا اور اس کے بعد حضرت امام پر سختیاں بند کر دیں۔

غرض ایسے واقعات نے حالات کا رخ بدل دیا۔ ابن ابی داؤد لوگوں کی نظروں میں گر گیا۔ بھرجب وا تق باللہ کے بعد اس کا بھائی متوکل باللہ (۲۳۲-۲۳۲) تخت نشین ہوا تو اس نے امام موصوف کو باعزت طور پر رہا کر دیا۔ یہ معتزلہ عقائد سے بیزار اور متبع سنت خلیفہ تھا۔ اس طرح اعتزال سے جب حکومت کی پشت پنائی ختم ہوئی جو اس کا آخری سمارا تھا تو یہ فتنہ اپنی موت آپ مرگیا۔

#### www.muhammadilibrary.com



### عقل کی برتری اور تفوّق

اسلام میں جب بھی کسی گروہ نے اپ نصورات و نظریات کو داخل کرنا چاہا تو اس نے سب سے پہلے عقل کی برتری اور اس کی فرمانروائی کا چرچاکیا اور کہا کہ چو نکہ مروجہ نظریات و خیالات و افکار ذہن انسانی سے مطابقت نہیں رکھتے اس لئے انہیں رد کر کے اس کی جگہ ایسے افکار و نظریات لانا ضروری ہے۔ جو عقل کے عین مطابق ہوں۔ عقل سے مراد وہ نظریات مراد ہوتے ہیں جو اس دور کے غالب رجحانات کی عکاسی کریں۔ معتزلہ نے بھی یونانی افکار و نظریات سے ذہنی طور پر شکست کھا کر بھی کچھ کیا اور عقل کی بنا پر زور دیا کہ شریعت میں فیصلہ کن حیثیت رسول کی بجائے عقل کو حاصل ہو اور انہیں وہ سارے اعمال و تصورات شریعت سے خارج کرنے میں آسانی رہے۔ جو ان کے ذعم کے مطابق خلاف عقل ہیں۔ چنانچہ معتزلہ نے اپ مخصوص نظریات "عدل" اور "توحید" کی بناء پر بل صراط 'میثاق اور معراج کا انکار کیا اور ان ساری احادیث کو رد کر دیا جن میں آن کا شبوت ملتا ہے۔

عقل کی برتری اور تفوق ان کے عقیدہ کا جزو لایفک تھا وہ کہتے تھے کہ اللہ تعالی نے جن چیزوں سے اجتناب کا عظم دیا ہے وہ فی نفسہ بری اور انسان کی نظروں میں ناپندیدہ ہیں۔ اسی طرح جن چیزوں کے اختیار کرنے کا عظم دیا گیا ہے۔ وہ اس لئے ہے کہ وہ چیزیں فی نفسہ اچھی ہیں اور انسانی عقل انسیں پند کرتی ہے (تجدید ند ہب ص۱۸۰)

عقل کا جائز مقام: قرآن کریم میں بے شار ایس آیات وارد ہوئی جی شی عقل انسانی سے ایل ک گئی ہے جو وہ کا نکات میں بھری ہوئی لاتعداد اللہ کی نشانیوں میں غور و فکر کرے۔ بھی انسان کی توجہ ہواؤں کی تصریف و تصرف کی طرف مبذول کرائی گئی ہے تو بھی سورج 'چاند اور ستاروں کی حرکات اور دن رات اور موسم کی تبدیلی کی طرف بھی نباتات کی روئیدگی اور اس کی مختلف مناذل حیات کا ذکر کیا گیا ہے اور کمیں حیوانات کی تخلیق اور ان سے حاصل ہونے والے فوائد کی طرف بھی عالم آفاق میں قدرت اللی پر واضح شواہد کی طرف توجہ کی دعوت دی گئی ہے تو بھی انسان کے اپنا اندر کی دنیا کی طرف غرض بی کہنا بے جانہ ہوگا کہ قرآن کریم کا ایک متعدد بہ حصہ ایسی آیات پر مشمل ہے جن میں انسان کو اپنا اندر اور باہر کی دنیا میں سوچنے 'غور و فکر کرنے کی دعوت دی گئی ہے کہ کس طرح نباتات کا پہتا ہتا ، پھولوں کی پنگھڑی ' شجرو ججراور شمس و قمر شمادت دے رہے ہیں کہ وہ قدرت کے مختلف اسرار کا مجموعہ اور خالق کا نکات کے علم و حکمت کے واضح شواہد ہیں۔ اس غور و فکر ہے انسان کو دو طرح کے فوائد حاصل ہوتے ہیں۔

پلایہ کہ انسان ان کے خواص و تا شیرات معلوم کر کے ان سے فائدہ اٹھائے جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے خودی فرمایا:

''جو کچھ آسانوں اور زمین میں ہے سب تمہارے قابو

﴿ سَخَّرُ لَكُمُ مَّا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ ﴾

#### muhan المرابع المسابع المسلم على المسلم على المسلم على المسلم

میں کر دیا ہے۔ "

یعنی کائنات کی ہر چیز کو تسارا تابع فرمان بنا دیا گیا ہے اب اے کام میں لانا انسان کا اپنا کام ہے اور فائدہ غور و فکر اور عقل کو کام میں لانے ہی سے حاصل ہو سکتا ہے۔

 جب انسان اشیائے کائنات کا تحقیق و تدقیق سے مطالعہ کرتا ہے اور ان میں غرق ہو کر ان کے پوشیدہ اسرار ورموز اور حکمتوں سے آگاہی حاصل کر تا ہے تو یہ باتیں اسے خود خالق کا نکات کے وجود اور

اس کے محیرالعقول علم و حکمت کی طرف واضح نشاندہی کرتی ہیں اور بے اختیار اس کے منہ سے بیہ

الفاظ نكلتے ہں:

﴿ رَبُّنَا مَا خَلَقْتَ هَلَا ابْطِلًا ﴾

''اے پروردگار! تونے اس کائنات کو عبث نہیں پیدا

(آل عمران۳/ ۱۹۱)

عقل اور ہدایت: آیاتِ اللی سے مندرجہ بالا نتائج ماخوذ کرنے کی تائید میں ہم یہاں ایک واقعہ درج کرتے ہیں۔ جو علامہ عنایت اللہ خال مشرقی کو اس دوران پیش آیا جب وہ انگلتان میں زیرِ تعلیم تھے' وہ کتے ہیں کہ:

۱۹۰۹ء کا ذکر ہے اتوار کا دن تھا اور زور کی جارتی ہو رہی تھی۔ میں کسی کام سے باہر نکلا تو جامعہ چرچ ك مشهور ما ہر فلكيات پروفيسر جيمس جينز بعل مين نجيل دبائے چرچ كى طرف جا رہے تھ عس نے قریب ہو کر سلام کیا تو وہ متوجہ ہوئے اور کہنے لگے: "ای جاہتے ہو؟" میں نے کما: "دو باتیں ' پہلی بی کہ زور سے بارش ہو رہی ہے اور آپ نے چھاتا بغل میں داب رکھا ہے۔" سرجیمس جینز اس بدحواس پر مسکرائے اور چھانہ کان لیا۔ پھر میں نے کما: "دوم یہ کہ آپ جیسا شہرہ آفاق آدمی گرجا میں عبادت کے لئے جا رہا ہے؟" میرے اس سوال پر پروفیسر جیمس جینز لمحہ بھر کے لئے رک گئے

اور میری طرف متوجه مو کر فرمایا: "آج شام میرے ساتھ جائے ہو۔" چنانچہ میں ۴ بجے شام کو ان کی رہائش گاہ پر پہنچا' ٹھیک چار بجے لیڈی جیمس باہر آکر کہنے لگیں: "سر جیمس تهارے منتظر ہیں۔" اندر گیا تو ایک چھوٹی می میز پر جائے گی ہوئی تھی۔ پروفیسر صاحب تصورات میں کھوئے ہوئے تھے کہنے لگے "تمہارا سوال کیا تھا؟" اور میرے جواب کا انتظار کیے بغیر' اجرام ساوی کی تخلیق' اسکے حمرت الگیز نظام' بے انتنا پسائیوں اور فاصلوں' ان کی پیچیدہ راہوں اور مداروں' نیز باہمی روابط اور طوفان ہائے نور پر ایمان افروز تفصیلات پیش کیس کہ میرا دل اللہ کی اس کبریائی وجبروت پر دہلنے لگا اور ان کی اپنی یہ کیفیت تھی کہ سرکے بال سیدھے اٹھے ہوئے تھے۔ آ تھوں سے حیرت وخشیت کی دو گونہ کیفیتی عیال تھیں۔ اللہ کی حکمت ودانش کی ہیبت سے اللے ہاتھ قدرے کانپ رہے تھے اور آواز لرز رہی تھی۔ فرمانے لگے: "عنایت الله خان! جب میں خدا کی تخلیق کے کارناموں پر نظرڈالٹا ہوں تو میری تمام بستی اللہ کے جلال سے لرزنے لگتی ہے اور www.muhammadilibrary.com

آئینهٔ بَرِ دیز تیت طلوع اسلام تک کر (صعه: اقل) معتزله سے طلوع اسلام تک کرک

جب میں کلیسا میں خدا کے سامنے سرگوں ہو کر کہنا ہوں: ''تو بہت بڑا ہے'' تو میری ہتی کا ہر ذرہ میرا ہمنوا بن جاتا ہے۔ مجھے دو سروں کی نسبت میرا ہمنوا بن جاتا ہے۔ مجھے بے حد سکون اور خوشی نصیب ہوتی ہے۔ مجھے دو سروں کی نسبت عبادت میں ہزار گنا زیادہ کیف ملتا ہے' کہو عنایت اللہ خاں! تمہاری سمجھ میں آیا کہ میں کیوں گر ہے جاتا ہوں ''

، علامہ مشرقی کتے ہیں کہ پروفیسر جیمس کی اس تقریر نے میرے دماغ میں عجیب کمرام پیدا کر دیا۔ میں نے کہا: "جناب دالا! میں آپ کی روح پرور تفصیلات سے بے حد متاثر ہوا ہوں' اس سلسلہ میں قرآن مجید کی ایک آبت یاد آگئی ہے' اگر اجازت ہو تو چیش کروں؟" نیار دینے۔ وہ"

چنانچہ میں نے یہ آیت پڑھی:

یہ آیت سنتے ہی پروفیسر جیمس بولے: 'دکیا کہا؟ اللہ سے صرف اہل علم ڈرتے ہیں؟" جرت انگیز بہت عجیب 'یہ بات جو مجھے پچاس برس کے مسلسل مطالعہ سے معلوم ہوئی 'مجر (سٹھیلے) کو کس نے بتائی؟ کیا قرآن میں واقعی یہ بات موجود ہے؟ اگر ہے تو میری شمادت لکھ لو کہ قرآن ایک اللہ کی کتاب ہے 'محر (سٹھیلے) ان پڑھ تھے' انہیں یہ حقیقت خود بخود نہ معلوم ہو علی تھی۔ یقینا اللہ تعالی نے انہیں بتائی تھی۔ بہت خوب! بہت عجیب " ان

یہ ہیں وہ نتائج جو اشیائے کائنات میں غور وخوض کرنے کے بعد ہی حاصل ہو سکتے ہیں اور جن کی طرف قرآن نے ہر فخص کو دعوت دی ہے۔ اب اس کے برعکس ایک دوسرا واقعہ بھی ملاحظہ فرمائے:

عقل اور ضلالت: سرچارلس ڈارون (۱۸۰۸-۱۸۸۲ء) وہ پہلا مغربی مفکر ہے جس نے انسان کی تخلیق کے مسئلہ میں نظریہ ارتقاء کو باضابطہ طور پر پیش کیا وہ کہتا ہے آج سے ۲ ارب سال پیشخر سمندر کے ساحل کے مسئلہ میں نظریہ ارتقاء کو باضابطہ طور پر پیش کیا وہ کہتا ہے آج سے ۲ ارب سال پیشخر سمندر کے ساحل کے قریب پایاب پانی کی سطح پر کائی نمودار ہوئی۔ پھراس کائی کے کسی ذرہ میں کسی نہ کسی طرح ''حرکت پیدا ہوئی تھی۔ میں اس دنیا میں زندگی کی پہلی نمود تھی۔ اس جر تومہ حیات سے بعد میں نباتات اور اس کی مختلف شکلیں وجود میں آئیں۔ پھر حیوانات وجود میں آئے اور بالآخر بندر کی نسل سے انسان پیدا ہوا ہے۔

www.muhammadilibrary.com آئینہ بڑویزنیت معربہ سے ملوع اسلام تک کے اسلام تک کے

ڈارون کی تحقیق و مدقیق اینے مقام پر بجا اور درست۔ یہ صحیح ہے یا غلط بیہ ہم کسی اور مقام پر زیر بحث لائمیں گے۔ واقعہ یہ ہے کہ ڈارون پر اس تحقیق وندقیق کا بیہ اثر ہوا کہ وہ بالاخر خدا کا منکر ہو کر مرا تھا۔ ابتداء وہ خدا پرست تھا پھر جب اس نے یہ نظریہ مدون طور پر پیش کیا تو لا ادریت کی طرف ماکل ہو گیا اور بلاخر خدا کی جستی سے بیسرانکار کر دیا۔ اس وجہ سے اس نے یوں کما تھا کہ اس کائی میں کسی نہ کسی طرح "زندگی پیدا ہو گئی" اس سے صاف ظاہر ہے کہ وہ اس وقت خدا کی ہتی کے بارے میں شکوک وشہمات کا

شكار تفاان مردو واقعات سے مم ان نتائج تك يمنية مين

 اگر عقل و حی کے تابع ہو کر چلے تو یہ خالق کا نکات پر بے پناہ ایمان ویقین کا سبب بنتی ہے۔ ② اگر عقل وحی سے بناز ہو کر چلے تو با او قات ضلالت و گراہی کی انتمائی پہنائیوں میں جاگر اتی ہے۔ بیں سے عقل اور وحی کے مقامات کا تعین ہو جاتا ہے۔ حقیقت سے ہے کہ انسان کی عقل انتمائی محدود ہے اور یہ کائنات لامحدود ہے۔ لنذا اس کائنات کی ہر چیز کی حقیقت کا ادراک اس عقل ناتمام کے بس کا روگ نہیں۔ عقل کی مثال آئکھ کی طرح ہے اور وحی وہ خارجی روشنی ہے جس کی موجودگی میں عقل صحیح راستہ پر چل سکتی ہے۔ وحی خالق کائنات ہی کی علم و حکمت کا دوسرا نام ہے اور یہ تو ظاہر ہے کہ اشیائ کائلت کی حقیقت کا علم خالق کائنات سے زیادہ اور کی جان سکتا ہے۔ لندا جو عقل وحی کی روشن سے ب نیاز ہو کر ابنا راستہ تلاش کرے گی وہ بیشہ تاریکیوں میں جی سطکق رہے گی اور یمی کچھ ابتدائ آفرینش سے

لے كر آج تك عقل اور اہل عقل كے ساتھ ہو تا رہا ہے اور آئ ، بھى يى كچھ ہو تا رہے گا۔ ی وجہ ہے کہ قرآن کریم میں اس عقل کو جو وحی کی روشنی کے قائمہ نہیں اٹھاتی حیوانی سطح کی عقل

ہے بھی فروتر قرار دیا گیا ہے۔ ارشاد باری ہے: ﴿ ﴿ إِنَّ شَرَّ ٱلدَّوَآتِ عِندَ ٱللَّهِ ٱلصُّمُّ ٱلْبُكُّمُ یقینا اللہ کے نزدیک سب سے بدتر حیوان وہ (انسان)

ٱلَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ ﴿ ﴿ الْأَنفَالَ ٨/ ٢٢)

دو سرے مقام پر فرمایا:

ہں جو پچھ سبجھتے ہی نہیں۔

"اور ہم نے بہت سے جن اور انسان دوزخ کے لئے ﴿ وَلَقَدُ ذَرَأَنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِّنَ ٱلْجِينَ پدا کیے ہیں۔ ان کے دل ہیں لیکن ان سے سجھتے وَٱلْإِنسِ لَهُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنَّ لَا نهیں اور ان کی آنکھیں ہیں مگر دیکھتے نہیں اور ان يُصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ ءَاذَانُ لَا يَشِمَعُونَ بِهَأَ أُوْلَيْهِكَ کے کان میں پر ان سے سنتے نہیں۔ بید لوگ جاریایوں كَالْأَفْتَدِ بَلُ هُمَّ أَضَلُّ أُوْلَيَهِكَ هُمُ کی طرح ہیں۔ بلکہ ان سے بھی بھلے ہوئے میں لوگ

ٱلْفَنَفِلُونَ ﷺ (الأعراف/ ١٧٩) ہیں جو غفلت میں پڑے ہوئے ہیں۔"

اس آیت کا ابتدائی حصہ بنا رہا ہے کہ اس کے مخاطب وہ لوگ میں جو وحی اللی پر ایمان نہیں لاتے ان کی عقل محض حیوانی سطح پر ہے۔ بلکہ اس سے بھی کم تر کیونکہ وہ عقل وشعور رکھنے کے باوجود وحی کی www.muhammadilibrary.com

آئینهٔ رَویزیت کے اصلام تک کر (حصہ:اوّل) معزّلہ سے طلوع اسلام تک کر

روشنی ہے فائدہ نہیں اٹھاتے۔

عقل کا دائرہ کار: بلا شبہ دین کے انتخاب کے بارے میں عقل کو حق دیا گیا ہے کہ وہ اس کے اصول ومبادیات کی جانج اور شخصی کرے بھر چاہے تو اسے قبول کرے اور چاہے تو رد کردے کیونکہ دین کے افتیار کرنے میں کوئی مجبوری نہیں لیکن دین کو قبول کرنے کے بعد عقل کو ہرگزیہ حق نہیں دیا گیا کہ وہ اس کے اہم اور بنیادی عقائد ونظریات جو وحی کی صورت میں اسے ملے ہیں پر ہی ہاتھ صاف کرنا شروع کر دے بلکہ اسے اب وحی کے تابع ہو کر چانا چاہئے اور یہ اتباع اندھی عقیدت کے طور پر نہیں بلکہ علی وجہ البھیرت ہونا چاہئے۔ للذا ہمارے خیال میں عقل کے کام مندرجہ ذیل قتم کے ہونے چاہئیں:

- وخی کے بیان کردہ اصول واحکام کے اسرار اور حکتوں کی توضیح و تشریح۔
- © احکام کے نفاذ کے عملی طریقوں پر زمانہ کے صالت کے مطابق غور کرنا اور پیش آمدہ رکاوٹوں کو دور کرنا۔ مثلاً وحی نے آگر جود کو حرام کر دیا ہے تو عقل کا کام یہ ہونا چاہیئے کہ وحی کی حدود کے اندر اس کو ختم کرنے کے لئے حل پیش کرے۔ پھر آگر عقل سود یا اس کی بعض شکلوں کو حرام سیجھنے کے بجائے اس کو حلال بنانے کے حیلے جو پنے لگے تو عقل کے استعال کا بیہ رخ قطعاً صبح قرار نہیں دیا جا سکتا کیونکہ یہ بات طے شدہ ہے کہ نص یا تناب وسنت کے واضح احکام کی موجودگی میں اجتماد یا بالفاظ دیگر عقل کا استعال قطعاً حرام ہے۔
- ® موجودہ دور کے نظریات کے مقابلہ میں وحی کے نظریات کی برتری ثابت کرنا اور ان کو مدلل طور پر پیش کرنا اور اگر موجودہ نظریات سے عقل خود مرعوب ہو کہ وحی میں کانٹ چھانٹ اور اس کی دورازکار تاویلات کر کے اس کے واضح مفہوم کو بگاڑنے کی کوشش کرے گی تو اس کا یہ کام دین میں تحریف شار کیا جائے گا۔
  - اویان پر اسلام کی برتری اور فوقیت کو دلائل سے ثابت کرنا اور بیرونی حملوں کا دفاع کرنا۔
- انفس و آفاق کی وہ آیات جن میں غور و فکر کی دعوت دی گئی ہے۔ ان میں شخقیق و تفتیش کر کے انہیں
   آگئے بردھانا اور ان سے مطلوبہ فوا کد حاصل کرنا جن کی پہلے وضاحت کی جا چکی ہے۔

یہ اور اس جیسے کئی دو سرے کام ہیں جن میں عقل سے کام لیا جا سکتا ہے۔ اس لئے تو اللہ تعالیٰ نے اپنے پیغبرے فرمایا کہ اعلان کر دیجئے کہ:

''کمہ دیجیے کہ میرا راستہ تو یہ ہے کہ میں اور میرے پیروکار خدا کی طرف سمجھ بوجھ کی بنیاد پر دعوت دیتے ہیں اور اللہ تعالیٰ یاک ہے اور میں مشرکوں سے

﴿ فَلَ هَاذِهِ مَ سَبِيلِي أَدْعُوا ۚ إِلَىٰ ٱللَّهِ عَلَىٰ اَسَّعِ عَلَىٰ اَللَّهِ وَمَا أَنَا اللَّهِ وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُهُ وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﷺ (يوسف ١٠٨/١٢) ٥

میں۔"

المنت بُرویزیت معرب الله المحال المح

یں۔ مخض اس کئے کہ وی اس کے ہمنوا نہیں ہوتی تو وہ وی سے انکار کر بیٹھتے ہیں۔ ان کے متعلق فرایا:
﴿ بَلْ كَذَبُواْ بِمَا لَمْرَ يُحِيطُواْ بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ ﴿ بَلُكَ جَسَ چَيْرَ عَلَم پر بيہ قابونہ پاسکے اس کو جھلادیا تأویلهٔ کَذَبُولُ بِمَا لَمْرَ يَحِيطُواْ بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ ﴾ حالانکہ ابھی اس کی حقیقت ان پر کھلی ہی نہیں ای (ونس ۱۹/۱۹)

بونی، ۱۹۹۱) جمل جھنلاتے رہے۔ جب کہ حقیقت یہ ہے کہ سائنس کے نظریات ہر دور میں بدلتے رہتے ہیں۔ ایک دور میں ایک نظریہ

ب ب سب سے سے ہے ہے۔ ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی ہو جاتی ہے۔ بھر ایک تیسرا قبول عام کا شرف حاصل کر تا ہے تو تھوڑی مدت کے بعد اس کی تردید شروع ہو جاتی ہے۔ بھر ایک تیسرا نظریہ سامنے آتا ہے۔ اب ہتائے کہ وحی آخر کون سے نظریہ کا ساتھ دے؟ اور کیا باقی ادوار میں اس کو

جمٹلا دیا جائے؟ اس بات کو ہم ایک مثال سے واضح کرنا چاہتے ہیں۔
سالویں صدی قبل مسے تک یہ سمجھا جاتا تھا کہ زمین ساکن ہے اور سورج اس کے گر د حرکت کر رہا
ہے۔ یونان کے ایک مفکر فیٹا غورث (۵۰۵۔ ق م) نے یہ نظریہ پیش کیا کہ زمین ساکن نہیں بلکہ متحرک ہے
جو سورج کے گر د چکر کاٹ رہی ہے اور سورج اپنی جگہ پر ساکن (ابت) ہے۔ فیٹا غورث کا یہ نظریہ یونان
میں اتنا مقبول ہوا کہ اس کی باقاعدہ درس و تدریس فریع ہوگئی۔ بعد ازاں چو تھی صدی ق م میں یونان ہی
کے ایک دوسرے مفکر بطلیموس نے اس نظریہ کی تردید کی۔ بطلیموس علم ہندسہ ' ہیئت اور نجوم میں یکا ہے۔
میں قبل میں منازی میں ایک تحقیقات سے ایس کی سے سے سال میں منازی سے ایس کا میں ایک سے مقبول ہوئی۔ بطلیموس سے منازی سے

روزگار تھا اور اس نے اجرام فلکی کی تحقیقات کے لئے ایک رصد بھی تیار کی تھی۔ بطلیموس کے نظریہ کے مطابق مزید کو ساکن اور مرکز چار کرے اور سات آسان اور ان پرسات سیارے ' آٹھوال فلک ثوابت ' آسان کے بارہ برج سے سب اسی نظریہ کے اجزاء ہیں۔ بطلیموس کے پیش رور سطو اور برخس بھی اسی نظریہ کے قائل تھے۔ بطلیموس کا نظریہ چار دانگ عالم میں بہت مشہور ہوا۔ مصر ' یونان' ہند اور یورپ میں پدرہویں صدی عیسوی تک اسی نظریہ کی تعلیم دی جاتی رہی اور ۱۸۰۰ سو سال تک یہ نظریہ دنیا بھر میں

پدرہویں سمدن بیشوں مصابا کی سربیا گی ہے دی جائی ادر مدد و سال مصابیا تھا بعد ازاں کو پر نیک مقبول رہا۔ جب قرآن نازل ہوا تو اس وقت کی نظریہ درست سمجھا جاتا تھا بعد ازاں کو پر نیکس (۱۳۷۳ه۱۳۷۳) نے سولہویں صدی عیسوی میں زمین کی محوری گردش کا بھی اور سورج کے گرد سالانہ گردش کا بھی تصور پیش کیا بعد ازاں ایک اور ہیئت دان فیکو براہی نے کو پر نیکس کے نظریہ کو رد کر دیا اور مریک سے نظامی سے در ایس سار بر مها زنظ مطلب سے صحبہ میں ساری ملک سال ملک

مردش کا بھی تصور پیش کیا بعد ازاں ایک اور ہیئت دان نیکو براہی نے کوپرنیکس کے نظریہ کو رد کر دیا اور کورش کا بھی تصور پیش کیا بعد ازاں اٹلی کے ایک مفکر کوپرنیکس کے نظریہ کی جائے پہلے نظریہ بطلیموس کو صحیح قرار دیا۔ بعد ازاں اٹلی کے ایک مفکر گلیلیو (۱۳۲۳–۱۳۸۱ء) نے زمین کو مرکز تسلیم کرنے سے انکار کر دیا اور کوپرنیکس کے نظریہ کی حمایت کی چنانچہ پادریوں نے اسے ند مہب کے خلاف مسائل قرار دے کر اسے مجرم گردانا اور وہ جیل میں ڈال دیا گیا۔

چنانچہ پادر یوں نے اسے ندہب کے خلاف مساس فرار دے کر اسے جرم کر دانا اور وہ بیں بیں داں دیا ہیا۔ پھرایک سال بعد رہائی ہوئی۔ بعد ازاں سر آئزک نیوش (۱۹۴۲۔۱۹۲۷ء) نے کوپرٹیکس کے نظریہ کو درجہ محقیقات پر پہنچایا۔ چنانچہ آج دنیا بھر میں کمی نظریہ تشکیم کیا جاتا ہے۔ جو فیثا غورث کے نظریہ کی ترقی یافتہ شکل ہے۔ فیثا غورث نے جہاں یہ نظریہ چیش کیا تھا کہ سورج ساکن (ثابت سیارہ) ہے اور ہماری زمین اور

www.muhammadilibrary.com آئینهٔ رُدویزیت 66 کر (صد:اقل) معزلہ سے طلوع اسلام تک

کنی دو سرے سیارے اس کے گرد چکر کاٹ رہے ہیں۔ وہاں اس نے یہ نظریہ بھی پیش کیا تھا کہ اس وسیع کائنات میں سورج کی طرح کے اور بھی کئی سیارے موجود ہیں اور یہ عین ممکن ہے کہ یہ ثابت سیارے بھی اپنے خاندان سمیت کسی بہت بڑے ثابت سارے (ثابت الثوابت یا شمس الشموس) کے گرد چکر کاف

رہے ہوں چنانچہ موجودہ دور کے ہیئت دانوں سے بھی اس فتم کی صدائے بازگشت سالی دے رہی ہے۔ اب د مکھیے قرآن کریم میں ہے:

"اور سورج اپنے مقرر راستے پر چلتا رہتا ہے۔" (<sup>فخ</sup> ﴿ وَٱلشَّمْسُ تَحْدِى لِمُسْتَقَرِّ لَهَا ﴾

محمد جالند هري) (س۲۲/۸۲)

"اور سورج اپنے ٹھکانے کی طرف بڑھ رہا ہے۔" (تفهيم القرآن)

لنذا جدید نظریات صرف ای صورت میں قابل قبول مسمجھے جائمیں گے جب کہ وہ وحی سے مطابقت ر کھتے ہوں۔ بصورت ویگر ان تفرات کا یا تو به دلائل بطلان کرنا چاہئے یا ان کی ایسی معقول توجید پیش کرنی

چاہئے جس سے قرآنی ارشادات پر جراب نہ آئے مثلاً سورج کی اپنے گرد محوری کروش یا کسی دوسرے برے ثابتہ کے گرد گردش وونوں صور تول کے سورج کی حرکت ثابت ہوتی ہے۔ اور اگر یہ نہ ہو سکے تو کم

از کم اس وقت کا انتظار کرنا چاہئے جب کہ یہ نظریہ جی کے مطابق ہو جائے اور بالا خریہ نظریہ سائنٹیفک تحقیقات کے بعد وحی کے مطابق ہونا لازم ہے کیونکہ رہی ایک حقیقت ہے اور نظریات انسان کی محدود

عقل كاكر شمه اوريى لَمَّا يَاتِهِمْ تَاوِيْلُهُ كَاصِيح مطلب ٢-

اینے دور کی علمی سطے: بعض لوگ انہی جدید نظریات سے مرعوب و کر قرآن میں اویل و تحریف یانی

تعبیر پیش کر کے برغم خود قرآن کو اپنے علمی دور کی سطح کے مطابق لانے کی کو شش میں مصروف ہو جاتے ہیں۔ ہمارے خیال میں یہ کوئی دینی خدمت نہیں ہوتی ملکہ اس سے الحاد اور ذہنی انتشار کی راہیں پیدا ہو

جاتی ہیں۔ اب اگر ہر دور کے مفکر قرآن اپنے اپنے دور کی علمی سطح کے مطابق لا کرنئ نئ تعبیریں پیش کرنے لگ جائیں تو قرآن کے معانی ومطالب کا جو حشر ہوگا۔ اسکا آسانی سے اندازہ لگایا جاسکتا ہے۔ معتزلین

كى سائنى نظريد سے نبيل بلكه يوناني فلفه سے شديد متاثر سے ايك انگريز مصنف اللے متعلق لكھتا ہے: "معتزله کی عقلیت کا اسلام کے نظام فکر میں جذب ہونا دشوار تھا' اگر اعتزال کی تحریک کامیاب ہوجاتی

تو اسلامی نقافت انتشار اور برہمی کا شکار ہوجاتی اور اسلام کو اس سے نا قابل تلافی نقصان پہنچا۔ 🏵

🕥 جب کہ طلوع اسلام معترلین کے متعلق ہوں لکھتا ہے کہ ''آگر مسلک اعتزال باتی رہتا تو یہ جمود و لفطل جو آج مسلمانوں میں نظر آرہا ہے وجود میں نہ آتا اور علم وفکر کی دنیا میں مسلمان آج ایسے مقام پر کھڑے ہوتے جال ان كاكوئى مقابل نه موتا" (طلوع اسلام ص ٣٠٠ جولائى ١٩٥٥ء) www.muhammadilibrary.com آئینہ پڑویزیت 67 ہے طلوع اسلام تک کے

ا کل علمی کاوشوں نے رائخ العقیدہ مسلمانوں کو بھی کسی حد تک اپنا ہمنو ابنالیا تقالیکن جب معتزلہ کی انتمالیند جماعتوں نے اسلامی عقائد کو بونانی تصورات کے سانچے میں ڈھالنا شروع کیااور قرآن کی بجائے اپنے دینی عقائد یونانی فلسفہ سے اخذ کرنا شروع کیے تو آخر الذکر طبقہ نے انکاساتھ چھوڑ دیا۔ " (ماخوذازائج-اب-ار-سمب)

# معتزلہ کے زوال کے اسباب

ہم دیکھ چکے ہیں کہ اِعتزال کا فتنہ محض دولت عباسیہ کی پشت پناہی کے سمارے تقریباً سواسو سال تک زندہ رہا۔ ورنہ امت کا اجتاعی ضمیر دین کے سادہ اصولوں کے مقابلہ میں ایسے فلسفیانہ عقائد کو گوارا کرنے کیلئے کسی

وقت بھی تیار نہ ہوا۔ تاہم بنظر غائر دیکھا جائے تواس فرقد کے زوال کے درج ذیل اسباب نظر آتے ہیں:

① محد شین کرام کا زبردست تحقیقی کام جس نے مسلمانوں کے تمام سوچنے والے لوگوں کو مطمئن کر دیا

کہ رسول اللہ ساڑی کے کہ سنت جن روایات سے ثابت ہے وہ ہر گز مشتبہ شیں بلکہ نمایت معتبر ذرائع سے

امت کو کپنی ہیں۔ اور ان کو مشتب روایات سے الگ کرنے کے بمترین علی ذرائع موجود ہیں اور حقیقت یہ

ہے کہ جہم واعتزال اور خوارج کے نشوں 'وضعی روایات کی کشت اور انکار حدیث کے عام میلان نے ہی

علمے دین کو احادیث کی شخیق اور چھان کھیں 'راویوں پر جرح وتعدیل کے فن کو وجود میں لانے کی
ضرورت کا شدید احساس دلایا۔ بمصداق

عدو شرے براگیزد کے خیر مادراں باشد

فن رجال کے امام اور معتبر مور خین نے اسی تیسری صدی ہجری میں اپنے اپنے کارہائے نمایاں سر انجام دیئے جن کی بناء پر امت نے وضعی روایات اور غیراسلامی نظریت کو علی وجہ البصیرت رد کر دیا۔

© علائے دین نے قرآن کی بی تصریحات ہے یہ ثابت کر دیا کہ رسول اکرم کی حیثیت محض ایک "نامہ بر" کی نہیں تھی جیسا کہ یہ لوگ ثابت کرنا چاہتے تھے۔ بلکہ آپ مائی کی نہیں تھی جیسا کہ یہ لوگ ثابت کرنا چاہتے تھے۔ بلکہ آپ مائی کی بیروی سے آزاد ہو کر قرآن کی قرآن شارع قانون واقعی اور حاکم بھی مقرر کیا تھا۔ للذا جو محض آپ کی بیروی سے آزاد ہو کر قرآن کی بیروی کا دعوی کرتا ہے وہ فی الحقیقت قرآن کا بیروکار نہیں ہو سکتا۔ ان لوگوں کی قرآنی تاویلات بھی کھل کر لوگوں کے سامنے آپھی تھیں۔ جو ایک دو سرے سے کیسر مختلف اور متضاد تھیں۔ لوگوں نے دکھ لیا تھا کہ اگر قرآن سے سنت کا تعلق خم کر دیا جائے تو دین کا حلیہ کس بری طرح سے بگڑ جاتا ہے۔

© امت کا اجماعی ضمیریہ تصور بھی اپنے ذہن میں نہ لاسکا تھا کہ مسلمان رسول ساتھ کے پیروی سے آزاو بھی ہو سکتا ہے۔ جو آج تک امت مسلمہ میں متوارث چلی آرہی تھی۔ چند سر پھرے انسان تو ہرزمانہ اور ہر قوم میں ایسے نکل سکتے ہیں جو ایسی باتوں میں ہمنو این جائیں۔ لیکن پوری امت کا سر پھرا ہو جانا مشکل ہے۔ چنانچہ امت مسلمہ اس بات پر قطعاً آمادہ نہ ہو سکی کہ زندگی کا ایک نیا نظام ایسے لوگوں کے ہاتھوں سے بنوایا جائے جو دنیا کے مادی فلفہ اور تخیل سے مرعوب ہو کر اسلام کا ایک جدید ایڈیشن چیش کرنا چاہتے تھے۔

www.muhammadilibrary.com

آهَينهُ پَويِنيَّت فَلَوعُ اسلام تَكَ

68

اعتزال کی تحریک کو حکومت عباسیہ کی حمایت حاصل تھی۔ لیکن امت کے اجتماعی تاثر سے خلیفہ واثق باللہ خود بھی متاثر ہو چکا تھا۔ رہی سمی کسراس مناظرہ نے نکال دی جس نے اس کے زہن کی کایا پلٹ کر رکھ دی۔ بعد میں جب خلیفہ متوکل علی اللہ نے اعتزال کی جانب سے اپنامنہ موڑلیا تو یہ تحریک اپنی موت آپ مرگئی۔

#### تبائح

جہم واعترال کی تحریک کے مطالعہ کے بعد مندرجہ ذیل نتائج واضح طور پر سامنے آتے ہیں:

© جب بھی اسلام میں نئے نظریات کو داخل کرنے کی ضرورت پیش آتی ہے تو وہ بالعوم اس دور کے غالب رجحانات سے ذہنی ' فکست خوردگ کا نتیجہ ہو تا ہے۔ خواہ یہ نظریات فلسفہ سے تعلق رکھتے ہوں یا سائنس سے۔

② ان نظریات کو تسلیم کروانے کے لئے عقل کی برتری اور تفوق کا ڈھنڈورا پیٹا جاتا ہے۔ عقل کی برتری و تفوق جہم واعتزال دونوں کے عقیدہ کااہم جزو تھا۔

ی ان نظریات کی پہلی زد احدیث اور بالخصوص خرواحد پر پر تی ہے۔ جن میں طرح طرح کے شکوک وشہمات پیدا کر کے انہیں نظنی اور ناقائی اعتماد قرار دیا جاتا ہے' کیونکہ بی احادیث نئے نظریات کو اسلای عقائد میں داخل کرنے میں سب سے بڑی رکاد ہوتی ہیں۔ امام ابن تیمیہ ان لوگوں کے متعلق لکھتے ہیں:
" یہ لوگ آنخضرت میں کی احادیث کو اس لے نہیں مانتے کہ وہ احاد ہیں اور ان سے علم حاصل نہیں ہوتا اور ذہنی خیالات اور باطل شبمات کو قبول کی لیتے ہیں۔ جو معتزلہ جمیہ اور فلاسفہ سے منقول ہیں اور ان کا نام براہین عقلیہ رکھ لیتے ہیں۔ " (صواعی جلد میں 20 ہوالہ جماعت اسلای کا نظریہ حدیث ص ۲۱۹) اس لئے معتزلہ قانون اسلای کے ماخذ میں سے حدیث اور اجماع کو قریب ماقط کر دیتے ہیں۔ " (الفرق بین الفرق ص ۱۳ بوالہ خلافت وملوکیت ص ۱۳)

پھر جہم واعتزال چونکہ مسئلہ تقدیر میں متضاد خیالات رکھتے ہیں۔ للذا جو احادیث جہم کے نزدیک مردود تھیں۔ وہی اعتزال کے نزدیک صحیح ترین تھیں۔ اسی طرح جو احادیث معتزلہ کے ہاں ناقابل قبول تھیں۔ وہی جہمیہ کے ہاں قابل قبول تھیں اور دونوں عقلی دلا کل سے ان احادیث کو رد وقبول کا شرف بخشتے تھے۔

حدیث کی جیت ہے انکار کے بعد قران کی من مانی تاویلات کی گنجائش نکل آتی ہے۔ لیکن یہاں بھی متضاد نظریات کے باعث یمی صورت حال تھی۔

ھریٹ کی جیت ہے انکار اور قرآن کی تاویل لازم و ملزوم ہوتی ہے۔ جو محض حدیث ہے انکار
 کرے گاتو وہ لازی طور پر قرآن کی کوئی نئی توجیہ بھی پیش کرے گا۔ جو اس کے خیالات و نظریات کی آئینہ
 دار ہوگی۔ نیز یہ توجیہ حقیقتاً قرآن کی تحریف ہو گی لہذا حدیث کی جیت ہے انکار کے اصلی محرک وہ مجمی
 تصورات و نظریات ہوتے ہیں جنہیں کوئی مسلمان اسلامی نظریات سے زیادہ سائٹیفک اور برتر سمجھتا ہے۔

www.muhammadilibrary.com

آئینهٔ پَرویزیت طوع اسلام تک کردهه:اقل) معزلہ سے طلوع اسلام تک

( باب: سوم )

### عجمى تضورات كادو سرا دُور

بیرونی فلفوں اور غیر اسلامی نظریات کا دو سرا دور تیرہویں صدی ہجری یا انیسویں صدی عیسوی میں شروع ہوا لیکن دو سری صدی ہجری کی بہ نبست اب حالات بہت مختلف تھے۔ اس وقت مسلمان فاتح تھے اور انہیں سابقہ پیش آیا تھا وہ مفتوح و مغلوب قوموں کا فلفہ تھا۔ اس وجہ سے ان فلفوں کا حملہ بہت کی جابت ہوا۔ اس کے بر عکس تیرہویں صدی ہجری میں یہ فلفہ تھا۔ اس وجہ سے ان فلفوں کا حملہ بہت کی جابت ہوا۔ اس کے بر عکس تیرہویں صدی ہجری میں یہ تملہ ایسے وقت میں ہوا جب کہ مسلمان ہر میدان کی بٹ چکا تھا۔ اس کے ملک پر دشمنوں کا قبضہ ہو چکا تھا۔ اس کے ملک پر دشمنوں کا قبضہ ہو چکا تھا۔ اس کے ملک پر دشمنوں کا قبضہ ہو چکا تھا۔ اس کے ملک پر دشمنوں کا قبضہ ہو چکا تھا۔ اس کے ملک پر دشمنوں کا قبضہ ہو چکا تھا۔ اس کے ملک پر دشمنوں کا قبضہ ہو چکا تھا اور ان پر فاتح قوم نے اپنی تعلیٰ بیان اور اپنی اجتماعی ہوا ہوں کہ نیات ہزار درجہ زیادہ مطلم کر رکھا تھا۔ ایسے صالت میں فاتحوں کے فلفے اور سائنس نے ان کی معتزلہ کی نبست ہزار درجہ زیادہ مرعوب کر دیا۔ انہوں نے یہ سمجھ لیا کہ مغرب سے جو افکار ونظریات در آمد ہو رہے ہیں 'وہ سراسر معقول میں ان پر اسلام کے نقطہ نظر سے تنقید کر کے حق وباطل کا فیصلہ کرنا محض تاریک خیالی ہے اور زمانہ کے ساتھ چلنے کی صورت بس بی ہے کہ اسلام کو کسی نہ کسی طرح ان کے مطابق ڈھال لیا جائے۔ ساتھ چلنے کی صورت بس بی ہے کہ اسلام کو کسی نہ کسی طرح ان کے مطابق ڈھال لیا جائے۔ اس شکست خوردہ زبانیت نے وہی پہلی معزلہ والی سہ گونہ شیکنیک استعال کی یعنی:

- اصادیث کو جہاں تک ہو سکے محکوک اور ظنی قرار دیا جائے اور مفسرین پر الزام لگایا جائے کہ وہ
   اسرائیلی روایات سے استفادہ کرتے ہیں۔
  - سنت کے جمت یا سند ہونے سے انکار کر دیا جائے اور اس کے بعد۔
    - قرآن کی من مانی تاویلات کے لئے راستہ صاف کر لیا جائے۔

لیکن آج اس شکنیک کو استعال کرنے کی صورت وہ نہیں جو معتزلہ کے دور میں تھی۔ معتزلین خود ذی علم لوگ تھے ۔ عربی زبان وادب میں بڑا پایہ رکھتے تھے اور ان کو سابقہ بھی ایسے لوگوں سے پڑا تھا جن کی علمی زبان عربی تھی۔ عام لوگوں کا تعلیمی معیار بلند تھا۔ علمائے دین ہر طرف بکفرت موجود تھے للذا معتزلین

www.muhammadilibrary.com

آئینہ یوویزیت 70 (صد:اول) معتزلہ سے طلوع اسلام تک

بت سنبطل کر بات کرتے تھے۔ گر آج کا دور ایبا ہے کہ معترضین کے علم دین کا سرمایہ بیشتر مستشرقین مغرب کا مرہون منت ہے اور عوام کی علمی سطح انتہائی پست ہے للذا آج کا حملہ بھی معتزلین کے حملہ سے دو گونہ وجوہ کی بنا ہر شدید تر ہے۔

#### سرسيد احمدخال

اس دور کے سرخیل سرسید احمد خان (۱۸۱۷ - ۱۸۹۸ء) ہیں آپ نے مغرب میں ہی اعلیٰ تعلیم حاصل کی ا مغربی افکار و نظریات سے شدید متاثر تھے اور مسلمانوں کی بھلائی اس بات میں سبھھتے تھے کہ وہ مغربی علوم ہے آراستہ ہوں اور اس تمذیب کو جول کا تول اپنالیں۔ اس غرض کے لئے آپ نے دوگونہ اقدامات کیے ایک تو ۱۸۷۷ء میں علی گڑھ مسلم کالج کی داغ بیل ڈالی۔ دوسرے اسی دور میں قرآن کریم کی تفسیر لکھ کر ا پنے تظریات کو کھل کر قوم کے سامنے پیش کیا۔ اس دوگونہ اقدام سے آپ نے مسلمانوں کی نئی نسل کے ذہن میں مغربی افکار و نظریات بھرنے اور مسلمات اسلامیہ کا حلیہ بگاڑنے کی جو خدمات انجام دیں اس پر سی شاعرنے کیا خوب کما ہے۔

آنچ هم هر طرف دهوال بی دهوان

په وه دور تھا جب يورپ صرف اس بات كو ماننے پر ﴿ مِنْ عَقَا جو عَقَلَ و تَجِرِيه كى مُسوفَى پر پر كھى جا سكتى ہو-بالفاظ دیگر کوئی الیی بات جو مافوق الفطرت (Supper Natural) یا خارق عادت ہو۔ اہل مغرب کے ہاں ناممکن الوقوع اور خلاف عقل سبحه کر رد کر دی جاتی تھی۔

ود سرى سرچارلس ۋارون (١٨٠٩ ـ ١٨٨١ء) كا نظريد ارتقاء بھى منظرعام پر آچكا تھا۔ بير سوال ۋارون سے پہلے بھی پیدا ہو چکا تھا کہ آیا انسان اولاد ارتقاء ہے۔ یا اس کی پیدائش کسی دو سری نوعیت سے ہوئی تھی۔ ڈارون نے ۱۸۵۹ء میں ایک کتاب اصل الانواع (Origin of Spicies)لکھ کریہ نظریہ مدون طور یر پیش کیا کہ انسان اولاد ارتقاء ہے۔

تیسرے یہ دور خالص مادیت پرسی کا دور تھا۔ ہر کام کے زیبا ونازیبا ہونے کا معیار دنیوی تفع ونقصان بن سمیا تھا۔ علاوہ ازیں اس تہذیب نونے مساوات مردوزن کا نعرہ لگا کر کئی قشم کے عاملی مسائل کھڑے کر دیئے تھے جو اسلامی تعلیمات سے براہ راست کراتے تھے۔

چونکه سرسید ان تمام افکار و نظریات سے شدید متاثر تھے الدا آپ نے:

انبیاء کے معجزات سے یا تو سرے سے انکار ہی کر دیا یا ایس تاویل پیش کی کہ وہ معجزہ ہی نہ رہے۔ خواہ

یہ کادیل بجائے خود کتنی ہی غلط اور مفتحکہ خیز کیوں نہ ہو۔ معجزات کے علاوہ باقی خوارق عاوت باتیں جو قرآن میں ندکور ہیں۔ ان میں بھی ایک بی تاویلات پیش - كيس - مثلًا وعاكي قولية .. احنية .. وه: خ كي بعض كيفه اية .

www.muhammadilibrary.co مرادصہ: اقل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک 71 ڈارونی نظریہ ارتقاء سے متاثر ہو کر حصرت آدم کے فرد واحد یا نبی ہونے سے انکار کر دیا۔ نیز فرشتوں

اور ابلیس کے خارجی تشخص سے بھی جس سے ایمان بالغیب کے بہت سے اجزاء پر زو پرتی ہے۔

 مسائل حاضرہ پر تلم اٹھاکر موجودہ تہذیب سے ہم آبکی میں اسلامی عقائد ونظریات کا حلیہ بگاڑ دیا۔ ہم یمال انمی باتوں کو زیر بحث لاکمیں گے۔ آپ نے چند در چند رسائل لکھ کر اپنے مخصوص تظریات

امت کے سلمنے پیش کیے۔ اس '' ماڈرن اسلام'' کی غرض وغایت کا اندازہ آپ کی ایک تقریر کے درج ذیل م

اقتیاسات ہے ہو تا ہے۔

### جدید علم کلام کی ضرورت اور خصوصیات <u>:</u>

اس زمانہ میں ایک جدید علم کلام کی ضرورت ہے جس سے یا تو ہم علومِ جدیدہ کو باطل ثابت کر دیں یا پھر انہیں اسلام کے مطابق کر دکھائیں۔ میرے نزدیک جو لوگ ایساکرنے کے لائق ہیں اور وہ پوری كوشش وال كے علم طبيعي وفلفك كے مسائل كو اسلامي مسائل سے تطبيق دينے يا ان كابطلان ثابت

کرنے میں کوسشش نہ کریں گے۔ وہ سب گنرگار اور یقیناً گنرگار ہوں گے۔" (پاکتان کامعمار اول سرسید ص:٥٥ مطيوعہ طلوع اسلام لاہور)

موجودہ علوم طبیعی اور فلفہ کا یا تو بطلان خابت کرنا یا چھ شیس اسلام کے مطابق دکھانا ایک بہت بڑا

مندرجه بالا اقتباس سے واضح ہے کہ سید صاحب کے تحیل میں:

دینی فریضہ ہے۔ جولوگ اہلیت ہونے کے باوجود ان دونوں میں سے کوئی ایک کام بھی نہیں کرتے وہ کنگار ہیں۔

اور سید صاحب نے اس گناہ سے بیجنے اور دینی فریضہ کو انجام دینے کے لئے اس کام کا بیڑہ اٹھایا۔ وہ علم طبعی یا فلفہ کو باطل تو فابت نہ کر سکے۔ البتہ برعم خود انسیں اسلام کے مطابق کر دکھایا لیکن ہمیں افسوس

ہے کہ علم طبیعی اور فلسفہ کو اسلام کے مطابق طابت کرنے کی بجائے اٹی تمام تر کوششیں اور اہلیتیں الٹا اسلام کو علم طبیعی وفلفد کے مطابق کرنے میں صرف کردیں۔ اس اہم کام کے لئے جو طریق کار انہوں نے

افتیار کیاوہ بھی درج ذیل اقتباس سے واضح ہے:

### <u> مديث اور فقه سب ناقابل حجت بين :</u>

"اسلام کے متعارف مجموعہ میں سے وہ حصہ جس کو تمام مسلمان قمم من الله سیجھتے ہیں اور جس کی نبت یقین رکھتے ہیں کہ وہ جس طرح خدا کی طرف سے نبی آ خر الزمان کے دل میں القا موا ہے اس طرح نی (التیکیم) کے ہاتھوں ہاتھ ہم تک پہنچا ہے۔ صرف وہی حصہ اس بات کا استحقاق رکھتا ہے کہ اس میں جو بات مسائل فلف اور تھمت کے خلاف معلوم ہو اس میں اور مسائل تھمت میں تطبیق کی جائے یا مسائل تھید کی غلطی ثابت کی جائے۔ پس انہوں نے جیسا کد حفزت عمر بواتھ سے منقول

www.muhammadilibrary.com

آئینہ رَبُویزیّت کو کے اسلام تک کے اللہ اللہ کا سیام تک کے اللہ اللہ کا سیام تک کے اللہ اللہ کا سیام تک کے اللہ تک کے اللہ کا سیام تک کے اللہ کی تک کے اللہ کے اللہ کی تک کے تک کے اللہ کی تک کے تک کے اللہ کی تک کے تک کے

ہے۔ حَسْبُنَا کِتابُ اللّٰه <sup>©</sup> کمہ کر اپنے جدید علم کلام کا موضوع اور اسلام کا حقیقی مصداق صرف قرآن مجید کو قرار دیا اور اس کے سواتمام مجموعہ حدیث کو اس دلیل سے کہ ان میں کوئی حدیث مثل

قرآن مجید کو قرار دیا اور اس کے سواتمام مجموعہ حدیث کو اس دلیل سے کہ ان میں کوئی حدیث مثل قرآن مجید کو قرار دیا اور اس کے سواتمام مجموعہ حدیث کو اس داراء اور تمام فقماء و مجتدین کے قرآن کے قطعی الثبوت نہیں ہے اور تمام علماء ومفسرین اور فقماء ومجتدین ہیں نہ کے قیامات واجتمادات کو اس بنا پر کہ ان کے جواب وہ خود علماء ومفسرین اور فقماء ومجتدین ہیں نہ کہ اسلام' اپنی بحث سے خارج کر دیا۔ اس اصول کو ملحوظ رکھ کر سرسید نے قرآن مجید کی تغییر لکھنے کا مصم ارادہ کر لیا۔" (حیات جادید بحوالہ پاکتان کا معمار اول ص دے)

اس اقتباس سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ کے مجوزہ ''کارعظیم'' کے راستے میں تمام مجموعہ احادیث تمام علماء ومفسرین کے اقوال وآراء اور تمام فقهاء ومجهتدین کے قیاسات واجتمادات ہی سب سے بڑی رکاوٹ تھے للذا آپ نے ان تمام چیزوں میں سے کسی ایک کو بھی درخور اِعتنا نہیں سمجھا اور ان سب سے بے نیاز ہو کر قرآن کی تغییر کی طرف متوجہ ہوئے۔ قرآن کے متعلق آپ کا نظریہ درج ذیل اقتباس سے ظاہر ہے:

قرآن اور نیچر:

"ضروری تھا کہ قرآن مجید کی ہدایتیں اور طرح بیان کی جائیں کہ اس سے ایک صحرائی اونٹ چرانے والا بدو اور ایک اعلیٰ درجہ کا تھیم سقراط برہ فائدہ اٹھائیں۔ قرآن مجید بی ایبا کلام ہے جس میں یہ صفت موجود ہے اور جس کے مختلف درجوں بگر متفاد حیثیتوں کے لوگوں کی کیسال ہدایت ہوتی ہوتی ہے ایک جاتل بدو' ایک مقدس مولوی اس کے معالی کے جیسے ہدایت پاتا ہے اور کسی لفظ کو نیچریا فلسفہ کے خلاف نہیں پاتا۔ "(حیات جادیہ بحوالہ پاکتان کا معمار اول ایس بھی کہ ایک ہیں پاتا ہے اور کسی لفظ کو نیچریا فلسفہ کے خلاف نہیں پاتا۔ "(حیات جادیہ بحوالہ پاکتان کا معمار اول میں ۵۸)

اس اصول ہے کسی کو بھی اختلاف کی مخبائش نہیں لیکن ہدایت حاصل کرنے کے لئے قرآن کریم نے خود ہی ایک اور شرط بھی عائد کی ہے اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿ يُضِلُ بِهِ عَضِيْلًا وَيَهْدِى بِهِ عَكَثِيرًا وَيَهْدِى بِهِ عَلَيْ مَا اس ع بَهُوں كو مُمَراه كرا به اور بهوں كو وَمَا يُضِلُ بِهِ عِلَا ٱلْفَنْسِقِينَ ﴿ ﴾ بدایت بخشا به اور وه مُمراه بھی كرا به تو نافرمانوں (البقرة ٢١/٢)

لیعنی قرآن واقعی سب کے لئے ہدایت ہے گرجو قلب سلیم کے ساتھ اس سے ہدایت حاصل کرنا چاہے اور جس کا دل مجرو اور فاس نہ ہو جو قرآن کی روشنی کے تابع ہو کر چلنا چاہے نہ کہ قرآن کو اپنے قلب وزبن کے تابع کرنا چاہے۔ سارے بدویا مولوی یا ہر زمانہ کے سقراط اس سے ہدایت ہی نہیں پاتے۔ بیشتر گراہ بھی ہو جاتے ہیں اور مشاہدہ بھی اس بات کی تائید وتو یُق کرتا ہے۔ کہ اکثر گراہ فرقوں اور خداہب باطلم کے بانی انتہا درجہ کے ذہین وفطین قتم کے لوگ ہوتے ہیں للذا یہ اصول ہی سرے سے غلط ہے کہ باطلم کے بانی انتہا درجہ کے ذہین وفطین قتم کے لوگ ہوتے ہیں للذا یہ اصول ہی سرے سے غلط ہے کہ

🛈 حبنا کتاب الله ير تفصيلي بحث الگ مضمون کي صورت ميں آگے آرہي ہے۔

www.muhammadilibrary.com آئیند ترویز تیت معزلہ سے طلوع اسلام تک کر (صد: اقرل) معزلہ سے طلوع اسلام تک

قرآن ہر فلاسفر کے فلفہ یا ہر نیچری کی نیچرہت کے مطابق ہے۔ یہ تو مسلمہ امر ہے کہ نیچریا تمام قوانین فطرت کا اطلم کرنا انسان کے اختیار ہے باہر ہے تو جن چند قوانین فطرت پر انسان کو آگی عاصل ہوئی ہے اخیں تک قرآن کو محصور کر کے قرآنی آیات کی ان کے مطابق تاویل کر دنیا کوئی دینی خدمت ہے؟ فلفہ کا معالمہ اس ہے بھی نازک ہے۔ فلفہ ایک اِستدلالی علم ہے گر انسان کی زندگی فلفہ یا استدلالی علم کی پابند نیس۔ زندگی میں بہت سی باتیں وجدان سے عاصل ہوتی جیں اور قرآن کتاب زندگی ہے۔ فلفہ کی کئیب نہیں لنذا جو مخص فلفہ یا نیچریا کسی خاص دور کی علمی سطح سے مرعوب ہو کر قرآن سے اس کا بطلان شاہت کرنے کی بجائے قرآن کو ان چیزوں کے مطابق کرنے کی کوشش کرتا ہے تو یہ اس کی ذبنی شکست خوردگی کی دلیل تو بن سکتی ہے۔ قرآن کی تغیر نہیں کہنا سکتی۔ سید صاحب اس طبقہ سے تعلق رکھتے ہیں۔ جنموں نے قرآن کو نیچراور فلفہ کے ماتحت بنا دیا ہے۔

#### 🚕 سرسید احمہ خال کے نظریات

اب ہم سرسید کی تفییر" تفیر القرآن ہے آپ کے چند کارہائے نمایاں مخصراً بطور نمونہ پیش کرتے ہیں:

#### معجزات سے انکار:

معجزہ كا اصطلاحی مفہوم ہے ہے كہ كوئی ايبا خرق عادت اعام دستور اور مشاہدہ كے خلاف واقعہ جس كا صدور كسى نبى سے ہوا ہو۔ قرآن نے معجزہ كے آیت يمبصرة كے إلفاظ استعال كيے بيں اور ايبا كوئى نہ كوئى معجزہ انبياء كے ساتھ لازم ولمزوم سمجھا جاتا رہا ہے ہیں لئے انبياء كے مخاطبين بالعوم ان سے اپنى بات كى صداقت كے جوت ميں معجزہ كامطالبہ بھى كرتے رہے ہيں۔ ايسے خرق عادت واقعات كى كنى صور تيں ہیں۔ مثلاً:

© انسان کی عادت ہے کہ کوئی واقعہ عادت کے خلاف سنتا ہے توبالعوم اسکا انکار کر دیتا ہے اور اگر پھیٹم خود دکھیے لے تو جران رہ جاتا ہے لیکن اگر وہی واقعہ دو تین چار مرتبہ پیش آ جائے تو وہ عادت بن جاتا ہے للفااس کی جرانی اور استجاب ختم ہو جاتا ہے اس کی سب سے واضح مثال تو انسان کی اپنی پیدائش ہے جو ناپاک پانی کے قطرہ سے بیدا ہو تا ہے اور جس کی طرف اللہ نے باربار توجہ دلائی ہے لیکن چو تکہ سے عادت مستمرہ بن چک ہے للفااس پر کمی طرح کی چرت واستجاب تو در کنار خیال تک بھی انسان کے دل میں نہیں آتا۔

﴿ اسلامی تاریخ میں ایسے بہت سے فلاسفر ہوئے ہیں کہ جنہوں نے قرآن کی ساتھ احادیث سے اقوال ومفسرین کی اقوال ومفسرین کی اقوال و مفسرین کی اقوال و مفسرین کی اقوال و آراء سے فتماء و مجتمدین کے قیاسات اور اجتمادات سے بھرپور استفادہ بھی کیا اور اپنے دور کے فلسفہ کا بطلان بھی کیا۔ جیسے امام احمد بن حنبل' امام غزالی' امام ابن تیمیہ' اور شاہ دلی اللہ بھی خیرہم۔

www.muhammadilibrary.com

المَيْهُ بُرُورِينَة مِنْ اللهِ ا

© اس کی دو سری قتم ہے ہے کہ کوئی ایک واقعہ انسانی تاریخ کے کسی مخصوص دور میں تو معجزہ سمجھا جاتا ہے لیکن بعد کے ادوار میں وہ معجزہ نہیں رہتا۔ مثلاً حضرت سلیمان علیہ السلام کو یہ معجزہ عطاکیا گیا تھا کہ ہوا ان کے تالع تھی اور وہ ایک ماہ کا سفرایک پسر میں طے کر لیتے تھے لیکن آج ہوائی جہاز کی دریافت نے اس معجزہ کی اعجازی حیثیت کو ختم کر دیا ہے۔ یا اس طرح اگر ارسطویا فیثاغور شرے زمانہ میں کوئی ہخض ہے اعجاز پیش کرتا کہ یونان میں بیٹے کر پاکستان میں رہنے والے کسی ہخص سے بات چیت کر رہا ہے تو اسے عوام تو در کنار مفکرین بھی پاگل ہی قرار دیتے لیکن آج ٹیلی فون کی ایجاد نے اس کی اعجازی حیثیت کو ختم کر دیا ہے۔

ان تصریحات سے واضح ہوتا ہے کہ اشیائے کا نکات کے خواص سے متعلق انسان کا علم یا لا علمی ہی کمی ایک واقعہ کو کمی خاص دور میں تو معجزہ سمجھتی ہے لیکن وہی واقعہ اس سے امکلے دور میں عادت بن جاتا ہے۔ اب دیکھئے قرآن کریم میں ایسے بے شمار واقعات ذکور ہیں جو آج تک «معجزہ "بی بخ ہوئے ہیں اور انسان کا علم اس محتی کو سلجھا نہیں کا۔ سوال ہیہ ہے کہ کیا ایسے معجزات کو من وعن قبول کر لینا چاہئے یا ان کی تادیل چیش کر کے انسان کی علمی سطح تک نیچی لے آنا چاہئے؟ سوال در حقیقت یہ ہے کہ آیا انسان اشیائے فطرت کے خواص اور قوانین کا پورا ادار کرچکا ہے؟ اگر تو اس سوال کا جواب نفی میں ہے تو ایسے معجزات کا من وعن تسلیم کرنا ہی راہِ صواب ہے۔ اس حوال کے جواب میں سید صاحب خود لکھتے ہیں:

## مرسید کا نظریه معجزات:

"تمام قوانین قدرت ہم کو معلوم نہیں اور جو معلوم بیں وہ نمایت قلبل بیں اور ان کا علم بھی پورا نہیں بلکہ ناقص ہے۔ اس کا نتیجہ سے کہ جب کوئی عجیب امرواقع ہو اور اس کے وقوع کا کافی شہوت بھی موجود ہو اور اس کا وقوع معلومہ قانون قدرت کے مطابق بھی نہ ہو سکتا ہو اور سے بھی تنلیم کر لیا جائے کہ بغیر دھو کہ فریب کے فی الواقع ہوا ہے تو یہ تنلیم کرنا پڑے گا کہ فی الواقعہ بلاشبہ اس کے وقوع کے لئے کوئی قانون قدرت ہے مطابق واقعہ ہوا ہے تو وہ معجزہ نہیں کہ خلاف قانون قدرت کوئی امر نہیں ہوتا اور جب وہ کسی قانون قدرت کے مطابق واقعہ ہوا ہے تو وہ معجزہ نہیں کیونکہ ہروہ امر نہیں ہوتا اور جب وہ کسی قانون قدرت کے مطابق واقعہ ہوا ہے تو وہ معجزہ نہیں کے وفلاسفہ نے معجزات یا کرامات کا انکار خواہ کسی وجہ سے کیا ہو ہمارا انکار صرف اس بناء پر ہے کہ قرآن مجید سے معتمل کے ہیں اور اس لئے انکار کرنا ضرور ہے۔ بلکہ ہمارا انکار اس بناء پر ہے کہ قرآن مجید سے معتمل کے ہیں اور اس لئے انکار کرنا ضرور ہے۔ بلکہ ہمارا انکار اس بناء پر ہے کہ قرآن مجید سے معتمل کے ہیں اور اس لئے انکار کرنا ضرور ہے۔ بلکہ ہمارا انکار اس بناء پر ہے کہ قرآن مجید سے معتمل کے ہیں اور اس لئے انکار کرنا ضرور ہے۔ بلکہ ہمارا انکار اس بناء پر ہے کہ قرآن مجید سے معتمل کے ہیں اور اس گئے انکار کرنا ضرور ہے۔ بلکہ ہمارا انکار اس بناء پر ہے کہ قرآن محید سے معتمل کے ہیں اور اس گئے انکار کرنا ضرور ہے۔ بلکہ ہمارا انکار اس بناء پر ہے کہ قرآن محدت نہیں معتمر کرنے ہیں کہ کوئی امر خلاف قانون قدرت نہیں جاتا ہے۔ جس کو ہم مختمر لفظوں میں یوں تعبیر کرتے ہیں کہ کوئی امر خلاف قانون قدرت نہیں جو تا۔" (ایبنا ص:۲)

www.muhammadilibrary.com آئینهٔ پَردیزقت کورزقت کالوع اسلام تک کردهه: اوّل معزلدے طلوع اسلام تک و غور فرمایا آپ نے سید صاحب کے معجزہ کے اقرار میں بھی کتنے انکار پوشیدہ ہیں۔ آپ معجزہ سے صرف اس لئے انکار کر رہے ہیں کہ قرآن کریم میں کسی ظاف قانون قدرت داقعہ کا ذکر نہیں۔ یمال دو سوال ذہن میں ابھرتے ہیں۔ کیا قانون قدرت کے خلاف کسی امر کا وقوع ممکن بھی ہے یا نہیں؟ کیا قرآن کریم میں ایسے کسی واقعہ کا ذکر ہے بھی یا نہیں جو قانون قدرت کے خلاف ہو؟ اب ہم انہی سوالات پر ذرا تفصیل سے بحث کریں گے۔ قوانین قدرت میں تبدیلی: قوانین قدرت کے غیر متبدل ہونے کے ثبوت میں جو آیت پیش کی جاتی ﴿ فَلَن يَجِدَ لِسُنَّتِ ٱللَّهِ تَبْدِيلًا ۗ وَلَن يَجِدَ لِسُنَّتِ "سوتم خدا کی عادت میں ہر گز تبدل نہ پاؤ گے اور خدا کے طریقے میں مجھی تغیرنہ دیکھو گے۔ " ٱللَّهِ تَحْوِيلًا ۞﴾ (الفاطر٣٥/ ٤٣) اب سوال یہ ہے کہ قوانین قدرت تو لاتعداد ہیں۔ کچھ قوانین اجرام فلکی کی حرکت ان کی کشش

ثقل سے تعلق رکھتے ہیں۔ کچھ دوسرے اٹھی کے خواص سے تعلق رکھتے ہیں۔ مثلاً پانی بیشہ نشیب کی طرف ہی بہتا ہے۔ مائعات جم کر سکڑ جاتے ہیں۔ ہو کر اوپر اٹھتی ہے۔ زہر انسان کو ہلاک کر دیتا

ہے۔ وغیرہ وغیرہ پھر چھ قوانین ایسے ہیں جو اطاقیات اور ترموں کے عروج وزوال سے تعلق رکھتے ہیں۔ چر کھھ قوانین ایسے ہیں جو جاندار اشیاء کے طبیعی تقاضوں اور حیات وممات سے تعلق رکھتے ہیں النذا ہمیں ید دیکھنا پڑے گاکہ قرآن کریم جس "اللہ کے طریقہ" یا قانون قدرت کی غیر متبدل قرار دیتا ہے وہ کس قتم

ہے تعلق رکھتا ہے۔ قرآن میں یہ الفاظ متعدد بار استعال موئے ہیں اور ان سب مقامات کے سیاق وسباق پر نظرو النے سے

یہ بات بالکل صاف ہو جاتی ہے کہ اللہ تعالی نے جس قانون کو غیر متبدل قرار دیا ہے۔ وہ انسان کی اظاتیات سے تعلق رکھتا ہے اور قوموں کے عروج وزوال کے قانون کو غیرمتبدل قرار دیتا ہے۔ یعنی جب کوئی قوم اپنی سرکشی کی بناء پر نبی کو وہاں سے نکلنے پر مجبور کر دیتی ہے یا نبی مجکم اللی وہاں سے نکل جاتا

ے۔ یا کوئی قوم اخلاقی پستیوں میں گر جاتی ہے تو وہ عذاب میں ماخوذ اور زوال پذیر ہو جاتی ہے اور یہ الله کا قانون اليا قانون ہے۔ جس ميں تغيرو تبدل ناممكن ہے۔ اب آيات وال ملاحظه فرمائي:

﴿ وَلَا يَعِيقُ ٱلْمَكُرُ ٱلسَّيِّعُ إِلَّا مِأَهَلِهِ فَهَلَ " "اور برى جال كا وبال اس كے چلنے والے بى يريرًا يَنْظُرُونِ إِلَّا سُنَّتَ ٱلْأَوَّلِينَّ فَلَن يَجِدَ لِسُنَّتِ ہے یہ لوگ تو بس میلے لوگوں کی روش کے ہی منتظر

میں سوتم خدا کی عادت میں ہر گز تبدل نہ پاؤ گے اور خدا کے طریقے میں مجھی تغیرنہ دیکھوگے۔"

اللَّهِ تَبْدِيلًا وَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ اللَّهِ تَحْوِيلًا ١٠٠٠ ﴿ ''اور قریب تھا کہ یہ لوگ تہیں زمین (مکہ) ہے پھسلا ﴿ وَإِن كَادُواْ لَيَسْتَفِزُّونَكَ مِنَ ٱلْأَرْضِ

www.muhammadilibrary.com 76 (حصہ: اوّل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک کی آئينه رَبُويزيّت

جو پنیمبرہم نے تجھ سے پہلے بھیجے تھے ان کے ہارے

میں ہمارا طریق نہی رہا ہے اور تم ہمارے طریق میں

"پھرکسی کو دوست نہ پاتے اور نہ مددگار کی خداکی

عادت ہے جو پہلے سے چلی آتی ہے اور تم خدا کی

لِيُخْرِجُوكَ مِنْهَا ۚ وَإِذَا لَا يَلْبَثُونَ خِلَافَكَ إِلَّا ویں تاکہ تمہیں وہاں سے جلا وطن کر دیں اور اس وقت تمهارے بعد یہ بھی نہ رہتے مگر تھوڑی مدت۔

فَلِيلًا ١ اللَّهُ شُنَّةَ مَن قَدْ أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِن

رُسُلِنًا ۚ وَٰلَا عَجِمَدُ لِسُنَتِنَا مَعْوِيلًا ۞ ﴾ (الإسراء١٧/ ٧٦\_٧٧)

تغیرو تبدل نه پاؤ گے۔" ﴿ مَّلَعُونِينَ ۚ أَيِّنَمَا ثُقِفُوٓا أُخِذُوا وَقُتِـٰلُوا ''وہ پھٹکارے ہوئے جمال یائے گئے کیڑے گئے اور تَفْتِيلًا ١ اللَّهُ اللَّهِ فِ ٱلَّذِيرَ خَلُواْ مِن جان سے مار ڈالے گئے جو لوگ پہلے گزر چکے ہیں ان قَبْلُ وَلَن تَجِمدَ لِلسُنَّةِ ٱللَّهِ تَبْدِيلًا ۞﴾ کے بارے میں بھی ہماری نمیں عادت رہی ہے اور تم خدا کی عادت میں تغیرو تبدل نہ یاؤ گے۔''

(الأحزاب٣٣/ ٦١\_٦٢) ﴿ ثُمَّ لَا يَجِدُونَ وَلِنَا وَلَا يَصِيرًا ١٠ اللَّهِ عَرَا ١٠ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَا ٱللَّهِ ٱلَّتِي قَدْ خَلَتْ مِن قَبَّلُ وَلَيْ يَجِدَ لِسُـنَّةِ اللَّهِ تَبْدِيلًا ﴿ (الفتح ٢٢/٤٨ ٢٣\_٢٣)

کسی کو مجال انکار نہیں۔

عادت میں کوئی تبدیلی نہ پاؤ گے۔" قوانینِ قدرت اور احتثنائی صورتیں: مندرجہ بالا جملہ مقامات میں قوموں کی اُخلاقیات اور ان کے زوال کا قانون بیان کیا گیا ہے اور میں الیا قانون ہے جس میں مجھی تبدیلی نہیں ہوتی۔ رہے دوسرے قوانین فطرت یا قدرت تو ہمارا مشاہدہ یہ ہے کہ ان میں تبدیلی ممکن ہے۔ مثلًا: اجرام فلکی کی حرکت کے قوانین جو ہمیں گئے بندھے اصوری کے مطابق نظر آتے ہیں تو اس کی

وجہ محض یہ ہے کہ ان کے مقابلے میں بنی نوع انسان کی عمر نمایت قلیل ہے۔ روزانہ اس عظیم کائنات کا وجود میں آنا اور پھر کسی وفت فنا ہو جانا ان قوانین میں تغیرو تبدل کی واضح دلیل ہے۔ زہر کی یہ خاصیت ہے کہ وہ انسان کے لئے ہلاکت کا باعث ہوتا ہے لیکن جھی وہی زہر کسی انسان

کے لئے تریاق بھی بن جاتا ہے اس کی وجہ خواہ کچھ ہو لیکن واقعہ سے انکار ممکن نہیں۔ انعات کے برعکس پانی جم کر مچیل جاتا ہے۔ جب کہ دو سرے مائعات جم کو سکڑتے ہیں یہ ایسی استنائی صورت ہے جو انسان کے علم میں آچکی ہے گرعام قانون فطرت سے اس استناء میں

 کسی مخصوص مقام پر بارش کے طبیعی عوامل ہے ہیں سمندرے فاصلہ' موسم' ہواؤں کا رخ' بہاڑوں کی بلندی ' پھر کیا وجہ ہے کہ کسی مخصوص مقام پر خاص موسم میں بھی تو وہ موسم بالکل خشک گزر جاتا ہے

اور مجھی لگاتار بارشوں سے سلاب آجاتے ہیں اور مجھی معمول کے مطابق بارش ہوتی ہے تو یہ اس بات کی داضح دلیل ہے کہ کوئی بالاتر ہستی موجود ہے جو ان قوانین قدرت کے تغیرو تبدل پر پورا کنٹرول رکھتی ہے ب اور ایسے بے شار واقعات اور مثالیں پیش کی جا سکتی ہیں۔ جن سے بید ثابت ہو جاتا ہے کہ قوانین

آئینہ برویزی ibrary.com المسلطوع اسلام کک میں اول مگرکہ سے اللوع اسلام کک

قدرت میں مستشیات موجود ہیں۔ اگر زہر کمی خاص انسان کے لئے تریاق بن سکتا ہے تو آگ بھی کمی خاص انسان کے لئے ٹھنڈی اور سلامتی والی ہو سکتی ہے۔

مجزات سے انکار کی اصل وجہ: ہمارے خیال میں انکار مجزات کی وجہ یہ نہیں کہ قوانین فطرت میں استثناء ناممکن ہے کیونکہ ایسے مستثنیات تو مشاہدہ میں آتے ہی رہتے ہیں۔ کسی انسان کے ہاں دو سروالا بچہ بھی پیدا ہو سکتی ہے۔ بلکہ اس انکار کی تہہ میں ہی پیدا ہو سکتی ہے۔ بلکہ اس انکار کی تہہ میں وہی ارسطو کا خدا کے متعلق تجریدی تصور کار فرما ہے۔ جس کے تحت خدا نے ایک دفعہ کا نکات کو حرکت تو دے دی ہے اور اب وہ خاموش تماشائی بن گیا ہے یا ذیادہ سے زیادہ بید کہ اس نے قوانین فطرت بنا دیئے ہیں اور اب خود بھی ان کا پابند بن گیا ہے لیکن قرآن ایسے خدا کا تصور پیش کرتا ہے جو جی وقیوم قادر مطلق اور حکیم و خبیر ہے اور جسے چاہتا ہے جب چاہتا ہے کر سکتا ہے۔ وہ قوانین فطرت کا پابند نہیں۔ قوانین فطرت اس کے حکم کے پابند ہیں۔ وہ ان قوانین میں ہروقت اپنی حکمت و مصلحت کے پیش نظر تغیر و تبدل کر سکتا اور کرتا رہتا ہے۔

### قرآن کریم میں مٰدکور معجزات

خدا کو "قدرت وافتیار" کی کری ہے ہٹا کر جب آپ نے قرآن میں ایسے بے شار مجرات کا ذکر دیکھا تو انہوں نے ان معنوں میں مجرات کا کیسر انکار کر دیا جو معنے قرآن کریم کی عبارت والفاظ ہے واضح طور پر سامنے آتے ہیں۔ بلکہ ان واقعات کا رخ اس طرح موڑا اور قرآئی الفاظ کی ایسی مضحکہ خیز تاویل پیش فرائی۔ کہ ان تمام مجرات کو مطابق فطرت بنا کے چھوڑا اور اس کار فیر میں اتنی کو شش فرمائی کہ اب انہیں قرآن کریم میں کوئی معجرہ نظری نہیں آتا۔

مم يهال آپ كي تمام تر تاويلات كاذكر نهيل كريكته البيته ازراهِ تفنن چند واقعات كاذكر كرت بين:

#### ا. آگ کا مُصندًا ہونا :

"دعفرت ابراہیم ملت ایک متعلق آپ کا خیال ہے کہ انہیں سرے سے آگ میں ڈالا ہی نہیں تھا۔ یہ معالمہ محض کفار کی کو ششوں اور تدبیروں تک ہی محدود رہا۔" (تفیر القرآن دیاچہ' ص:۱۵) آپ کی دلیل یہ ہے کہ:

﴿ فَلْنَا يَنَارُ كُونِي بَرُدًا وَسَلَنَمًا عَلَى " " بهم نے آگ کو تھم دیا کہ ابراہیم کے حق میں ٹھٹڈی اِرْنَفِیتَ ﷺ عَلَیْ اور سلامتی والی ہو جا۔ ان لوگوں نے حضرت ابراہیم اَرْنَفِیتَ ﷺ اور سلامتی والی ہو جا۔ ان لوگوں نے حضرت ابراہیم اَرْنَفِیتِ ﷺ وَ اَلَّا بَانَ کَیْ مَدِیرِ کَیْ اَلْنَفِیْ اِللّٰ عَلَیْ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اللّٰہِ اِللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰمِلْمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِلْمِلْمِلْمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِلْمِ

دی۔ اب سوال سے ہے کہ اگر اتنی ہی بات تھی تو اللہ تعالی کا آگ کو ٹھنڈی اور سلامتی والی بن جانے کا تعلم دینے کی کیا ضرورت تھی؟ اسے اتنا بھی علم نہ تھا کہ ہونا ہوانا تو پچھ ہے نہیں پھر آگ کو ایسا تھم دینے کاکیا مطلب؟

#### ۲. اصحاب قبل:

"اصحاب فیل کا قصہ قرآن میں یوں نہ کور ہے کہ ابرہہ حاکم یمن کے ہاتھیوں کے لفکر پر اللہ تعالی نے پر ندوں کے جھنڈ بھیجے۔ جنہوں نے اس لفکر پر اتنی کنگریاں برسائیں کہ سارے لفکر اور ہاتھیوں کو جھانی کر کے کھائے ہوئے بھس کی طرح بنا دیا۔ اب سید صاحب اس کی بیہ تاویل کرتے ہیں کہ ابرہہ کے لفکر میں چیک کی وباء پھوٹ بڑی تھی اور وہ فوج مرگئ"

اب سوال میہ ہے کہ اس وہا کی مکہ والوں سے کیا روستی تھی کہ اس نے انہیں تو پچھ نہ کہا اور ابرہہ کے لشکر کو ہاتھیوں سمیت ختم کر کے دم لیا حالانکہ میہ دونوں ایک ہی علاقے اور ایک ہی وقت میں موجود

تھے؟ پھر میہ ہاتھیوں کی جیچک کا تصور بھی خوب ہے اور دو سرا سوال میہ پیدا ہو تا ہے کہ کیا قرآن کی آیت:

﴿ نَـرْمِيهِم بِحِجَادُةِ مِن سِجِيلِ ﴿ مَن سِجِيلِ ﴿ مَان بِهِرُول كَى كَثَرَيال سَهِينَكَ سَے۔ (الفيل ١٠٠٤)

(الفیل ۴/۱۰) سے چیک کی وباء کا تصور کیسے کشید کیا جا سکتا ہے۔

س۔ عصائے موی اور ید بیضا: اب ملاحظہ فرمایے ان او بلات کی زد کماں تک پہنچی ہے۔ سید صاحب فرماتے ہیں:

"ان آیوں پر جو عصائے موئی کے سانپ بننے اور ید بیضا پر دلالت کرتی ہیں) غور کرنے سے ثابت ہوتا ہے کہ یہ کیفیت جو حضرت موئی پر طاری ہوئی ای قوت نفس انسانی کا ظہور تھا۔ جس کا اثر خود ان پر ہوا تھا۔ یہ کوئی معجزہ یا فوق الفطرت نہ تھا اور نہ اس پہاڑ کی تلی ہیں جہاں یہ امرواقع ہوا 'کسی معجزہ کے دکھانے کا موقع تھا اور نہ یہ تصور ہو سکتا ہے۔ کہ وہ پہاڑ کی تلی کوئی کھتب تھا جہاں پیغیبروں کو معجزے سکھائے جاتے ہوں اور معجزوں کی مطل کرائی جاتی ہو۔ حضرت موئی ہیں ازروئے فطرت و جبلت کے وہ قوت نمایت قوی تھی جس سے اس قتم کے آثار ظاہر ہوتے ہیں۔ انہوں نے اس فیمال سے کہ وہ لکڑی سانپ ہا اثرہ مائی دی۔ یہ خور ان کا نظرف اپنے خیال میں تھا۔ وہ لکڑی کوئری می تھی۔ اس میں نی الواقع کچھ تبدیلی نہیں ہوئی خور ان کا نظرف اپنے خیال میں تھا۔ وہ لکڑی کوئری کی کوئری کوئر

گئ۔" بلکہ سورہ کحل میں فرمایا: ﴿ کَانَّهَا جَآنٌ ﴾ لینی ''وہ گویا اژدہا تھا۔'' اس سے ظاہر ہے کہ وہ در حقیقت اژدہا نہیں ہوئی تھی' بلکہ وہ لا تھی تھی۔'' (تغیر القرآن ۔ج:۳' ص:۲۲۲) www.muhammadilibrary.com آئینہ برویزے ہے اور اسلام تک کر اصد اول معزلہ سے طلوع اسلام تک کر اصد اول معزلہ سے طلوع اسلام تک

سید صاحب کی اس محقیق پر دو اعتراضات وار د ہوتے ہیں:

 ہمیں قوتِ باطنی بھی سلیم ہے۔ قوت نفسانی یا قوت مقناطیسی جو پچھ آپ کمیں سلیم ہے اور بید بھی تشکیم ہے کہ اس قوت کو حاصل کرنے والے عامل دو سروں پر اپنا اثر ڈال سکتے ہیں کیکن ان کا خود اپنے ہی عمل سے متاثر ہونا یہ ناممکن الوقوع بات ہے کیا آپ نے کوئی ایسا عامل بھی دیکھا ہے کہ دو سرے بر ابنا اثر یا توجہ ڈالے محراس چیز پر تو مجھھ اثر نہ ہو۔ النا عال پر ہی اثر پڑنا شروع ہو جائے۔ کیا عال اس کئے عمل کرتے ہیں کہ ان کے اپنے ہی اوسان خطا ہو جائیں گویا حضرت موٹی النہور کی اس قوت مقناطیسی سے عصا کی لکڑی پر تو خاک اثر نہ ہوا' الٹا انہیں ہی وہ اڑ دہا نظر آنے مگی۔ پھروہ اس سے اس قدر دہشت زدہ بھی ہوئے کہ پیچھے بٹنے لگے۔ کیا کوئی ایسا عمل بھی کر تاہے جس کا فائدہ تو پچھے نہ ہو الثاعال کو نقصان پہنچ جائے۔

 آپ نوع انسان میں تو ارتقاء کے اصول کو تشکیم کرتے ہیں لیکن کسب کمال یا فن کے سلسلہ میں بیہ اصول قطعاً نظرانداز کر جاتے ہیں۔ ہم بھی تو یمی کتے ہیں کہ موٹی ملت یک توت مقناطیسی اثر جو کچھ بھی تھا۔ خواہ وہ حقیقتاً ا ژوہا بن گیا تھایا بقول آپ کے وہ لکڑی کا ایک ڈنڈا ہی رہالیکن آپ نے اسے ا ژوہا سمجھ لیا اور پھروہ ڈربھی گئے۔ یہ زندگی بھر کا پہلا متناطیسی اثر یک لخت کیسے ظہور پذیر ہو گیا۔ یہ مقناطیسی قوت ابتدائے پیدائش سے ہی آپ میں موجود تھی یا وی کے ساتھ پیدا ہوئی؟ اگر پہلے سے موجود تھی تو پہلے بھی كوئي چھوڻاموڻا واقعہ ضرور دريافت ہونا ڇاہيے.

یہ تو عقلی اعتراضات تھے۔ اب نقلی اعتراض ہیہ ہے کہ اللہ تعالی عصائے موسیٰ السینی کے متعلق موسیٰ النام سے بوں فرماتے ہیں:

﴿ فَأَلْفَنَهَا فَإِذَا هِيَ حَيَّةٌ تَسْعَىٰ ۞ قَالَ خُذْهَا ﴿ مُونُ لِمُنْكِمِ نِهِ ابْنَاقُهُمَا يُعِينُا تووه نأكمال سانب بن كر وَلَا غَنَتْ سَنُعِيدُهَا سِيرَتَهَا ٱلْأُولَى ١٠٠٠ دوڑنے لگا۔ خدانے فرمایا کہ اسے پکڑلواور ڈرومت

ہم اس کو اس کی پہلی حالت پر لوٹادیں گے۔

"أكر ككرى ككرى بى ربى عقى تواس كو كيلى حالت ير لان كاكيا مطلب؟ جائب تويه تعاكد الله تعالى فرماتے کہ ہم تمہاری مقناطیسی قوت کم کر دس گے۔ یا چھین لیں گے تاکہ تمہیں یہ لکڑی ہی نظر

آئے۔ سیرت تو بقول سید صاحب موٹ لائنے ہا کی بدلنی چاہئے تھی نہ کہ عصا کی۔ "

سید صاحب اسی قوت نفسانی کے اثر سے بدِ بیضا کا مسئلہ بھی حل فرما دیتے ہیں۔ یعنی وہ بھی بس دیکھنے والول كوچنا نظر آنا ہے۔ كوئي معجزه يا مافوق الفطرت بات نه تھى بعد ميں آپ كو خيال آيا كه:

"اس مقام پر سوال پیدا ہوا ہے کہ اگر عصائے موسیٰ کا اثروا بننا اور ہاتھ کا چٹا ہو جانا بھی اس طرح قوت نفسانی کا اثر تھا جس طرح کہ فرعون کے جادو گروں کی رسیاں بھی سانپ دکھائی دیتی تھیں تو خدا نے عصائے موی اور ید بینا کو ﴿ فَذَٰنِكَ بُزْهَانُنِ مِنْ رَبِّكَ ﴾ یعنی ان کو خداکی طرف سے

#### www.muhammadilibrary.com

آئینہ کرویز بہت کا معتزلہ سے طلوع اسلام تک کم ''برهان'' کیوں فرمایا ہے؟ بھراس کی وجہ یہ بتائی کہ برہان کہنے کی وجہ یہ ہے کہ عصائے موسیٰ کا

ا ژدہا مرئی ہونا یا ہاتھ کا چٹا دکھائی دینا فرعون اور اس کے سرداروں پر بطور ججت الزامی کے تھا' وہ

اس فتم کے امور کو اس بات کی دلیل سمجھتے تھے کہ جس شخص سے ایسے امور ظاہر ہوتے ہیں وہ کائل ہو تا ہے اور اسی سبب سے انہوں نے کہا کہ اگر کوئی کر شمہ دکھایا جائے گا تو وہ دعوی کو سچا

جانیں گے" (ج.۳° ص:۳۲۵) اب سید صاحب کھل کر سامنے آگئے 'ان کے خیال کے مطابق عصائے موی اور ید بیضا معجزے نہیں بلکہ کرشے تھے جو فرعون کے جادوگروں کے کرشموں سے برے تھے۔ اس لئے خدا نے ان کو برہان کما ہے تو اس کا دوسرا مطلب یہ بھی لکاتا ہے کہ موئ السند مستح تحرة فرعون سے بوے ساحر ہوئے (نعوذ بالله من

ذلک) صرف درجہ کا فرق تھا اور کی فرعون کا گمان تھا اس نے بھی کی کچھ کھا تھا کہ ﴿ إِنَّهُ لَكَبِينُوكُمُ الَّذِي عَلَّمَكُمُ السِّمِحْرَ ﴾ (١:٢٠) جس كي سيد صاحب نے تصديق فرما دى۔ الله تعالى نے فرعون كے اس قول كو

﴿ وَلاَ يُفْلِحُ السُّحِرُ حَيْثُ أَتْي ﴾ (٢٩٩٠٠) كمه كر مردود قرار ديا ٢ ﴿ فَاعْتَبِرُوا يَأُولِي الْأَبْصَارِ ﴾ ۲۰۔ دریا کا پھٹنا: یہ واقعہ بھی قرآن میں کی مقامات پر بھراحت موجود ہے جب موئ ملتے میں بنی ۔ ا سرائیل کو لے کر راتوں رات نکلے اور فرعون ان سے تعاقب میں نکلا تو حضرت مویٰ مُلٹِی نے بحکم اللی

وریا بر اپنا عصا مارا۔ وہ پھٹ کر دو مکڑے ہو گیا۔ درمیان میں خٹک راستہ پیدا ہو گیا۔ دریا کے دونوں حصے بڑے مہاڑک مانند کھڑے ہو گئے۔ موی المنظم اور بنی اسرائیل کئے قد دریا عبور کر لیا اور جب فرعون اور اس کے لشکری داخل ہوئے تو دریا جاری ہو گیا جس کی وجہ سے فرعون ادر اس کے ساتھی غرق ہو گئے۔ اب سید صاحب کے ارشادات سنے:

"نه کوئی دریا پھٹا اور نه کوئی خلاف عادت معجزہ ظہور میں آیا تھا بلکہ اس دریا کی سمندر کی طرح عادت تھی کہ مدو جزر چڑھنا اترنا آنا فانا اس میں ہوا کر تا تھا۔ پس جب رات کو مویٰ بنی اسرائیل سمیت گزرے تھے اس وفت خنگ تھا اور جب فرعون گزرنے لگا تو اتفاقاً چڑھ گیا۔"

(تغيير القرآن:١/٩٩) اب دیکھئے کہ مادہ برست تو ساری کائتات کو "اتفاقاً" ہی سے پیدا کر دیتے ہیں۔ اگر سید صاحب نے دریا کے پانی کو اتفاقاً چڑھا دیا تو کونسی آفت آگئی لیکن ہے حیرائگی ضروری ہے کہ مدو جزر کے او قات مقرر ومتعین ہوتے ہیں جو سب لوگوں کو معلوم ہوتے ہیں۔ فرعون اور اس کے انشکری برے ہی جابل تھے کہ ان کی

۔ قلمرو میں ایک دریا بہہ رہا ہے اور وہ اس کے مدو جزر کے او قات سے بھی ناواقف تھے جس کا علم بعد میں سید صاحب کو ہوا۔ الله تعالی تو اس دریا کو چھاڑنے اور موی اور بن اسرائیل کو فرعون سے نجات دیے کو ایک احسان

عظیم کے طور پر بیان فرماتے ہیں اور سید صاحب ہیں کہ وہ اسے کچھ اہمیت ہی نہیں دیتے اور اسے ایک

## آئينة يَروي www.muhammadilibrary.com آئينة يَروي اسلام تك

فطری امر قرار دے رہے ہیں پھراحسان عظیم آخر کس بات کا تھا؟

۵۔ بارہ چشموں کا پھوٹنا: اس طرح مویٰ ملت کا ایک معجزہ یہ بھی تھا کہ بی اسرائیل کو پانی کی ضرورت تھی۔ "مویٰ ملت نے پانی کے لئے دعا کی تو اللہ تعالیٰ نے مویٰ ملت سے کہا کہ اپنا عصا پھر پر مارہ تو اس کے بارہ چشمے پھوٹ نکلے۔" اس کی تاویل آپ نے یہ فرمائی کہ،

" حجر کے معنی بیاڑ کے ہیں اور ضرب کے معنی رفتن کے پس صاف معنی یہ ہوئے کہ اپنی لا تھی کے سارے بہاڑ پر چل۔ اس بہاڑ کے پرے ایک مقام ہے جمال بارہ چشفے پانی کے جاری تھے۔ خدا نے فرمایا: ﴿ فَانْفَجَوَتْ مِنْهُ اثْنَتَا عَشَوَةً عَيْنًا ﴾ لعنی اس میں سے پھوٹ نکلے ہیں بارہ چشفے۔ " (اینا جا/۱۳۱۱)

ثاید الاتھی ہی کی کرامت تھی کہ وہ پورے بارہ ہی تھے کیونکہ بنی اسرائیل کے قبیلے بھی بارہ ہی تھے۔

پراڑ کے لئے عربی میں بہت سے الفاظ ہیں جو قرآن میں فدکور ہیں مثلاً جبل' جبال' روای طُود' صخرہ جو
علی الترتیب چھوٹے برے پہاڑوں پر بولے جانے ہیں۔ گر حجر کے معنی پھر ہی ہی۔ پھر ضرب کاصلہ آگر فی ہو
قواس کے معنی چلنا ہوتے ہیں۔ جیسے صَوّبَ فِی الْارْضِی کے معنی زمین میں چلنا یا سفر کرنا ہے اور جب
فرب کاصلہ ب سے ہو قواس کے معنی چلنا نہیں بلکہ کسی چیزہ مارنا ہوتے ہیں اور ب کے بعد اس آلہ
کاذکر ہوتا ہے جس سے مارا جائے۔ گویا اضرب بعصاک کے معنی لا تھی سے مارنا ہی ہوں گے لا تھی کے
سارے چلنالفت کے لحاظ سے بھی غلط ہے۔

۲۔ حضرت عیسیٰ ملت ایک پیدائش اور وفات: عیسیٰ ملت ایک حیات و ممات دونوں بوے عظیم مجرے ہیں۔ حیات عیسیٰ یا حضرت عیسیٰ کا بلب ثابت کرنے میں تو سید صاحب اکیے ہیں۔ گروفات عیسیٰ مرزا غلام احمد قادیانی (م۔۱۹۰۸ء) بھی ان کے ساتھ برابر کے شریک ہیں۔ یہ الگ بات ہے کہ مقاصد دونوں کے الگ الگ ہیں۔ مرزا صاحب کو مسیح موعود کی خالی کری درکار تھی۔ وہ جب تک ان کو فوت شدہ ثابت نہ کرتے یہ نہیں مل سکتی تھی اور سید صاحب کا مقصد مسلمانوں کو نیچرپہند ثابت کر کے مغرب سے مرزووکی حاصل کرنا اور مسلمانوں کو خرقِ عادت واقعات کو قبول کرنے کے بدنما داغ سے بچانا ہے۔ چرت کی بات ہے کہ ان دونوں حضرات کے بنیادی نظرات میں براہ راست تصادم ہے ایک صاحب کے فطرت پر ہے۔ کہ ان دونوں حضرات کے بیادی نظرات میں براہ راست تصادم ہے ایک صاحب کے فطرت پر ہے۔ کہ ان دونوں حضرات کا مدار ہی کرامات والهامات پر ہے۔ کہم وفات مسیح کے مسئلہ پر دونوں کا ہو جاتا ہے۔ دونوں حضرات کا ویلات میں خوب ماہر ہیں اور مرزا صاحب نے تو بذریعہ کشف حضرت عیمیٰ کی قبر بھی کشمیر میں دریافت کر لی ہے۔

<u>www.mu</u>hammadilibrary.com آئینہ پُرویزیت <u>82</u> (حصہ: اقل) معزلہ سے طلوع اسلام تک بسر حال میہ دونوں مسائل اشنے طویل ہیں کہ ان کے تذکرہ کی یمال گنجائش نہیں۔ البتہ عیسیٰ علیہ

السلام کے باقی معجزات کے متعلق سید صاحب کے ارشادات سے قار کمین کو ضرور مستفید فرما کمیں گے۔

حضرت عیسی السینی کے دو سرے معجزات : قرآن کریم میں متعدد بار حضرت عیسی السینی السینی کا معجزات کا ذکر آٹا ہے کہ وہ مردول کو باذن اللہ زندہ کرتے تھے مادر زاد اندھوں کو باذن اللہ بینا کر دیتے تھے

اور کو ڑھیوں کے مرض کو دور کر دیتے تھے۔ پرندوں کی مٹی سے شکلیں بنا کر اس میں پھونک مارتے تووہ باذن الله زندہ پرندے بن جاتے تھے۔ وہ لوگوں کو یہ بھی بتا دیتے تھے کہ تم نے کیا کھایا اور کیا پچھ گھر میں ر کھا ہے" وغیرہ وغیرہ۔ معجزات کو تشکیم کرنے کی وجہ سے سید صاحب کو علمائے اسلام سے یہ شکوہ بھی ہے

کہ وہ الیں آیات کے معنی جن میں معجزات کا ذکر ہے یہودیوں اور عیسائیوں ہی کی طرح کیوں بیان کرتے مِن چنانچه لکھتے ہیں: .

"علائے اسلام کی عادت ہے کہ قرآن مجید کے معنی میودیوں اور عیسائیوں کی روایتوں کے مطابق بیان کرتے ہیں۔ اس لئے کی نہوں نے ان آیتوں کے معنی بھی وہی بیان کیے ہیں کہ حضرت عیسیٰ اندهوں کو آنکھوں والا اور کو ڑھیوں کو چنگا کرتے تھے اور مردوں کو جلا دیتے تھے۔" (الینا ج:۲'

مثل مشہور ہے کہ پہلے کتے کو بدنام کرو۔ بھرا سے بار ڈالو۔ یمی تکنیک سید صاحب اختیار کرتے ہیں خود تو جہاں ضرورت پیش آئے ' بائبل کی روایات بلا تکلف بیش کر دیتے ہیں۔ مگر علمائے اسلام سے انہیں میہ گلہ ضرور ہے کہ قرآن مجید کے مفہوم کو عیسائیوں اور یبودیوں جیساہی کیوں ..... بیان کرتے ہیں۔ اس کی

وجہ تو صاف ہے کہ قرآن بھی اللہ کا کلام ہے اور تورات بھی اللہ کا تھا ہے۔ محرف شدہ ہی سہی مگر سارا تو غلط نہیں۔ بہت ی باتیں آج بھی ان دونوں کتابوں میں ایک جیسی یائی جاتی ہیں۔ اب دیکھئے سید صاحب مردوں کو زندہ کرنے کے متعلق فرماتے ہیں کہ:

''انسان کی روحانی موت اس کا کافر ہونا ہے۔ حصرت عیسیٰ خدا کی وحدانیت تعلیم کرنے اور خدا کے احکام بتانے ہے لوگوں کو اس موت ہے زندہ کرتے تھے اور کفر کی موت کے پنیچ ہے نکالتے تھے جس كى نسبت خدا فرماتا ب. ﴿ إِذْ تُخْرِجُ الْمَوْتَى بِاذْنِيْ ﴾ (حواله ايضاً)

زندہ باد! مردوں کو زندہ کرنے کا بیہ انکشاف جو سید صاحب نے فرمایا ہے تو بیہ کام تو سب انبیاء ہی کرتے تھے' اس میں بھلا حضرت عیسیٰ کے خصوصی ذکر کی اللہ تعالیٰ کو کیا ضرورت پیش آئی؟ پھر فرماتے ہیں

"اندهے لَكُوْت اور چوڑی ناك والے كو يا اس مخص كو جس ميں كوئى عضو زائد ہو اور ہاتھ ياؤں ٹوٹے ہوئے کو اور کبڑے اور ٹھگنے کو اور آنکھ میں پھلی والے کو معبد میں جانے اور معمولی طور پر قربانیاں کرنے کی اجازت نہ تھی یہ سب ناپاک اور گنگار سمجھے جاتے تھے اور عبادت کے لائق یا خدا

آئيد نِرِيسِي المام على المام المام

کی بادشاہت میں داخل ہونے کے لائق متصور نہ ہوتے تھے۔ حضرت عیسیٰ نے یہ تمام قیدیں توڑ دی تھیں اور تمام لوگوں کو کو زھی ہوں یا اندھے یا کنگڑے 'چوٹری ناک کے ہوں یا بتلی ناک کے ' كبرے موں يا سيد هے ' مُحكَّف موں يا ليے۔ كيلى والے موں يا جالے والے سب كو خداكى بادشاہت

میں داخل ہونے کی منادی کی' کسی کو خدا کی رحمت سے محروم نہیں کیا۔ کسی کو عبادت کے اعلیٰ درجے سے سیس روکا۔ بس میں ان کا کو رہیوں اور اندھوں کا اچھا کرنا تھایا ان کو ناپاکی سے بری کرنا تھا۔ جہاں جہاں بیاریوں کا المجیلوں میں اچھا کرنے کا ذکر ہے۔ اس سے میں مراد ہے اور قرآن مجید میں جو آیتیں میں ان کے بھی ہی معنے میں۔" (ایشا۔ ص:٢٣١)

بالفاظ ویگر معجزات کی صحت کا آپ نے خود ہی شبوت تہم پہنچا دیا۔ کہ انجیل اور قرآن ان سب باتوں کے بیان کرنے میں مشترک ہیں اور ان کے شبعین بھی ان سے ایک ہی جیسے معنی و مفہوم مراد کیتے رہے میں اور انسیں حضرت عیسیٰ کے معجزات یا خرقِ عادت امور ہی سمجھتے رہے ہیں۔ اب بھی آگر سید صاحب ائے فعم کا قصور نہ سمجھیں تو ہم ایک کمد سکتے ہیں۔ ہمیں ان کے اس فعم کو غلط ثابت کرنے کی مزید ضرورت تھی نہیں۔

قرآن نے معجزہ یا نشان نبوت کے لئے بائے ہم آیت کا لفظ استعال کیا ہے۔ اب تاویل کی راہیں یوں کھلتی ہیں کہ آیت اور بھی کئی معنوں میں استعال ہو جایا ہے۔ مثلاً:

(۱) احكامِ شريعت:

﴿ يَلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ فَلَا تَقَرَبُوهَـُ كَالِكَ " بے خدا کی مدیر بی ان کے پاس نہ جانا۔ ای طرح الله اینے احکام لوگوں کے لئے کھول کھول کربیان کر تا يُبَيِّثُ ٱللَّهُ ءَايَنتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَنَّقُونَ ﴿ لَالْفَرَةَ ٢/ ١٨٧) ہے تاکہ وہ پر ہیزگار بنیں۔"

(٢) نشان قدرت يا دليل:

''اوریقین کرنے والوں کے لئے زمین میں نشانیاں ہیں ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ ءَايَئَتُ لِلسُّوقِنِينَ ۞ وَفِي ٱنفُسِكُمْ اور خود تهارے نفوس میں بھی تو کیاتم دیکھتے نہیں۔" أَفَلَا تُبْصِرُونَ ١٠٤٠ (الذاريات ٥/ ٢٠ ـ ٢١)

(m) نشانِ نبوت یا معجزه:

﴿ ٱقْتَرَيَتِ ٱلسَّاعَةُ وَٱنشَقَ ٱلْفَحَرُ ۞ وَإِن "قیامت قریب آ<sup>نپنج</sup>ی اور <del>جا</del>ند نیمٹ <sup>گ</sup>یا اور اگر کافر يَرُوْا ءَايَةُ يُعْرِضُوا وَيَقُولُوا سِخْرُ كوئى نشانى ديكھتے ہيں تو منه پھير كيتے ہيں اور كہتے ہيں مُسْتَمِرُ ﴿ (القمر ١٥٤/ ١-٢) که بیرایک بمیشه کاجادوہے۔"

www.muhammadilibrary.com
آئیند رَرُویزیّت طلوع اسلام تک کر (حصہ: اقل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک

اب دیکھتے کہ احکام شریعت کے ساتھ صرف مومنین کا تعلق ہوتا ہے۔ کفار کا کوئی تعلق نہیں ہوتا۔ آیات قدرت جیسے زمین' آسان' جاند' سورج' تارے بھی کافر ومومن میں باعث نزاع نہیں ہوتے اور

انہیں سب لوگ ماسوائے چند دہریت پہندوں کے نشان قدرت تشکیم کرتے ہیں۔ اگر بھی اختلاف ہوا تو

صرف نشان نبوت یا معجزہ میں اور ایسے ہی نشانات پر کفار کا جھگڑا اور تحرار ہو تا ہے اور وہ اسے بالعموم جادو ہی کمہ دیتے ہیں۔ نبوت کو بھی تو ایسے معجزات کفار کے مطالبہ سے پیشتر ہی مل جاتے ہیں۔ جیسے حضرت

موی علیہ السلام کو عصائے موی کا سانپ بننا اور یدِ بیضا کے معجزے پیفیری کے ساخھ ہی مل گئے اور تبھی کفار کے مطالبہ پر ملتے ہیں۔ جیسے حضرت صالح ملتے او کٹنی کا معجزہ کفار کے مطالبہ پر دیا گیا جو پہاڑ میں

سے برآمہ ہوئی ارشاد باری ہے:

﴿ وَءَانَيْنَا ثَمُودَ ٱلنَّاقَةَ مُبْصِرَةً فَظَلَمُواْ بِهَأْ وَمَا ''اور ہم نے تمود کی قوم کو او نتنی کا کھلا نشان دیا تو رُسِلُ بِٱلْآبِكَتِ إِلَّا يَخُوِيفُا ۞ ﴾ انہوں نے اس پر ظلم کیا اور ہم ایسے نشان صرف ڈرانے کے لئے بھیجا کرتے ہیں۔" (الإسراء١٧/ ٥٩)

اور مجسی ایسے معجزات کفار کے مطابی پر بھی انبیاء کو نہیں دیئے جاتے۔ چنانچہ کفار مکہ نے حضور اکرم

سٹھیا سے کئی بار ایسے جسی معجزات کا مطالبہ کی لیکن اللہ تعالی سے میں جواب ملتا رہا کہ کفار سے کمہ و یجیے کہ معجزات دکھلانا میرے بس کی بات نہیں میں تو سم ف ایک بندہ اور رسول ہوں اور نیزید کہ قرآن خود

ا یک بہت بڑا معجزہ ہے لیکن اس کا بیہ مطلب بھی نہیں کہ حضور اکرم ملٹاتیام کو کوئی معجزہ عطاہی نہیں کیا گیا۔ قرآن سے حضور اکرم ساتھ کیا کے درج ذیل معجزات کا ثبوت ملتا ہے۔

ر سول الله ملتي ليم كي معجزات

 ۸۔ انشقاقِ قمر: جس آیت سے چاند کا پھٹنا ثابت ہو تا ہے۔ وہ اوپر درج کی جا چکی ہے لیکن ہمارے یہ دوست کہتے ہیں کہ یمال چاند کے ٹھٹنے سے مراد سے نہیں کہ وہ فی الواقع بھٹ گیا تھا بلکہ مراد یہ ہے۔ قیامت کے نزدیک بھٹ جائے گا۔ جیسے آسان بھی بھٹ جائے گا اور دوسرے اجرام بھی زرو زبر ہو جائیں گے لیکن ہمارے نزدیک ہے دلیل اس لئے غلط ہے کہ جمال قیامت کو ان آیات اللی کے پھٹنے اور زیرو زبر ہونے کا ذکر ہے۔ وہال کفار کے سحر کہنے کا کوئی تعلق نہیں اور نہ ہی کہیں قرآن میں ان آیات اللی کے ساتھ تحر کا ذکر آیا ہے۔ اِنشقاق کی آیت اور کفار کا اسے تحرہے تعبیر کرنا یا اس پر کفار کی تکرار ہی اس بات کی واضح دلیل ہے کہ میہ ایک جسی معجزہ ہے جو و قوع پذیر ہو چکا ہے۔

۹۔ واقعہ إسراء : ارشاد باری ہے:

"پاک ہے وہ ذات جس نے ایک رات اینے بندے ﴿ سُبْحَنَى ٱلَّذِى ٱسْرَىٰ بِعَبْدِهِ، لَيْلًا مِنَ آئية رُورِيَّة www.muhammachilibrary.com

المستجد الكرام إلى المستجد الأقصا الذي كومجد الحرام مصمد العلى تك جس كرواكره بَدُرُكُنَا حَوْلَهُ لِنُرِيَهُ مِنْ ءَايَلِنَا ﴾ ہم نے برکتیں رکھی ہیں۔ سرکرائی تاکہ ہم اے اپی (قدرت کی)نشانیاں د کھلا کیں۔ "

مندرجہ بالا آیات میں آپ کے اس سفر کے جسمانی ہونے کے چار دلا کل موجود ہیں جو درج ذیل ہیں: شنخان کلمہ جیرت واستعاب ہے آگر یہ سنر محض روحانی تسلیم کر لیا جائے تو اس میں جیرت کی کوئی

اسوی کالفظ صرف جسمانی سیرے لئے آتا ہے۔

عبد کالفظ روح اور جمم کے مرکب پر بولا جاتا ہے۔ اس سے بھی یہ فابت ہوتا ہے کہ یہ سفر جسمانی

 اس واقعہ کے بعد کفار کی تحرار اس سفر کے جسمانی ہونے کی بہت بڑی دلیل ہے اور بیہ تحرار تاریخی شواہد سے خابت ہے۔ اگر بیر بھی و حانی ہو تا تو تحرار اور جھڑے کی نوبت ہی کہاں آتی؟

ان تمام باتوں کے باوجود سید صاحب فرمائے ہیں:

"اصل یہ ہے کہ آنخضرت مالی کے معرات کی بت سی باتیں جو خواب میں دیکھی ہوں گی لوگوں سے بیان کی ہوں گی منجملہ ان کے بیت المقدس کے جاتا اور اس کو دیکھنا بھی بیان فرمایا ہوگا۔ قریش سوائے بیت المقدس کے اور کسی حال سے واقف نہیں تھے۔ اس لئے انہوں نے امتحانا آمخضرت مل الماليا سے بيت المقدس كے حالات وريافت كيے چونكه انبياء كى خواب صحح اور سے ہوتے ہيں۔ آمخضرت ملی کیا نے کچھ بیت المقدس کا حال خواب میں دیکھا تھا۔ بیان کیا جس کو راویوں نے فَجَلَّی اللَّهُ لِيْ بَيْتٌ فَرَفَعَهُ اللَّهُ لِيْ أَنْظُو إِلَيْهِ ع تَعبير كيا بِ بِس اس مخاصت ع جو قرايش نے كى آخضرت التي الم البحسد و اور بيداري كي حالت من بيت المقدس جانا ثابت نهيس موسكما-" (٩٢/٢)

سو یہ ہے وہ آپ کی قوت استدلال جس پر بعد میں آنے والے قرآنی مفکرین کو آپ پر ناز ہے جو "ہوگ" اور "ہوگا" سے شروع ہوتی ہے۔ بات بد ہے کہ جب کوئی مخص بد تہیہ کر لے کہ وہ فلال بات تنکیم نہیں کرے گا تو دنیا کی کوئی طافت اسے جبراً تو منوا نہیں سکتی۔ بلاشبہ آپ نے مندرجہ بالا دلا کل کا تجزیہ بھی کیا ہے اور پھر بھی لیمی متیجہ نکالا ہے۔ کہ یہ کوئی حسی معجزہ نہ تھا۔ مثلاً سبحان کا لفظ کلمہ تعجب تو ہے مرید اسری سے متعلق نہیں بلکہ لِنُويَهُ مِنْ الْمِنِيَا سے متعلق ہے۔ نیز کفار کی مخالفت اس وجہ سے تھی کہ نی خواہ خواب کی بات بیان کر تا یا بیداری کی ان کے لئے کیساں مابہ النزاع تھی وغیرہ وغیرہ اور اس سغرکے روحانی ہونے کی تائید میں حضرت ابن عباس بیہ قول بھی پیش کرتے ہیں کہ انہوں نے اس سورہ بنی امرائیل کی آیت نمبر، ۲ کو معراج سے متعلق کماہے جو یوں ہے: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا ٱلرُّهُ مَا أَلَيْ أَرْيَنَكَ إِلَّا فِتَنَهُ ' "اور جو نمائش بم نے تنہیں دکھائی اس کو لوگوں کے آئینہ رَویز تیت کھا کہ (صد: اقل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک کہا

لِّلنَّاسِ﴾ (الإسراء١٧/٦٠)

لئے آزمائش بنایا۔" مرجب میں ابن عباس آیت بالا کو معراج سے متعلق کنے کے باوجود یہ کتے ہیں کہ یہ سب کھے رؤیا

الْعَيْن فِي اليَقَظَةِ يعني "بيداري كي حالت مين آكهول ديكهي حقيقت تقي." توسيد صاحب حضرت ابن عباس کی بیہ بات ماننے کو آمادہ شیں ہوتے نہ ہی اس بات کا لحاظ رکھتے ہیں کہ لغوی لحاظ سے رویا کا لفظ

خواب میں کچھ دیکھنے یا بیداری کی حالت میں دیکھنے دونوں طور سے بکسال استعال ہو تا ہے۔

•ا۔ وَمَازَمَیْتَ اِذُرَمَیْتَ وَلُکنَ اللّٰه رَمٰی: حضور اکرم سُی ای معجزات جو قرآن سے ابت بیں

ان میں سے ایک یہ بھی ہے کہ جنگ بدر میں آپ نے ریت کی مٹھی کفار کی طرف بھینکی تو اس کے ایک

ایک ذرہ نے کفار کو اندھاکر دیا اور وہ بھاگئے پر مجبور ہو گئے۔ اللہ تعالیٰ بیہ فرمارہے ہیں کہ ریت کی مٹھی تو

واقعی آپ نے چینکی تھی لیکن اس کو کفار کی آنکھوں تک پہنچا کر انسیں اندھا بنانا میرا کام تھا۔ اس سے حضور سل کیا مجرہ اور خد تعالی کی قدرت دونوں باتیں قرآن سے ثابت ہوتی ہیں۔ گر آپ ان دونوں

باتوں کو ہواؤں کے رخ کے سپرد کر دیتے ہیں۔ اب سوال میہ ہے کہ اگر ہواؤں کے رخ کی ہی وجہ سے وہ ریت کی مٹھی اور اس کے ذرات کھاری آنکھول میں جا گئے تھے تو یہ واقعہ کسی دو سرے محالی سے کیوں نہ ظاہر ہوا؟ پھر کیا ہواؤں کا رخ صرف جنگ پر رہے ہی مخصوص تھا۔ کہ اس جنگ کے بعد مجھی ہواؤں کا

رخ الياكرشمه نه دكھلا سكا۔

# @ دو سرے خرقِ عادت امورے انکار

ا۔ کیا دعا کا کچھ فائدہ ہو تا ہے؟: قرآن کریم کے ابتدا میں سورہ فاتحہ ہی میں مسلمانوں کو بد دعا سکھلائی گھی ہے:

﴿ آهدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞ ﴿ "اللَّي مِين سِدهي راه يرجِلا-"

(الفاتحة ١/٦)

پھر بیشتر مقامات پر دعاکرنے اور اس کے قبول ہونے کا ذکر آیا ہے مثلاً:

﴿ وَنُوحًا إِذْ نَادَىٰ مِن فَكَبُلُ فَأَسْتَجَبْنَا لَهُ "اور جب اس سے پیشترنوح ملي انے جمیں يكاراتو

فَنَجَيْنَكُ وَأَهْلُمُ مِنَ ٱلْكَرْبِ بِم في ان كى دعا قبول فرمائي اور آن كو اور ان ك

ٱلْعَظِيمِ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ الْأَنبِياء ٢١/٧١) ساتھیوں کو بردی گھبراہٹ سے بچالیا۔"

دوسرے مقام پر فرمایا:

يه تجمی فرما دیا:

﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ أَدْعُونِ أَسْتَجِبَ لَكُونَ ﴾ "اورتمارے يروروگارنے كماكه مجھ سے وعاكروين (الغافر ٤٠/٤٠)

تمهاري دعا قبول كروں گا۔ "

www.muhammadilibrary.com آئینہ کرویز تت کے 87 کر (حصہ: اقل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک کم ﴿ أُجِيبُ دَعُوهَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِّ ﴾ جب كوئى يكارنے والا مجھے بكار آ ہے تو ميں اس كى دعا (البقرة٢/ ١٨٦) قبول کر تاہوں۔ غرض قرآن کریم ایسی آیات ہے بھرا پڑا ہے جن میں دعااور اس کی قبولیت کا ذکر آیا ہے کہ کچھ مواقع توالیے ہیں جمل یہ ذکر ہے کہ کمی پیغیریا مومنوں نے دعاکی تو اللہ تعالی نے ان کی دعا قبول فرماکر مطلب براری کر دی اور دو سرے مواقع ایسے ہیں جہاں اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو ترغیب دی ہے کہ وہ اللہ سے دعا کیا کریں کیونکہ اللہ ہی دعا قبول کرنے والا اور حاجت روائی کرنے والا ہے اور کر دیتا ہے مگران سب آیات کے علی الرغم سید صاحب لکھتے ہیں: "دعا جب ول سے کی جاتی ہے بیشتر مستجاب ہوتی ہے۔ مگر لوگ دعا کے مقصد اور استجابت کا مطلب معجھنے میں علظی کرتے ہیں۔ وہ چاہتے ہیں کہ جس مطلب کے لئے ہم دعاکرتے ہیں۔ وعاکرنے سے وہ مطلب حاصل ہو جائے گا۔ اور استجابت کے معنی اس کا مطلب حاصل ہو جانا سمجھتے ہیں حالا نکہ ہیہ علطی ہے۔ حصول مطلب کے گئے جو اسباب خدا نے مقرر کیے ہیں وہ مطلب تو انہی اسباب کے جمع ہونے سے حاصل ہوتا ہے مگر دعات اس مطلب کے اسباب سے ہے اور نہ اس مطلب کے اسباب کو جمع کرنے والی ہے۔ بلکہ وہ اس قوت کو تحریک کرنے والی ہے۔ جس سے اس رہج ومصيبت اور إضطراب كو جو مطلب حاصل نه ہوئے سے ہوتا ہے تسكين دينے والى ہے۔ (اينا جلد اول ص:۱۸) ا قتباس بالاس مندرجه ذيل سوال ابھرتے ہيں: کیا اللہ تعالی مستب الاسباب ہے یا نہیں؟ اگر وہ مسبب الاسباب ہے تو دعاکی بنا پر ہر مطلب کے حصول کے لئے کوئی مسبب بنا سکتا ہے یا نہیں؟ مویا یہ بالواسطہ خداکی قدرت سے انکار ہے جیسا کہ معتزلہ کا عقیدہ ہے کہ خداکی حقیقت اب محض ایک تماشائی کی سی ہے۔ اگر دعا کی استجابت سے یمی مراد ہے کہ اس سے دل کو اطمینان نصیب ہو جائے جو حصول مطلب میں ممکن تھا اور یہ استجابت صرف قلبی واردات سے ہی تعلق رکھتی ہے اور خارج میں کچھ نہیں ہو تا تو مندرجه آیت کامطلب کیا ہوگا؟ تو (نوح نے) اینے برور دگار سے دعاکی کہ میں (کفار ﴿ فَدَعًا رَبَّهُۥ أَنِّي مَغُلُوبٌ فَأَنْصِرْ ۞ فَفَنَحْنَآ أَوْبَ ٱلسَّمَآءِ بِمَآءٍ مُّنْهَمِرٍ ۞ وَفَجَّرُنَا ٱلْأَرْضَ کے مقابلے میں) کمزور ہوں تو ان سے بدلہ لے بس عُبُونًا فَٱلْنَفَى ٱلْمَآءُ عَلَىٓ أَمْرٍ مَّذَ مُدِرَ ۞﴾

(القمر٥٤/١٠\_١٢)

رض کے مقابعے میں) مرور ہوں تو ان سے بدلہ سے بل پ ہم نے زور کے مینہ سے آسان کے دہانے کھول دیۓ اور زمین میں جیشے جاری کر دیۓ تو پانی ایک کام کے لئے جو مقدر ہو چکا تھا جمع ہو گیا۔

<u>www.m</u>uhammadil<u>ibrary.com</u> آئینہ پُرویزیت 88 (صد:الال) معزلدے طلوع اسلام تک اب دیکھئے کہ کیا دعا کے بعد آسان سے بے تحاشا پانی برسنا اور زمین کے جیشے مل کر طوفان کی شکل بنتا اور اس طرح کرب عظیم سے نوح السنے اور اس کے تمام ساتھیوں کو نجات دینا کیا ہے سب قلبی واردات بن؟ پهرايك مقام برسيد صاحب موصوف فرماتے بين كه: "بااوقات دعاکی جاتی ہے گر حاجت براری نہیں ہوتی پس معلوم ہوا کہ دعاکوئی سبب حصول مقصد ك لئ نسي ب ورند ايمانه مواكس المناق ماه رئيع الاول الساساك اس اقتباس میں ''بیا او قات'' کے الفاظ سے ظاہر ہے کہ دعا بھی کبھار جصول مقصد کا سبب بن بھی جاتی ہے۔ بس نہی ہمارا مقصد ہے رہا بیہ معاملہ کہ بسا او قات قبول نہیں ہوتی تو دعا کی قبولیت کے کئی مواثع ہیں۔ جن کی تفصیل یہاں خارج از بحث ہے نیز ہم یہ بھی کہہ سکتے ہیں کہ دعا کی طرح دوا بھی بسااو قات مرض كاعلاج نهيس بن على ليكن مجهى كبهار حصول مقصد كاسبب بن بهى جاتى ہے۔ دوا کا استعال کسی جسمانی تکلیف کو دور کرنے کے لئے کیا جاتا ہے۔ اور جب تک یہ تکلیف رفع نہ ہو تو مریض کو تسکین مجھی نہیں ہو سکتی اور دعا کا وائرہ اثر دوا سے بہت زیادہ وسیع ہے۔ دعا دفع مصرت اور جلب منفعت دونوں کے لئے کی جاتی ہے۔ نیز اس کا استعال مادی اور روحانی یا زہنی دونوں طرح کے عوارضات کے لئے ہوتا ہے۔ پھرجب تک رہا کے اثر سے ایسے عوارضات دور نہ ہوں یا نئے اسباب میا نہ ہوں' ول کو سکین کیسے ہو سکتی ہے۔ ۲- بنی اسرائیل کابندر بننا: پرویز صاحب فرماتے ہیں؟ "اس آیت کی تفیر میں مفسرین نے عجیب باتیں بیان کی ہیں۔ سی نے کما وہ سے مجے بندر بن گئے اور وہ سب تیسرے دن مرگئے تھی نے کہا کہ یہ بندر جو اب در نیوں پر اچھلتے پھرتے ہیں انہی کی نسل سے ہیں عمریہ

سب باتیں لغو و خرافات ہیں۔ یمودیوں کی شریعت میں سبت کا دن عبادت کا دن تھا اور اس میں کوئی کام کرنا یا شکار کھیلنا منع تھا تگرا یک گر وہ یہودیوں کا جو دریا کے کنارے پر رہنا تھا کفریب سے سبت کے دن بھی شکار

کھیلنا تھا ان کی قوم کے مشائخ نے منع کیا اور ان کو قوم سے منقطع' برادری سے خارج' کھانے پینے ے الگ میل جول سے الگ کر دیا اور وہ توریت ہر نہ چلنے دالوں کو ایسا ہی کیا کرتے تھے۔ خدا نے فرمایا

ب: ﴿ كُوْنُوْا قِوْ دَةً خَاسِنِيْنَ ﴾ يعني "جس طرح بندر بلا يابندي شريعت حركتيس كرتے بيس جس طرح انسانوں میں بندر ذلیل وخوار ہیں ای طرح تم بھی انسانوں سے الگ اور ذلیل وخوارو رسوا رہو۔" (تغیر

القرآك:ا/••١)

اس کاول بر درج ذیل اعتراضات وارد ہوتے ہیں:

آگر تورات پر نہ چلنے والوں سے بنی اسرائیل پہلے سے بی بائیکاٹ کا رویہ اختیار کیا کرتے تھے تو اللہ

تعالی کو به علم دینے کی کیا ضرورت پیش آئی؟

پیچے رہ گئے تھے انہیں تو ایس معابہ کا بھی ہوا تھا جو جنگ تبوک سے پیچے رہ گئے تھے انہیں تو ایس سزا

| www.muhamma بالمرات الله على الله الله الله الله الله الله الله ال | adilib <del>rary.com</del>                                        | $\Diamond$ |
|--------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|------------|
|                                                                    | ۔<br>نہیں دی گئی۔ نہ ہی اس طرح کے خطاب سے نو                      |            |
| کی مخلوق بندر سے بھی زیادہ ذلیل ترہے۔ مثلاً کتا اور                | آگر محض ذلیل وخوار کرنا ہی مقصود تھا تو کئی قشم                   | 3          |
| و پھرانمیں بندر ہی کہنے کی کیا شخصیص تھی؟                          | سور۔ جب ظاہری طور پر ہونا ہوانا کچھ نہیں تھاتو                    |            |
| ت : قرآن كريم مين ہے:                                              | الله تعالیٰ کے مارنے اور زندہ کرنے کی قدر۔                        | س)         |
| د مجھلا تم نے ان لوگوں کو نہیں دیکھا جو (شار میں)                  | ﴿ أَلَمْ تَدَرُ إِلَى ٱلَّذِينَ خَرَجُوا مِن                      | •          |
| ہزاروں بی تھے اور موت کے ڈر سے اپنے گروں                           | نْرِهِيمْ وَهُمْ ٱلُوْفُ حَذَرَ ٱلْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ          | ږيَ        |
| سے نکل بھاگے تھے تو خدا نے ان کو تھم دیا کہ مرجاؤ                  | مُوتُواْ ثُمَّ أَخْيَالُهُمُّ (البقرة ٢/ ٢٤٣)                     | اَللَّهُ   |
| بھران کو زندہ بھی کر دیا۔ (فتح الحمید)                             |                                                                   |            |
|                                                                    | اس آيت مِن سيد صاحب فَقَالَ لَهُمُ اللَّهُ مُؤْتُوا ثُ            |            |
| ت کے ڈر کے یا اپنی نامردی کے اور لڑنے کے ڈر                        | 'پھران سے کہا اللہ نے مرد تم ِ ایعنی بہ سبب مور                   | "          |
| اور اراده جنگ پیدا کیا)" (تفسر القرآن:۱/ ۲۱۳)                      | ہے) پھر جلاما ان کو ( یعنی ان کے 🕟 میں شجاعت او                   | -          |
| لدہ کرنے کی قدرت سے مراد صرف ذہنی تبدیلی ہوتی                      | تو اس کا مطلب میہ ہوا کہ اللہ کی مارے فی اور زند                  |            |
| مقامات پر بھی سید صاحب ایسے خوارقِ عادت واقعات                     | . امرواقعہ کچھ نہیں ہو تا جیسا کہ دو سرے بیشار م                  | ے.         |
| ما کی ورج ذمل واقعات سے بھی ظاہر ہے۔                               | ہنی تبدیلی کے حوالے کر دینے کے عادی ہیں جیساً                     | کو ؤ       |
| سوره بقره يريد حضرت عزير المنظم كو مارنے اور پھر                   | حفرت عزیر مالیتیا کی موت اور زندگی :                              | ۴_         |
|                                                                    | اکرنے کا ذکر آیا ہے' اس آیت کو ہم سید صاحب                        | زندو       |
| ''یا (تو نے اس مخص کو شیس دیکھا تعنی اِس کا حال                    | وْ كَالَّذِى مَسَرَّ عَلَىٰ قَرْيَيْةٍ وَهِىَ خَاوِيَةٌ عَلَىٰ    | f )        |
| نہیں جانا جس نے <u>ردیا میں دیکھا</u> ) کہ گویا وہ گزرا ایک        | شِهَا قَالَ أَنَّ يُعْيِء هَنذِهِ ٱللَّهُ بَعْدَ مَوْتِهَا        |            |
| شهر پر ایسی حالت میں کہ وہ سرکے بل گر ا ہوا تھا۔ اس                | نَهُ ٱللَّهُ مِائَةَ عَامِرِ ثُمَّ بَعَثَكُمْ قَالَ كَمْ لِبِثْتُ | فأما       |
| نے کہا کہ کیو تکر زندہ کرے گا (یعنی آباد کرے گا) اللہ              | لَبِثْتُ يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِرُ قَالَ بَل لَبِثْتَ          |            |
| اس کو اس کے مرجانے کے (یعنی ویران ہونے کے)                         | لَهُ عَكَامِ فَأَنْظُرُ إِلَىٰ طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ              | مِأدُ      |
| بعد پھراللہ نے اس کو سوبرس تک مراہوا رکھا پھراس                    | بَتَسَنَّةً وَٱنظُر إِلَىٰ حِمَادِكَ وَلِنَجْعَلَكَ               |            |
| کو اٹھایا۔ خدانے کہا کہ کتنی دیر تو پڑا رہا۔ اس نے کہا             | ئةً لِلنَّاسِ وَأَنظُرُ إِلَى ٱلْمِظَامِ                          | ءَايَ      |
| که میں پڑا رہاایک دن یا کچھ کم ایک دن کہا بلکہ تو پڑا              |                                                                   | _          |
| رہاسو بریں پھرد کھھ اپنے کھانے کو اور اپنے پینے کو (کیا)           |                                                                   |            |
| وہ نہیں گڑا ہے اور دیکھ اپنے گدھے کو (کیاوہ نہیں                   |                                                                   |            |
| كل كيا ہے) اور ميں جاہتا ہوں كه تجھ كو ايك نشاني                   |                                                                   |            |

کے 90 کر دھد: اقل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک کمی آئينه رَرويزيت آدمیوں کے لئے بناؤں اور دمکھ بڈیوں کو کس طرح كَيْفَ نُنشِزُهَا ثُمَّ نَكْسُوهَا لَحْمُأْ فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ قَالَ أَعْلُمُ أَنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ ہم ان کو حرکت میں لاتے ہیں۔ پھر ان کو گوشت شَىْءِ قَدِيرٌ ﴿ ﴿ (البقرة ٢/ ٢٥٩) یہناتے ہیں۔ پھرجب اس کو (بیہ بات) ظاہر ہوئی۔ اس نے کما (حالت بیداری میں) میں جانتا ہوں کہ بے شك الله برچزير قادر بـ." اس ترجمه میں سید صاحب نے جو چابک دستیاں دکھلائی ہیں اس پر درج ذیل اعتراضات وارد ہوتے ہیں: سید صاحب کی بیه عادت ہے کہ جس خرق عادت واقعہ میں تاویل کی کوئی شخبائش نظرنہ آئے۔ وہ اسے خواب کے سپرد کر دیتے ہیں۔ یہاں بھی انہوں نے ابتداء ہی میں بریکٹوں میں (رویا میں دیکھا) لکھ کر اس سل ترین طریقہ سے مطلب برآری کی ہے جس کے لئے قرآن کے الفاظ میں کوئی خمنجائش نہیں ہے۔ اس واقعہ میں اللہ نے دو طرح کے نشانات ہتائے ہیں۔ ایک کھانے پینے کی چیزیں جن پر زمانہ کا کوئی اثر نہیں اور وہ بالکل ترو کازہ رہیں۔ دوسرے گدھاجس پر سوسال کی مت گزرنے کی وجہ سے اس کی ہڈیاں بھی بوسیدہ ہو گئیں۔ اگر یہ واقعہ خواب کا تصور کیا جائے تو گدھے کو بھی اس حالت میں ہونا چاہئے تھا۔ متضاد نتائج کی کیا تک تھی؟ الله تعالی فرماتے ہیں: ﴿ وَلِنَجْعَلَكَ ابَهُ لِلنَّاسِ ﴾ تو کیا کسی کے خواب کے واقعات مجمی ﴿ ابَةً لِّلنَّاس ﴾ مو كمة بس؟ پھر جب آخر میں آپ حفرت عزیر المنظم کو جگا کر ان کی زبان سے کملواتے ہیں کہ ﴿ أَعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُل شَنيءٍ قَدِيْرٌ ﴾ يه فقره مجى وه خواب بى ميس كهه ويتَّ لاك فرق يراً تا تفا؟ كيا ﴿ انَّ اللَّه عَلَى کُل شَنی ءِ قَدِیْر ﴾ کا دائرہ صرف خواب کے واقعات تک ہی محدود ہے تو یہ قدرت کیا ہوئی یہ تو محض انسانی تخیلات ہوتے ہیں حالانکہ اس آیت کا نیمی آخری حصہ اس واقعہ کو عالم بیداری کا واقعہ اور معجزہ ثابت کر رہا ہے۔ ۵۔ پرندول کی موت اور زندگی: قرآن کریم کا حضرت ابراہیم النظام سے متعلق درج ذیل واقعہ بھی معه ترجمه سيد صاحب ملاحظه فرما ليجي: "اور جب کما ابراہیم النے کے (خواب میں) اے ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِ عَمْ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِ بروردگار! مجھ کو دکھا کہ کس طرح تو زندہ کرے گا ٱلْمَوْتَةُ قَالَ أَوْلَمْ ثُؤْمِنٌ قَالَ بَلَنُ وَلَكِين لِيَطْمَهِنَّ قَالِيٌّ قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةُ مِنَ ٱلطَّيْرِ مردول کو؟ خدا نے کما کیا تو یقین نہیں کر ۲ ابراجیم لاستشارنے کما کیوں نہیں لیکن میں چاہتا ہوں کہ میرا فَصُرْهُنَ إِلَيْكَ ثُمَّ أَجْعَلَ عَلَى كُلِّ جَبَلِ مِنْهُنَّ ول مطمئن ہو جائے۔ خدانے کما کہ لے چار پرندے پھران کے مکڑے کر ڈال پھر رکھ ہر بیاڑ پر ان میں

www.muhammadilibrary.com

آئینہ پُرویزیّت علوع اسلام تک کے اسلام

جُزْءً اللَّهَ اَدْعُهُنَ يَأْتِينَكَ سَعْيَا وَأَعْلَمُ أَنَّ ٱللَّهَ ہے ایک عُلاا پُران کو بلا تیرے پاس چے آئیں گے عَزِیرُ حَکِیمٌ الله (البقرة ۲ / ۲۲۰) دوڑتے ہوئے اور جان لے کہ بے شک الله

زبردست ہے حکمت والا۔"

اس آیت میں حسب عادت سید موصوف نے (خواب میں) کا اضافہ کرلیا ہے۔ یہاں پھروہی سوال پیدا ہوتا ہے کہ وہ جاتا ہے کہ وہ ہوتا ہے کہ وہ کہ اللہ تعالی کی صفت عریز حکیم (زبردست حکمت والا) کا اظہار اتنی بات سے ہو جاتا ہے کہ وہ کسی کو الیا خواب دکھلا دے؟ فافھم و تدبو!

غرض یہ اور ایسے بے شار واقعات ہیں جن سے واضح ہو ہ ہے کہ سید صاحب نے کس پھارگ سے افکار مغرب کے سامنے گھٹے ٹیک دیئے ہیں۔

۲. جنت اور دوزخ کی حقیقت: اخروی زندگی میں نیک اعمال کے بدلہ میں جنت اور بداعمالیوں کے بدلہ میں دوزخ میں داخل کئے جانے کا عقیدہ اسلام کے بنیادی عقائد ہے ہے۔ حضور اکرم ماٹھیلا نے ابنی کی زندگی کا بیشتر حصہ مسلمانوں میں اسی عقیدہ کو رائے کرنے میں گزارا اور صدیا آیات قرآن کریم میں اسی موجود میں جو اخروی زندگی میں جنت اور دوئرخ کی منظر کشی کرتی میں لیکن جنت اور دوزخ بھی چو نکہ مابعد الطبیعات سے تعلق رکھتی میں اور عقل اور مشاہرہ کے پیانوں سے مانی نہیں جا سکتیں لنذا سید صاحب بخت اور دوزخ کے متعلق اپنی تفیر جنت اور دوزخ کے متعلق اپنی تفیر جنت اور دوزخ کے متعلق اپنی تفیر جلدام سے ہار رقم طراز میں کہ:

راص ۳۳ پر رقم طراز ہیں کہ:

"تمام انسانوں میں خواہ وہ سرد ملک کے رہنے والے ہوں یاگر م ملک کے 'مکان کی آرائیگی اور خوبی '

باغ کی خوشمانی' بستے پانی کی دِ لربائی' میووک کی ترو ہاڑی سب کے دل پر اگر کرنے والی چیز ہے۔ خصوصاً جب کہ

ہے۔ اس کے سواحس لیحنی خوبصور تی سب سے زیادہ دل پر اگر کرنے والی چیز ہے۔ خصوصاً جب کہ

وہ انسان میں ہو اور اس سے بھی زیادہ جب کہ وہ عورت میں ہو۔ پس مثیت کی (قرۃ اعین) کو ان

کی فطری راحتوں کی کیفیات کی تشبیہ میں اور دوزخ کے مصائب کو آگ میں جلنے اور لہو پیپ پلائے

جانے اور تھو ہر کھلائے جانے کی تمثیل میں بیان کیا ہے تاکہ انسان کے دل میں بید خیال پیدا ہو کہ

بری سے بری لذت وراحت یا سخت سے سخت عذاب وہاں موجود ہے اور در حقیقت جو لذت

وراحت یا رنج و کلفت وہاں ہے۔ ان کو اس سے کچھ بھی مناسبت نہیں ہے۔ بیہ تو صرف ایک اعلیٰ

وراحت واحظاظ اور رنج کو خیال کر سکن تھا بیان کیا ہے؟ "بیہ سمجھنا کہ جنت مثل ایک باغ کے پیدا ہوئی ہے۔

اختظاظ اور رنج کو خیال کر سکن تھا بیان کیا ہے؟ "بیہ سمجھنا کہ جنت مثل ایک باغ کے پیدا ہوئی ہے۔

اختظاظ اور رنج کو خیال کر سکن تھا بیان کیا ہے؟ "بیہ سمجھنا کہ جنت مثل ایک باغ کے پیدا ہوئی ہے۔

اختظاظ اور رنج کو خیال کر سکن تھا بیان کیا ہیں۔ باغ ہیں اور سرسبز درخت ہیں۔ دورہ اور شراب اس میں بہہ رہی ہیں۔ ہر قسم کا میوہ کھانے کو موجود ہے۔ ساتی وساقیس نہائی ہیں۔ دورہ اور شراب کی شوسنیں پہنتی ہیں 'شراب پلا رہی ہیں۔ ایک جنتی حور کے کئن پہنے ہوئے جو ہمارے ہاں کی گو سنیں پہنتی ہیں 'شراب پلا رہی ہیں۔ ایک جنتی حور کے کئن پہنے ہوئے جو ہمارے ہاں کی گو سنیں پہنتی ہیں 'شراب پلا رہی ہیں۔ ایک جنتی حور کے کئن کیا جو تھارے ہاں کی گھو سنیں پہنتی ہیں 'شراب پلا رہی ہیں۔ ایک جنتی حور کے کئن کیا جو ہمارے ہاں کی گھو سنیں پہنتی ہیں 'شراب پلا رہی ہیں۔ ایک جنتی حور کے کئن کیا کے کئن کیا جو محادے ہاں کی گھو سنیں پہنتی ہیں 'شراب پلا رہی ہیں۔ ایک جنتی حور کے کئن کے کئن کی جو ہمارے ہاں کی گھو سنیں پہنتی ہیں 'شراب پلا رہی ہیں۔ ایک جنتی حور کے کئن کی خوبھور

www.muhammadilibrary.com آئینهٔ پَرویز بنت کلوع اسلام تک کر (حصہ:الال) معتزلہ سے طلوع اسلام تک کرک گلے میں ہاتھ ڈالے بڑا ہے۔ ایک نے ران پر سردھرا ہے۔ دوسرا چھاتی سے لیٹا رہا ہے۔ ایک نے

لب جال بخش (بایں رایش درخش) بوسد لیا ہے۔ کوئی کسی کونے میں کچھ کر رہا ہے کوئی کسی کونے میں کچھ۔ بیودہ ہے جس پر تعجب ہو تاہے اگر بھشت یمی ہے تو بے مبالغہ ہمارے خرابات اس سے ہزار

درجه بمترجيل-" (تغييرالقرآن ۱۳۳/۱) جنت اور دوزخ کے خارجی وجود کا انکار: اقتباس بالا سے معلوم ہوتا ہے کہ جنت اور دوزخ کا نہ تو

کوئی خارجی وجود ہے اور نہ ہی ان کی کوئی حقیقت ہے۔ بلکہ اصل حقیقت یہ ہے کہ جنت اور دوزخ محض تخیلات کی دنیا کے دو مخلف پہلوؤں کے نام ہیں۔ اگر کوئی مخص خیالی جنت میں بستا ہے تو بس میں اصل جنت ہے جس کا ذکر قرآن میں مختلف پیرائے میں بیان ہوا ہے۔ پھر آپ محض اس نظریہ پر ہی اکتفانیس کرتے بلکہ جو لوگ آپ کے ہم خیال ہوں۔ انہیں آپ تربیت یافتہ دماغ سمجھتے ہیں اور جو قرآن کے الفاظ ومعانی کو اصل حقیقت سمجھ بیٹے ہیں۔ انہیں "کوڑھ مغز ملا" اور "شہوت پرست زاہد" کے القاب سے نوازتے ہیں۔ فرماتے ہیں:

''ائنی آمایت (یعنی جو جنت ودوزخ کے متعلق میں) کی نسبت دو مختلف دماغوں کے خیالات پر غور كرو ايك تربيت يافته دماغ خيال كرتا ب وعده وعيد دوزخ وبسشت ك ، جن الفاظ سے بيان ہوئے ہیں ان سے بعینہ وہی اشیاء مقصود نسیس بلکہ اس کابیان کرنا صرف اعلی درجہ کی خوشی وراحت کو قعم انسانی کے لائق تشبیہ میں لانا ہے۔ اس خیال سے ان کے دل میں ایک بے انتاعم کی جنت کی اور ایک ترغیب اوامر کے بجالانے اور نوائی سے بچنے کی پیا موتی ہے اور ایک کو ڑھ مغزملا یا شہوت پرست زاہدیہ سمجھتا ہے کہ در حقیقت بہشت میں نہایت خوبطورت ان گنت حوریں ملیں گی شرابیں پیس مے میوے کھاکیں گے۔ دودھ اور شد کی ندیوں میں نمائیں مے اور جو دل جاہے گاوہ مزے اڑائیں مے اور اس لغو اور بے ہورہ خیال سے دن رات اوا مرکے بجالانے اور نواہی سے بچنے میں کوشش کرتا ہے اور جس متیجہ پر پسلا پہنچا تھا اس پر یہ بھی پہنچ جاتا ہے اور کافہ انام کی تربیت کا کام بخوبی محیل پاتا ہے۔ پس جس مخص نے ان حقائق قرآن مجید پر جو فطرت انسانی کے

رياً- (الينتأ - ص:٣٥)

اس اقتباس سے بیر معلوم ہوا کہ:

 ﴿ جو لوگ جنت اور اس کی نعتوں ' دوزخ اور اس کے عذاب ورنج کو ایک حقیقت سجھتے اور واقع ہونے والا ایک امر خیال کرتے ہیں وہ یا تو کو ژ مغز طا ہوتے ہیں یا شہوت پرست زاہد یہ دونوں فتم کے

مطابق ہیں۔ غور نہیں کیا۔ اس نے در حقیقت قرآن کو نہیں سمجھا اور وہ اس نعمت عظمیٰ سے محروم

لوگ حقیقت قرآن کو مطلق نہیں مسمجھے اور نعمت عظلی سے محروم رہے ہیں۔ اصل حقیقت بیہ ہے کہ جنت اور دوزخ اور اس کی نعتیں یا عذاب سب پچھ تصوراتی ہاتیں ہیں جو

انسان میں ترغیب و ترہیب پیدا کرنے کا کام کرتی ہیں۔ اور جو لوگ اس حقیقت کو سمجھ گئے وہی تربیت یافتہ دماغ ہیں کیونکہ یہ محض نظریاتی چیزیں ہیں۔ عملی زندگی سے ان کا پچھ تعلق نہیں۔

 انسان موتا ہے۔ یعنی انسان عجمے یا حقیقت سمجھے۔ دونوں کا نتیجہ کیسال ہوتا ہے۔ یعنی انسان اوا مربجالا تا اور نواہی ہے نیج جا تا ہے۔

خدا اور رسول ما الله كالم متعلق تصور؟: غور فرايئ سيد صاحب خدا اور رسول ما الله الم متعلق كيا تصور پیش کر رہے ہیں۔ اللہ تعالی متواتر تیرہ سال جنت اور اس کی نعمتوں کے متعلق دوزخ اور اس کی تکالیف آیات نازل کرتا رہا اور حضور اس کی تبلیغ کر کے لوگوں کے اس تصور کو پختہ سے پختہ تر کرتے رہے

اس تصور کی پختگی سے مقصود یہ تھا کہ یہ لوگ اچھے کام کریں اور برے کاموں سے بچیں۔ جب مقصد حاصل ہو گیا تو اب مرنے کے بعد جنت اور دوزخ کو فی الواقع قائم کرنے کی ضرورت بھی کیا رہ گئی؟ اس سے واضح الفاظ میں بوں سمجھنے کہ خدا اور رسول نے لوگوں سے دھوکا کر کے (معاذ اللہ) اور جنت دوزخ کا

تصور پختہ کر کے جب اصل مطلب حصل کر لیا تو اب اس وعدہ وعید کو عملی شکل دینے کی ضرورت بھی ختم ہو گئی۔ یہ الله کا وعدہ ہے جس کے متعلق س نے خود فرمایا ہے: ﴿ كَانَ وَعْدُ اللَّهِ مَفْعُولًا ﴾

# # #

www.muhammadilibrary.com

آئینة پُرویزیت طلوع اسلام تک کم (صد: اقل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک

باب: چهارم

## نظریہ ارتقاء کا سرسید کے عقائد پر اثر

## أرشتول يرايمان

فرشتوں پر ایمان لانا ایمان کا ایک جز ہے اور قرآن میں اس کی صراحت کئی مقامات پر موجود ہے۔ فرشتے اپنا فارجی وجود اور ذاتی سشور کھتے ہیں۔ وہ فرشتے آسان سے نیچ بھی اترتے ہیں۔ زمین سے اوپر آسان کو چڑھتے بھی ہیں۔ جبر کیل اور کی کیل انہی میں سے ہیں پھر کچھ فرشتے دو دو' تین تین' چار چار پروں والے بھی ہیں۔ فرشتوں نے بدر کے میران میں مسلمانوں کی مدد بھی کی تھی وغیرہ وغیرہ۔ یہ سب پروں والے بھی ہیں۔ فرشتوں نے بدر کے میران میں مسلمانوں کی مدد بھی کی تھی وغیرہ وغیرہ۔ یہ سب پروں اس بات پر دلالت کرتی ہیں۔ کہ فرشتوں کا فارجی وجود ضرور ہے لیکن چونکہ وہ غیر مرئی مخلوق ہیں للذا ان پر ایمان لانا ''ایمان بالغیب'' کا ایک حصہ ہے لیکن جیر صاحب موصوف فرشتوں کے فارجی وجود کے مکر ہیں اور ان کا انکار اس بنا پر ہے کہ وہ محسوسات ومشاہدات کی زد سے باہر ہیں۔ نیز ڈارون کے نظریہ ارتقاء کا بھی یمی تقاضا ہے پھرچونکہ ابلیس بھی فرشتوں کی صف میں تھا۔ للذا اس کے فارجی وجود سے بھی آپ نے انکار کر دیا۔ آپ اپنی (تغیر القرآن: ۲۲۱) پر ارشاد فرماتے ہیں:

<u> مرسید کے خیالات کے ماخد:</u> آپ فرماتے ہیں:

ربعض اکابر اسلام کا بھی کی خرہب ہے جو میں کہتا ہوں اور امام محی الدین ابن عربی نے فصوص الحکم میں کی مسلک افتیار کیا ہے۔ شیخ عارف باللہ موید الدین ابن محمود المعروف بالمدی نے جو مریدان خاص شیخ صدر الدین قونوی مرید امام محی الدین ابن عربی سے ہیں۔ شرح فصوص الحکم میں بہت بوی بحث کمسی ہے۔ " (ایپنا۔ من ۳۳)

یہ جو اکابر اسلام سید صاحب نے گنوائے ہیں۔ یہ دراصل ابن عربی (۱۳۸ ھ) اور ان کے مرید خاص صدر الدین قونوی اور ان کے مرید میخ عارف باللہ ہیں۔ ابن عربی گروہ صوفیہ کی معروف مخصیت ہیں اور

صدر الدین فونوی اور ان کے مرید مین عارف بالقد ہیں۔ ابن عربی کروہ صوفیہ کی معروف تحصیت ہیں اور صوفیہ میں شیخ اکبر کے نام سے یاد کئے جاتے ہیں۔ ابنِ عربی نے بھی تصوف میں چند نے نظریات کو داخل کیا 1۔ مثانہ

 یہ کہ نبوت وہی نمیں بلکہ اکتبابی چیز ہے اور عقل کو اپیل کرنے کی وجہ سے سید صاحب نے بھی اس نظریہ کو اپنایا ہے۔

یہ کہ نبوت چونکہ اکسابی ہے لہذا قیامت جاری رہے گی۔ مرزائے قادیاں نے بھی ابن عربی کی تحریروں سے فائدہ اٹھایا ہے۔

یہ کہ ولایت کا مقام نبوت ہے بھی آگے نکل جا ہے۔ اس کے خیال کے مطابق سب سے نچلا درجہ
 رسالت کا ہے۔ پھراس سے اوپر نبوت کا پھراس سے اوپر ولایت کا۔ چنانچہ وہ کہتا ہے۔

رحانت 6 ہے۔ پران سے اور بوت 6 پران سے اور وقایت 6۔ پانچہ دہ ان ہے مور اس سے منقام النّبُ اللّب و آ فی بَرزَخ "نبوت کا مقام درمیان میں ہو تا ہے جو رسول سے

معلم الرسوال وَدُونَ الْولِي الورول الله تعالى فرشته ك درايد بات چيت كرا ب

ابن مرب اس فا دین مید دیے سے اند رسوں یا بی ہے و اللہ علی مرسدے درید بات بیت مرب کے اللہ علی ایک دول سے مید بات کیت فرشتہ کے واسطہ کے بغیر ہوتی ہے۔ نیز نبی ہویا رسول۔ اس کا ایک مخصوص مقام ہوتا ہے جس سے آگے وہ تجاوز نہیں کر سکتا۔ جب کہ ولی واصل بحق بھی ہو سکتا ہے۔ للذا ولایت نبوت سے افضل ہے۔

فاتم الانبیاء کی طرح خاتم الاولیاء بھی ایک منصب ہے اور چونکہ نبوت سے ولایت افضل ہے للذا خاتم الانبیاء سے خاتم الاولیاء افضل ہو تا ہے اور موجودہ دور کا خاتم الاولیاء میں ہوں۔ چنانچہ ان کا درج ذیل شعرای نظریہ کی ترجمانی کرتا ہے۔ "

اَنَا خَاتِمُ الْسُولاَيَةِ دُوْنَ شَكُ بِ الْمُسَائِحِ وَرَاثَت كَ مَاتُمَ اللولياء مول كيونكه مجھے ہاشمی الْمَسْنِحِ وراثت كے ماتھ مسجى وراثت بھى لَوَرَث الْهَاشَمِيُّ مَعَ الْمَسِنِحِ طاصل ہے"

www.muhammadilibrary.com پینتر پوریت 196 کر (صد: اقل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک کے آئينة پُرويزيت اور اس کا پانچوال نظریہ یہ نظاکہ انسان کو سب سے زیادہ معرفت اللی اس وقت حاصل ہوتی ہے۔ جب وہ نمسی عورت سے جماع میں مشغول 🌣 ہو تا ہے۔ ا ننی نظریات کی وجہ سے علمائے دین نے اس پر کفر کا فتوی لگایا اور حکومت مصر کو اس کے خیالات سے مطلع کر دیا۔ جب اس بات کی ابن عربی کو خبر ہوئی تو ابن عربی نے وہاں سے بھاگ کر دمشق میں آکر بناہ لی۔ ابن عربی فلفہ وحدت الوجود کا سب سے بڑا پر چارک تھا جو صوفیہ کا مشہور ترین نظریہ ہے اس وجہ سے صوفیہ اسے شیخ اکبر کے معزز لقب سے یاد کرتے ہیں۔ ان کی تصانیف میں سے دو کتب فتوحات مکیہ اور فصوص الحكم زياده مشهور بير- حفرت مجدد الف ثانى ، جو خود بهى صوفيه مين ايك بلند مقام ركهت بير- ان كابول ير تبصره كرتے موئے لكھتے مين: "جمیں نص سے کام ہے فص سے نہیں اور فتوحات مدینہ نے جمیں فقوحات کمیہ سے بے نیاز کر دیا سو بیہ ہیں محی الدین ابن ﷺ اور ان کے مرید صدر الدین قونوی اور ان کے مرید عارف باللہ شارح فصوص الحکم۔ جن کو سید صاحب اگابل کا مام دے کر ان سے استفادہ فرما رہے ہیں کہ انہوں نے بھی ملائکہ کے ذاتی تشخص کو تسلیم نہیں کیا، چنانچہ کھتے ہیں: '' هیخ نے اپنے مکاشفہ سے ان جزئیات کے گلیا ہی کو جانا ہو گا گر چونکہ وہ مکاشفہ ہم کو حاصل نہیں ہے۔ اس کیے ہم انہیں قوی کو جن کو شیخ اور ان کے قبع ذریات ملائکہ قرار دیتے ہیں۔ ملائکہ کتے میں مطلب ایک ہے صرف لفظوں یا جاننے نہ جاننے کا ہیر چیر ہے۔ شیطان کی نبست تو قیصری شرح فصوص میں نهایت صاف صاف وہی بات لکھی ہے جو ہم نے کمی کے۔" ان حوالہ جات سے میہ بات بسرحال واضح ہو جاتی ہے کہ سید صاحب نے فر شتوں اور اہلیس سے انکار کے ثبوت میں کس طرح کے "اکابر اسلام" سے استفادہ کیا ہے۔ سرسید اور صوفیہ کا ذہنی اتحاد: آپ حیران ہولم گے کہ ابن عربی اور اس کے مرید جو طبقہ صوفیہ سے تعلق رکھتے ہیں۔ ولایت کا معیار ہی کراملت سمجھتے ہیں۔ دوسری طرف سرسید جیسے نیچر پرست ہیں جو کرامات تو کیا معجزات کے بھی منکر ہیں پھر یہ دونوں فر شتوں اور اہلیس کے خارجی وجود سے انکار کے مسکلہ پر متنق کیونکر ہو گئے تو گزارش ہے کہ ابن عربی اور اس کے حواریوں کی ضرورت اور تھی اور سرسید کی ضرورت دو سری ہے۔ ابن عربی کا کروہ شیطان کی دشتن سے نفس کشی ' چلے اور ریاضت و مجاہدہ مراد لیتا ہے

انسان کے اندر ہی تعلیم کرنے اور خارجی وجود سے انکار کی ضرورت میہ پیش آئی کہ اس تاویل کے بغیر نظر فظریہ ارتقاء کو اسلامی تعلیم میں فٹ کرنا مشکل تھا۔ للذا دونوں گروہوں نے الگ الگ مقاصد کے بیش نظر فرشتوں' ابلیس اور شیطان کے ذاتی تشخص اور خارجی وجود سے انکار کر دیا۔

فرشتوں کے ذاتی تشخص کے ولائل: اب سوال سے ہے کہ اگر ملائکہ سے مراد کائنات کی مختلف اور کائنات کی کائنات کی مختلف اور کائنات کی مختلف اور کائنات کی مختلف اور کائنات کی مختلف کرد کائنات کی مختلف کی کائنات کی مختلف کی مختلف کی کائنات کی مختلف کی مختلف

فارجی قوتیں یا انسان کے اندر نیکی پیدا کرنے والی قوتیں مراد ہیں تو ان قوتوں کو مسلمان کیا ہرانسان حتی کہ دہریے بھی تسلیم کرتے ہیں پھر یہ فرشتوں پر ایمان بالغیب کیا ہوا؟ اور اس آیت کا مطلب کیا ہوگا:

﴿ اَمْنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا آُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ مِن رَبِّهِ مِن اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مِن اللهِ مَا اللهُ اللهُ

رسولوں پر ایمان لایا۔" اب دیکھئے درج ذیل آیت فرشتوں کے خارجی وجود کے ثبوت میں کیسی صاف ہے:

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ لَا يُرْجُونَ لِقَاءَ مَا لَوْلا أَوْلَ أَوْلِ أَوْلِ اللَّهِ وَلَوْلَ بَمْ سَ طَحْ كَ اميد نهي ركعة كت

(الفر فان ۲۰ / ۲۱) گویا اس دور کے کفار ومشرکین فرشتوں کے خارجی وجود کے اس طرح قائل تھے جس طرح اللہ تعالیٰ کے خارجی وجود کے تھے پھراللہ تعالیٰ نے ان کو جواب سے دیا:

﴿ يَوْمَ يَرَوْنَ ٱلْمَلَكَيْكَةَ لَا بَشْرَىٰ يَوْمَيِدِ "جَس دن يه فرشتون بريس كاس دن كَنگارول لِلْمُجْرِمِينَ ﴾ (الفرقان ٢٢/٢٥) كل الله فان ٢٢/٢٥)

تو کیا ہے سب سوال وجواب محض خارجی یا باطنی قوتوں سے متعلق ہی ہو رہے ہیں۔ باطنی قوتیں تو تم ومیش ہر مخص میں اور ایسے ہی کفار میں بھی موجود ہوتی ہیں پھر آخر ان کا مطالبہ کیا تھا؟

نیزید بات توسید صاحب بھی تشکیم کرتے ہیں کہ عبد کا لفظ روح اور جسم کے مرکب پر بولا جاتا ہے۔ (دیکھے: تغیر القرآن ۔ واقعہ اسراء) اس کا استعال نہ تو صرف روح پر ہو سکتا ہے۔ نہ صرف جسم پر اور نہ ہی خاری یاباطنی قوتوں پر۔ اب دیکھئے قرآن کریم نے جیسے عبد کا لفظ انسانوں کے لیے استعال کیا ویسے ہی

فرشتوں کے لیے بھی استعال کیا ہے۔ ارشاد باری ہے: ﴿ وَجَعَلُواْ ٱلْمَلَكَيْكُةُ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَنَدُ ٱلرَّحَيٰنِ "اور انہوں نے فرشتوں كوكہ وہ فداكے بندے ہیں۔ إِنْنَا ﴾ (الزخرف ١٩/٤٣) www.muhammadilibrary.com کے معزلہ سے طلوع اسلام تک کے اللہ معزلہ سے طلوع اسلام تک کے اللہ علیہ کا معزلہ سے طلوع اسلام تک کے اللہ معزلہ سے اللہ میں جرئيل النظام كالتنام حقيقت اور نبوت كامقام: آپ (تنيرالقرآن:٢٣/١) پر ارشاد فرمات مين:

"نبوت ورحقیقت ایک فطری چیزے۔ جو انبیاء میں بمقضاء ان کی فطرت کے مثل دیگر قوی انسانی

کے ہوتی ہے۔ جس انسان میں وہ قوت ہوتی ہے وہ نبی ہو تا ہے اور جو نبی ہو تا ہے اس میں وہ قوت ہوتی ہے۔ جس طرح کہ تمام ملکات انسانی اس کی ترکیب اعضاء دل ورماغ وخلقت کی مناسبت سے

علاقہ رکھتے ہیں۔ اس طرح ملکہ نبوت بھی اس سے علاقہ رکھتا ہے۔ بعض وفعہ کوئی خاص ملکہ کسی خاص انسان میں ازروئے خلقت وفطرت کے ایسا قوی ہوتا ہے۔ کہ وہ اس کا امام یا پنیمبر کملاتا ہے۔

لوہار بھی اپنے فن کا امام یا پیغیر ہو سکتا ہے۔اس طرح ایک شاعریا ایک طبیب بھی اپنے فن کا امام یا

پغیر ہو سکتا ہے۔ مگر جو محض روحانی امراض کا طبیب ہو آئے اور جس میں اخلاق انسانی کی تعلیم وتربیت کا ملکہ بمقتضائے اس کی فطرت کے خدا سے عنایت ہوتا ہے وہ پیغیبر کملاتا ہے اور جس طرح کہ اور قوائے انسانی بمناسبت اس کے اعضاء کے قوی ہوتے جاتے ہیں'اس طرح یہ ملکہ بھی قوی

ہو تا جاتا ہے اور جب وہنی پوری قوت پر پہنچ جاتا ہے تو اس سے وہ ظہور میں آتا ہے جس کو عرف

عام میں بعثت سے تعبیر کرتے ہی۔ (ایضا ص:۲۴) ''خدا اور پغیبر میں بجزاس ملکہ نبوت کے جس کو ناموس اکبر اور زبان شرع میں جبرئیل کہتے ہیں اور

کوئی ایکچی پیغام پننچانے والا نہیں ہو ہا۔ اس کا ال ہی وہ آئینہ ہو ہا ہے جس میں تجلیات ربانی کا جلوہ د کھائی دیتا ہے۔ اس کا دل ہی وہ ایلی ہو تا ہے جو کھی کے پاس پیغام لے جاتا ہے اور خدا کا پیغام لے کر آتا ہے۔ وہ خود ہی وہ مجسم چیز ہو تا ہے۔ جس میں خدا 🕰 کلام کی آوازیں نکلتی ہیں۔ وہ خود ہی وہ

كان ہو تا ہے جو خدا كے ليے حرف وب صوت كلام كو سنتا كم خود اس كے دل سے فوارہ كى ماند وحی اٹھتی ہے اور خود اس پر نازل ہوتی ہے۔ اس کا عکس اس کے دل پر بڑتا ہے جس کو وہ خود ہی

الهام كمتا ب اس كو كوئى نهيل بلواتا ، بلكه وه خود بولتا ب اور خود بى كمتا ب: ﴿ وَهَا يَنْطِقُ عَن الْهَوٰى إِنْ هُو إِلاَّ وَحَيْ يُوحٰى ﴾ ہزارول مخص ہیں جنهول نے مجنونوں کی حالت دیکھی ہوگی وہ بغیر

بولنے والے کے اپنے کانوں سے آوازیں سنتے ہیں۔ تنا ہوتے گرانی آ تکھوں سے اپنے پاس کسی کو کھڑا ہوا دیکھتے ہیں۔ باتیں سنتے ہیں اور باتیں کرتے ہیں۔ بال ان دونوں میں اتنا فرق ضرور ہے کہ

يلا مجنول ہے اور دوسرا پنيبرگو كه كافر پچيلے كو بھى مجنول بتاتے تھے۔" (ايينا۔ ص:٢٥) "خدانے بہت سی جگہ قرآن مجید میں جرئیل کا نام لیا ہے مگر سورہ بقرہ میں اس کی ماہیت بتا دی ہے

جمال فرمایا ہے کہ جرئیل ملت استعالی نے تیرے ول میں قرآن کو خدا کے تھم سے والا ہے۔ ول پر ا تارنے والی یا دل میں ڈالنے والی چیزوہی ہوتی ہے جو خود انسان کی فطرت میں ہونہ کوئی دوسری چیز جو فطرت سے خارج اور خود اپنی کی خلقت سے جس کے دل پر ڈالی گئ ہو جدا گانہ ہو" (اپینا ص۲۵) الکے ان اللہ اور نبوت میں فرق: سید صاحب کا بیا نادر انکشاف کئی لحاظ سے غلط ہے:

الکے یہ فطری ملکہ اور نبوت میں فرق: سید صاحب کا بیا نادر انکشاف کئی لحاظ سے غلط ہے:

اللہ یہ فطری ملکہ اگر ابتدائے فطرت سے ہو تا ہے تو اس کا اظہار بھی ابتداء ہی سے ہونا چاہئے مثل مشہور ہے۔ "ہونمار بروا کے چکنے چئے پات" شاعر نابغہ اور فطین قتم کے لوگ جو ابتدائے فطرت سے بیا ملکہ لے کر پیدا ہوتے ہیں تو الیا بھی نہیں ہو تا کہ ایک مدت معینہ سک تو انہیں خود بھی اور دو مرول کو بھی ان کے اس "ملکہ فطرت" کا علم سکہ ہی نہ ہو اور عمرکے ایک خاص حصہ میں اس کا پوری شدو مدسے ظہور شروع ہو جائے۔ یہ چیز فطرت کے ظاف ہے لیکن انبیاء میں ہم دیکھتے ہیں کہ ایک معین مدت تک نہ انہیں خود ہی "وی" کے نزول کا علم ہوتا ہے اور نہ ہی دو مروں کو ایبا گمان ہوتا ہے کہ اس میں "وی" والا فطرتی ملکہ موجود ہے۔

اس فطری ملکہ کا جب ظہور شروع ہو جاتا ہے تو اس میں بدستور ارتقاء کا عمل جاری رہتا ہے اور وہ دو طرح سے ہوتا ہے۔ واس میں بدستور ارتقاء کا عمل جاری رہتا ہے اور وہ دو طرح سے ہوتا ہے۔

دو طرح سے ہو ہاہے۔ ① اس خاص فن میں مزید کمال حاص ہو تا ہے۔ ② تجربہ کی بنا پر اس کے نظریات میں تبدیل واقع ہوتی رہتی ہے۔

فطری ملکہ اور علامہ اقبال ؓ: اب ہم ان باتوں کو ایک مثال سے واضح کرتے ہیں علامہ اقبال کے متعلق

یہ تو مسلمہ امرہے کہ ان میں شعر کا فطری ملکہ موجود تھا ہے۔ دیکھئے انہوں نے بچپن ہی میں کسی بچہ کو کاطب کر کے ایک نظم کمی تھی' جس کا پہلا شعرہے '' کاطب کر کے ایک نظم کمی تھی' جس کا پہلا شعرہے '' میں نے چھینا تجھ سے چاتو اور چلاتا ہے تو مہراں ہوں گر نامریان سمجھا ہے تو

یں سے بین مطاعے کی و اور بین کہ و مسلم کی استعار بلحاظ شعریت اس نظم سے بدرجها بلند ہیں۔ مثلاً مسلم سے بدرجها بلند ہیں۔ مثلاً مسلم سے بین مآل گل' مگر کیا زور فطرت ہے سحر ہوتے ہی کلیوں کو تبسم آہی جاتا ہے گویا اس خاص ملکہ فطری میں بھی ارتقاء و پچتگی کا عمل جاری رہا ہے جیساکہ مندرجہ بالا دونوں شعروں

نیشلٹ یا وطن پرست تھے۔ اس وقت آپ نے میہ شعر کہا<sup>۔</sup> نیشلٹ یا وطن ہے ہندوستان ہمارا ندہب نہیں سکھاتا آلیں میں ہیر رکھنا ہندی ہیں ہم وطن ہے ہندوستان ہمارا تھ جس آن وطن میں کی بھائے اسلام میں ہا ''مسلم'' میں محمئے آتا کے ملغوں تھا۔''

مدہب کیں مسلم ابن میں بیر رکھا ہمارہ ہوگی ہیں ہم و کن ہے ہمارہ مارہ ہمارہ کھر جب ہمارہ مارہ ہمارہ کھر جب آپ وطن ہمارہ کی بجائے اسلام پرست یا ''مسلم ''بن گئے تو آپ کا نعرہ یہ تھا'' چین وعرب ہمارہ ہندوستان ہمارہ مسلم ہیں ہم وطن ہے سارہ جہال ہمارہ مجراس نظریہ میں اس قدر پختہ ہوئے کہ مولانا حسین احمد مدنی مہتم دارالعلوم دیوبند نے انگریزوں کو

ہ ہوں کا گئے کی خاطر کا گگریں کے نظریہ کو قبول کر لیا اور یہ نظریہ پیش کیا کہ قویمں اوطان سے بنتی ہیں۔ وطن سے نکالنے کی خاطر کا گگریں کے نظریہ کو قبول کر لیا اور یہ نظریہ پیش کیا کہ قویمں اوطان سے بنتی ہیں۔ تو علامہ موصوف نے ان کو درج ذمل رہامی لکہ کر جیجی۔' www.muhammadjilibrary.com کے معزلہ سے طلوع اسلام تک کے ایکن ترکیدیت عجم بنوز نه داند رموز دین درنه زدیوبند حسین احمد این چه بواهجی ست سرود برسر منبر که قوم از وطن است چه بے خبر ز مقام محمد عربی ست اس طرح ابک وقت تھا جب علامہ موصوف روس کے فلسفہ اشتراکیت سے سخت متاثر تھے۔ اس دور میں آپ نے اشتراکیت کے حق میں بہت سے اشعار قلمبرر کی اور لینن کو وہ پغیبرے کم نہیں سمجھتے تھے. کتے ہیں۔ نیست پغیبر ولیکن ود بغل دارد کتاب پھر جب آپ نے اسلام کا بنظر غائر مطالعہ کیا تو اس نظریہ اشتراکیت سے تائب ہو گئے چنانچہ لکھتے ہیں <sup>س</sup> دین آن پنیمبر ناحق شناس بر مساوات شکم دارد اساس اس طرح کسی وقت آپ تصوف سے اس قدر متاثر تھے کہ آپ کے گھریر ابن عربی کی فتوحات مکیہ کا درس ہوا کر تا تھا پھرجب آپ نے اسلامی تعلیمات کو اپنایا تو اس رہبانیت سے بیزار ہو کر لکھتے ہیں <sup>سے</sup> گو سفندے در لباس آدم است محکم اوبر جان صوفی محکم است بر تخیل بائ او فرمال رواست جام او خواب آورو گیتی رباست قوم با از شکر او مسموم گشت و از ذوق عمل محروم گشت غور فرمایئے کہ کیا پیغام نبوت میں بھی ایسے تنبیات کی گنجائش ہے؟ نبی بھی بسرحال انسان ہی ہو تا ہے آگر ملکہ نبوت کی صورت بھی دو سرے ملکات انسانی کی طرح ہے تو پھر بیہ ان تغیرات سے کیوں کر محفوظ رہ سکنا ہے؟ قرآن کی پہلی وحی بلحاظ فصاحت وبلاغت اور ہدایت دبی درجہ رکھتی ہے جو آخری وحی کا ہے پھر اس کا ابنا دعویٰ ہے کہ اس کلام پر پورے ۲۳ سال کے عرصہ میں کئی تضاد نظر نہیں آئے گا۔ اس پر نہ ارتقائے فن کا کچھ اٹر ہے نہ ارتقائی نظریات کا پھر ہم سرسید کے اس نادر فلفہ کو کیو کر صیح قرار دے سکتے وحی کے متعلق یہ شعور کے وہ ایک نبی کے ول سے اٹھتی پھراسی کے دل پر گرتی ہے۔ جب اٹھتی ہے تب تواس منہ سے بے آواز نکلتی ہے البتہ جب گرتی ہے اس وقت منہ سے آواز نکلنے لگتی ہے اور وہ بھی اس حالت میں کہ وہ سمجھتا ہے کہ اس کے پاس کوئی موجود ہے جو اس سے ہم کلام ہو رہا ہے جیے: ﴿ قُلْ لِلَّهِ الْأَمْرُ جَمِيْعًا ﴾ تعنی وہ فرضی خارجی ہستی اس نبی کو کچھ بتلا رہی ہے۔ اس بات کا واضح اشارہ ہے کہ نبی پر وحی کے نزول کے وقت اس کے ہوش وحواس قائم نہیں ہوتے۔ انعوذ بالله مِن ذلک) یہ سوقیانہ تخیل سید صاحب کو شائد ان کے ابلیس ہی نے سمجھایا ہے۔ کسی می کے متعلق اس کے مجعین ایا تصور مجھی برداشت نہیں کر کھتے اس طرح تو وجی ساری کی ساری مشکوک ہو کر رہ جاتی ہے۔

ہم حیران ہیں کہ آپ نے جرئیل ملتے ہے وجود کی نفی میں جو مجنوں کی مثال کا سارا لیا ہے تو یہ بات

www.muhammadilibrary.com ن معزلہ سے طلوع اسلام تک کر (حصہ: الآل) معزلہ سے طلوع اسلام تک

بھی آپ کے نظریہ کے خلاف ہے مجنول اسے کہتے ہیں جے جن پڑ گئے ہوں' یا جو آسیب زدہ ہو اور سرسید

جن کے وہ معنی نہیں لیتے جو عام فیم ہیں۔ بلکہ وہ جن سے رساتی لوگ مراد لیتے ہیں (تفصیل آگے آئے

 اب ویکھے قرآن کریم جریل اور نزول وحی کے متعلق کیا تھی رہیش کرتا ہے۔ ارشاد باری ہے: "اور (محمد مل الني اني نفساني خوابش سے سي بولتاوه

خداکی طرف سے وہی ہے جواس کی طرف بھیجی جاتی ہے۔ اسے بڑی زبردسگ قوت والے نے سکھایا۔ طاقت ور (جبریل) نے بھروہ سیدھا اور قائم ہو گیا اور

وہ آسان کے اونیے کنارے بر تھا پھر قریب ہوا اور جھک گیا پھروہ کمان کے دو گوشوں کے برابریا اس کے بھی قریب ہو گیا تو اس وقت اللہ تعالیٰ نے اپنے

بندے کی طرف وحی کی جو پچھ کرنامقصود تھی۔

جب وی اتاری جاتی ہے تو اس بناء پر فرشتے کے اردگر د بسرہ بھی لگایا جاتا ہے تاکہ بوری حفاظت سے بیہ

گی اب یہ عقیدہ بھی سید صاحب ہی حل فرما کتے ہیں کہ مجنوں کے سامنے جو چیز آ کھڑی ہوتی ہے اور اس

سے باتیں کر تا اور مجنوں سے سوال وجواب ہو تا ہے تو وہ ہستی کیا چیز ہوتی ہے؟

 پیغامبرکی سے شرح بھی مجیب ہے کہ وہ خدا تک پیغام لے بھی جاتا ہے اور پھروہ پیغام واپس بھی لاتا ہ تو پھراس معالمہ میں خدا کی ضرورت بھی کیا ہے؟ کیا نبی اپنا پیغام خدا کے پاس Aprove کرانے كے ليے جاتا ہے۔ آخر اس وبل ويوٹى كا فائدہ كيا ہے۔ جو آپ نے بيغبر كے سر پر وال دى ہے؟

فرماتے ہیں کہ وہ آواز بھی ہو تا ہے اور کان بھی۔ خود ہی کہتا ہے خود ہی سنتا ہے۔ اب اس میں خدا کا کیا واسطه رما؟ آواز تو اس کی اپنی ہی ہوتی ہے چھروہ اندر کی بے صوت و بے حرف کلام کب سنتا

ے؟ اور اسے كيے سمجھتا ہے؟ مجيب قتم كے كوركھ دهندا ميں آپ مسلمانوں كو كھيٹنا چاہتے ہيں۔ ® یہ بے صوت و بے حرف کلام کا نظریہ خالصتاً معتزلین کا مردود نظریہ ہے۔ وہ خدا کو صفت کلام سے عادی قرار دیتے تھے۔ جس کی تفصیل بیک گزر چکی ہے۔

نبوت اور قرآن كريم:

﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْمَوَىٰٓ ۞ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحَىٰ ۖ

يُوخَىٰ ۞ عَلَّمَهُ شَدِيدُ ٱلْقُوْىٰ ۞ ذُو مِرَّةِ مَاسْتَوَىٰ ۚ ۞ وَهُوَ بِٱلْأُفْقِ ٱلْأَعَلَىٰ ۗ۞ ثُمُّ دَنَا فَلَدَلَىٰ ﷺ فَكَانَ مَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَىٰ ۗ

أَتُوحَىٰ إِلَىٰ عَبْدِهِ مَا أَرْحَىٰ ۞ ﴾ (النجم٥٣/٣٠١)

و كمير ليجي ان آيات ميں وحى والنے والى كسى خارجى مستى كا ثبوت ملتائب يا نسيس؟ سوره جن ميں فرمايا كه

وجی نبی تک پہنچ جائے اور اس میں کسی قتم کی آمیزش نہ ہو۔ ایک دو سرے مقام پر پیغامبر فرشتے لینی جریل کو روح الامین کے لقب سے پکارا گیا ہے۔ لین وہ پیغام رسانی میں بوری امانت ودیانت سے کام لیتا ہے۔ بیہ

ہے اہتمام وحی کو نبی کے ول تک پنچانے کا۔ اب بتائے اس اہتمام و تفاظت وحی کو مجنونانہ تخیلات یا ماہرانہ کمالات سے کچھ نسبت ہو سکتی ہے؟

www.muhammadilibrary.com المعتراك عقراك المعتراك المعتر قرآن کریم میں ایک مقام پر دو فرشتول کے نام بھی آئے ہیں۔ نام اس چیز کا ہو تا ہے جس کا کوئی الگ تشخص ہو' اب دیکھئے ان کے متعلق سید صاحب کیا کہتے ہیں۔

# جبر ئيل <u>اور مي</u>كا ئيل <u>:</u>

"اس سبب سے ممود جرئیل کو اپنا دسمن سجھتے تھے اور اس سے عداوت رکھتے تھے۔ اس کی نسبت خدا نے فرمایا ہے کہ جو کوئی جرئیل کا یا میکائیل کا دسٹمن ہے' بے شک خدا اس کا دسٹمن ہے۔ گر جرئیل ومیکائیل کااس آیت میں حکایتاً نام آنے سے ان کے ایسے وجود پر جیسا کہ یمودیوں نے اور

ان کی پیروی میں مسلمانوں نے تصور کیا ہے استدلال نہیں ہو سکتا۔ " (ایفنا۔ ص:١٠١)

"يهود بيه سجهت تھے كه جركيل جو جمارا دعمن ہے۔ وہ آخضرت مليدا كو بيابت سكھاتا ہے خدانے پنیبرے کما کہ "و کمدی کہ بال جرکیل ہی اللہ کے علم سے میرے ول میں باتیں ڈالتا ہے۔ گر جو کوئی ان باتوں کا اور فرشتوں کا اور جبرئیل ومیکائیل کا اور رسولوں کا دستمن ہے۔ خدا اس کا دستمن

ہے۔ فرشتوں کی دشنی بیان کرنے کے بعد جرئیل ومیکائیل کا بالتخصیص نام لینا گویا یمود کے خیالات كا اعاده ب اور وه نام مقصود بالذات نهيل ي يكونكم أكريبوديون كابير خيال نه جو تا تو غالبًا وه نام نه

لیے جاتے۔ پس ان دونوں کے نام قرآن میں آئے ہے یہ فابت نہیں ہو جاتا کہ در حقیقت اس نام ك دو فرشت اين الك الك وجود ك ساته الى اى تحدّ بين جيد زيد وعمر-" (اينا - ص:١٣٠)

اب دیکھنے کہ بحث اس میں نہیں ، جرئیل ومیکائیل کے نام ہودیوں نے رکھے تھے یا خدانے؟ اگر بالفرض يهوديوں نے ہى رکھے ہوں اور خدا نے ان ناموں كا اعادہ كر ديا ہو تو بھى يە خدا ہى كى طرف سے

ہوئے بحث اس میں ہے کہ آیا فرشتے اپنا الگ وجود رکھتے ہیں یا نہیں؟ اس کے لیے سید صاحب نے کیا دلیل دی ہے؟ محض ان کے خیالات تو قابل سلیم نہیں بن سکتے۔ پھریہ بات بھی قابل غور ہے کہ ایک بات

ببودیوں میں مشہور ہو گئی خواہ وہ کیسے ہوئی پھر مسلمانوں میں آگئی۔ اگر وہ غلط تھی یعنی فرشتوں کے الگ وجود کے تصورات ٹھیک نہ تھے تو اللہ تعالی کو ان کی تردید کرنا چاہیے تھی۔ نہ کہ ان کا اعادہ کر کے ان غلط تصورات كو مزيد تائد بخشا جائع تھي۔

# @ ابليس يا شيطان

سید صاحب اہلیس یا شیطان کو خارجی وجود نہ ہونے کے اعتبار سے فرشتوں کی صف میں لے آئے ہیں

اور ابلیس یا شیطان سے مراد کیتے ہیں انسان کی سرکش قوت یا عقل بے باک قرآن کریم سے شیطان کے متعلق دو باتوں کا پتہ چلتا ہے۔

<u>www.muhammadilibrary.co</u> 103 (حصہ: اقل) معترالہ سے طلوع اسلام تک شیطان کی نوع نوع انسانی سے الگ ہے۔ شیطان کا نوع انسانی سے کوئی تعلق نہیں جیسا کہ وہ خود ضدا کے حضور اپنی برتری کے ثبوت میں کہتا ہے: "(اے پروردگار!) تونے مجھے آگ سے پیدا کیا ہے

اور آدم کومٹی ہے۔"

"الملیس جنوں سے تھا۔ اس نے اپنے پروردگار کے

تھم سے سرتانی ک۔ کیاتم اس کو اور اس کی اولاد کو

میرے سوا دوست بناتے ہو حالا نکہ وہ تمہارے دسمن

﴿خَلَقْنَنِي مِن نَّارٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينٍ ۞ ﴾

اس کی نسل بھی ہے اور اولاد کا سلسلہ چلتا ہے:

﴿ كَانَ مِنَ ٱلْحِينَ فَفَسَقَ عَنَ أَمْرِ رَبِّهِ ۗ أَنْنَتَخِذُونِكُمُ وَذُرِّيَّنَكُمُ أَوْلِيكَآءَ مِن دُونِي وَهُمْ

لَكُمْ عَدُولُ ﴿ (الكهف١٨/٥٠)

اب فرمائے کہ نفس سرکش پر الگ نوع کا اطلاق ہو سکتا ہے ' یا اس کی اولاد کا تصور ہو سکتا ہے؟ ہو سكا ہے كه بعض نكته منج فتم كے لوگ فيطان كى اولاد سے مراد "اس نفس سركش كے اجزاء" مراد كے

لیں جیساکہ وہ دو دو' تین تین اور چار چار چار یوں والے فرشتوں سے مراد قوت کی کمی بیشی بھی لے لیتے ہیں تو ہم عرض کریں گے کہ الیی دورازکار تاویلا ﷺ نئی لوگوں کو مبارک۔ قرآن پہلیوں کی زبان میں

نیں اترا اور نہ بی ہم یہ تشکیم کرنے کو تیار ہیں کہ اس کرے سے پہلے کسی نے قرآن کے حقیقی مفهوم کو سمجهای نه تھا۔

## ٣ جن

فرشتوں پر ایمان کے سلسلہ میں جن کا ذکر بھی ازخود آجاتا ہے۔ فرشتوں اور اہلیس و آدم ملکے اور خدا کا مکالمہ قرآن میں کئی بار آیا ہے۔ اہلیس گو فرشتوں میں رہتا تھا تاہم وہ جنوں سے تھا۔ جو فرشتوں سے الگ مخلوق تھی۔ اور انسانوں سے بھی کیونکہ انسان مٹی سے پیدا ہوا ہے اور جن آگ سے۔ اب جن بھی چونکہ غیر مرئی مخلوق ہے۔ لنذا اس سے بھی سید صاحب نے انکار کر دیا۔ دلیل سے ہے کہ جن کے معنی پوشیدہ اور اس کا تصور ذہن کو بڑی قد آور' دیوبیکل صفت کی طرف منتقل کرنا ہے للذا لفظ جن کا اطلاق ان انسانوں پر ہو ؟ ہے جو آبادیوں سے دور صحراؤل اور جنگلول میں رہتے تھے اور شہری لوگول سے زیادہ طاقور اور ڈیل ڈول میں زیادہ قوی اور مضبوط تھے۔ چنانچہ سید صاحب ان جنوں سے جو سلیمان النظام کے

لي قلع المجتبيع الكن اور تلاب وغيره بناتے تھ ويهاتى الله كئے فتم كے صناع مراد كيتے ہيں۔ اب دیکھئے قرآن کریم میں دساتوں کے لیے الاعراب اور دساتی آبادیوں کے لیے بدو کا لفظ آیا ہے۔ المام راغب صاحب مفردات القرآن ميس كت بيس كه ﴿ جَاءَ بِكُمْ مِنَ الْبَدُو ﴾ (١٠٠:١١) "آب كو كاؤل س

www.muhammadilibrary.com المينة بَدِيتَ اللهِ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ا یمال لاما ۔ "میں بدو جمعنی بادیہ (صحراء) ہے اور ہروہ مقام جہاں بلند عمارات وغیرہ نہ ہوں اور تمام چیزیں نظر آتی ہوں اسے بدو (بادیہ) کما جاتا ہے اور البادی کے معنی صحرا نشین کے ہیں۔ تھویا سرسید تو دیماتیوں کو نظروں سے او جھل کر کے انہیں جن کہتے ہیں۔ جب کہ امام راغب انہیں خوب نمایاں کر کے انہیں دیماتی کہتے ہیں اور قرآن امام راغب کے قول کی تائید کر تا ہے۔ جنوں کی آگ سے تخلیق کے بارے میں سید صاحب فرماتے ہیں: "قوائے بہیمیہ کو جن کا مبداء حرارت غریزی وحرارت خارجی ہے آگ سے مخلوق ہونا ٹھیک ٹھیک ان کی فطرت ہتلا تا ہے" (اینا ۔ ص:۵۸) اب دیکھئے حرارتِ غریزی انسان میں اس وقت سب سے زیادہ ہوتی ہے جب وہ پیدا ہو تا ہے اور جوں جول وہ برا اور پھر بو ڑھا ہو تا جاتا ہے۔ یہ حرارت کم ہوتی جاتی ہے۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ جب انسان پیدا ہو تا ہے اس وقت وہ پورا شیطان یا ابلیس یا جن ہو تا ہے اور جوں جوں وہ ارذل العركو پنتچتا جاتا ہے وہ انس یا انسان بنما جاتا ہے۔ یا باتھ ظے دیگر بچین میں ہرانسان کا جن خوب ہٹا کٹا اور طاقتور ہو تا ہے اور جوانی میں اسے بسر حال کمزور ہو جانا چاہیے کی ات بھی مشاہدہ کے خلاف ہے۔ اب دیکھے درج ذیل آیات اہلیس اور جن کے خارجی وجود کے متعلق کتنی صاف ہیں: ابلیس کے خارجی وجود کا ثبوت: (الله ﴿ الله عَمْمُ الْمِيسِ ﴾ فرمايا: "جنت سے نکل جاتو مردود ﴿ قَالَ فَأَخْرُجُ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَحِيتُ ۗ ۞ ﴾ (الحجر ١٥/ ٣٤) فرا موچے کیا اللہ تعالی نے یہ تھم آوم للنے اے سرکش جذبات کو دیا تھا؟ اور دو سرے مقام پر ہے: ''تو وہ بھی اور گمراہ لوگ بھی دوزخ میں ڈالے جائیں ﴿ مَّكُبُكِبُواْ فِيهَا هُمْ وَٱلْفَاوُنَ ۞ وَجُنُودُ إِبْلِيسَ گے اور اہلیں کے سارے لشکر بھی۔" أَجْمَعُونَ ﴿ (الشعراء٢٦/ ٩٤\_٩٥) جنول کے خارجی وجود کا ثبوت: "اور انہوں نے خدا اور جنوں میں رشتہ مقرر کرلیا ﴿ وَجَعَلُوا بَيْنَكُمُ وَيَتِينَ ٱلْجِنَّةِ نَسَبًّا وَلَقَدْ عَلِمَتِ ٱلْجِنَّةُ حالا نکہ جنات جانتے ہیں کہ وہ خدا کے سامنے حاضر إِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ ١٥٨/٣٧) کئے جائیں گے۔" اب ظاہر ہے آج تک کسی جال سے جال قوم نے دیماتی لوگوں یا سرکش جذبات کو خدا کا رشتہ دار خہیں بنایا۔ بقول پرویز صاحب اب یہ بھوت پریت یا دیوی دیو تا ہی ہو سکتے ہیں کیکن اس آیت میں دہمی اشیاء بھی مراد نہیں کی جا سکتیں کیونکہ وہمی اشیاء کاعلم وشعور سے کیا تعلق؟ للذا واضح طور پر ثابت ہو گیا کہ جن کوئی الگ مخلوق ہے جو آج بھی موجود ہے۔ اپنا ذاتی تشخص بھی رکھتی ہے اور علم وشعور بھی۔

www.muhammadilibrary.com

آئینئر بَرِینیّت طلوع اسلام تک (حصہ: اوّل) معزلہ سے طلوع اسلام تک

# قصه آدم السية والبيس

فرشتوں' ابلیس' شیطانوں اور جنوں کے خارجی وجود سے انکار کے بعد اب سید صاحب آدم المنظم کی الحرف توجہ فرماتے اور آدم کی تشریح ان الفاظ میں بیان کرتے ہیں:

"آدم کے لفظ سے وہ ذات خاص مراد نہیں ہے جن کو عوام الناس اور مسجد کے طا باوا آدم کتے ہیں۔ بلکہ اس سے نوع انسانی مراد ہے جیسا کہ تفیر کشف الاسرار وہ تک الاستار میں لکھا ہے: هو باالمقصود بادم آدم وحدہ ..... اور خود خدا تعالی نے فرمایا ہے: ﴿ لَقَدْ حَلَقْنَاكُمْ ثُمَّ صَوَّرْنَاكُمْ ثُمَّ مَا فَلُنَا لِلْمَلاَئِكَةِ اللّٰجُدُوا لِآدَم ﴾ پس "کُمْ" کا خطاب کل انسانوں کی طرف ہے اور آدم سے بی آدم یعنی نوع انسانی مراد ہیں۔ (ایسنا۔ ص ،۸۳)

اقتباس بالا میں لفظ آدم کی ہے سی کر کے سید صاحب نے کمل طور پر ڈارون کے نظریہ ارتقاء کے لئے راستہ ہموار کرلیا ہے۔ آدم ملت کی اس نئی تشریح میں آپ نے مشہور و معتبر تفاییر کو نظرانداز کر کے کئی جمول تغییر کشف الا سرار و جنگ الاستار کا سارا لیا ہے۔ صاحب تغییر کا نام آپ نے درج نہیں فرمایا۔ کہ اس پر کچھ تبھرہ کیا جائے البتہ تغییر کے نام جہ یہ معلوم ہوتا ہے کہ صاحب تغییر نے قرآن کو امرار ورموز کا مجموعہ سمجھ رکھا ہے اور مصنف صاحب ان سرچہ رازوں کو کھولنے اور پردوں کو ہٹانے کی امرار ورموز کا مجموعہ سمجھ رکھا ہے اور مصنف صاحب ان سرچہ رازوں کو کھولنے اور پردوں کو ہٹانے کی کوشش فرما رہے ہیں۔ اور جو اسرار انہوں نے بیان فرمائے وہ سید صاحب کے مطلب کی چیز تھی۔ باطنی فرقہ کے لوگوں نے بھی قرآن کے ساتھ میں کچھ کیا تھا۔ اب آگر صاحب تغییر اور ان کے تتبع میں سید صاحب بھی میں کچھ کرلیں تو کیا مضا کقہ ہے۔

رہی یہ بات کہ لَقَدُ خَلَقُنْکُمْ سے یہ سمجھنا کہ آدم النبے سے پہلے بی نوع انسان یا بی آدم النبیم بھڑت موجود تھے تو یہ کی لحاظ سے غلط ہے۔

- جمال بنی آدم کے تذکرہ کی ضرورت تھی وہاں اللہ تعالی نے بنی آدم ملت کا لفظ ہی استعال کیا ہے جیسا کہ فرمایا: ﴿ وَلَقَدْ کَرَّمْنَا بَنِی اٰدَمَ ﴾ آدم ملت کا قصہ قرآن میں بیسیوں مقامات پر مذکور ہے لیکن کسی جگہ بھی آدم ملت کے بدل بنی آدم کا لفظ استعال نہیں ہوا۔ اس سے صاف واضح ہے کہ آدم ملت ہے سے ساف واضح ہے کہ آدم ملت ہے ساف واضح ہے کہ آدم ملت ہے ساف واضح ہے کہ آدم ملت ہے ساف واضح ہے کہ اللہ منازی ہے مراد بنی نوع انسان یا بنی آدم کا نمائندہ نہیں بلکہ مخصوص فرد واحد ہے۔
- یہ آدم المنظم ایک برگزیدہ انسان تھے اور ان کا ذکر چونکہ حضرت نوح المنظم کے ساتھ ہوا ہے لہذا
   ظن غالب میں ہے کہ وہ نبی تھے۔ ارشاد باری ہے:
- ﴿ ﴿ إِنَّ اللَّهُ آصْلَفَتَ ءَادَمَ وَنُوكًا وَءَالَ " ب شک خدا نے آدم اور نوح السّيلِم اور آل إنسان مان کے اور آل الله عِنْ اَنْ عَلَى ٱلْعَلَيْدِينَ ﴿ ﴾ ابراہیم اور آل عمران منطقط کم تمام جمان کے لوگوں

آئیت بُوینے ت میں منتخب فرمایا تھا۔ '' المنظم والمنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم والمنطح والمل ع: ﴿ فَمَلَقَيْنَ ءَادَمُ مِن رَّبِيهِ كَلِمَنتِ فَنَابَ عَلَيَّةً إِنَّامُ ۖ "كَبَر آدم للنِّ إِنْ أَن هُوَ النَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴿ البقرة ٢/ ٣٧) عَلَيْكِ تُواللَّه فِي الرَّاسِ كَي توب قبول فرمائي-" مندرجہ بالا آیات میں ﴿ فَغَابِ علیه ﴾ کے الفاظ اس بات پر شاہد ہیں کہ یہاں کوئی اصول نہیں بیان کیا جا رہا بلکہ نسی فرد واحد کی توبہ کی قبولیت کی اطلاع دی جا رہی ہے جو بغیر وحی کے ممکن نہیں' لنذا حضرت آدم ملينيا فرد واحد ادر برگزيده انسان اور ني تھے۔ ان تصریحات سے بید واضح ہو جاتا ہے کہ آدم السنے اسے بہلے بی آدم السنے موجود نہیں ہو سکتے۔ اب ہم سید صاحب کی اس دلیل کا جائزہ لیتے ہیں جو اس طرح شروع ہوتی ہے: ﴿ وَلَقَدٌ خَلَقَنَكُمْ مَنْ مُ صَوِّرُنَكُمُ مُمَّ فَكُنَا "اور ب شك بم نے تهيں پيدا كيا پحرصورت بنائى لِلْمَلَكِيكَةِ أَسْجُدُوا لِلْآدُمُ ﴾ (الإعراف ٧/١١) في فرشتون علماك آدم كو تجده كرو-" اس آیت میں ﴿ فُمَّ فُلْنَا ﴾ کے لفظ سے آپ نے یہ استدلال کیا ہے کہ اس قصہ آدم سے پیشتر بی نوع انسان موجود تھے جن کے لئے جمع کی تعمیر کم استعال ہوئی ہے۔ یہ آیت سورہ اعراف کی تمبرہ ا ہے۔ درمیان میں سے کسی آیت کا کلوا پیش کر کے مقامد برآری کوئی مستحن فعل نہیں ہو تا۔ اس آیت کے مخاطب دور نبوی کے لوگ ہیں آگر سورہ کو شروع کے پڑھ لیا جائے تو ذہن خود بخود صاف ہو جاتا ہے۔ آیت نمبز ۳ سے مستقل مضمون چلا آرہا ہے اور وہ بول شروع ہوتی ہے: ﴿ أَتَّبِهُواْ مَا أَنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِن زَيِّكُونَ ﴾ "لوكو! جو كلكي تم پر تهمار برورد كار كي طرف س نازل ہوئی ہے اس کی پیروی کرو۔ " (الأعراف/٣) تو یہاں لفظ خلفنا کم ہے مراد حضرت آدم ملن جی ہیں۔ لیکن مخاطب چو نکہ عوام الناس ہیں جو کہ نبی آدم مُلْتِ ابن ہیں۔ اس لئے جمع کا صیغہ استعمال ہوا ہے۔ جب فاعل یا مفعول ایک یا ایک ہے زیادہ ہوں تو ضمیر واحد بھی استعال ہو سکتی ہے اور جمع کی بھی جیسا کہ قرآن میں قصہ موی ٰ وخضر میں استعال ہوئی ہیں۔ حضرت خصر موسیٰ ملہﷺ کو متیوں واقعات کی تاویل ہٹلاتے ہیں تو پہلے واقعہ کے لئے اَرَ ذُتُّ جمع مشکلم کا حلا نکہ تحشّی تو ڑنے میں خدا اور اس کی مشیت کو بھی ایساہی دخل تھا جیسے لڑکے کو مار دینے میں۔ قصہ آدم میں گفتگو کے فریق: پھر سید صاحب فرماتے ہیں: "اس قصه میں چار فریق بیان ہوئے ہیں ایک خدا او دسرے فرشتے ایعنی قوائے ملکوتی)۔ تیسرے

وعورت دونوں شامل ہیں) مقصود قصہ کا انسانی فطرت کی زبان حال سے انسان کی فطرت بیان کرنا ہے۔ خدا جو سب کا پیدا کرنے والا ہے۔ گویا قوائے ملکوتی کو مخاطب کر کے فرما تا ہے کہ میں ایک

الميس يا شيطان (يعني قوائے بهيم) چوتھ آدم ايعني انسان جو مجموعه ان قوى كا ہے اور جس ميس مرد

www.muhammadilibrary.com

المَيْنَ بِيُورِينَةُ عِلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

مخلوق یعنی انسان کثیف مادہ سے پیدا کرنے والا ہوں۔ گروہی میرا نائب ہونے کے لائق ہے۔ جب میں اس کو پیدا کر چکوں تو تم سب اس کو سجدہ کرنا۔ اس مقام پر مخاطبین کو (بینی قوائے ملکوتی کو: مولف) اس بات کا کہ اس مخلوق (بینی انسان) میں قوائے بہمیہ (بینی ابلیس یا شیطان) بھی موجود ہوں گے۔ عالم قرار دیا گیا ہے اور بمقتفائے فطرت ان توی کے انہوں نے کما کہ کیا تو ایسے کو خلیفہ کرے گاجو زمین پر فساد مچا دے اور خون بما دے اور قوائے ملکوتی نے اپنی فطرت اس طرح بیان کی کہ ہم تو تیری ہی تعریف کرتے ہیں اور تجھ پاک کو یاد کرتے ہیں۔" (ایسنا۔ ص ۲۰۹۰)

اب دیکھے کہ جو منظر کشی سید صاحب نے پیش فرمائی ہے۔ اس میں نہ وہ فرشتوں کا خارجی وجود تسلیم کرتے ہیں نہ ابلیس یا شیطان کا باقی رہ گئے۔ دو لینی خدا اور انسان 'خدا بھی غیر مرئی ہستی ہے۔ اب میدان میں صرف ایک فریق لیعنی انسان رہ گیا۔ وہ بھی کوئی متعین ہستی نہیں پھر اس کا زمانہ بھی انسانی گرفت سے مادراء ہے تو یہ بات کیا ہوئی؟ قرآن نے جو اس واقعہ کو بیسیوں مقامات پر دہرا دیا ہے تو کیا یہ محض ایک درامہ ہی تھا؟ چلئے ہم اسے سید صاحب کے بقول تمثیل یا ڈرامہ ہی سمجھ لیتے ہیں تو کیا کبھی ایسا ڈرامہ بھی مظرعام پر آیا ہے جس کا کوئی معین کردار بھی میدان میں موجود نہ ہو۔

جنت 'شجر ممنوعہ اور ہبوطِ آدم کی تاویلات: جنبہ کے متعلق'جس میں آدم اور اس کی ہوی کو رہنے کو کہا گیا تھا۔ یہ اختلاف تو رہا ہے کہ آیا وہ جنت آسانوں پر تھی یا زمین پر؟ کیونکہ ہبوط کے معنی گرنا اور گرانا کے بھی آتے ہیں' تو بے آبرہ ہو کر نکلے اور نکالنے کے بھی معتزلہ یا کچھ دو سرے لوگ اس بات کے قائل تھے کہ یہ جنت زمین پر تھی حتیٰ کہ معتزلہ نے اس کی جگہ جبی تلا دی کہ وہ فلسطین میں یا فارس و کرمان کے ورمیان تھی۔ لیکن سید صاحب نے اس واقعہ کی جو تاویل فرمانی ہے' وہ بس اپنا جواب آپ ہی جے۔ فرماتے ہیں:

"اس کے بعد خدا نے انسان کی زندگی کے دونوں حصوں کو بتایا ہے۔ پہلے حصد کو یعنی جب کہ انسان غیر مکلف اور تمام قیود سے مبرا ہوتا ہے بہشت میں رہنے اور چین کرنے اور میوؤں کے کھاتے رہنے سے تعبیر کیا ہے اور جب دو سرا حصہ اس کی زندگی کا شروع ہونے والا ہے ، تو اس کے قدیم دشمن (شیطان) کو پھر بلایا ہے جس نے اس کو بھاکر درخت ممنوعہ کھلایا ہے۔"

"یہ انسان کی زندگی کا وہ حصہ ہے جب کہ اس کو رشد ہوتا ہے اور عقل و تمیز کے درخت کا پھل کھا کر مکلف اور اپنے تمام اقوال وافعال و حرکات کا ذمہ دار ہوتا ہے۔ زندگی کے ضروری سامان کے لئے خود محنت کرتا ہے اور نیک وبد کو خود سجھتا ہے۔ اپنی بدی سے واقف ہوتا ہے اور اس کو چھپاتا ہے۔ یہ فطرت انسانی خدا تعالیٰ نے باغ کے استعارہ میں بیان کی ہے۔ سن رشد و تمیز کو پہنچنے کو درخت (جنت یا درخت معرفت خیرو شرکو پھل کھانے سے اور انسان کا اپنی بدیوں کے چھپانے کو درخت (جنت یا

www.muhammadilibrary.com المنتائج ويرت المسام تك المنتائج ويرت المنتائج

بین کی عمرے درختوں) کے پتوں کے دھانکنے سے تعبیر کیا ہے۔ مگر شجرۃ الخلد تک اس کو نہیں

پنچایا۔ اس سے ثابت ہو تا ہے کہ وہ فانی وجود ہے اور اس کو دائی بقا نہیں! اخیر کو نمایت عمر گی ہے۔ اس کا خاتمہ بیان کیا ہے کہ تم سب نکل جاد اور جاکر ذیبن پر رہو۔ دہی تممارے تھمرنے کی جگہ

ہے۔ اس میں تم رہو گے' اس میں مرو گے' اس میں سے اٹھو گے'' (ایساً۔ ص:۵۹) اقتباس بالا سے مندرجہ ذیل نتائج اخذ ہوتے ہیں:

ا قتباس بالا سے مندرجہ ذیل نتائج اخذ ہوتے ہیں: ① جنت سے مراد سن بلوغت سے پہلے کی عمرہے' جسے بادشاہی عمر بھی کہتے ہیں۔

شجر ممنومہ س بلوغت کو پہنچ جانے کا نام ہے۔
 جب کوئی انسانی بچہ اس س بلوغت کو پہنچ جاتا ہے تو شیطان آموجود ہوتا ہے ادر اس وقت میے مکالماتی

© بہب نوی اسان چید اس من ہو حت تو بھی جانا ہے تو سیطان اسو بود ہو نا ہے اور اسی وقت یہ مظامان ڈرامہ جو چار کرداروں پر مشتمل ہے' پیش آتا ہے۔ ④ سن بلوغت سے بعد کی عمر ہی ہموط آدم ہے۔ پھر جو کوئی شجر ممنوعہ کو چکھ لیتا ہے تو اسے اپنی بدی کو

س بلوغت سے پہلے کی ترکیج پتوں سے چھپانا پڑتا ہے۔ ھی ان گا نہ ان کا ان کے ان کر میں ان کا ان کے ان میں ان کر میں ان کے ان کا ان کے ان کا ان کی ان کے ان کا ان کے

اور اگر نمایت عمدگی سے بیان کیا جائے تو ہبوط آدم سے مراد زمین پر رہنا ہے۔

<u>تاویلات کا جائزہ:</u> اب دیکھئے ان تاویلات پر شدرجہ ذیل اعتراضات وارد ہوتے ہیں: ① بن بلوغت سے پہلے ہرانسان اکیلا ہوتا ہے۔ اس بادشاہی یا جنت کی زندگی میں اس کے زوج کا تصور

ناممکن ہے۔ جب کہ اللہ تعالیٰ نے آدم اور اس کی بیکی دونوں کو جنت میں رہنے کو کھا تھا۔ اس لئے یہ تاویل غلط ہے۔ ﴿ شَجْرِ مَنوعہ کو کھانے یا نہ کھانے کا آدم ملینے کو اختیار دیا گیا تھا مگر جی صاحب کے شجر ممنوعہ (من رشد

وتمیز) کو کھانے پر ہرانسان اپنے طبعی تقاضوں کے تحت مجبور ہوتا ہے۔ ورنہ ان میں اکثر اس ذمہ واری کی زندگی کو قبول ہی نہ کرتے اور ہیشہ بادشاہی عمریا جنت میں ہی رہنا پیند کرتے۔ (3) شجر ممنوعہ کو آدم اور اس کی بیوی نے شیطان کے بہکانے پر چکھا تھا۔ گراس تاویل کے تحت ہرکوئی

مرد ہو یا عورت (بلا شرط زوجین) از خود چکھتا ہے کیونکہ وہ اس پر مجبور ہو تا ہے۔ مکلفانہ زندگی میں قدم رکھنا انسان کا طبعی نقاضا ہے اور طبعی نقاضوں پر ہبوط یا بے آبروئی کا اطلاق

 ۵ مکلفانہ زندگی میں قدم رکھنا انسان کا تعبی تقاضا ہے اور تعبی تقاضوں پر ہبوط یا بے آبرونی کا اطلاق نہیں ہو سکتا۔

نمایت عمرگ سے بیان کے مطابق ہوط آدم سے مراد انسان کا زمین پر رہنا ہے تو کیا ہوط سے پہلے کی زندگی ایمن نر نہیں رہتا تھا؟ پھریہ ہوط کیا ہوا؟
 ندگی (یعنی جنت یا بچین کی زندگی) میں انسان زمین پر نہیں رہتا تھا؟ پھریہ ہوط کیا ہوا؟

سو یہ ہیں سرسید مرحوم کی تاویلات کے نمونے بھر آپ نے ان تاویلات میں جو زہنی کاوش فرمائی اس کی ہم داد ہی ویں گے کیونکہ ان تاویلات سے آپ نے ہربات کو مطابق فطرت بھی کر دکھلایا ہے اور ڈارون کے نظریہ ارتقاء کے مطابق بھی قرآن کریم میں ایسے اسرار رموز کی حکمت آپ یہ بیان فرماتے www.muhammadilibrary.com پڑت 109 ﴿ (عصد: اقال) معتزلہ سے طلوع اسلام تک کڑے

. آئینهٔ پُدیریت

"اصل سے کہ ان آیول میں خدا تعالی انسان کی فطرت کو اور اس کے جذبات کو بتاتا ہے اور جو توائے بہیمیہ اس میں ہیں۔ ان کی برائی یا ان کی دشنی سے آ ں کو آگاہ کر تا ہے گریہ ایک نہایت دقیل راز تھا جو عام لوگوں کے اور اونٹ چرانے والول (بعنی صحابہ بڑاتھ) کے قیم سے بہت دور تھا۔ اس لئے خدا نے انسانی فطرت کی زبان حال ہے آدم وشیطان کے قصے خدا اور فرشتوں کے مباحثہ کے طور پر اس فطرت کو بیان کیا ہے تاکہ ہر کوئی خواہ اس کو فطرت کا راز سمجھے' خواہ فرشتوں اور خدا کا مباحثہ' خواہ شیطان وخدا کا جھگڑا' اصلی عقیدہ حاصل کرنے سے محروم نہ رہے۔ اس پر عام وخواص' سمجھ دار اور ناسمجھ' جانل وعالم کا یکسال قرآن مجید سے مقصد پانا در حقیقت بہت برا معجزہ قران کا ہے۔ " (ایضاً۔ ص:۳۶)

سمجھے آپ کہ سید صاحب اس معجزہ قرآن کی آڑیں کیا فرمارہے ہیں؟ وہ کہتے ہیں:

🗓 قرآن میں جو بیسیوں مقامات ی قصہ آدم وابلیس اور فرشتوں کا بیان ہوا ہے تو اس سے مراد صرف

فطرت انساني كالسمجهانا مقصود تها.

 فطرت انسانی کا سمجھانا بہت دقیق راز ہے جرو سرے آسان الفاظ میں ادانہ ہو سکتا تھا للڈا بار بار بیہ قصه د هرا کر اہل دانش کو سمجھانا ضروری تھا۔

3 يدرازاتنا دقيق ہے جو عام لوگوں اور اونٹ چرانے والے صحابہ کرام رہی ہے) کی سمجھ سے بالا تر تھا۔

 اور جن لوگوں نے اس راز کو دریافت کر لیا ہے۔ وہی عالم ' دانشند اور خاص لوگ ہوتے ہیں۔ جیسے سرسید اور ان کے ہمنوا لوگ۔ (نعوذ بالله من شرور انفسنا)

<u> مرسید پر کفر کا فتویٰ :</u> اس بات میں کوئی شک نہیں کہ آپ کے دل میں مسلمانوں کے لئے درد بھی تھا اور غلوص بھی یہ بھی حقیقت ہے کہ مسلمان قوم ۱۸۵۷ء کے غدر کے بعد حکمران انگریز طبقہ کی نظروں میں مجرم اور مقهور تھی اور شاہ اساعیل شہید کی تحریک نے اگریزوں کو اور بھی غفیناک بنا دیا تھا۔ ان طالت میں سید صاحب نے ان دونوں حلقوں کو قریب تر کیا اور ان میں مفاہمت کی فضاء ہموار کی اور ان کو شثوں میں اپنی جان اور مال تک کھیا دیا لیکن یہ حقیقت بھی اپنی جگہ مسلّم ہے کہ اس کشکش میں خود آپ نے اور مسلمانوں نے جمال کچھ مادی فوائد حاصل کیے وہاں ایک بہت برا نقصان یہ بھی پہنچا کہ آپ نے نہ صرف خود کو مغربی تہذیب وافکار کی جھولی میں ڈال دیا بلکہ مسلمانوں کو بھی اس راہ پر گامزن کر کے اسلام کے بنیادی تصورات اور ایمان بالغیب کی بیشتر کڑیوں کی جڑیں تک ہلا دیں اور ہرایسے واقعہ یا تصور ر دھاوا بول دیا' جو مغربی افکار و نظریات کی میزان پر پورا نہیں اتر تا تھا۔ معجزات سے انکار یا ملائکہ وحی'

نبوت اور دو سرے کئی مسلمات سے متعلق ایک نے تصور کی تخلیق اس ذہنی شکست خوردگی کے نتائج وآثار ہیں۔ نتیجنا مسلمانوں کے تمام فرقوں نے آپ کی اس نیچرپت کی بناء پر متفقه طور پر ان پر کفر کا فتو کی

لگا دیا چنانچه اداره "طلوع اسلام" اس فتوی پر یوں تبھرہ لکھتا ہے:

" طرفه تماشا یہ ہے کہ مختلف مذہبی فرقوں کے وہ اجارہ دار جو دین خدا کے کسی اصول پر کبھی متفق نہ ہو سکے اور بھیشہ دو سرے فرقہ کو کافر سمجھا کئے۔ ان کا اجماع ہو تا ہے تو اس دیوانہ ملت کی تکفیر پر جس نے کڑے اور نازک مرحلے پر پوری ملت کو موت سے بچاکر نئی زندگی عطاکی۔" (باکستان کا معمار اول ۔ ص ۸۳:۰)

اس تبعرہ میں کی باتیں حقیقت کے خلاف ہیں۔ مثلاً:

مسلمانوں کی اکثریت نے اصولوں میں آج تک اختلاف نہیں کیا بلکہ آگر کوئی مخض اصولوں میں اختلاف کرے تو اکثر فرقے اپنے فروئ اختلاف کے باوجود اس کی تکفیر پر متحد ہو جاتے ہیں۔ مثلاً: حسین بن منصور طلح' یا مرزا غلام احمد قادیانی یا سرسید کی تکفیر پر پھریہ اتحاد صرف مسلم تکفیر پر بی نہیں اور بھی بیشتر اجمائی امور پر ہو جاتا ہے۔ مثلاً: پاکستان کی تشکیل یا قرار داد مقاصد یا تحریک ختم نبوت یا نظام مصطفیٰ کے تھی مسلمانوں کے اکثر فرقوں میں فروئی اختلافات کے باوجود اصولوں پر بالعوم انفاق ہو جاتا رہا ہے۔

العموم انفاق ہو جاتا رہا ہے۔

② مسلمانوں کے فرقوں نے فروی اختلافات کی بنا پر مجھی ایک دوسرے کی تکفیر نہیں کی۔ حفی 'شافعی' مالکی' صبلی سب فروی اختلافات کے آئینہ والد فرقے ہیں' لیکن سب ایک دوسرے کو مسلمان ہی

جھتے ہیں۔ ③ فتویٰ تکفیر کی بھی دو تشمیں ہیں:

ایک یہ ہے کہ مسلمانوں کے جملہ فرقے سی ایک مخص فقہ کو گراہ بدعتی یا کافر قرار دیں۔
 ایسافتویٰ یقینا اپنے اندر پورا وزن رکھتا ہے۔

دوسری یہ کہ ایک فرد واحد یا کوئی ایک فرقہ دوسرے تمام فرقوں کو گمراہ اور کافر قرار دے
 دے۔ جیسے مرزا قادیانی یا ان کا فرقہ دوسرے تمام مسلمانوں کے متعلق ایسا عقیدہ رکھتا اور فتولی لگاتا
 تو ایسافتولی کوئی حقیقت نہیں رکھتا۔ بلکہ کافریا گمراہ کہنے والا فرقہ خود ہی کافریا گمراہ ہوتا ہے۔

امت کے اکثر فرقوں کا فیصلہ بالعموم صحت پر مبنی ہوتا ہے اور ہونا بھی چاہئے للندا سربید کے خلاف امت کا اکثری فتوئی ہی اس بات کی دلیل ہے کہ صاحب موصوف اسلام کے اصولی عقائد ونظریات پر حملہ آور ہوئے تھے اور اس بات کی بھی کہ اس گئے گزرے دورِ انحطاط میں بھی مسلمانوں کی اکثریت کو مادی تق کے بجائے اصول دین کی حفاظت عزیز ترہے۔ www.muhammadilibrary.com آئینئبِدیت طلوع اسلام تک کرادہ سے طلوع اسلام تک کرا

## سرسید کے افکار ونظریات پر ایک نظر

پیشتراس کے کہ ہم سید صاحب کے اپنے مخصوص نظریات کا جائزہ لیں' ضروری معلوم ہو تا ہے کہ بیہ

ر کھ لیا جائے کہ وہ معتزلہ کے مخصوص عقائد ونظریات سے کسی حد تک متاثر تھے؟ ہم بتا چکے ہیں کہ معتزله کے مخصوص نظریات مندرجہ ذیل امور تھے:

 عقل کا تفوق اور برتری ای بناء پر وہ احادیث اور اجماع کا انکار کرتے تھے اور ای عقلی تفوق کی بناء پر وہ قرآنی آیات کی دور از کار تادیلات پر مجبور ہو جاتے تھے۔

 ات وصفات باری تعالی میں امت مسلمہ کے مسلمہ عقائدے اختلاف رکھتے تھے۔ وہ خدا کے لئے سمت مقرر کرنے یا اس کی طرف ہاتھ یا پاؤں کی نسبت کرنے کو کفر سبجھتے تھے اور صفات باری تعالیٰ کو

عادث مجھے تھے اور جو صفات کو بھی قدیم تصور کر آ اسے مشرک قرار دیتے تھے۔

 جرو قدر کے معاملہ میں وہ قدر چ عقائد کے قائل تھے۔ وہ کتے تھے کہ خدا کائنات اور قوانین قدرت بنانے کی حد تک مخار تھا۔ اب جب راس نے قوانین قدرت بنادیے ہیں تو اب وہ خور بھی "ایے وعدہ کے مطابق" ان کا خلاف نہیں کر سکر ان انبی قوانین قدرت ، جن میں سے ایک مکافات عمل بھی ہے۔ انسان اپنے اچھے وبرے کی سزا وجراء کینے پر مجبور ہے لندا وہ اللہ کی صفت مغفرت کی

اویل کر لیتے تھے اور شفاعت سے بکسرانکار کر دیتے تھے۔ سد صاحب کی " تغیر القرآن" کے مطالعہ سے یہ واضح ہو جا کہے کہ آپ بھی بعینہ ان نظروات میں معزلد کے نقش قدم پر چل رہے ہیں۔ آپ کے درج ذیل اقتباس ملاحظہ سکے:

• بسلا نظریہ عقل کا تفوق: آپ قرآن کے الفاظ کا صحیح مفہوم متعین کرنے کے متعلق فرما رہے

"ان سب باتوں کے ہونے کے بعد (وہ کیا باتیں ہیں آگے چل کر ہم بیان کریں گے۔ (مولف) اس بات کا جاننا بھی ضروری ہے کہ جس بات پر متعلق دلیل دلالت کرتی ہے۔ اس پر کوئی عقلی معارضہ تو نہیں ہے کیونکہ اگر کوئی عقلی معارضہ پایا جائے گاتو ضرور نقلی دلیل پر اس کو ترجیح ہوگی اور اس لقلی ولیل کو ضرور دوسرے معنول میں تاویل کرنا پڑے گا۔" (۱۹/۱)

اقتباس بالا میں آپ نے کس قدر وضاحت سے اعتراف فرمالیا ہے کہ اگر قرآن کی کوئی بات عقل کے ظاف معلوم ہو تو لا محالہ اس کی تاویل کرنا <del>چاہئے</del>۔

 دوسرا نظریه ' ذات وصفات باری تعالی کی تنزیمه : اس سلسله مین سرسید صاحب کی اقتباس بالا كے ساتھ بى المحقه عبارت ملاحظه فرمائي جو عقل كے خلاف انسي معلوم موكى:

## آئیت پیویوی سلام تک کی **بریس پیریس کا ان استان کا کی سازم کا ان استان ک**

تیسرا نظرید ، جرو قدر : اس مسئله میں سید صاحب صاحب نہ جریہ سے اتفاق کرتے ہیں نہ قدریہ سے اور نہ ہی عام مسلمانوں سے جو بین الجبروالاختیار کے قائل ہیں۔ آپ نے اس مسئلہ کو چھیڑ کر لایخل ہی چھوڑ دیا ہے۔ تین سابقہ نظریات کا تذکرہ ضرور کیا ہے۔ لیکن کسی ایک کی بھی تائید نہیں کی اور نہ ہی اپنا کوئی واضح نظریہ چیش کیا ہے تاہم اس طویل بحث سے جو (تغیر القرآن: ۱۳/۱ سے ۱۹) تک پھیلی ہوئی ہے۔ یہ ضرور معلوم ہو جاتا ہے کہ آپ جبر کی طرف مائل ہیں اور آپ نے جمہور ائمہ سامام سے اختلاف کے حق کو ضائع نہیں کیا۔

چوتھا نظریہ 'خوارق عادت اور معجزات سے انکار: معجزات سے انکار کے متعلق بھی آپ کا نقطہ نظر ملاحظہ فرما لیجے:

"قرآن مجید کے معانی بیان کرنے میں سب سے زیادہ و شوکا انسان کو ان مقامات پر پڑتا ہے جمال قرآن میں قصص انبیائے سابقین بیان ہوئے ہیں۔ انبیائے سابقین کے قصے عمد عتیق کی کتابوں قرآن میں بھی آئے ہیں اور علمائے یہود نے بھی قصص انبیاء مستقل کتابوں میں لکھے ہیں جن میں بہت کچھ باتیں دور از عقل و ظاف قانون قدرت درج ہیں۔ وہ قصے مشہور تھے اور ہمارے علماء بھی ان سے مانوس تھے اور ان کے عجائبات کو جو قانون قدرت کے خلاف تھے معجزات قرار دے دیتے تھے۔ وہ قصے قرآن میں بھی بیان ہوئے ہیں اور وہ بیان بہت کچھ اس کے مشابہ اور مماثل ہے جو ان معنوں کی نبیت بیان ہوا ہے۔ گر قرآن مجید کے الفاظ ان قصوں میں اس طرح آئے ہیں کہ ان سے وہ باتیں جو دوران عقل اور خلاف قانون قدرت ان قصوں میں مشہور تھیں۔ ان کا مجوت نہیں ہوتا۔ ہمارے علمائے متقدمین نے اس بات پر خیال نہیں کیا بلکہ ان سے جمال تک ہو سکا قرآن مجید کے الفاظ کو ان پر بعینہ عمل کرنے کی کوشش کی اور اس کے کئی سبب تھے۔

اول بیا کہ ان قصول کی نبست کیفیت مشہورہ ان کے دل میں لبی ہوئی تھی۔ اس لئے قرآن مجید کے الفاظ پر انہول نے توجہ نہیں گی۔

دو سرے یہ کہ ان کے پاس ہرایک چیز گو کہ وہ کیسی ہی قانون فطرت کے خلاف کیول نہ ہو خدا کی

www.muhammadilibrary.com

المنابعة بَوينة ت المنابعة الم

قدرت عام ( یعنی ﴿ ان الله علیٰ کل شی قدیر ﴾ ( المولف) کے تحت میں داخل کر دینے کا نمایت سل طریقہ تھا اور اس سبب سے ان الفاظ کی حیثیت پر غور کرنے کو توجہ ماکل نہ ہوتی تھی۔ تیسرے بید کہ ان کے زمانہ میں نیچرل سائنسز نے ترقی نہیں کی تھی اور کوئی چیزان کو قانون فطرت کی رجوع کرنے والی اور ان کی غلطیوں سے متغبہ کرنے والی نہ تھی۔ پس بید اسباب اور مثل ان کے

اور بہت سے اسباب ایسے تھے کہ ان (صحابہ رُفَقَالُم) کی کافی توجہ قرآن مجید کے ان الفاظ کی طرف نہیں ہوئی۔" (ایناً ۔ ص:۱۷)

اس اقتباس سے درج ذیل امور پر روشنی پرتی ہے:

- انبیاء کرام السنا کے معجزات تورات میں بھی فدکور ہیں۔
- علائے یبود انہیں معروف معنوں میں معجزات ہی تسلیم کرتے ہیں۔
- الله علائے یبود میں ان معجزات کی مشہوری کی وجہ سے مسلمانوں نے بھی ان خوارق عادت واقعات کو تسلیم کر لیا۔
- قرآن مجید کابیان بھی توریت کے بھی کچھ مشابہ اور مماثل ہے۔ لیکن قرآن میں الفاظ کچھ اس طرح
   آئے ہیں کہ ان سے دو سرے معنی بھی لیے جا کتے ہیں۔

اب سوال یہ ہے کہ اگر خوارق عادت واقعات کو کن تسلیم کرلینا غلط تھا تو قرآن نے ایسے گول مول 'الفاظ کیوں استعال کیے کہ یہ غلطی برستور مسلمانوں کی بھی ختقل ہوتی چلی گئی۔ افکار فاسدہ کی درستی ہی کتاب اللہ کا کام ہے بھر سید صاحب کو علمائے کرام اور صحابہ فرائی پر بھی افسوس ہے کہ انہوں نے نہ قانون فطرت کا خیال کیا نہ نیچیل سائنٹزکا 'بلکہ خداکی قدرت کالمہ کا عقیدہ رکھ کر ان کو فی الواقع معجزات ہی تسلیم کر لیا حالانکہ انہیں چاہئے تھا کہ وہ قرآن کے الفاظ کے دوسرے معنی تلاش کر کے ان واقعات کو مطابق قانونِ فطرت بنا دیتے جیسا کہ آپ نے یہ کوشش فرمائی ہے اور مثال کے طور پر چند معجزات کو مطابق قانونِ فطرت کر کے دکھلا بھی دیا ہے فرماتے ہیں:

### المام تك مير haman adilibrary و ياملام تك بين المام تك

اس اقتباس سے درج زیل امور پر روشنی پرتی ہے:

🧢 معجزات کے بارے میں جو نصوص صریحہ قرآن میں موجود ہیں وہ قطعاً نصوص صریحہ نہیں بلکہ محتاج

• ان کی جو تاویل پیش کی جائے گی وہ بھی قابل اعتاد نہیں ہو سکتی جیسا کہ آپ خود ہی لکھتے ہیں:

## اینے دور کی علمی سطح کی قباحت:

"اور کیا عجب که آئنده زمانه میں ان علوم کو اور زیادہ ترقی ہو اور جو امور اس وقت تحقیق شدہ معلوم ہوتے ہیں وہ غلط ثابت ہوتے ہوں۔ اس وقت قرآن کریم کے الفاظ کے دوسرے معنی قرار دینے کی ضرورت ہوگی۔ و هَلُمَّ جزًا پس قرآن لوگوں کے ہاتھ میں ایک تھلونا ہو جائے گا'' (اپینا ۔ ص:۹۹)

پھراس کاجواب یوں بیان فرماتے ہیں:

"بس اگر ہمارے علوم کو آئندہ زمانہ میں ایسی ترقی ہو جائے کہ اس وقت کے امور محققہ کی غلطی انابت ہو تو ہم پھر قرآن مجیدیر رجوع کریں گے اور اس کو ضرور حقیقت کے مطابق یا کمیں گے اور ہم کومعلوم ہو گا کہ جو معنی ہم نے پہلے قرار دیئے تھے تو وہ ہمارے علم کا نقصان تھا۔ قرآن مجید ہرایک نقصان سے بری تھا۔'' (ایضاً ۔ ص:۴۰)

اس جواب سے مندرجہ ذیل نتائج اخذ ہوتے ہیں:

👁 جو غلطی سابقہ مفسرین سے ہوئی کہ موجودہ علوم کالحاظ رکھے بغیر قرآن کی تفییر کی وہی غلطی آپ بھی كررب بين كيونك آئنده علوم آپ كى تاويل كو غلط ايت كر كت بين

😻 سابقہ مفسرین کی تفییر کی تائید تورات علمائے یہود کی تصافیف اور قرآن کے ظاہری مفہوم سے ہوتی ہے للذا وہ سرسید کی تاویل سے بدرجها زیادہ قابل اعتاد ہے کیونگہ سید صاحب کی تاویل کو کسی چیز کی مجھی تائید حاصل نہیں۔ مزید یہ کہ اس تاویل کو وہ خود بھی نا قابل اعتاد سمجھتے ہیں کیونکہ ان کی تاوہل کے ماخذ دور جاہلیت کی لغت کے متروک اور غیر مشہور معانی اور پھران سے حسب خواہش استنباط

پھر معجزات کی الیمی تاویل کے جواز میں آپ ایک مثال بیان کرتے ہیں:

"مثلاً: فرض کرو کہ قرآن مجیدے ہم نے یہ سمجھا تھا کہ سورج زمین کے گرد پھرتا ہے جس سے طلوع وغروب ہوتا ہے۔ اب معلوم ہوا کہ سورج ساکن ہے اور زمین سورج کے گرد پھرتی ہے۔ اب ہم قرآن پر غور کرتے ہیں تو معلوم ہو تا ہے کہ سورج کا پھرنا قرآن میں بطور حقیقت کے واقع شمیں ہوا بلکہ ((عَلٰی مَا یَشْهَدُه الناس)) بیان ہوا ہے اور وہ کچ ہے پس ہم نے جو اس کو بطور حقیقت واقع کے سمجھاتھا وہ ہماری غلطی تھی نہ کہ قرآن مجید کی" (ایپنا ۔ ص:۲۰)

اس مثال ميں بھي کئي ايك مغالطے اور الجھاؤ ہيں مثلاً:

www.muhammadilibrary.co (صد:اقل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک کہے ( ابت انبیاء ملکئیلٹے کے معجزات کی چل رہی ہے اور مثال آپ اجرام فلکی سے پیش فرما رہے ہیں۔

 قرآن کریم کے الفاظ سے قطعاً یہ ثابت نہیں ہو تا کہ سورج زمین کے گرد گھوم رہا ہے۔ قرآن کے ﴿ وَالشَّمْسُ تَحْدِي لِمُسْتَقَرِّ لَّهَا ﴾ "سورج ا بي قرار گاه پرچل رہا ہے" (س:٣٨/٣٧) اور اس سے مراد اس کی محوری گر دش بھی ہو سکتی ہے اور اپنے خاندان سمیت کسی بڑے سارہ کے

ار والروش بھی جیسا کہ موجودہ نظریات اس کی تائید کر رہے ہیں۔ اجرام فلکی کی رفتار کی تحقیق انسان کی عقل کا میدان ہے۔ یکی وجہ ہے کہ ابتدائے آفرینش سے آج تک ان کے متعلق چار نظریات پیش کئے جا چکے ہیں۔ جن کی تفصیل ہم پہلے لکھ چکے ہیں۔ مزید یہ کہ آئندہ بھی اس میں تبدیلی کا امکان ہے۔ اس کے برعکس انبیاء ملنظ کے معجزات اور گزشتہ دور کے

واقعات انسان کے دائرہ تحقیق سے خارج ہیں۔ ان کے متعلق دو ہی نظریبے ہو سکتے ہیں۔ اقراریا انکار

چنانچہ تمام ندہی طبقے ان معجزات وصیح سلیم کرتے ہیں۔ جب کہ نیچر برست یا مادہ برست لوگ ان معجزات سے انکار کر دیتے ہیں۔ 😻 پانچوال نظریه ' نظریه ارتقاء: قرآن کی روے آدم النظم کو ایک فرد واحد ' ابو البشر اور نبی تشکیم

کرمایز تا ہے۔ ای طرح فرشتوں اور اہلیس کے الگ اور خارجی وجود کو بھی تسلیم کرمایز تا ہے۔ لیکن نظریہ

ارتقاء کی رو سے آدم نہ تو فرد واحد قرار دیا جا سکتا ہے۔ نہ ہی یہ سکتا ہم سکتا ہے کہ بندر کی نسل جو چلی

آری تھی اور مابعد انسانوں میں تبدیل ہوئی تو نفخ روح خداوندی کا واقعہ ندیگی کے کس موڑ یر پیش آیا اور کس معین ہتی میں یہ روح خداوندی چھو کی گئی؟ دوران ارتقائے نسل ان ان فرشتے کمال سے نیک برے تھے۔ ابلیس کمال سے وارد ہو گیا اور یہ باتیں ایسی تھیں جو قرآن میں مذکور تھیں۔ احادیث میں بھی موجود اور بائبل سے بھی ان کی تائیہ ہوتی تھی الی صورت حال سے عہدہ برآ ہونے کے لئے سید صاحب

 اس سارے واقعہ کے فی الحقیقت کوئی واقعہ ہونے سے ہی انکار کر دیا اور اسے ایک مشیلی داستان یا ؤرامه قرار دی<u>ا</u>۔

 آدم ملت اکو فرد واحد یانبی قرار دینے کے بجائے اس سے مراد "آدم کے بجائے آدمی" لیا اور کما کہ وه كوئي مخصوص فرد نه تقاله بلكه بني نوع انسان كاكوئي نمائنده (Representative of Man) تقاله © فرشتوں سے مراد کا کاتی قوتیں لیا اور ان کے تجدہ کرنے سے مراد یہ لی گئی کہ یہ قوتیں انسان کے سامنے تجدہ ریز ہوئیں۔ گویا انسان اینے علم و تجربہ سے ان پر حکمرانی کر سکتا ہے۔ دلیل بید دی گئی کہ

﴿ سَخَّر لَكُمْ مَّافِي الْأَرْضِ جَمِيْعًا ﴾ حالاتك لفظ جيعًا عد مراد كائتاتي قوتين بي شيس بكه برطرح کے مادی اجسام بھی ہیں۔ www.muhammadilibrary.com آئینئرپورٹیت 116 کر (تھہ:اقل) مخرلہ سے طلوع اسلام تک

آدم المنظم ادر اس کی بیوی کے لئے شجر ممنوعہ دراصل جنسی ترغیبات سے میں شجرہ الخلد تھا۔ یعنی انسان اپنی ادلاد کے ذریعہ بھائے ددام چاہتا تھا۔

نگہ بازگشت: پچھلے ابواب کے مطالعہ سے معلوم ہو تا ہے کہ:

اسلامی تاریخ میں جن لوگوں نے سب سے پہلے اصول دین میں اختلاف کیا وہ جمیہ اور معتزلہ تھے۔ بیہ دونوں فرقوں کا بیہ اختلاف بونانی فلفہ سے ذہنی میں اور ان دونوں فرقوں کا بیہ اختلاف بونانی فلفہ سے ذہنی میں اور ان دونوں فرقوں کا بیہ اختلاف بونانی فلفہ سے ذہنی

شکست خوردگی کی بناپر تھا۔ ② ان دونوں فرقوں کا اختلاف تین اصولی مسائل میں تھا۔

دونوں فرقے ذات وصفات باری تعالیٰ میں ارسطو کے ہم نوا تھے جو خدا کو محض ایک تجریدی تصور کے طور پر چیش کرتا ہے۔

تصور کے طور پر چیں کرنا ہے۔ • دونوں فرقے وحی کے مقابلہ میں عقل کے تفوق اور برتری کے قائل تھے۔ انہوں نے عقل کرین میں طابقہ کرین کے لئے قائل سے ایس جمال آیا ہے، کیل سے مثری یا جسم میں ا

کی برتری ثابت کرنے کے لئے قرآن سے الیی جملہ آیات کو یکجا کر کے چیش کر دیا جن میں انسانی عقل کو مخاطب کیا گیا ہے اور اس کا ایرہ کار ہے لیکن وحی کی برتری ' حکست اور اتباع کی آیات کو نظر انداز کر دیا۔

دونوں فرقوں نے نقدیر کے مسلہ میں سمانوں کے مسلمہ عقیدہ سے اختلاف کیا' جو یہ ہے کہ
ایمان جرو اختیار کے بین بین ہے۔ لیکن اس مسئلہ میں ان دونوں فرقوں کے درمیان بھی اختلاف ہوا

جہمیہ انسان کو مجبور محض تصور کرتے تھے اور معتزلہ انسان کو بخار مطلق۔ ③ اپنے عقائد ونظریات کو درست ہاہت کرنے کے لئے ان کا طریقہ کا پکیساں تھا یعنی۔

پہلے متعلقہ احادیث و آثار کو گلنی اور ناقابل اعتاد قرار دے کر ان سے انکار کر دیا جائے۔
 دو سرا اقدام یہ تھا کہ خامت شد و سنت کہ بھی سند اور صحت کے مقام سے ادبا جائے۔

دوسمرا القدام بیہ تھا کہ ثابت شدہ سنت کو بھی سند اور صحت کے مقام ہے گرا دیا جائے اور اس
 کے لئے عقلی دلائل ویئے جائیں۔

• تیسرا اقدام یہ تھا کہ احادیث و آثار کو پرے ہٹا دینے کے بعد قرآنی آیات کی من مانی تاویل پیش کر دی جائے۔

ئیں خران ہے۔ گویا عجمی تصورات سے مرعوبیت' انکار حدیث اور تحریف قرآن تنیوں باتیں آپس میں لازم وملزوم

ہیں-④ جو احادیث جمیہ نے مسلہ قدر کے معاملہ میں رد کیں۔ وہی احادیث معتزلہ کے نزدیک صحیح ترین

تھیں۔ اسی طرح جو احادیث معتزلہ کے نزدیک مردود تھیں وہی احادیث جمیہ کے نزویک مقبول ترین تھیں۔ یمی حال ان دونوں فرقوں کی تاویلات قرآنی کا ہے۔ ان حقائق سے یہ نتیجہ لازمی طور پر سامنے آتا ہے کہ جب کوئی انسان یا فرقہ کسی مجمی تصور کا غلام بن جاتا ہے تو قرآن وسنت دونوں کو بازیجہ www.muhammadilibrary.com کر (عصد: اقل) معزله سے طلوع اسلام تک کر (عصد: اقل) معزله سے طلوع اسلام تک

اطفال بناديتا ہے اور برعم خويش اليي قرآني تاويلات كو قرآني فكر كا نام ديتا ہے۔

 اندوستان میں اس "عقلیت یرسی" (Rationalism) کی نشاۃ ثانیہ سرسید مرحوم سے شروع ہوتی ہے۔ آپ نے اینے نظریات کے لئے بھی وہی سحنیک استعال کی جو جمید اور معتزلہ نے کی تھی۔ یعنی۔

• احادیث کو ناقابل اعماد قرار دینے کے بعد قرآن کی ان تمام آیات کی مادیلات پیش کر دیں جن میں انبیائے کرام ملت ہے معجزات کا ذکر تھا۔

• نظریہ ارتقاء پر "ایمان" نے آپ کو نبوت وحی المائکہ اوم البیس یا شیطان کے متعلق نی تاویل و تعیریر آمادہ کیا اور ان کے متعلق آپ نے امت مسلمہ کے مسلمہ تصورات وعقائد کو یسر بل والاجس كى بناء ير امت مسلم نے بالاتفاق آب ير كفركا فتوى صادر كيا۔

www.mithaminadilibrary.or

آئینہ برویزیت . www.muhammadilibrary.com کے سام تک کرا دھے اول اسلام تک کرا

باب: پنجم

## عجمى تصورات كاتيسرا دُور

## عبوری دور کے منگرین حدیث:

سرسید مرحوم کے بعد کچھ اللیے افراد بھی منظرعام پر آتے ہیں جنہوں نے مندرجہ بالا افکار ونظریات کی آسے ہیں جنہوں نے مندرجہ بالا افکار ونظریات کی آسے آبیاری کی۔ مولوی چراغ علی مکمل طور پر سرسید کے ہمنوا تھے پھر کچھ حضرات ایسے بھی منظرعام پر آسے جن کے سامنے کوئی نیا نظریہ یا ذاتی فکر موجود نہیں تھی۔ انہوں نے اپنا سارا زور احادیث کو ظنی' ناقابل اعتماد اور ناقابل صحت قرار دینے پر صرف کر دیا۔ ان میں سے چند قابل ذکر ہستیوں کے نام یہ ہیں:

عبدالله چگرالوی نیاز فتح پوری واکم غلام جیلاتی برق علامه مشرقی حشت علی لاموری مستری محمد رمضان گو جرانواله مجبوب شاه گو جرانواله فدا بخش خواجه ایجه دین امرتسری سید عمر شاه گجراتی اور سید رفع الدین ملکنی وغیره ان لوگول نے احادیث کا کلیتا انکار کر دیا اور شیسنا کتاب الله "کمه کر اس پر انحصار کیا لیکن اب مشکل بیه بیش آئی که قرآن کریم ارکان اسلام کی جزئیات مک بیان کرنے میں ساکت تھا۔ اب احادیث کے بجائے انہیں محض اپنے غور و فکر کا سمارا لیتا پڑا پھران میں سے بعض نے متواتر اعمال کا سمارا لیا۔ لیکن پھر بھی بات بنائے نہ بن سکی ۔ آخر ان سب دوستوں میں شدید اختلافات رونما ہوئے اور سمارا لیا۔ لیکن پھر بھی بات بنائے نہ بن سکی ۔ آخر ان سب دوستوں میں شدید اختلافات رونما ہوئے اور جوت و بیزار بھی ہوئی۔ نیجنا ان کے بھی کئی فرقے بن گئے جو صرف ایک نماز کے محالمہ میں بی گئی طرح کے اختلافات رکھتے تھے اور وہ اختلافات بھی اصولی قتم کے تھے۔ مثلاً بھی فرقے صرف دو نمازیں پڑھتے کے اختلافات کی محالم بیس بوگ ہر کے محالم کی بین بوگ ہر کھت میں دو سجدے کرتے ہیں اور پھھ ایسے ہیں جو ایک بی سجدہ پر اکتفا کرتے ہیں۔ نماز میں بوگ ہی صرف قرآنی آیات بی پڑھتے ہیں۔ نماز میں ہوئ باتی احکام میں جس قدر اختلافات ہو سکتے ہی ضروری نہیں سیجھتے ' اپنے اختلافات تو صرف نماز میں ہوئ باتی احکام میں جس قدر اختلافات ہو سکتے ہیں ضروری نہیں سیجھتے ' اپنے اختلافات تو صرف نماز میں ہوئ باتی احکام میں جس قدر اختلافات ہو سکتے ہیں ضروری نہیں سیجھتے ' اپنے اختلافات تو صرف نماز میں ہوئ باتی احکام میں جس قدر اختلافات ہو سکتے ہیں ضروری نہیں سیجھتے ' اپنے اختلافات تو صرف نماز میں ہوئ ' باتی احکام میں جس قدر اختلافات ہو سکتے ہیں اس کا آپ خود اندازہ فرما لیجھے۔

www.muhammadilibrary.co
کر (حصد: اقل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک کر

چند مشهور منكرين حديث كالمخضر تعارف

 عبداللد چکڑالوی: آپ ضلع گورداسپور کے موضع چکڑالہ میں پیدا ہوئے اور اس نبت ہے چکر الوی کملاتے ہیں۔ آپ ایک الگ فرقہ مسمی "اہل القرآن" کے بانی ہیں۔ آپ کا تبلیغی مرکز لاہور تھا آپ پہلے اہلحدیث اور تمبع سنت تھے۔ بعد میں حجیت حدیث سے صرف انکار ہی نہیں کیا بلکہ اسے شرک

ني الكتاب قرار دينے لگے وہ كہتے ہيں:

"پس كتاب الله كے ساتھ شرك كرنے سے يہ مراد ہے كه جس طرح كتاب الله كے احكام كو مانا جاتا ہے اس طرح کسی اور کتاب یا مخص کے قول یا فعل کو دین اسلام میں مانا جائے خواہ فرضاً جملہ رسل

وانبياء كا قول يا فعل بى كيول نه بوء جس طرح شرك موجب عذاب ہے اس طرح مطابق ﴿ إِن الْحُكْمُ اِلَّا لِلَّهِ ﴾ اور ﴿ اَلَا لَهُ الْجَلْقُ وَالْآمَوْ ﴾ اور ﴿ لاَ يُسْرِكُ فِي حُكْمِة آحَدًا ﴾ كـ شرك في

الکم لین دین میں اللہ کے تھم کے وہ اور سی کا تھم ماننا بھی اعمال کا باطل کرنے والا باعث ابدی ودائمی عذاب ہے۔ افسوس شرک فی الحكم میں آج كل اكثر لوگ مبتلا ہيں" (ترجمة القرآن - ص:٩٨)

اب دیکھئے کسی انسان کے زہن میں جب ٹیڑھ پیاہو جاتی ہے تو وہ کسی معاملہ کے صرف ایک پہلو پر

ہی دلائل تلاش کرنے لگتا ہے اور باقی پہلوؤں کو میسر نظران کر دیتا ہے پھرا سے ایسی آیات بھی نظر شیں آتی جن میں دوسرے پہلوؤں کے متعلق احکامت دیئے گئے ہوئے ہیں۔ چکڑالوی صاحب کے ساتھ بھی يى كچھ موا۔ آپ نے جو تين آيات كا حوالہ ديا ہے ان سب كامفہو سے ك حكم صرف الله كے لئے

ے' اب آگر اللہ ہی بیسیوں مرتبہ اپنی کتاب میں اپنے رسول کی اطاعت والبائ کا تھم دے تو یہ شرک فی الحكم يا شرك في الكتاب كيي بن كيا؟

انکار حدیث کی بنا پر آپ دو سرے منکرین حدیث کی طرح معجزات'شفاعت' عذاب قبر' ایصال ثواب اور تعدد ازواج وغیرہ کے بھی قائل نہ تھے۔ تعدد ازواج کے سلسلہ میں وہ فرماتے ہیں:

"تعدد ازواج بحواله قرآن زنامیں داخل ہے۔ جس سے انبیاء ورسل منگئظم اور ان کی امت پاک

ہے اور ان پر سراسرافتراء اور بستان ہے۔" (اشاعة القرآن ۔ مئی ١٩٣٢ء ص:٨١)

یہ ہے موصوف کی دماغی ٹیٹرھ اور قرآن دانی کا نمونہ۔ قرآن میں بار باریا نِسَاءَ النّبی اور یاآیُّهَا النّبیّ

فُلُ لِأَزْوَاجِكَ كَ الفاظ جمع كے صيغه كے ساتھ آئے ہيں جو ان كو نظر نسيس آتے اور بوى ديده دليرى سے

"بحوالہ قرآن" یہ بھی ارشاد فرما دیا۔ پھر سرا سرافتراء وبہتان کے مرتکب آپ ہیں یا دو سرے مسلمان؟ پھر چکڑالوی صاحب کی بیہ جسارت بھی قابل داد ہے کہ اکیلے رسول الله کو ہی شیس بلکہ ایسے تمام انبیاء ورسل

اور امت کے افراد کو زناکا مرتکب قرار دے دیا۔ جن کے ہال ایک سے زیادہ بیویاں تھیں۔ ﴿ قَاتَلَهُمُ اللَّهُ اَئِي يُؤْفَكُونَ ﴾

## آئینہ پروی اسلام تک میں hayny divibrary و سام کے اسلام تک کی ا

البتہ ایک بات ایس ہے جس میں چکڑالوی صاحب دو سرے منکرین حدیث سے ممتاز نظر آتے ہیں اور وہ یہ کہ آپ رسول اللہ کے سید الانمیاء ہونے کے بھی قائل نہ تھے۔ آپ ایک سائل کو جواب یا فتویٰ دیتے ہوئے لکھتے ہیں:

"آپ نے اپنے مسلمہ قرآن ' بخاری اور صحاح ست کے ظاف رسول اللہ کو نبیوں کا سردار کھا ہے حالانکہ اللہ تعالیٰ نے انہیں تنبع اور مقتدی کل انبیاء کا عموماً اور ابراہیم کا خصوصاً لقب مرحمت فرمایا ہے '' ..... اور پھر آپ نے ان کو نبیوں کا سردار بناکر دو سرے انبیاء ورسل کی تحقیر و تذکیل کر کے ﴿ لاَ نُفَرِقُ بَنِنَ اَحَدِ مِنْ رُسُلِهِ ﴾ کا کفرکیایا نہیں؟ " (حوالہ رسالہ ۔ ایفنا ۔ ص:۱۲-۱۲)

#### اب ويلھئے:

﴿ چَکڑالوی صاحب کو ﴿ لاَ نُفَرِقُ ﴾ والی آیت تو قرآن میں نظر آگئی گر ﴿ بِلكَ الرُسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَی بَعْضِ ﴾ کمیں نظر نہیں آیا ' پہلی آیت میں مقام رسالت کا ذکر ہے جو سب کا برابر ہے۔ دو سری آیت میں ان کے درجائے کا بیان ہے جن میں تفاوت ہے۔

© الله تعالی نے آپ ملڑ الله اور سب انجاءی اتباع کا تھم نہیں دیا بلکہ ان کی ہدایت کی اقداء کا تھم دیا ہو اور بیہ ہدایت منزل من الله اور سب انجاءیر ایک جیسی ہی نازل ہوتی ہے اور ابراہیم کی ملت کی ابتاع کا ذکر فرمایا ہے اور ملت سے مراد وہ نظام دین ہے جو ابراہیم ملت کی ابتاع کا ذکر فرمایا ہے اور ملت سے مراد وہ نظام دین کے قیام میں پیش آمدہ مشکلات میں اگر سابقہ انبیاء کی ایس ہی مشکلات اور صبرو ثبات کا حوالہ دے کر آپ کو بھی ان کے طریق کار کی اتباع کی ہدایت کی گئے ہواں سے آپ کا درجہ کی فضیلت تو یوں معلوم ہوتی ہے کہ اس نظام دین کو قائم کرنے میں کون سا رسول سب سے زیادہ کامیاب رہا ہے؟ اور قرآن صدیث اور تاریخ شاہد ہے کہ اس پہلوسے آپ سب سے بلند درجہ پر ہیں۔

کتاب وسنت لازم دملزوم ہیں' اب آگر کوئی مخص سنت سے انکار کر تاہے تو اس کی یہ فکر لازمی طور پر انکار قرآن پر پنتج ہوتی ہے۔ وہ بعض آیات تو پیش کرتے ہیں گر بعض کو سرے سے نظر انداز ہی کر جاتے ہیں اور میں انکار قرآن ہے۔

انکار حدیث کے بعد چکڑالوی صاحب قرآن کی جزئیات کی تعیین میں نهایت بے بس ثابت ہوئے۔ نماز کی ادائیگی سے متعلق آپ کا طریق کار یہ تھا کہ صرف قیام ہی فرمایا کرتے تھے اور چند قرآنی آیات پڑھ کر ختم کر دیتے تھے۔ جیسا کہ نماز جنازہ پڑھی جاتی ہے۔ نماز سے متعلق رکوع اور سجدہ والی آیت یا تو آپ کو نظر نمیں آئی تھیں یا ان پر عمل کی ضرورت ہی نہ سمجھتے تھے۔

② نیاز فتح بوری : (۱۸۷۵-۱۹۲۱ء) فتح بور (بھارت) میں پیدا ہوئے تعلیم کے بعد مختلف رسائل میں بطور ایڈیٹر کام کیا پھر لکھنؤ ہے اپنا رسالہ نگار نکالا۔ آپ نے ٹیگور کی کتاب گیتا نحلی کا اردو ترجمہ کیا۔ کنی کتابوں کے مصنف تھے۔ آپ پر فلسفہ کا رنگ بہت زیادہ غالب آگیا تھا' جس کی وجہ سے آپ منکر حدیث

ہی نمیں بلکہ منکر قرآن اور منکر اسلام بھی ہو گئے تھے۔ آپ کی کتاب "من ویزدان" آپ کے عقائد ونظریات کی صحیح ترجمانی کرتی ہے۔

تمام منکرین حدیث میں آپ کی اقلیازی شان یہ ہے کہ آپ قرآن کو نہ خدا کا کلام سیحتے ہیں اور نہ منزل من

الله بلكه اس ايك انسان كاكلام سجيحة بين اب ومن ويزدان "كيدرج ذيل اقتباسات ملاحظه فرمايية: "عام مسلمانوں اور مولویوں کا یہ عقیدہ ہے کہ قرآن اینے الفاظ اور اپنی ترتیب کے کحاظ سے عمل طور پر پہلے لوح محفوظ میں منتوش وموجود تھا اور فرشتہ (جبرئیل) ہی محفوظ ومنقوش کلام رسول اللہ کو آکر سناتا تھا اور رسول اللہ انہی جہانی الفاظ کو دہرا دیتے تھے' حد درجہ مطحکہ خیز ہے اگر قرآن کی زبان عربی نه موتی بلکه کوئی نئ زبان موتی تر میمی خبر کچھ کما جا سکتا تھا لیکن جب که وہ اسی زبان میں نازل ہوئی جو عام طور پر عرب میں رائج تھی جاس کے الفاظ کو کیونکر خدائی الفاظ کہا جا سکتا ہے۔ بسرعال قرآن کو خدا کا کلام اس حثیت سے تشکیم کرنا کہ اس کا ایک ایک لفظ خدا کا بتایا ہوا ہے اور خود رسول کے عقل ودماغ کو اس سے کوئی تعلق نہ تھا' خھ ی اس کے منصب سے گرا کر انسان کی

حد تک تھینچ لانا ہے اور رسول کو سطح انسانیت سے بھی نیچ گرا دیا ہے۔"

المن يزدان - حصه اول - ص:٥٥٢)

اب سوال یہ ہے کہ اگر قران عربی کی علاوہ کسی دو سری زبان میں ایک عربی رسول ملٹھ پیلم اور عربی امت یر نازل ہو ہا تو ایسے قرآن کا فائدہ کیا تھا جے نہ نبی سمجھتا' نہ کوئی دوسرا اسے سمجھ سکتا؟ اور بیہ کتاب کتاب ہدایت کیسے قرار دی جا سکتی تھی؟ لیکن نہی وجہ نیاز صاحب کے نزدیک خدا کو انسان کے مقام پر اور رسول کو انسان سے بھی کسی کم تر مقام پر لانے کے مترادف ہے چنانچہ وہ کھل کر اپنے فکر کا اظہار یوں

"كلام مجيد كونه مين كلام خداوندي سمجهتا مول اورنه الهام رباني بلكه ايك انسان كاكلام جانبا مول اور اس مسئلہ پر میں اس سے قبل کی بار مفصل گفتگو کر چکا ہوں۔" (حوالہ ، ایسا ، ص:۵)

گویا قرآن کو انسان کا کلام سمجھنا ہی دراصل رسول اللہ کو انسانیت کے مقام پر اور خدا کو خدائی کے مقام پر سمجھنے کے مترادف ہے۔

یہ تو تھی آپ کے ایمان باللہ' ایمان بالرسول اور ایمان بالکتاب کی مثال اب باقی اسلامی عقائد پر بھی

آپ كا تبصره ملاحظه فرماي،

مینهٔ پُرویزیت www.muhammadilibrary.com

"ہر چند خدا کے اس جدید تصور (جو نیاز صاحب کی اختراع ہے۔ مولف) سے انبیاء ورسل 'مصحف مقدسہ 'حیات بعد الموت ' دوزخ وجنت ' طائکہ وشیاطین ' حشر ونشر عذاب وثواب ختم ہو جا کمیں گ۔ یا ان کی کوئی توجید کرنا ہوگی۔ لیکن اس کا کوئی علاج نہیں ہم کو ان مروجہ عقائد اور خدا دونوں میں سے ایک کو لینا ہے اور غالبا یہ زیادہ آسان ہوگا کہ خدا کے مقابلہ میں معقدات کو پس پشت ڈال دیا جائے۔ " (حوالہ ۔ ایسنا ۔ ص:۳۵۳)

یہ تو تھا اسلامی عقائد سے آپ کی بیزاری کا اعلان اب خدا کے متعلق آپ کے ارشادات ملاحظہ فرمائیے:

"فداکو آگ برساتے ہوئے ون اور پیپ پلاتے ہوئے اکشیں کو ٹروں سے سزا دیتے ہوئے بہت زمانہ ہو چکا ہے اب ضروری ہے کہ وہ صرف زخموں پر مرہم رکھے اور بجائے کسی خاص قوم پر لطف کرنے کے وہ تمام بنی نوع انسان کو اپنا ہی بندہ سمجھے اور نجات کا دروازہ سب کے لئے بغیر کسی شرط کے کھول دے لیکن مشکل ہے کہ جب تک نداہب کا عقائدی اختلاف دور نہ ہو۔ خدا کا کوئی ایسا کا تتاتی تصور قائم ہی نہیں ہو گئے اور اگر کوئی فخص اختلاف عقائد کو معمل قرار دیتا ہے تو اس کے میری دائے میں خدا کی خدائی اگر صحیح معنی میں قائم ہو سکتی اے تو اس کی توقع ہم کو صرف کا فروں اور طحدوں ہی سے کرنا چاہئے۔" (حوالہ ۔ ایسنا ۔ ص ۵۳۸)

سویہ ہیں نیا زفتح پوری صاحب' جو خدا کو بھی ہدایات جاری فرہا سکتے ہیں۔ علائے وقت نے جب آپ کی یہ اسلام بیزاری اور کافرول اور ملحدول میں شامل ہونے کی آرزور کھی تو آپ پر کفروالحاد کا فتوی لگا دیا اور آپ کو موقع دے دیا۔ کہ آپ اپنے اختراعی خدا کی خدائی قائم کرے ہی ممد طابت ہوں۔ جب آپ پر کفروالحاد کا فتوی لگایا گیا تو آپ نے فرمایا:

"بہ تھا وہ سب سے پہلا فتوی کفروالحاد جس نے مجھے بہ کہنے پر مجبور کیا کہ آگر مولویوں کی جماعت واقعی مسلمان ہو تی سب نامسلمان ہیں کیونکہ ان کو نقی مسلمان ہو تی سب نامسلمان ہیں کیونکہ ان کے نزدیک اسلام نام ہے صرف کورانہ تقلید کا اور تقلید بھی اصول واحکام کی نہیں بلکہ بخاری ومسلم ومالک وغیرہ کی اور میں سجھتا ہوں کہ حقیقی کیفیت اس وقت تک پیدا ہی نہیں ہو سکتی جب تک ہر مجمعی اپنی جگہ غور کر کے کسی نتیجہ پر نہ پنچ۔" (ایعنا۔ ص ۲۵۰۵)

تک ہر مجمعی اپنی جگہ غور کر کے کسی نتیجہ پر نہ پنچ۔" (ایعنا۔ ص ۲۵۰۵)

المار المستراك ورن بالمارين مسترب دين بين المراب المراب

انکار حدیث کے ساتھ ہی انکار قرآن کا سلسلہ شروع ہو جاتا ہے پھرپورے طور پر انکار قرآن اور اس
 بعد انسان ممراہی کی انتہائی محمرائیوں تک پہنچ جاتا ہے۔

کوئی مسلمان کتنا ہی طحد زندیق ہو جائے وہ خود کو ہی صحیح مسلمان اور دو سرے تمام مسلمانوں کو غلط یا
 نامسلمان سجھتا ہے۔

www.muhammadilibrary.com
آئینہ رُورِینیت 123 کے اللہ سے طلوع اسلام تک

اسلام کے نام میں پچھ ایسی کشش ہے کہ ملحد اور دہریہ ہونے کے باوجود کوئی مسلمان دائرہ اسلام سے فارج ہونا پند نہیں کرتا۔ اس کے تمام عقائد و نظریات کو پامال کرنے کے بعد بھی اسلام سے وابستہ رہنا پند کرتا ہے۔

② عائمہ عنایت اللہ مشرقی: (۱۸۸۸۔ ۱۹۲۲ء) آپ تعلیم سے فراغت کے بعد اسلامیہ کالج پشادر کے پہادر کے بیار اشارات آپ کی تصانیف ہیں۔ آپ نے اسماع میں خاکسار تحریک کی بنا ڈالی اور ایک ہفتہ وار پرچہ الاصلاح جاری کیا۔ ۱۹۳۰ء میں بیا تحریک خلاف قانون قرار دی گئی اور دم تو ژعی۔ آپ اچھرہ میں مدفون ہوئے۔

آپ نیاز فتح پوری کے ہم پلہ فلسفی تو نہ تھے تاہم ان سے آدھے ضرور تھے۔ حدیث اور فقہ سے انکار کے بعد عقل نے آپ کو جس مقام پر پہنچایا۔ اس کا نقشہ کچھ اس طرح پیش فرماتے ہیں:

اب دیکھنے علامہ صاحب خدا کی ہتی کے متعلق کوئی ایسی جتی اور متفق علیہ دلیل چاہتے ہیں 'جیے دو اور دو چار ہوتے ہیں۔ ہم عرض کریں گے کہ ایسی حتی اور قطبی دلیل موجود ہوتی تو کسی بھی ہخص کا کافریا دہریہ ہوتا ناممکن ہوتا پھر خدا کی اطاعت 'اضطراری ہوتی اختیاری نہ ہوتی۔ جینے کہ دو سری تمام اشیائے کائنات (سوائے جن وانسان) اللہ کی عبادت میں مصروف ہیں لیکن انسان کو اختیار اور عقل ممیزہ بھی عطا کی گئی ہے اور یہ بات انسان کی اپنی صوابدید پر چھوڑ دی گئی ہے کہ وہ خدا کو تشلیم کرے یا نہ کرے۔ بذریعہ وجی اس کی عقل کی رہنمائی اس انداز میں ضرور کی گئی ہے کہ وہ اشیائے کائنات میں غور و تدبر کے بدرید وجی اس کی عقل کی رہنمائی اس انداز میں ضرور کی گئی ہے کہ وہ اشیائے کائنات میں غور و تدبر کے بعد خدا کی ذات پر لیمان بالغیب رکھے۔ بعد خدا کی ذات پر لیمان بالغیب رکھے۔ اب آگر علامہ صاحب خدا کی جس کے متعلق ہی متردد ہوں تو انہیں کسی بھی رسول یا نہ بہب یا کسی نہیں ڈھونڈنے کی ضرورت بھی کیا ہے؟ آپ کی اس فلسفیانہ فکر نے آپ کو صرف حدیث سے نہ نہیں بلکہ نہ بہ اور خدا سے بے نیاز کر دیا۔ لیکن وہی اسلام سے وابنگی آڑے آئی رہی اور قرآن وہ آئی

جو عقیدت آپ کے دل میں تھی اس کا اندازہ درج ذیل اقتباس سے بخوبی واضح ہوتا ہے: "میں انگریز تو وہ لوگ ہیں جن کے بارے میں فرشتوں نے اپنے پروردگار ہے جب وہ زمین پر اپنا منابعہ میں میں سے تاریخ کے بارے میں مورق اللہ اللہ ہندے شان ماری میں میں فران اللہ اللہ علیہ میں فران اللہ ال

سامنے رہا۔ قرآن میں آپ کو مغربی اقوام ہی صبیح مومن نظر آنے لگیں۔ انگریز قوم اور انگریزی تہذیب کی

ظیفہ بنانے کا ارادہ رکھتا تھا' یہ کہا تھا کہ '<sup>د</sup>کیا تو ایسے <del>ق</del>خص کو خلیفہ بنا تا ہے جو اس زمین میں فساد اور

خونریزی کرے گا' اور ہماری تو بیہ حالت ہے کہ ہم تیری حمد و شاء کرتے ہیں اور تیری پائی بیان کرتے ہیں،" تو اللہ تعالی نے ان اگریزوں کے آئدہ اعمال پر غور کرتے ہوئے فرشتوں کو جواب دیا تھا کہ «میں وہ جانتا ہوں جو تم نہیں جانے" پھر اللہ تعالیٰ نے ان اگریزوں کو بہت می چیزوں کے نام اور بہت می چیزوں کے مام اور بہت می چیزوں کے استعال پر قدرت دی اور اللہ کے فرشتے بہت می چیزوں کی حقیقیں دکھا دیں اور پھر ان چیزوں کے استعال پر قدرت دی اور اللہ کے فرشتے "سلام علیم خوش رہو اس زمین پر اور احجی زندگی بسر کرو تم" کی کہتے ہوئے ہر دروازے سے داخل ہوتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ تم انگریزوں کو راحت و آرام دے۔ آباد رہو تم قیامت تک۔ " (تذکرہ۔ صنعی ایڈیشن)

تاہم آپ نے بعد میں یہ اقرار کر لیا تھا کہ میں پیٹ کی خاطر قرآن کی تکذیب کرتا رہا ہوں وہ تذکرہ میں لکھتے ہیں:

"میں نے اپنے نفس کے لئے شب وروز ظلم کر تا رہتا ہوں اور صبح وشام اپنی تخواہ کے لئے انگریز کی پرستش کرتا رہا ہوں اور اپنے رب کی عبادت نہیں کرتا تاکہ وہ جھے اپنی طرف سے روزی عطا فرمائے اور میں دن بدن قرآن کی جمذیب کرتا رہتا ہوں اور میں توحید پر مداومت کی طاقت نہیں رکھتا' بلکہ اپنے نفس کے لئے محر پر مرک جاتا ہوں اور بڑی سرعت سے بار شرک میں جتا ہو رہا ہوں' سوتم جھے نہ دیکھو' بلکہ جو کچھ میں کہتا ہوں اے دیکھو۔" (تذکرہ۔ ص:۱۳۱۔ عربی ایڈیشن)

② ڈاکٹر غلام جیلائی برق: بال ضلع کیمبل پور میں پیا ہوے۔ تعلیم کے بعد محکمہ تعلیم پنجاب سے مسلک رہے اور کیمبل پور کے کالج کے پرنیل بھی رہے۔ آپ کی تصانیف' ایک اسلام دو اسلام' دو قرآن' حرف محربانہ اور تاریخ حدیث ہیں۔ آپ بھی علامہ مشرقی کی طرح آلیام مغرب اور مغربی تہذیب کے دلدادہ متنے حدیث کے متعلق ارشاد فرماتے ہیں:

"ملا سے میرا نزاع اس بات پر ہے کہ وہ حدیث کو آگے لا کر بے شار ظوا ہر کو جزو اسلام بنانا چاہتا ہے اور میں قرآن کو چیش کر کے ملت کو ان ملائی قیود سے آزاد کرانا چاہتا ہوں" (دواسلام ۔ ص:۱۱۳) انکار حدیث کے بعد فکر قرآنی نے آپ کو جس مقام پر پہنچایا اس کا ماحصل ہیہ ہے:

اسولوں پر ایمان لانا ضروری شیں۔ آپ فرماتے ہیں:

"الله تعالى في ﴿ المِنُوا بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْأَجِوِ ﴾ كو قبول اعمال كى بنيادى شرط قرار ديا ہے' اس ميں ايمان بالرسول شامل نهيں۔ " (ايك اسلام - ص ٨٠٠)

ہے سورہ زمر(۳۹-۲۳) کی ایک آیت کا ترجمہ ہے کہ جب قیامت کو لوگوں کا حساب کتاب ہو چکے گا تو متقین کو قافلہ کی صورت میں جنت کی طرف لے جایا جائے گا تو فرشتے ان سے کمیں گے کہ "متم پر سلامتی ہو اور تم خوش رہو۔ جنت کے دروازوں ہے بیشہ کے لئے اس میں داخل ہو جاؤ۔"

#### www.muhammadilibrary.com

آئینہ پُرویزیت معتزلہ سے طلوع اسلام تک کر (حصد: اوّل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک کر حتی که رسول اکرم پر بھی ایمان لانا ضروری نبیں ۔ لکھتے ہیں:

'' لماحظہ فرمایا آپ نے کہ اللہ تعالی آیت ﴿ وَلُوانَّهُمْ اَمَنُوْا وَاتَّقَوْا ﴾ میں نیک یہود ونصاری کو مژدہ رحمت سنا رہا ہے۔ یہ لوگ خدا و آخرت پر تو یقین رکھتے تھے مگر ہمارے رسول کی رسالت کے قائل نہ تھے۔ ممکن ہے ملا میری اس تحریر سے بھڑک اٹھے کہ لوجی بید زندیق و محد نجات کے لئے ایمان بر محد الله المالي كو بهي ضروري نهيس سمجهتا - " (ايك اسلام - ص:٢٩)

اب اس فکرِ برق کا دو سرا پہلو یہ ہے:

"دوسری اقوام کے انبیاء سب رسول الله طالیا کے ہم مرتبہ ہیں۔ مثلاً: موسیٰ وعیسیٰ ابراہیم و محمد ا رام وكرش "كنفيوسس وزرتشت وبده ملطئيم" " (ايك اسلام - ص:٢٥)

آپ نے پہلے تو ایمان پر محمد طراح کو بھی غیر ضروری قرار دیا تھا۔ اب تمام انبیاء کو ضروری قرار دیتے

"دوسری اقوام کے انبیاء پر ایمان لانا ان کے اسوہ ہائے حسنہ پر چلنا۔ ان کے مناقب بیان کرنا۔ انسیس ہر لحاظ سے محمد ملٹائیا کا ہم مرتبہ خابت کریا اور ان کی تعلیمات کو تعلیمات قرآن کہنا ہمارا کام تھا لیکن

اے کر رہے ہیں بعض غیرمسلم۔" (ایک اسلام ، ۱۳،۰۰۰)

تنجھ پتہ ہے یہ بعض غیر مسلم جو ہمارے کرنے کے کا پر رہے ہیں۔ وہ کون ہیں؟ وہ ہیں اقوام مغرب' آپ بھی علامہ مشرقی کی طرح اقوام مغرب پر اور ان کی تمذیر پر به دل وجان شار تھے۔ انگریز قوم کے

ففائل بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں: "یمال آپ کی آنکھوں کے سامنے اللہ کے تمام انعامات سے (انگریز) لطف اندوز ہو رہے ہیں۔ سلطنت

اسکی علم اسکا' فضائمیں اسکی' ہوائمیں اسکی' باغ اس کے نہریں اسکی' دانش اسکی تھکست اسکی' اگر کل کو الله اسكى آخرت بهى سنوار دے تو آپ اسكاكيابكار سكتے ہيں۔" (ايك اسلام- ص:٢٦)

آپ ای قوم انگریز کو ہی متقین قرار دیتے ہوئے لکھتے ہیں:

"متقین کا مصدر ہے تقویٰ جس کے معنی ہیں حفاظت بچاؤ' ڈیفیینس' لعنی متقی لوگ وہ ہیں جن کا ڈیفینس مضبوط ہو' جن کی سرحدیں منتحکم ہوں' جو مہیب عسکری طاقت کے مالک ہوں اور جن کا كردار اتنا بلند موكه ان يركسي فتم كاحمله نه كياجا سكه. " (دو اسلام . ص:٣٦٢)

برق صاحب نے بھی (پرویز صاحب کی طرح) چند در چند کتب لکھ کرید نظرید پیش کیا کہ مسلمانوں کی موجودہ بتی کی وجہ میں حدیثی اسلام ہے اور جب تک مسلمان اس سے پیچھا نمیں چھڑا کیں گے ان کی اصلاح ناممکن ہے گرمعلوم ہو ؟ ہے کہ بتدر تے آپ اس حدیثی اسلام کی طرف خود بھی ماکل ہونے لگے چنانچہ دو اسلام میں ایک باب "صیح احادیث کو مانناپڑے گا" بھی لکھا بعد میں انکار حدیث کے نظریہ سے توبہ کرلی اور علامہ مشرقی کی طرح اپنی غلطی کا صرف برملااعتراف ہی نہیں کیا بلکہ '" <sup>ہ</sup>اریخ حدیث '' لکھ کر حلافی مافات بھی کردی۔

⑤ اسلم صاحب جے راج پوری : ۱۲۹۹ میں جراج پور ضلع اعظم گڑھ (یو۔ پی بھارت) میں بیدا ہوئے۔ تعلیم سے فراغت کے بعد من ۱۹۰۱ء میں علی گڑھ یو نیورٹی میں لیکچرار لگ گئے۔ بعد میں جامعہ ملیہ دبلی میں تاریخ اسلام کے استاد مقرر ہوئے۔ آپ کی قابل ذکر تصانیف' تاریخ القرآن' تاریخ امت (آٹھ جلدوں میں) اور الوران فی الاسلام ہیں۔ منکرین حدیث میں بعض وجوہ سے آپ کا مقام بلند ہے۔ برویز صاحب نے انہیں کے فکر قرآنی سے فیض حاصل کیا ہے۔ آپ کی نظر میں حدیث کی اہمیت تاریخ سے بچھ صاحب نے انہیں کے فکر قرآنی سے فیض حاصل کیا ہے۔ آپ کی نظر میں حدیث کی اہمیت تاریخ سے بچھ نیادہ نہیں۔ بالفاظ دیگر کوئی شخص بھی موجودہ مجموعہ احادیث میں سے آگر کوئی حدیث قبول کرنا چاہے تو وہ مختف اس کی پند اور مرضی پر منحصر ہے اور آگر رد کر دیتا ہے تو بھی چنداں مضائقہ نہیں۔ چنانچہ حافظ اسلم صاحب ﴿ اَلْهُوْمَ اَکُمَلُتُ لَکُمْ دِینَکُمْ ﴾ کی تفیر کھتے ہوئے احادیث پر ان الفاظ میں تبھرہ فرماتے ہیں:

## حافظ اسلم صاحب كا نظرية حديث:

اس شکیل کے بعد اب دین میں کمی کیا رہ گئی جو روایتوں سے پوری کی جائے؟ اس لئے روایتوں کی جگہ اپنی تاریخ کی الماری ہے، ان سے تاریخی اور علمی فائدے حاصل کیے جا سکتے ہیں اور فقہ اسلامی یعنی قوانمین وضوابط کے استباط میں کام لیا جا سکتا ہے۔ حدیثوں میں آنخضرت ساتھ کیا کے اقوال 'اعمال اور احوال بیان کیے گئے ہیں اور اس کا نام کاریخ ہے۔ بے شک قرآن کے احکام مثلا نماز روزہ 'جج اور زکوۃ وغیرہ پر رسول الله ساتھ کے جو عمل کر کے دکھایا اور امت کو سکھایا اور جو سلسلہ بہ سلسلہ متواتر چلا آرہا ہے وہ یقینی اور دین ہے کیونکہ تواتر یقیدیات کے اقسام میں داخل ہے اور اس کے متعلق قرآن نے کما ہے: ﴿ وَلَكُمْ فِیْ رَسُولِ اللهِ اُسْوَةٌ حَسَنَةٌ ﴾ (طلوع اسلام ۔ حمر ۱۹۵۵ء)

اس تبعره پر جناب غلام احمه پرویز صاحب فٹ نوٹ میں لکھتے ہیں کہ: اسکار

"تواتر بھی وہی بھینی ہے جو قرآن کے مطابق <sup>©</sup> ہو"

انکار حدیث کے بعد علامہ مشرقی اور ڈاکٹر غلام جیلانی برق تو انگریز قوم کے ولدادہ بن گئے تھے گر آپ ان کے برعکس روس نوازی اختیار فرماتے ہیں لکھتے ہیں:

"اس میں شک نمیں کہ اس زمانہ میں سودیت روس میں اہل فراہب اور مسلمانوں پر مظالم ہوتے ہیں لیکن جو لوگ قرآنی زاویہ نگاہ رکھتے ہیں وہ دیکھ رہے ہیں کہ عالم میں جو کچھ حرب وضرب شورش وانقلاب 'تغیر و تبدل ہو رہا ہے۔ وہ سب شکیل دین اور اتمام نور کے لئے ہو رہا ہے اور اسلام کے واسطے زمین تیار کی جا رہی ہے کیونکہ انسانیت کو ایک نہ ایک دن ان حقائق ثابتہ پر پنچنا لائی ہے۔" (نوادرات - ص ۱۳۳۰)

اور قران وہ ہے جو پرویز صاحب نے سمجھا۔ لیعنی تواتر بھی وہی تقینی ہے جو آنجناب کی قرآنی بصیرت کے مطابق ہو۔

www.muhammadilibrary.com المَيْهُ رَبِورِيْتَ اللهِ المِلمُولِيَّ المِلمُولِيِيِ اللهِ اللهِ اللهِ ال

چر فرمایا:

"جملہ نداہب (نہ کہ دین) اشخاص پرستی سے پیدا ہوئے ہیں۔ ان کی تاریخ میں سوائے تفرقہ اندازی ' سفک وم اور عداوت پیدا کرنے کے اور کچھ نہیں۔ اس کا مثانا اسلام کا فریضہ ہے اور یمی روسیوں نے کیا ہے۔ یمی نفی لا ہے " (ایضاً: ص: ۱۵)۔

اب سوال یہ ہے کہ کیایہ حقائق ثابتہ جو قرآن میں ذرکور ہیں 'رسول الله سلامین کو معلوم تھے۔ یا نہیں؟ اگر معلوم تھ توکیا انہوں نے اس طرح دوسرے نداہب پر مظالم ڈھاکر اسلام کے لئے زمین ہموار کی جس طرح موجودہ دور میں روس میں ہو رہا ہے؟ اور نفی لاکا آپ سٹھینا نے اور صحابہ بڑی تھا نے یمی مطلب سمجھا

تھا جو آپ سمجھ رہے ہیں۔

آب کے روس نوازی کے قرآنی فکر کی بنیاد پر آگے چل کر پرویز صاحب نے "قرآنی نظام ربوبیت"

ایجاد فرایا اور تمام مکرین حدیث پر آپ کا احسان ہے ہے کہ آپ نے "مرکز لمت کا تصور" اختراع کر کے ان مفرات کو ایک بہت بڑی پریشائی ہے نجات دلائی۔ آپ کے مزید عقاید و نظریات کی تفصیل اس کتاب میں مل جائے گی۔ بالخصوص اس کتاب کا حدیث" میں آپ بی کے ارشاوات کا جائزہ چش کیا گیا ہے جائے گر آپ نے بعض ایسے مسائل کا بھی انکار کیا۔ جن کے اشارات قرآن کریم میں ملتے تھے۔ مگران کی وضاحت احادیث میں ذکور تھی اور وہ متفقہ طور پر ممکنانوں میں تنایم کیے جاتے تھے۔ ان میں کچھ مسائل ایسے بھی تھے جن کی داغ بیل سرسید احمد خال ڈال چکے تھی مثل جے کے موقع پر کھانے پینے کی ضرورت ایسے بھی تھے جن کی داغ بیل میں ایک نفو فعل تھا۔ سید صاحب تھی دازواج کے بھی قائل نہیں تھے۔ وہ قرآن کریم میں کسی طرح کے نیخ کی شور تھی۔ وہ قرآن کریم میں کسی طرح کے نیخ کا کن نہیں تھے۔ وہ قرآن کریم میں کسی طرح کے نیخ کا کن قرار دیتے تھے۔ (اس مسلد میں ادارہ طلوع اسلام سید صاحب سے اختلاف رکھتا ہے) نیز وہ وصیت کے لئے کسی شرط تھے۔ وہ بیکوں کے سوداور تھو میں کیا اور پچھ مزید مسائل کا تھی قائل نہ تھے۔ وہ بیکوں کے سوداور تھی کیا اور پچھ مزید مسائل کا کے بھی قائل نہ تھے۔ وہ بیکوں کے سوداور تھی کیا اور پچھ مزید مسائل کا کے بھی قائل نہ تھے۔ حافظ اسلم صاحب نے ان مسائل کو شرح وبسط سے چش کیا اور پچھ مزید مسائل کا کے بھی قائل نہ تھے۔ عافظ اسلم صاحب نے ان مسائل کو شرح وبسط سے چش کیا اور پچھ مزید مسائل کا

## تبسرے دور کا آغاز

اضافه بھی کیا مثلاً عذاب قبرے انکار ادر اطاعت والدین کی نفی وغیرہ وغیرہ۔

گو سرسید احمد خال سے لے کر آج تک کی قرآنی فکر کی تحریک میں ایک تاریخی شکسل موجود ہے۔ اہم اس دور کا آغاز ہم قیام پاکستان سے کرتے ہیں۔ وجہ سے کہ اس دور میں چند سے نظریات بھی فکر قرآنی میں شال ہو گئے۔ جن کی تنصیل آگے آئے گی۔

غلام احمد برویز: آپ حافظ اسلم صاحب جرا جیوری کے فیض یافتہ ہیں عمر کا بیشتر حصہ سرکاری طازمت میں گزارا۔ آپ ہوم ڈیپارٹمنٹ میں سیشن آفیسر کے طور پر خدمات سرانجام دیتے رہے۔ آپ علامہ اقبال کے شیدائیوں میں سے تھے۔ ۱۹۳۸ء میں علامہ موصوف نے وفات پائی تو ان کی یادگار کے طور پر سید نذیر نیازی صاحب نے ایک ماہنامہ بنام ''طلوع اسلام'' جاری کیا تھوڑی ہی مدت بعد پرویز صاحب نے اس ماہناہے کی سرپرستی سنبھال لی۔ اور تعلیمات اقبال کے علاوہ آہستہ آہستہ اس پرچہ کو اپنے افکار ونظریات کی نشرو اشاعت کا ذریعہ نظر ہوئے۔ کراچی آکر آپ نشرو اشاعت کا ذریعہ نظر ہوئے۔ کراچی آکر آپ نے اس ماہنامہ کو اب محض اپنے افکار کی اشاعت کے لیے مختص کر لیا۔ اس ماہنامہ کا جلد نمبر بھی سے ۱۹۳۶ ہے ہی شروع کیا گیا۔ اب یہ پرچہ پرویز صاحب' ان کی پارٹی اور دو سرے مکرین حدیث کا ترجمان بن کر سامنے آیا۔ ۱۹۵۵ء میں قبل از وقت پنشن ملی۔ بعدہ اس پرچہ سمیت لاہور گلبرگ کو تھی نمبر 8/25 میں منظل ہو گئے اور ای مقام پر فروری ۱۹۸۵ء میں ۱۸ سال کی عمر میں وفات پائی۔

آپ مغربی مفکرین کے افکار ونظریات سے گمری دلچینی رکھتے ہیں۔ اور اپنے مانی الضمیر کی تشریح کے لیے بکٹرت ان کے اقتار پر فٹ کر دیتے ہیں۔ لیے بکٹرت ان کے اقتبال پیش کرتے جاتے ہیں۔ بعد میں قرآنی آیات لکھ کر ان افکار پر فٹ کر دیتے ہیں۔ آپ نے اپنے افکار ونظریات کی مکمل وضاحت کے لیے طلوع اسلام کو ادارہ کی شکل دی جس کے مدیر آپ کو اس آپ خود ہیں۔ اس ادارہ نے آپ کی بہت می تصانیف کو شائع کیا ہے۔ جن میں سے اکثر کا ذکر آپ کو اس کتاب میں مل جائے گا۔

## طلوع اسلام کااپنے پیشرود ہی کو خراج عقیدت

ادارہ طلوع اسلام کے پیشرو یا سلف صالحین میں سے اکثر کا فیکر اس سلسلہ میں کیا جا چکا ہے۔ جناب چوہدری غلام احمد صاحب پرویز مدیر ادارہ مذکور ان حضرات کے افکار نظریات سے ماسوائے چند فروعی اختلافات کے بوری طرح متفق ہیں۔ ملاحظہ فرمائے کہ وہ کن الفاظ میں ان حضرات کو خراج عقیدت پیش فرما رہے ہیں:

## معتزلین اور طلوع اسلام:

"أر مسلكِ اعترال باقی رہتا تو يہ جمود و تقطل جو آج مسلمانوں ميں نظر آرہا ہے۔ وجود ميں نہ آتا اور علم و فكر كى دنيا ميں مسلمان آج ايسے مقام پر كھڑے ہوتے جمال ان كاكوئى مقابل نہ ہوتا" (طلوع اسلام من ٣٠٠، جولائى ١٩٥٥ء)

ا کویا مسلمانوں کا سب سے بڑا قصور بہ ہے کہ انہوں نے مسلک اعتزال کو ترک کر دیا ہے۔

<sup>🗘</sup> دوران طازمت آپ کے مضامین "رازی" اور ایک مسلمان کے نام سے چھپتے رہے۔

www.muhammadilibrary.com آئینهٔ رِّویزنیت کلوع اسلام تک کر (مصد:اقل) معزله سے کلوع اسلام تک مرسید احمد خال اور طلوع اسلام: اور سرسید کے کارناموں سے ادارہ طلوع اسلام اتنا متاثر ہے کہ

اس کی مدح و تحسین میں "باکستان کے معمار اول" کے نام سے کتاب بھی شائع کی ہے۔ اس کتاب کے مولف ص ۷۷ ير يون رقمطرازېن.

"سرسيد نے صديوں كے جودكى سلول كو توڑا اور آنے والوں كے ليے فكرو تدركا راستہ صاف كيا۔ اس کا میہ کارنامہ اننا بڑا ہے کہ اس کے بعد آنے والے قرآنی فکر میں کتنا ہی کیوں نہ آگے بڑھ

جائیں۔ اس سابق اول کے احسان سے سبکدوش نہیں ہو سکتے۔"

ایک اور مقام پر فرماتے ہیں: "ہم سرسید کے اس احسان عظیم سے سبکدوش نہیں ہو بکتے کہ انہوں نے انتہائی تاریکیوں میں اس مبارک ومسعود کام کا آغاز کیا ہے۔ سرسید کی روح آج مفکرین اسلام کی تازہ بہ تازہ کاوشوں کی طرف اشارہ کرتے ہوئے وجد ومسرت سے جھوم جھوم کر کمہ رہی ہے دیدہ آغازم' انجامم تگر......

ہارا دور سرسید کے دور سے علی ور فکری لحاظ سے بہت آگے ہے اور ای لیے جن مفکرین نے اس زمانے میں اپنے تدبر فی القرآن کے جائج پیش کیے ہیں وہ سرسید کے فکری نتائج کے مقابلے میں کمیں بلند اور محکم دکھائی دیتے ہیں لیکن اس سے سرسید کی فکری عظمت کم نہیں ہو پاتی' سرحال سابق اول 'اول ہی رہتا ہے" (پاکتان کا معمار اول ۔ س ٢٦٠٤٥)

علامه مشرقی اور اداره طلوع اسلام: "علامه صاحب مرحوم ومغفور کی عالمی شرت کا آغاز ایک رینگلر کی میشت سے ہوا تھا۔ اس کے بعد

رہ ایک عظیم فوجی تحریک کے بانی اور قائد کی حیثیت سے منظر عام پر گئے۔ یہ سب کچھ ان کی عظمت کی شادت دے رہا ہے لیکن "تذکرہ" کے مصنف کی حیثیت سے وہ جس اعزاز کے مستحق تھے وہ اس سے کہیں بڑھ چڑھ کر تھا۔ عصر حاضر کے علوم کی روشنی میں قرآنی حقائق کو پیش کرنے کی يه برى كامياب كوشش تقى" (طلوع اسلام - اكتوبر ١٩٦٣ء) حافظ اسلم معاجب اور اداره طلوع اسلام:

"آج اس سرزمین میں علامہ اسلم بے راجپوری مدخلہ العالی کی قرآنی فکر برگ وبار لا رہی ہے جنوں نے اپنی عمر عزیز اس جہاد کیلئے وقف کر رکھی ہے۔ اللہ تعالی انہیں تادیر سلامت رکھے تاکہ ہم اسکے تدر فی القرآن کے متائج سے متنفیض ہو سکیں۔ میرے کاشانہ فکر میں سلیم! اگر کوئی چکتی ہوئی کرن د کھائی دیتے ہے تو وہ انہیں کے جلائے ہوئے دیپوں کا فردغ ہے۔" (سلیم کے نام سرہوال خط من ٣٦٠)

طلوع اسلام اور حافظ عنابیت الله اثری (••هماه-•۱۹۸۰) : ممتاز عالم دین اور طلوع اسلام کی طرح سرسید احمد کے افکار سے بہت متاثر ہیں۔ جیسا کہ اثری کے لاحقہ سے بھی معلوم ہو تا ہے آپ خود کو

## آئیہ پروری بیر بالم تک براطیہ اول **www.muhannmadilibrary.com**

المحدیث کملوانا پند فرماتے ہیں۔ جب کہ جماعت اہل حدیث مولانا محمد اساعیل سلفی (گوجرانوالہ کے دور نظامت میں) نے ایک دفعہ آپ کو جماعت سے خارج کرنے کی قرارداد بھی پیش کر دی تھی۔ جس پر بوجوہ عملد رآمد نہ ہو سکا۔

آپ بھی سرسید اور دوسرے تمام منگرین حدیث کی طرح مجزات انبیاء کے منگر ہیں۔ آپ نے تمام امت مسلمہ کے مسلمہ عقیدہ کے علی الرغم ''عیونِ زمزم فی ولادت عیسیٰ ابن مریم'' نامی کتاب لکھ کر حضرت عیسیٰ کے بن باپ پیدائش کی تردید فرمائی۔ علاوہ ازیں دو کتابیں بیان المخار اور قول المخار لکھ کر تمام انبیاء کے معجزات سے انکار فرمایا ہے۔ حافظ صاحب اور دو سرے منگرین حدیث میں ماب الانمیاز فرق یہ ہے کہ تمام منگرین حدیث کا طریق کاریہ ہوتا ہے کہ پہلے احادیث کا انکار کرتے ہیں پھربعد میں قرآن کی من مائی تاویلات کے ذریعہ پہلے قرآن پر ہاتھ صاف کرتے ہیں۔ جب کہ حافظ صاحب تاویلات کے ذریعہ پہلے قرآن پر ہاتھ صاف کرتے ہیں۔ جب کہ حافظ صاحب تاویلات کے ذریعہ پہلے قرآن پر ہاتھ صاف کرتے ہیں۔ بعدہ حدیث بر۔ گویا آپ کا کام عام منگرینِ حدیث سے دوگنا بڑھ گیا ہے۔ اور حقیقت یہ ہے کہ تاویل قرآئی کے دھندے میں حافظ صاحب موصوف نے منگرینِ حدیث کے کان کتر حقیقت یہ ہے کہ تاویل قرآئی کے دھندے میں حافظ صاحب موصوف نے منگرینِ حدیث کے کان کتر دائے ہیں۔ راقم الحروف نے مندر جب ہلا تمیوں کتب کے جواب میں ایک مفصل کتاب عقل پرستی اور انکار معزات کسی ہے۔ جس میں حافظ صاحب پیش کیا گیا ہے۔

حافظ صاحب نے جب واقعہ اسراء کی تاویل پیش فرماتے ہوئے مسجد افضیٰ سے مراد دور کی مسجد اور مدینہ منورہ نیز واقعہ اسرا سے مراد ہجرت نبوی کا تصور پیش کیا تو پر دیز صاحب نے انہیں درج ذیل الفاظ میں مدیبہ تبریک پیش فرمایا تھا:

"اکلے دنوں ایک صاحب کی وساطت سے مجھے عنایت اللہ اللہ اور آبادی ثم مجراتی) کی کتاب "مصول تیسیر البیان علی اصول تفیر القرآن" دیکھنے کا اتفاق ہوا۔ جھے یہ دیکھ کر جیرت اور خوثی ہوئی کہ انہوں نے بھی مجد اقصیٰ کا وہی منہوم لیا ہے جے میں نے منہوم القرآن میں لکھا تھا' ایک اہل صدیث عالم کی طرف سے اس آیت کا وہ منہوم جو روایاتی منہوم سے ہٹا ہوا ہو۔ واقعی باعث تعجب (اور چونکہ وہ منہوم میرے نزدیک قرآن کے منٹاء کے مطابق ہے اس لیے وجہ جیرت) ہے مولانا صاحب آگر بقید حیات ہوں (خدا کرے کہ ایسانی ہو اور خدا ان کی عمردراز کرے) تو وہ میری طرف سے اس تحقیق اور حق گوئی کی جرأت پر ہدیہ تبریک قبول فرمائیں۔" (طلوع اسلام ۔ جنوری 20ء میری

اور اب جب طلوع اسلام کا دور آیا تو زمانے کے تقاضے اور آگے بڑھ چکے تھے۔ تہذیب مغرب کی تقلید میں ہمارے ہاں بھی ''مساوات مردو زن'' کے نعرے لگ رہے تھے۔ حقوق نسواں کمیٹیاں مقرر ہو چکی تھیں' ان کے عالمی سال منائے جا رہے تھے۔ عور تیں ہر طرح کے سابی اور معاثی حقوق مانگ رہی تھیں اور وہ عائلی نظام میں کسی طرح بھی ٹانوی حیثیت سے رہنے کے لیے تیار نہ تھیں۔

<u>www.muham</u>madilibrary.com آئینہ پُویزیّت 131 کر (قصہ: اقل) معزلہ سے طوع اسلام تک

تعدد ازواج کا مسئلہ پہلے ہی سرسید احمد خال صاحب حل فرما چکے تھے۔ أن پرویز صاحب نے اس نوعیت کے مسائل پر قلم اٹھایا اور این قرآنی فکر کی رو سے طاہرہ کے نام خطوط لکھ کر عائلی نظام میں مرد کے تفوق یاسربراہ خانہ کی حیثیت کو حتی الامکان ختم کر دیا۔

ادھر ردس میں اشراکیت قائم ہوئے تمیں سال کا عرصہ گزر چکا تھا۔ پاکستان میں اسلای سوشلزم کے نفرے لگ رہے تھے۔ اور بعض علاء اشراکیت کے حق میں قرآن سے دلاکل بھی پیش کر رہے تھے۔ آپ ذبی طور پر اشراکیت کے نظام کو پند کرتے تھے۔ للذا آپ نے انسان کے معاثی مسلد کا حل قرآنی نظام رہیت کی شکل میں پیش کیا جو اپنی ظاہری شکل وصورت میں اشراکیت کا مکمل چربہ ہے۔ جس میں انفرادی ملکیت کو کلیٹا ختم کر دیا گیا ہے۔ مگراس کا بنیادی فلفہ صرف خدا سے انکار اور لادینیت پر مبنی نہیں۔ بلکہ مکلیت کو کلیٹا ختم کر دیا گیا ہے۔ مگراس کا بنیادی فلفہ صرف خدا سے انکار اور لادینیت پر مبنی نہیں۔ بلکہ اس کی نشوونما بھی ہوتی جاتی ہے۔ جو آپ کے قرآنی فکر کی رو سے انسان کا مقصود یا مقصد یا مقصد دیا مقصد دیا مقصد دیا ہے۔

## طلوع اسلام کے عجمی افکار

گویا ادارہ طلوع اسلام نے سابقہ قرآنی فکر کو صرف آگے ہی نہیں بردھایا 'بلکہ اس فکر کے لیے مزید میدان بھی پیدا کیے ہیں جن کو مخضراً درج ذیل نکات کی صورت کی پیش کیا جاتا ہے:

## عقل کا تفوق اور برتری:

کی چیز فکر قرآنی کی روح روال ہے جو جہم واعتزال سے لے کر آج تک کس سلسلہ میں پائی جاتی ہے اور طلوع اسلام کی بیشتر کتابوں میں اس کی جھلک نمایاں و کھائی دیتی ہے، ہر چند یہ لوگ زبانی طور پر عقل کے مقابلہ میں وحی کی برتری کے قائل ہیں لیکن عملاً جب یہ لوگ اپنے کسی مخصوص نظریہ کو قرآن سے فابت کرنے کی کوشش میں تاویلات پیش کرتے ہیں تو ان کے زبانی اقرار کی نفی از خود فابت ہو جاتی ہے۔

﴿ فدا کی ذابت کے متعلق ان لوگوں کا تصور تجریدی ہی رہا ہے۔ (تفصیل کے لیے دیکھئے اللہ پر ایمان بالذیب حصہ ششم) تجریدی تصور کی ہے جھلک آپ کی بہت می تصنیفات میں واضح طور پر نظر آتی ہے۔ بالذیب حصہ ششم) تجریدی تصور کی ہے جھلک آپ کی بہت می تصنیفات میں واضح طور پر نظر آتی ہے۔

اس سرسید ایک سے زیادہ بیویوں سے نکاح کے جواز کے قائل نہیں 'دلیل بیہ دی کہ قرآن نے اس کے لیے عدل کی شرط عائد کی ہے اور ساتھ ہی قرآن نے یہ بھی کہہ دیا ہے کہ اگر تم چاہو بھی تو ان کے درمیان عدل نہیں کر سکو گے لہذا قرآن ہی کی رو سے ایک سے زیادہ بیویوں سے نکاح جائز نہیں اب سوال یہ ہے کہ اگر بات کی تھی جو سرسید سمجھے تو قرآن نے دو دو ' تین تین اور چار چار بیویوں کی اجازت دے کر کیا محض شاعری ہی فرائی ہے۔

## آئيد بيروي www.muhannnaa Hlibrary.com المنظمة المنظمة

الله تقدیر اور جزاء وسزا کے متعلق بھی آپ کا نظریہ معتزلین سے بہت حد تک ملتا جاتا ہے۔ آپ
 نے کتاب التقدیر لکھ کر اس مسلم کی یوں وضاحت فرمائی ہے:

' خدا نے کائنات کو پیدا کر کے ہر چیز کے پیانے یا قوانین مقرر فرما دیے ہیں' اب وہ خود بھی ان قوانین کاپابند بن گیا ہے' ہر عمل کا ایک لازی نتیجہ ہے جو ان قوانین کاپابند بن گیا ہے' ہر عمل کا ایک لازی نتیجہ ہے جو ان قوانین کے تحت ظہور میں آتا ہے اور ان نتائج کو روکنایا ختم کرنا اللہ کے قوانین کی خلاف ورزی ہے۔ اس عقیدہ کی روسے جمال انسان کو اپنے اعمال کا مختار کلی قرار دیا گیا ہے۔ وہال خدا کی مغفرت اور انبیاء وصالحین کی شفاعت کا عقیدہ بھی باطل قرار پاتا ہے۔

معجزات کے انکار کے سلسلہ میں آپ سرسید کے ہمنوا ہیں اور کوئی بات خلاف فطرت تسلیم کرنے کو تیار نہیں۔ سرسید گو زبانی طور پر معجزہ کے امکان کے قائل ہیں۔ بسیا کہ پہلے ذکر ہو چکا ہے لیکن اس کے باوجود آپ نے قرآن میں ذکور تمام معجزات کی الیں تاویل فرمائی ہے کہ ہرواقعہ کو مطابق فطرت بنا کے چھوڑا ہے۔ پروی ساحب بھی ادبی زبان میں عصائے کلیمی کے اعجاز کے قائل ہیں' آپ فرماتے ہیں:

 فرماتے ہیں:

"وہ دُور ہی اعجوبہ پرستی کا تھا۔ نیز ذہن انہانی ابھی ناپختہ تھا۔ للذا انہیں یہ معجزہ دیا گیا۔ حضور اکرم ساٹھیا کے دور میں انسانی عقل و فکر اپنی پختل کی پہنچ چکی تھی۔ للذا آپ کو کوئی جسی معجزہ نہیں دیا گیا۔ قرآن کریم سے حضور اکرم ساٹھیا کا کوئی جسی معجزہ جس ابت نہیں ہوتا۔" (معراج انسانیت ۔ ص ۲۰۰۰) عملاً وہی کچھ کرتے ہیں جو سرسیدنے کیا۔

© تظرید ارتقاء کے مسلم میں آپ صرف سرسید کے ہمنوا ہی سیکی۔ بلکہ "ابلیس و آدم" نامی کتاب لکھ کر اس نظریہ کو قرآن سے ثابت کیا ہے۔ ملائکہ 'آدم' ابلیس وغیرہ سب باتوں میں آپ سرسید کی توجیهات کو تسلیم کرتے ہیں۔ مزید برآل ہے کہ آپ نے انسان کے آئندہ ارتقاء کی بھی نشاندہ ی فرمائی ہے۔ یہ بحث آگے آئے گی۔

آپ نے حافظ اسلم کے پیش کردہ تصور مرکز ملت کی بھی قرآن کریم سے توضیح وتصریح فرمائی ہے جس
کی روسے آپ نے مرکز ملت کو اللہ اور رسول کے جملہ اختیارات تشریع تفویض فرما دیے ہیں۔

"طاہرہ کے نام خطوط" لکھ کر آپ نے عائلی نظام میں مرد کے تفوق کو بیسر ختم کر دیا ہے اور یہ سب
 کچھ قرآن کریم سے ہی ثابت کیا گیا ہے۔

آپ کی سب سے نملیاں کارکردگی ہے ہے کہ آپ نے انسان کے معاشی مسئلہ کا حل قرآنی نظام
 ربوبیت کی شکل میں قرآن ہی سے ثابت کر دکھایا ہے۔

ن حالاتکه قرآن سے آپ کے کم از کم تین حی معجزے فابت میں جن کی تفصیل پہلے پیش کی جا چکی ہے۔

www.muhammadilibrary.com ت (عصد:اقل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک کہا اویلات کا دهندا: اب ظاہرے کہ است کثر عجی نظریات کو قرآن سے ابت کرنے کے لیے قرآن کی کس قدر آیات کو تاویلات کی سان پر چردهانا ضروری تھا اور ساتھ ہی متعلقہ احادیث سے انکار بھی' للذا آپ نے ان دو گونہ پہلوؤں کو مد نظر رکھتے ہوئے۔ آب کی قرآنی
 آپ صرف وہ احادیث کو نا قابل اعماد قرار دیا۔ آپ صرف وہ احادیث قابل قبول سمجھتے ہیں جو "آپ کی قرآنی فکر" کے مطابق ہوں۔" قرآن کی تمام مروجه اصطلاحوں کو نئے معانی ومفاہیم کا جامہ پہنایا' مثلاً خدا' عبادت' سلام' ملائکہ' صلوة ' ز کوة ' قیامت ' حنت ' دو زخ ' ایمان بالغیب وغیره کا مروجه مفهوم ہی یکسربدل ڈالا گیا۔ پھر بھی بات نہ بن تو کئی جلدوں میں لغات القرآن تصنیف کر ڈالی عمنی اور دور جاہلیت سے عربی الفاظ کے ایسے معانی تلاش کیے گئے جو ان مخصوص نظریات کی ٹائید میں ممر فابت ہو سکیں۔ طلوع اسلام كالشرير: پيرچونك آه كايد انداز تفير بالكل زالاتها الندا آب اس عام لوكول كوسمجان كي لي لغات القرآن مطالب الفرقان محارف القرآن مفهوم القرآن اور تبويب القرآن كي كي كي كي جلدیں مرتب کرنا پڑیں۔ اس سے بھی کام نہ چلاتی کٹیر مقدار میں اردو لٹریچر کا بھی اہتمام کیا گیا تاکہ عوام الناس قرآن کے معنی ومطالب اسی طرح سمجھ سکیں جس طرح آپ خود اسی قرآنی بصیرت کے مطابق اسے منجھے ہیں۔ ایک لطیفہ یاد آگیا' پرویز صاحب نے (قرآنی فیطے ۔ ص:۲۳۰) پر آیک ہندو کا خط نقل فرمایا ہے' جو لکھتا ے کہ آپ نے جو میرے مطالعہ کے لیے قرآن مترجم بھیجا ہے۔ یہ بیٹتر تقامات پر اپنے معانی میں صاف ے اور اس سے روح کو تسکین ہوتی ہے 'لیکن اس کی شرح و تفیر میں پورا مستدوق کتب" موجود ہے ' ۔ میں اس کے مطالعہ کا بار نہیں اٹھا سکتا۔ پرویز صاحب نے واقعی اس ''صندوق کتب'' کے بار سے ہری چند مماثاكو نجات دے دى اليكن قرآن كى تفيم و تشريح كے ليے اس سے برا صندوق كتب خود تيار كر ديا ہے۔ کویا آپ کو اصل شکایت ہیہ ہے کہ مسلمان احادیث وتفاسیر کا بوجھ کیوں اٹھاتے ہیں۔ میری تصنیف شدہ كتب كابوجه كيول نبيس اٹھاتے؟ رہاعوام كامسكه تو انسيس تو بسرطال كوئى نه كوئى بوجھ اٹھانا ہى يراے گا۔ آپ کی اس تاویل و تفیر پر کسی دل جلے نے یوں تبصرہ کیا: "آپ کے مشورہ پر معارف القرآن کا مطالعہ کر رہا ہوں مگراس کی تو پہلی ہی جلد نے میراجی جلا دیا۔ غضب خدا کا تفیر بالرائے کی ایس بھونڈی مثالیں نہ مجھی دیکھیں نہ سنیں کچلتے چلتے ایک لفظ کی

طرف اشارہ کر تا ہوں' من لیجے کہ آپ کے پرویز صاحب کیے کیے چلوں سے تفیر بالرائے کرتے ہیں۔ ایک لفظ ہے "آلاء" جو سورہ رحمٰن میں تکرار کے ساتھ استعال ہوا ہے۔ سلف سے لے کر

ظف تک سب مفسرین اس بات پر متفق ہیں کہ اس کے معنی نعمت ہیں، مگروہ (پرویز صاحب) اس کے معنی "قدرت" کر دیتے ہیں۔ اب کیے کہ ایس تفیر کو اگر جائز رکھا جائے تو قرآن بچوں کا کھیل

www.muhammadilibrary.com کر (حصہ: اقل) معتزلہ سے طلوع اسلام تک کر آمکینه کرویزیت بن جاتا ہے یا نہیں کہ جو آئے اسے مروڑ دے۔ (جناب پر دیز کے معتقد خاص سید نصیر شاہ کے نام ایک کرم فرما كا خط بحواله ماينامه طلوع اسلام- جون ١٩٥٨ء)

مسلمانوں سے شکوہ؟: آپ چونکہ مغربی افکار ونظریات سے شدید متاثر ہیں اور اپی قرآنی تاویل و تعبیر کی تائید میں بسا او قات مغربی مفکرین کے اقتباسات ہی پیش فرماتے ہیں۔ للذا اس طرز عمل کے دو نتائج

بدی طور پر سامنے آتے ہیں۔ ایک سے کہ آپ کی سے تاویل و تعبیر کم از کم مسلمانوں میں نہیں پنپ عتی۔ اس بات كاشكوه آب خود بهى ان الفاظ ميس كرت مين:

"عام طور پرید کما جاتا ہے کہ ہم چونکہ قرآن کو ترجموں کے ذریعہ سجھتے ہیں۔ اس سے اسکی اصل سے ناواقف رہ جاتے ہیں۔ لہذا قرآن سمجھنے کیلئے عربی جاننا نہایت ضروری ہے۔ اس میں شبہ نہیں کہ

قرآن عربی زبان میں ہے اور جب تک ہم عربی نہ جانیں قرآن کو کیسے سمچھ کیلتے ہیں۔ لیکن اس سے

اس مشکل کا حل نہیں ہوتا جس کی طرف میں نے اشارہ کیا ہے۔ پہلی چیز تو ہیہ ہے کہ جن حضرات

نے عربی ترجمے کیے ہیں وہ وہ کرتی جانتے تھے۔ اگر عربی جاننے سے صبحے قرآن سمجھ میں آجا ؟ تو ایکے

ترجموں سے بھی قرآن سمجھ میں آجا، جاہیے تھا۔ تمام تر نہیں تو قریب قریب۔ دو سری چیزیہ (اور یہ پہلی سے بھی زیادہ اہم ہے) کہ آج مسلمانا کی عالم کا بیشتر حصہ ایسا ہے جس کی مادری زبان عربی ہے۔

ان کیلئے صبح قرآن سمجھنے میں تو کوئی دشواری میں ہونی چاہئے۔ لیکن یہ واقعہ ہے کہ وہ بھی قریب

قریب ای قتم کا قرآن سیحے ہیں جس قتم کا قرآن مادے ہاں ترجوں سے سمجھا جاتا ہے۔ آپ عربی ممالک (بعنی عربی بولنے والے مصنفین) کی زہبی تامیں اٹھا کرد میکھیے' جہاں تک قرآن کا تعلق ہے ان میں اور اپنے ہاں کی نہ ہبی کتابوں میں کوئی فرق نظر نہیں آگے ۔ مجھے ایک عرب اویب کو دیکھنے

كا انفاق موا۔ ادب كا امام ، زبان پر اس قدر عبور كه ايك ايك لفظ كى بيسيوں سندات مستحضر۔ ايسا نظر آتا تھا کہ اسے بڑے بڑے عربی لغت 'شعراء کے دواوین اور کتب محاضرات حفظ ہیں۔ مرادفات

کے معنی میں ایسالطیف فرق بتا تا تھا کہ س کر لطف آجا تا تھا۔ لیکن میری حیرت کی انتمانہ رہتی 'جب میں دیکھتا کہ جونمی قرآن کی کوئی آیت سامنے آتی وہ وہی مفہوم بیان کر تا جو ہمارے مکتبوں میں

پڑھایا جاتا ہے اور جس میں قرآن <sup>©</sup> نام کو شیس ہوتا۔ " (قرآنی فیطے مص ۲۶۱-۲۹۰) الل مغرب میں پرویز صاحب کی مقبولیت: اور دوسرا (نتیجہ یہ ہوا کہ آپ کی یہ تاویل و تعبیرالل

مغرب نے اسلام وشنی کی بناء پر پیند فرمانا شروع کردی کیونکه ان کا کام آگر کوئی "مسلمان" ہی سرانجام دیتا شروع کر دے تو ان کے لیے اس سے زیادہ خوشی کی بات اور کیا ہو سکتی تھی؟ چنانچہ درج زیل اقتباسات میں آپ اس حقیقت کا اعتراف یوں فرما رہے ہیں:

🗘 لیعنی پرویز صاحب کی قرآنی فکر کانام و نشان تک نهیں پایا جاتا۔

"میرا اندازہ ہے کہ قرآن کو (لیمنی آپ کی قرآنی بصیرت کو) سمجھیں گے تو مغرب کے مفکرین سمجھیں
 "گے." (سلیم کے نام سولیواں خط ۔ ص:۲۷۷)

\*\* رہے مغربی اقوام کی سرزمین قرآنی پیغام کے لیے زیادہ سازگار معلوم ہوتی ہے۔ کیونکہ وہاں "عقل"
 \*\* معلی اقوام کی سرزمین قرآنی پیغام کے لیے زیادہ سازگار معلوم ہوتی ہے۔ کیونکہ وہاں "عقل"

ہے۔ ملا اذم کی جمالت اور نگ نظری نہیں ہے ..... میرا اندازہ ہے کہ مسلمانوں کی نبت مغربی اقوام کے غیر مسلم قرآن کی آواز کو زیادہ توجہ سے سننے کی صلاحیت رکھتے ہیں۔ اس لیے کہ مسلمانوں کی راہ میں سب سے بری رکاوٹ یہ ہے کہ جو کچھ ہزار برس سے ہوتا چلا رہا ہے اسے کس طرح

چھوڑ دیا جائے؟" (سلیم کے نام سترہواں خط ص۷۰س)۔ گویا آپ کے خیال میں سارا قصور نگ نظر ملا کا ہے۔ جو عقل سے عاری ہے۔ اور آپ کی تاویل و تعبیر کی ہمنوائی سے قاصر ہے۔ رہا آپ کا تفییری کارنامہ تو اسے آپ قرآن کی طرح ہی شک وشبہ سے

ہور سے ہیں۔ ۱ ایک تیسرے مقام پر فرمانے ہیں:

"اس سے بھی بڑھ کر خوثی کا یہ مقام ہے کہ یہ آواز اب پاکستان کی حدود سے آگے نکل کر مغربی ممالک میں بھی بھیلتی جا رہی ہے۔ بچھلے سال میں نے آپ احباب سے ذکر کیا تھا کہ کس طرح ایک جرمن مصنف نے اپنی پاکستانی سیاحت کی روداد کے سلسلہ میں یہ لکھا تھا کہ یمال ایک ہی تخریک قابل ذکر ہے اور وہ طلوع اسلام کی تخریک ہے۔ اب معالی ہی میں ایک کتاب ہالینڈ سے شائع ہوئی ہے، کتاب کا نام (..... Modern Muslim) اور مصنف کا نام ہے کہ اس وقت دنیائے اسلام میں قرآن کی جدید تعبیرات کی کوششیں کمال فاضل مصنف نے بتایا ہے کہ اس وقت دنیائے اسلام میں قرآن کی جدید تعبیرات کی کوششیں کمال ہو رہی ہیں' اس سلسلہ میں اس نے پاکستان سے صرف دو مصنفوں کو ختنب کیا ہے۔ ایک علامہ مشرقی اور دو سرے آپ کا یہ رفیق (یعنی پرویز صاحب) اس نے سلسلہ معارف القرآن اور سلیم کیا مہ خطوط وغیرہ کا براہ راست اردو سے مطالعہ کیا ہے اور اپنی کتاب میں ان کے اقتباس پر اقتباس دیے چا جاتا ہے" (پرویز صاحب کا خطاب ۔ طلوع اسلام کونش ، بحوالہ ماہنامہ طلوع اسلام ۔ مئی اقتباس دیے چا جاتا ہے" (پرویز صاحب کا خطاب ۔ طلوع اسلام کونش ، بحوالہ ماہنامہ طلوع اسلام ۔ مئی

اور یمی بات ہم کتے ہیں کہ پرویز صاحب قرآن کریم سے خود کچھ سیجھنے کی بجائے عجمی افکار ونظریات گو قرآن کے منہ میں ڈالنا اور اہل مغرب کو خوش رکھنا چاہتے ہیں۔ گو صوفیہ کی طرح ان کا بھی زبانی دعولی یمی ہے کہ وہ وحی کے تابع ہو کر چلتے ہیں اور خالی الذہن ہو کر قرآن کریم میں غور وخوض فرماتے ہیں۔ حتی کہ اے شرک کے مترادف سیجھتے ہیں۔

٠ مزيد تفصيل كے ليے كتاب كاباب "فكر پرويز پر عجمي شيوخ كى اثر اندازى" حصد ششم ملاحظه فرمايئه۔

حصه دوم

# طلوع اسلام کے مخصوص نظریات

# فهرست ابواب فهرست ابواب

- 🕜 خَبِنا كَتابُ الله
- 😙 عجمی سازش (اسباب زدالِ اُمت کے جواب میر
  - 🔑 مساوات مرد و زن
  - (ج نظریہ ارتقاء (ابلیس و آدم کے جواب میں)
- معاملات مردو زن (طاہرہ کے نام خطوط کے جواب میں)
- ( مركز ملت (حافظ اسلم صاحب ك "اسلامي نظام" كے جواب ميس)
  - 🖒 قرآنی نظام ربوبیت
- نظام ربوبیت کا فلفہ اور تشریف آوری (نظام ربوبیت کے جواب میں)







www.muhammadilibrary.com

آئينهُ پَرويزيّت مَعْمُ اللَّهِ اللَّه

( باب: اقال )

## حَسْبُنَاكِتَابُ اللَّه

مندرجہ بالا جملہ اس مشہور حدیث کا ایک کلوا ہے جو حدیث قرطاس کے نام سے مشہور ہوئی۔ یہ حدیث بخاری کتاب المغازی باب مرض النبی ساڑی کے علاوہ صحاح ستہ کی دو سری کتابوں میں بھی فدکور ہے۔ دھنرت عمر بڑا تو کی زبان ہے نکلے ہوئے اس جملہ نے بعد کے بیدا ہونے والے امت کے دو فرقوں پر متضاو اثر ڈالا۔ ای جملہ کے اواکرنے سے شیعہ فرقہ تو حضرت عمر بڑا تھ سے سخت ناراض ہے اور دو سرا فرقہ جس میں مختلف طرح کے منکرین حدیث شائل ہیں 'حضرت عمر بڑا تھ سے اتنا خوش ہے کہ وہ اس حدیث کو اصادیث کے ذخیرہ کو بے کار سمجھنے کے باوجود صحیح ترین عدیثوں میں شار کرتا ہے۔ لیکن جرت کی بات ہے کہ صحابہ کرام بڑی تھی کی اس مجلس میں سے جس میں حضرت عمر بڑا تھا۔ کوئی مختص صحابہ کرام بڑی تھی سے نکالا تھا۔ کوئی مختص بھی نہ حضرت عمر بڑا تھا۔ کوئی اس مجلس میں سے جس میں حضرت عمر بڑا تھا۔ کوئی مختص بھی نہ حضرت عمر بڑا تھا۔ کوئی مختص بھی نہ حضرت عمر بڑا تھا۔ کوئی مختص بھی نہ حضرت عمر بڑا تھا۔ کوئی اس مجلس میں سے جس میں حضرت کا اظہار کیا۔

آج ہم دوسرے فرقہ کی ان چند باتوں کا جائزہ لینا چاہتے ہیں۔ جہر ن خطرت عمر بناتو کے اسی جملہ کو بنیاد قرار دے کر صرف قران کو ہی مکمل دین سمجھ لیا ہے اور دلیل یہ پیش کرتے ہیں کہ "اگر احادیث بھی دین کا حصہ ہو تیں تو جس طرح رسول اکرم طاق کیا قرآن کو مکمل شکل میں امت کے حوالہ کر گئے تھے ، اسی طرح حدیث کا بھی کوئی مجموعہ امت کے حوالے کر جاتے اور قرآن کریم کی مکمل شکل سے مراد یہ لی جاتی ہے کہ سورہ فاتحہ سے کر سورہ والناس تک اسی موجودہ تر تیب سے تکھا ہوا قرآن کریم رسول اللہ طاق ہے کہ سورہ فاتحہ سے کے حوالے کیا تھا۔ چنانچہ ادارہ طلوع اسلام کے مدیر جناب پرویز صاحب فراتے ہیں:

## لفظ کتاب کے پرویزی معنی:

"قرآن اینے آپ کو بار بار کتاب کہتا ہے۔ پہلی آیت ہی: ﴿ ذٰلِكَ الْكِتَٰبُ لاَ رَیْبَ فِیْهِ ﴾ سے شروع ہوتی ہے اور عرب اس لکھی ہوئی چیز کو کتاب کہتے تھے جو مدون شکل میں سلی ہوئی صورت میں موجود ہو۔" (قرآنی فیلے ۔ ص: ١٦٨)

لیکن آپ دیکھتے کہ ﴿ ذٰلِكَ الْكِتَابُ لاَ رَیْبَ فِیْهِ ﴾ سورہ بقرہ کی دوسری آیت كا ایك حصہ ہے اور

سورہ بقرہ کا بیشتر حصہ مدنی زندگی کے بالکل ابتدائی دور میں نازل ہوا تھا۔ چنانچہ یہ حصہ جو زریر بحث ہے' بالخصوص اسی زمانہ سے تعلق رکھتا ہے کیونکہ مدنی زندگی کے آغاز میں ہی مومنوں اور کافروں کے علاوہ ایک تیسرا فریق بھی معرض وجود میں آیا جو منافقین کے نام سے مشہور ہوا۔ اب سوال سے ہے کہ جب سے آیت نازل ہوئی تو اس وقت قران مجید ممل ہی کب ہوا تھا جو "کماب" سے مراد 'ایک مدون اور سلی ہوئی کماب مراد لی جا سکے اور جس آیت میں دین کی سمیل کا ذکر ہے یعنی ﴿ اَلْيَوْمَ اَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ يه آپ سٹھیلم کی زندگی کے آخری ایام میں نازل ہوئی اس میں دین کی سمیل کاذکر ہے کتاب کا ذکر نہیں' پھررسول كه "عرب اس لكهي موئى چيزكو كتاب كهتے تھے جو مدون شكل ميں سلى موبى صورت ميں موجود مو" ليكن اس معالمہ میں ہمیں عرب پر انحصار کرنے کی ضرورت تو تب ہو' جب کہ قرآن اس سلسلہ میں خاموش ہو للذاكيابيه بهترنه ہو گاكه ہم قرآن ہے وہ مختلف معانی پوچھ ليس جن ميں اس نے لفظ كتاب كو استعال كيا ہے۔ قرآن میں یہ لفظ مندرجہ ذیل چی معنوں میں آیا ہے:

قرآن کی رو سے لفظ کتاب کے معنی:

1 بمعنی چشی خط نامه (Letter) حفرت سلیمان است ایر نده بد بد سے کہتے ہیں۔ ﴿ آذْهَب بِكِتَابِي هَمَاذَا فَأَلْقِهُ إِلَيْهِمْ ثُمَّ نَوَلَّ

''میں بے خط لے جااور ان کے آگے ڈال دے' پھران ے پیچیے ہے جااور دیکھ کہ وہ کیا جواب دیتے ہیں؟ عَنَّهُمْ فَأَنظُرُ مَاذَا يَرْجِعُونَ ۞ ﴾ (النمل ۲۷/ ۲۸)

چنانچہ بد بدنے یہ چھی ملکہ سباکے سامنے اس وقت تھینی جب وہ اپنے جا تھیوں سمیت سورج داو تاکی پر ستش کرنے جارہی تھی۔ اس خط (کتاب) میں صرف بیہ مضمون درج تھا:

"ب شک به (خط یا کتاب) سلیمان کی طرف سے ہے ﴿ إِنَّهُ مِن سُلَيْمُنَ وَإِنَّهُ بِسَمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَنِ اور (مضمون میہ ہے کہ) شروع خدا کے نام سے جو برا مریان نمایت رخم والا ہے۔ (بعد اس کے بیہ) کہ مجھ سے سرکشی نہ کرو اور مطیع ومنقاد ہو کر میرے پاس

الرِّحِيمِ ١ إِنَّ اللَّهُ تَعْلُواْ عَلَى وَأَنُونِي مُسْلِمِينَ ١ (النمل ۲۷/ ۳۰ ۲۳)

اب سوال میہ ہے کہ اتنے مختصرے مضمون کو " مردن اور سلی ہوئی کتاب" سے تعبیر کیا جا سکتا ہے؟

## جمعني نوشته تقدير اللي:

 دیکھنے پہال کسی الیمی تحریر کی بھی ضرورت نہیں جس کا ادراک مادی حواس سے کیا جا سکے۔ ارشادِ باری تعالی ہے:

"اور کوئی بھی فخص خدا کے تھم کے بغیر مرنہیں سکتا' ﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَن تَمُوتَ إِلَّا مِإِذْنِ ٱللَّهِ

كِنْنَا مُؤَجَّلُاً ﴾ (آل عمران٣/ ١٤٥) اس نے اس کامقررہ وقت لکھ رکھاہے۔

اور دو سرے مقام پر فرمایا:

﴿ لَوْلَا كِلنَابٌ مِنَ ٱللَّهِ سَبَقَ لَمَسَّكُمْ فِيمَآ

نے (اساریٰ بدر) سے لیا ہے اس کے بدلے تم پر بڑا أَخَذْتُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ إِنَّ الْأَنْفَالِ ١٨/٨٨) عزاب (نازل) ہو تا۔ "

اب دیکھنے ان ہر دو آیات میں "مدون اور سلی ہوئی صورت میں" کی کوئی قید لگانے کی گنجائش نظر آتی

"أر الله كالكها (حكم) يلك نه جو چكاجو تاتوجو (فديه) تم

بمعنی فریضه یا ژبوثی: ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ إِنَّ ٱلصَّلَوْةَ كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كَتَبَّا "بلاشبه مومنول پر نماز كاوفت پر ادا كرنا فرض قرار ديا مَّوْقُوتُ اللَّٰ اللَّٰ اللَّٰ السَّاء ١٠٣/٤)

اور ود سرے مقام بر فرمایا:

ا کی ایمان والو! روزے تم پر فرض کیے گئے ہیں ﴿ يَتَأَيُّهُمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْتُكُمُ جس طرحتہ ہے پہلے لوگوں پر بھی فرض کیے گئے ٱلصِّيامُ كَمَا كُلِبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾ (البقرة٢/ ١٨٣)

ان آیات میں بھی کتاب کے اس معنی "مدون شکل اور سلی ہوئی صورت" کی گنجائش نظر نہیں آتی۔

 ان معنول میں اگر آپ چاہیں تو "مدون شکل اور سلی ہوئی صورت" کی سنجائش موجود ہے لیکن اگر سلی ہوئی یا جلد شدہ نہ ہو تو بھی وہ کتاب ہی ہوگی کیونکہ اس لحاظ سے کتاب کے معنی محض لکھی ہوئی چیز کے ہیں' سلا ہوا مجلد ہونا اضافی چیز ہے۔ ان معنوں میں بھی یہ لفظ قرآن کریم میں استعال ہوا ہے۔ جیسے ارشاد ہاری تعالیٰ ہے:

''قشم اس کتاب کی جو لکھی ہوئی ہے' کھلے کاغذ میں۔'' ﴿ وَكُنْتُ مَّسْطُورِ ۞ فِي رَقِّ مَّنْشُورٍ ۞ ﴾

بات دراصل میہ نہیں کہ عرب ہراس چیز کو جو مدون شکل میں اور سکی ہوئی صورت میں ہو' تماب کتے تھے بلکہ کتاب کا یہ عام معنی ہمارے اردو محاورہ میں مستعمل ہے اور جدید دور میں جب کاغذ عام ہے اور جلد سازی کے لیے وسائل بھی مہیا ہیں 'کتاب کو عموماً اس معنی میں ہم استعال کرتے ہیں کیکن عربی محاورہ

www.muhammadilibrary.com المُنينُهُ بَرُورِينَتُ اللهِ المِلْمُلِي المِلْمُلِي المِلْمُلِي الم

کے لیے ہمارے اردو محاورہ کو دلیل نہیں بنایا جا سکتا۔ جناب پرویز صاحب نے لفظ کتاب کے عام اردو مفہوم سے دھوکا دینے کی کوشش کی ہے جس کی بردی دلیل ہے ہے کہ خود پرویز صاحب نے بھی لفظ کتاب کو "مدون شکل میں اور سلی ہوئی صورت میں" کے علاوہ محض پروگرام کے معنی میں بھی لیا ہے۔ چنانچہ اپنی کتاب (قرآنی نظام رہوبیت۔ ص:۳۳۰) پر ﴿ ذٰلِكَ الْكِنْبُ لاَ رَیْبَ فِیْهِ ﴾ (۲:۲) کا ترجمہ یوں کیا ہے:

﴿ ذَالِكَ ٱلْكِئْلُ لَارَيْبُ فِيدِ ﴾ (البقرة ٢/٢) فيدي (البقرة ٢/٢) وشبه ي تخالص مين ."

ایک دوسرے مقام پر فرماتے ہیں کہ کتاب کے معنی ہی " قانون" ہیں (معراج انسانیت ۔ ص:۲۰۱)

## كتاب كالصطلاحي مفهوم:

مندرجہ بالا مثالوں سے یہ واضح ہوا کہ لفظ کتاب آگرچہ لغوی اعتبار سے چھی نوشتہ نقدیر 'فریضہ اور محفیہ وغیرہ معنول میں استعال ہوا ہے 'لیکن اس کا اصطلاحی مفہوم اللہ تعالیٰ کے وہ احکام وارشادات ہیں جو بذریعہ وحی نازل ہوئے۔

کتاب وسنت یا قرآن وحدیث: عمواً یہ خیال کیا جاتا ہے کہ کتاب اور قرآن مترادفات ہیں اور ای طرح سنت اور حدیث بھی 'لیکن ہے عوامی خیال ہے علمی مفہوم کے اعتبار سے کتاب اور قران تھوڑا سا فرق ہے۔ قرآن سے مراد وہ الفاظ وحی ہیں جو جبریل کے داسطہ سے مجمد مٹھ ہیا پر نازل کیے گئے اور ان کی تاویلات کی جاتی ہے جب کہ کتاب کے معنی اللہ کے احکام ہیں اور اس میں رسول اکرم سٹھ کیا کی عملی زندگی کے وہ گوشے بھی شامل ہیں جو قرآن مجید میں بظاہر موجود نہیں لیکن شریعت کا حصہ ہیں جیسا کہ آئدہ واقعات سے معلوم ہوگا۔ اس طرح سنت' رسول اللہ سٹھ کیا کا طرز کس اور اسوہ حسنہ ہیں وجہ ہے کہ احادیث روایات کا وہ مجموعہ ہیں جن میں ہی طرز عمل اور اسوہ حسنہ بیان ہوا ہے...... کی وجہ ہے کہ جو لوگ الفاظ کے متناسب استعال کا لحاظ رکھتے ہیں وہ یا تو کتاب وسنت کا لفاظ کے متناسب استعال کا لحاظ رکھتے ہیں وہ یا تو کتاب وسنت کا لفاظ ستعال کرتے ہیں اور یا قرآن وحدیث کا کبی قرآن وحدیث کو صحفوں اور کتابوں کی صورت میں پیش کیا جا ساتا ہے۔ لیکن کتاب وسنت کا مفہوم شریعت کا فکری اور عملی بیان ہے۔ یعنی جدید انداز میں اگر ہم یوں کہیں کہ ایک کے اندر نظریاتی مفہوم شریعت کا فکری اور عملی بیان ہے۔ یعنی جدید انداز میں اگر ہم یوں کہیں کہ ایک کے اندر نظریاتی (The Oratical) تو بے جانہ ہوگا۔

کتاب وسنت لازم و ملزوم ہیں: درحقیقت کتاب وسنت ایک ہی چیز کے دو پہلو ہیں۔ ایک میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے شریعت نازل ہونے کے اعتبار سے ربوبیت اور حاکمیت کا پہلو اجاگر ہے تو دو سرے میں شریعت کی عملی تعبیر کے اعتبار سے اطاعت اور نمونہ کا پہلو۔ گویا کتاب میں الفاظ کا پہلو غالب ہے اور سنت میں معنی اور مفہوم کا پہلو۔

اب ہم چند مثالوں سے یہ واضح کریں گے کہ قرآن وحدیث کے مجموعے تو الگ ہیں لیکن قرآن میں بیشتر

www.muhammadilibrary.co بالمستريخ اسلام تستخصوص نظريات م

مقامات پر سنت رسول کا صریح ذکر ہے اس طرح حدیث میں بھی بسا او قات کماب الله کا ذکر موجود ہے۔

## قرأن مين سنت رسول ملتفايم كاذكر

ارشاد ہاری تعالی ہے:

''اور جب آپ ملٹائیا صبح کو اینے گھر سے روانہ ہو کر ﴿ وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ ثُبُوِّئُ ٱلْمُؤْمِنِينَ مَقَلعِدَ لِلْقِتَالِ ﴾ (آن عمران٣/ ١٢١) ایمان والوں کو لڑائی کے لیے مورچوں پر متعین کر

رہے تھے۔"

اس آیت میں اسوہ حسنہ کا ایک پہلو سامنے لایا جا رہا ہے جو آب ساتھ کا کے عمل سے متعلق ہے ایسے

ہی عمل کو عام اصطلاح میں سنت فعلی کہتے ہیں۔

 اس کی دو سری مثال ملاحظه ہو: "بلاشبه آب كايرورد گار جانتا ہے كه آب ستيم رات ﴿ ﴿ إِنَّ رَبَّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَدْنَىٰ مِنْ أَلْثَنِي ٱلَّيْلِ

وَيْصَفَّهُ وَثُلْثُهُ ﴾ (المزمل٧٣/٢٠) کا دو تہائی یا نصف یا اس کے تیسرے حصہ کے لگ بھگ کھڑے ہوتے ہیں۔"

 اور درج ذبل آیت میں آپ طرف کیا کے قول کا ذکر ہے: "جب ﴿ وَلَى اللَّهُ مِنْ أَيْلِا اللَّهِ مَا تَقَى (حضرت ابو بكر ﴿ إِذْ يَكُولُ لِصَلَحِبُهِ ، لَا تَحْسَرُنْ إِنَّ

بنافو ) سے کم رہے تھے کہ غم نہ کرد اللہ ہمارے أللَّهَ مَعَنَاكُم ﴿ التوبة ٩ / ٤٠) ساتھ ہے۔"

اس آیت کا تعلق رسول الله ملتی ایم تول سے ہے المذابیہ سنت قولی ہوئی۔ غرضیکہ قرآن کریم میں جا بجا آپ ملٹھیا کے افعال واقوال کا ذکر ملتا ہے جس سے واضح ہوتا ہے کہ اس کتاب میں سنت رسول ملٹھیام کا كياب. ((كَانَ خُلُقُهُ الْقُرْانَ))

## احاديث ميں كتاب الله كاذكر

جس طرح قرآن مجید میں سنت رسول مٹھیلم کا اکثر فوکر آیا ہے حالانکہ سنت رسول مٹھیلم کا بوا ماخذ اہادیث ہیں۔ اسی طرح احادیث میں کتاب اللہ کا بھی ذکر موجود ہے حالانکہ اس کا اولین ماخذ قرآن مجید ے۔ اب اس کی مثالیں ملاحظہ فرمایے:

الله اور "واقعه عسيف": دور نبوى النهام من ايك واقعه موا جو "واقعه عسيف" (جمعنی

مزور) کے نام سے مشہور ہے۔ بیہ واقعہ صبح بخاری میں بہ بھرار اور محاح کی دیگر کتابوں میں بھی موجود

ہے اور بیہ واقعہ یوں ہوا:

ایک فخص آپ سازی کی خدمت میں آیا اور کھنے لگا"یا رسول اللہ! میں آپ کو قتم دے کر کہتا ہوں کہ مخص آپ سازی کے خدر اور کھنے لگا"یا رسول اللہ! میں آپ کو قتم دے کر کہتا ہوں کہ ہمارا فیصلہ کتاب اللہ کے مطابق کر دیجیے۔ اب دو سرا فریق جو پہلے ہے کچھ زیادہ سمجھد ارتھا۔ کہنے لگا کہ ہاں یا رسول اللہ! ہمارا فیصلہ کتاب اللہ کے مطابق فرمایئے اور بات کرنے کی ججھے اجازت دیجیے' آپ سازی ہے فرمایا اچھا بیان کر' اس نے کما: "میرا بیٹا اس شخص (فریق ٹانی) کے پاس نوکر تھا اور اس نے اس مخص کی ہوی سے زنا کیا ہے۔ میں نے سو بکریاں اور ایک غلام دے کر اپنے بیٹے کو چھڑا لیا۔ اس کے بعد میں نے کئی عالموں سے پوچھا تو انہوں نے کما کہ تیرے بیٹے کیلئے سزا سوکو ڑے اور ایک سال کی جلاوطنی ہے اور اس شخص کی ہوی کیلئے "رجم" ہے۔ نبی سازی ہی سازی ہے دیں کر فرمایا:

"اس پروردگار کی قسم! جس کے ہاتھ میں میری جان ہے اور جس کاذکر بلند ہے میں تم دونوں کے درمیان کتاب اللہ کے مطابق فیصلہ کروں گا۔ سو بکریاں اور غلام (جو تو نے دیے) تھنے واپس ہوں گے اور تیرے بیٹے کی سزا سو کو ڑے اور ایک سال کی جلاوطنی ہے اور اے انیس بڑائھ! کل صبح اس عورت کے پاس جاؤ انیس بڑائھ مبح اس عورت کے پاس گئے تو اس نے انیس بڑائھ مبح اس عورت کے پاس گئے تو اس نے اعتراف کرلیا تو آئیں بڑائھ نے اسے رجم کردو۔"

وَالْخَادِمُ رَقُ عَلَيْكَ وَعَلَى إَيْنَكَ جَلْدُ مِائَةٍ وَتَغْرِيْبُ عَامٍ، وَاغْدُ يَا آلِيْنِيُ عَلَى امْرَاَةٍ هٰذَا، فَإِنِ أَعْتَرَفَتْ فَارْجُمْهَا فَنَهَا عَلَيْهَا فَاعْتَرَفَتْ، فَرَجَمَهَا»(بخاري، كتاب المحاربين، باب الاعتراف بالزنا)

«وَالَّذِيْ نَفْسِيْ بِيَدِهِ لاَقْضِيَنَّ بَيْنَكُمَا

بِكِتَابُ اللهِ جَلَّ ذِكْرَهُ يَ ٱلْمِائِيةُ شَاةٍ

اس واقعه سے درج ذیل امور سامنے آتے ہیں:

رجم کی سزا کتاب اللہ کے مطابق ہے 'حالا تکہ یہ قرآن میں ذکور نسیں۔

اس واقعہ ہے پہلے بھی بعض عالم صحابہ کرام مِن اللہ کو یہ معلوم تھا کہ شادی شدہ کی سزا رجم ہے اور یہ
 سزا کتاب اللہ کے مطابق ہے 'چنانچہ وہ یمی سزا فدکورہ محض کو بناتے رہے۔

کا تبت مالک اور غلام کے اس محاہدہ کو کہتے ہیں جس کی بناء پر غلام معینہ رقم ایک مدت میں مالک کو ادا کر
 آزاد ہو جاتا ہے۔

www.muhammadilibrary.com منینهٔ بَرویزیّت کنصوص نظریات کراده می اطلاع اسلام کے مخصوص نظریات کرادی اسلام کے مخصوص نظریات کرادی اسلام

النُّم قَامَ رَسُونُ اللهِ عَلَيْهِ فَم قَالَ: مَا بَالُ الله كَ حمد و تَاء بيان كَ عُر فرمان كُمْرَ مو عَ بَعر وَجَالٍ يَشْتَوَطُونَ شُرُوطًا لَيْسَتْ فِي بِهِ والي شرطين لگاتے مِين بو كتاب الله مين نمين وَجَالٍ يَشْتَوَطُونَ شُرُوطًا لَيْسَتْ فِي به جوالي شرطين لگاتے مِين بو كتاب الله مين نمين وَتَنَابُ اللهِ مَا كَانَ مِنْ شَرْطٍ لَيْسَ فِي جوشرط بهي كتاب الله مين نمين وه باطل ب. آرچه وَتَنَابُ اللهِ فَهُو بَاطِلٌ وَإِنْ كَانَ مِاثَةً مَنْ شَرطين مون الله كافيمله سب صحح اور الله كافيماء الله أَوْنَقُ وَإِنَّهُ اللهِ أَوْنَقُ وَإِنَّهُ اللهِ الل

اس مدیث سے مندرجہ ذیل نتائج سامنے آتے ہیں:

اس بات کے باوجود کہ ((اَلْوَلاَءُ لِمَنْ اَعْتَقَى)) ( ) کی شرط قرآن جید یں کمیں نہ کور نہیں 'رسول اللہ طاقیم اے بہ تاکید کتاب اللہ قرار دے رہے ہیں۔

© عرب محض ای چیز کو جو مدون شکل میں اور سلی ہوئی صورت میں ہو' کتاب نہیں کتے تھے اور کتاب الله عن الله

## "حسبنا كتاب الله" سے حضرت عمر بنا تھ كى مراد كيا تھى؟

حفرت عمر رفات کا جب "حسبنا کتاب الله" فرمایا تھا" آپ کے سامنے صرف قرآن مجید کی محیل ہی نہ تھی ہے ۔ تھی بلکہ جملہ شریعت کی محکیل تھی چنانچہ امام بخاری راتی کے درج ذیل باب سے کتاب الله کا مفہوم واضح ہو جاتا ہے۔ جس میں بالخضوص عمر مفاقحہ کا نام ندکور ہے "عنوان سے ہے:

﴿ وُلاء مالک کے غلام کو آزاد کرنے پر وہ حقوق ہیں جو اس سابقہ تعلق کی بناء پر آزاد کرنے والے کو حاصل ہوتے ہیں۔ مثلاً نسلی اور سسرالی ورثاء کی غیر موجودگی میں مالک وارث ہوتا ہے۔ (بخاری کتاب الشروط)

www.muhammadilibrary.com آئیند پرویز نیت اسلام کے مخصوص نظریات کر تصد : دوم) کلوم اسلام کے مخصوص نظریات

بَابُ الْمَكَاتَبِ وَمَا لاَ يَحِلُّ مِنَ الشَّرُوْطِ "مكاتب كابيان اور ان شرطوں كابيان جو جائز نهيں التَّتِيْ تُخَالِفُ كِتَابَ اللهِ: وَقَالَ جَابِرُ بْنُ اور كَابِ الله كَ كَالف بِي اور جابر بن عبدالله فَيَ الْتَيْ تُخَالِفُ بِي اور جابر بن عبدالله فَيَ الْتَيْ تُخَالِفُ فِي الْمُكَاتِبِ شُرُوْطَهُمْ بَيْنَهُمْ نَيْنَهُمْ نَاكِي شُرطوں كے بارے ميں كما اور ابن عمر في الله وَقَالَ ابْنُ عُمَرَ أَوْ عُمَرُ كُلُّ شَرُطٍ خَالَفَ عمر فاللهِ عَمِل كه بروه شرط جو كتاب الله كے خلاف وَقَالَ ابْنُ عُمَرَ أَوْ عُمَرُ كُلُّ شَرُطٍ خَالَفَ عمر فاقة مو وہ باطل ہے۔ اگرچہ ايى سو شرطيس باندهى كيتابَ الله فَهُو بَاطِلٌ وَإِنِ اللهُ يُولِ مِانَةَ هو وہ باطل ہے۔ اگرچہ ايى سو شرطيس باندهى

علاوہ ازیں' بیہ حضرت عمر بڑاتھ ہی تھے جنہوں نے اپنی زندگی کے آخری ایام میں مسجد نبوی میں بے شار صحابہ بڑی کی مجمع میں ایک طویل خطبہ دیا جس کے درج ذیل الفاظ قابل غور ہیں:

سخابہ تن الفیہ کے جع میں ایک طویل حظبہ دیا جس کے درج دیں الفاظ فائل طور ہیں:

«اَلرَّجْمُ فِي كِتَابِ اللهِ حَقُّ مَنْ زَنَى إِذَا "رَجْمَ كَا حَكُم كَتَابِ الله مِين حَقّ و عابت ہے جب كه الْحُصِنَ »(بخاري، كتَاب المحاربين، باب رجم شاوي شده زناكرے۔"

الحبلی)
اب بتائیے کہ رجم کا تھم قرآن کریم میں موجود ہے؟ جے حصرت عمر کتاب اللہ کا تھم قرار دے رہے ہیں؟
ان تصریحات سے بیہ بات بخوبی واضح ہو جاتی ہے کہ جب حضرت عمر بٹالٹر نے ''حبنا کتاب اللہ'' کہا تو
اس کا وہ مفہوم قطعاً ان کے ذہن میں نہ تھا جو سر کر ہے وسنت سیحتے ہیں' منکرین صدیث' کتاب اللہ
سے مراد صرف قرآن مجید لیتے ہیں جب کہ صحابہ کرائے میں اور دیگر اہل عرب اور بالحضوص حضرت عمر

وٹائٹو کتاب اللہ سے بوری شریعت مراد کیتے تھے۔

کتاب الله اور کلام الله کا فرق: قران مجید کلام الله بھی ہے اور تھی۔ الله بھی۔ کلام الله کا لفظ خاص ہے جب کہ کتاب الله عام ہے۔ ہروہ چیز جس پر کتاب الله کا اطلاق ہو کلام الله خیر من الله ہوں جب کہ اس کے الفاظ بھی منزل من الله ہوں جب کہ الله کتاب الله کتاب الله مزور ہے۔ کلام الله کے لیے ضروری ہے کہ اس کے الفاظ بھی منزل من الله ہوں جب کہ کتاب الله کے لیے یہ شرط ضروری نہیں بلکہ مفہوم کا الهامی ہونا کافی ہے۔ اس فرق کی مزید وضاحت کے لیے مسئلہ خلق قرآن کو سامنے لائے جب حضرت امام احمد بن صنبل عباسی اور معتزلی خلفاء کے ہاتھوں قید وبند کی صعوبتیں جھیل رہے اور دروں سے بٹ رہے تھے تو آپ کی زبان پر یہ نعرہ ہوتا تھا "القرآن کلام الله غیر مخلوق" یعنی قرآن الله کا کلام ہے جو غیر مخلوق ہے۔ آپ نے کسی وقت بھی یہ نہ کما کہ "القرآن کتاب الله غیر مخلوق۔"

## کتاب کے پرویزی معانی کا تجزیہ

اب تک ہم نے جو بحث کی ہے اس میں صرف کتاب اور کتاب اللہ کی وہ معنی بیان کیے ہیں جو اہل عرب اور صحابہ بھکتھ سیجھتے تھے۔ اب ہم پرویز صاحب کے اقتباس کے دو سرے پہلوؤں پر روشنی ڈالیس گے۔ www.muhammadilibrary.com آئینهٔ بَرویزیّت معنوص نظریات کر (مصد: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات کر

مدون شکل میں: یہ تو شاید آپ کو معلوم ہو گا کہ:

 قرآن کریم کا بیشتر حصه مدنی دور میں نازل ہوا ہے تاہم کمی سورتوں کی تعداد زیادہ ہے۔ کل ۱۱۱۳ سورتوں میں سے ۸۶ کی ہیں باقی ۲۸ مدنی اور اس کی وجہ رہ ہے کہ کمی دور میں جو سور تیں نازل ہو کیں ان

میں اکثر چھوٹی چھوٹی ہیں اور مدنی دور کی نازل شدہ سورتوں میں سے اکثر کمبی ہیں۔

② سب سے پہلی وحی میں سورہ ملق کی پہلی یائج آیات نازل ہو کمی ہمحویا تر تیب نزول کے لحاظ سے اس کا نمبر پہلا ہے مگر موجودہ تدوین قرآن کے لحاظ سے اس کا نمبر ۹۹ ہے۔

 چھوٹی چھوٹی سور تیں تو میکبارگی نازل ہوتی رہیں لیکن کمبی سورتوں کے مضامین بالاقساط اور کافی وقفہ کے بعد حسب موقعہ نازل ہوتے رہے ہیں۔ اس کی مثال یوں سبھھے کہ سورہ بقرہ کا اکثر حصہ مدنی دور کے آغاز ہی میں نازل ہوا تھا' لیکن اسی سورت میں سود کی حرمت کا تفصیلی بیان موجود ہے اور یہ آئیتیں آپ سُلَیّے کی وفات سے صرف چار ماہ پیشتر نازل ہو ئمیں۔ اس سورت میں رسول اللہ مُٹَرَبیّا نے خود بیہ رہنمائی فرمائی کہ فلاں مضمون کی آیات کی فلاں سورت میں فلاں مقام پر رکھا جائے۔ اس تر تیب کے سلسلہ میں رسول الله عالية التي المراسل المستعام ك ورجه وي اللي كو مد نظر ركم كريد فريضه سرانجام ديا-

﴿ نه دور نبوی طاقیظ میں یہ پابندی تھی اور نه اب ہے کہ قرآن کو نماز میں یا نماز کے علاوہ تر تیب نزولی کے لحاظ سے پڑھا جائے۔ یہ فقط سنت رسول میں کے اتباع کا نقاضا تھا کہ جس تر تیب سے رسول اللہ کسی سورت کو دو سری سورت کے بعد ملا کر پڑھتے' صحابہ ﷺ بھی ایسے کیا کرتے تھے لیکن سارے قرآن کی سب سورتوں کی تدوین کی ضرورت نه بلحاظ نزول ضروری منجمی گئی نه بلحاظ موجوده تر تیب تلاوت البته تکسی سورت کی آیات میں تقدیم تاخیر کر کے پڑھنا ناجائز تھا۔

 ﴿ ٱلْيَوْمَ اكْمَلْتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ ﴾ والى آيت ججة الوداع كے دوران نازل ہوئى اور اس كے بعد -آب ملفی او دن زنده رہے۔

 سب سے آخر میں سورہ النصر نازل ہوئی۔ نزولی ترتیب کے لحاظ سے اس کا نمبر ۱۱۳ ہے یہ سورت گویا حضور للہ چا کے مشن کی سمکیل اور آپ ملٹھیا کی وفات کا پیغام تھا' چنانچہ جب حضرت عمر بٹاتھ نے حضرت ابن عباس مِی اَها ہے اس سورت کا مطلب ہو چھا تو انہوں نے کہا: "اس سے رسول الله ملتی اِللهِ علی کی وفات مراد ہے۔" (بخاری کتاب التعبیر)

👁 جوں جوں قرآن کی کوئی سورت یا نمسی سورت کی آیات نازل ہو تیں تو ساتھ ہی ساتھ آپ مٹھیلم ان کو لکھواتے جاتے تھے۔

اب دیکھئے کہ جب تک قرآن مکمل طور پر نازل نہیں ہو چکتااس سے پہلے موجودہ ترتیب سے قرآن کو مدون کرنا محال تھا اور جب آپ ملتی کیا ہر آخری سورت نازل ہو تی تو ساتھ ہی پیغام اجل بھی آپنجا تو کیا اس درمیانی وقفہ میں سارے قرآن کو از سرِ نو موجودہ ترتیب کے لحاظ سے لکھوا کر امت کے حوالہ کرنا ممکن

نظرآتاہے؟

"طلوع اسلام" کا دعوی سے ہے کہ رسول اللہ سٹھیا نے موجودہ شکل میں قرآن مجید کو مدون کر کے ایک کتاب کی صورت میں امت کے حوالہ کیا تھا۔ اس کی ممکن صورت میں نظر آتی ہے کہ آپ سٹھیا نے بست سے صحابہ کرام بڑی تھی کے سامنے قرآن کریم کا سے کتابی نسخہ کسی ایک شخص یا مجلس شوریٰ کے افراد کیا کسی ادارہ یا کمیٹی کے حوالہ کیا ہو اور باقی افراد کو اس پر شاہد بنایا ہو۔ اتنا بڑا اہم واقعہ ہو اور اس سلسلہ میں کتب احادیث وتواریخ کلیٹا خاموش ہوں 'ناممکن نظر آتا ہے۔

سلی ہوئی شکل: یہ تو غالبا آپ جانتے ہی ہوں کے کہ:

ا کاغذگی ایجاد ۱۳۳۴ھ (بمطابق ۱۵۵ء) میں ہوئی۔ اس کے موجد چینی ہیں۔ جنہوں نے کتان اور سن کی چیتھڑوں اور ریشوں سے کاغذ بنانے کی صنعت رائج کی۔ اس سے بیشتر اسلامی ثقافت کے ارتقاء کے زمانہ میں اہل مشرق کے پاس صرف قرطاس ہی ایسی چیز تھی جس پر لکھا جائے۔ یہ کاغذ کی ابتدائی اور رف سی شکل تھی جو قدیم مصرمیں رائج تھی اور ایسا کاغذ نرسل کے گودہ سے تیار کیا جاتا تھا لیکن یہ کاغذ بھی اتنا عام نہ تھا کہ ہر جگہ حسب ضرورت میسر آھیے۔ دور نبوی مان کھنے کے لیے دو ہی چیزوں کا پتہ چاتا ہے: نہ تھا کہ ہر جگہ حسب ضرورت میسر آھیے۔ دور نبوی مان کھنے کے لیے دو ہی چیزوں کا پتہ چاتا ہے:

قرطاس جو بهت تم یاب تھا۔

② ((زَقَ)) جس کا ترجمہ "طلوع اسلام" کے مطابق ایسے ورق بیں جو باریک کھال سے بنائے گئے ہوں۔ (طلوع اسلام فردری ۱۹۸۲ء ص۱۰)

گویا ایسے ہی اوراق پر قرآن لکھا جاتا تھا۔ لیکن احادیث کاریخ سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ یہ رق بھی اتنا عام نہ تھا۔ قرآن کی کتابت کے لیے ہروہ چیز جو پٹلی اور چوڑی ہو جقیقتاً میں اس لفظ کا لغوی معنی ہے) استعال کی جاتی تھی۔ مثلاً بٹلی اور چوڑی یا پھیلی ہوئی ہڑی۔ ای قتم کے پھڑ چڑا اور کھال اور تھجور کی جھال وغیرہ سب کاغذ کے طور پر استعال ہوتے تھے۔

2 کاتب وحی صرف ایک محض ہی نہیں بلکہ بہت سے تھے' کمہ میں عبداللہ بن مسعود بڑاتھ اور مدینہ میں زید بن طابت اور الی بن کعب بڑاتھ اس خدمت پر مامور تھے' آگر یہ حضرات بروقت موجود نہ ہوتے تو رسول اللہ سٹھائیا بعض دو سرے صحابہ کرام بڑاتھ کو وحی لکھنے کے لیے ارشاد فرما دیتے تھے' چنانچہ چاروں ظفاء اور بعض صحابہ بڑاتھ کو بھی اس خدمت کی بجا آوری کا موقع میسر آتا رہا۔ مثلاً: خزیمہ بن ابت انساری اور عبداللہ بن مسعود بڑاتھ وغیرہ۔

www.muhammadii ibrary.com آئینهٔ برویزنت کمنسوم نظریات کر (صعه:دوم) طورخ اسلام کے محسوم نظریات کر

پڑھے لکھے حضرات کی تعداد کم ہی تھی اور جو حضرات لکھنا پڑھنا جانتے تھے۔ وہ اپنے طور پر قرآن کریم کی کتابت بھی کرتے جاتے تھے۔ جنانچہ ان سب کے مصاحف الگ الگ تھے۔ جیسے مصحف علی ڈاٹٹو 'مصحف عبداللہ بن مسعود ناٹٹو 'مصحف زید بن ثابت بٹاٹٹو وغیرہ' مگر مصحف النبی سٹائٹے کا کوئی ثبوت نہیں جس میں آپ سٹائٹے نازل شدہ وحی کو بالتر تیب ککھوا کر اپنے پاس محفوظ رکھتے جاتے۔

اپ حالات میں آپ اندازہ فرمائے کہ جب: ان حالات میں آپ اندازہ فرمائے کہ جب:

اوراق یا کاغذ کے بجائے پھر' ہڑیاں' مھیکرے' کھال' چمڑا استعال ہو اور بقول پرویز صاحب صرف بیلی
 کھال ہی استعال ہو۔

ودرانید کتابت ۲۳ سال کا عرصه هو.

السنے والے الگ الگ حفرات ہوں 'جن کے مصاحف بھی الگ الگ ہوں تو کیا ایک سلی ہوئی اور مدن کتاب کا تصور ذہن میں آسکتا ہے؟ اب یہ صورت حال بھی سامنے رکھیے اور "طلوعِ اسلام" کا درج ذیل اقتباس بھی ملاحظہ فرکھیے ' ایکھتے ہیں:

### قرآن کی ماسٹر کالی:

"اس طرح یہ کتاب (قرآن) ساتھ کے ساتھ محتی ہوتی چلی گئی اور جب نبی اکرم مٹائیل اس دنیا ہے تشریف لے گئے ہیں تو یہ بعینہ ای شکل اور ای تر تیب ہیں جس میں بیہ اس وقت ہمارے پاس ہے الکھوں مسلمانوں کے بیاس موجود اور ہزاروں کے سینوں سے محفوظ تھی۔ اس کی ایک متند کالی الکھوں مسلمانوں کے بیاس موجود اور ہزاروں کے سینوں سے محفوظ تھی۔ اس کی ایک متند کالی قاجس میں نبی اکرم ساٹیل سب سے پہلے وی تکھوایا کرتے تھے۔ اے آپ یا امام کہتے تھے اور اس ستون کو جس کے قریب بیہ نبخہ رہتا تھا اسطوانہ مصف کما جاتا تھا ای ستون کے پاس بیٹھ کر صحابہ ستون کو جس کے قریب بیہ نبخہ رہتا تھا اس مصف سے اپنے اپنے مصاحف نقل کیا کرتے تھے۔ اس کتاب کی اثراعت اس قدر عام ہو گئی تھی کہ جب نبی اکرم ساٹھ کیا نے اپنے آخری حج (ججة الوداع) کے خطبہ میں لاکھوں نفوس کو مخاطب کر سے بوچھا کیا میں نے تم تک خدا کا پیغام پہنچا دیا ہے؟ تو چاروں طرف سے بیہ آواز گونج اٹھی کہ ہاں! آپ نے اسے پہنچا دیا ہے۔ یمی تھی وہ کتاب جس کے خوروں طرف سے بیہ آواز گونج اٹھی کہ ہاں! آپ نے اسے پہنچا دیا ہے۔ یمی تھی وہ کتاب جس کے معاقد عمین دیگر صحابہ کرام بڑت تھی کہ موجودگی میں فربایا تھا کہ 'حسبنا کتاب اللہ'' ہمارے لیے خدا کی کتاب کافی ہے۔ '' (طلوع اسلام۔ میں اللہ کافی ہے۔ '' طلوع اسلام۔ میں اللہ کون سے می خوادی کتاب کافی ہے۔ '' طلوع اسلام۔ میں اللہ کافی ہے۔ '' اللہ کو اللہ کو اللہ کو کافی ہے۔ '' اللہ کافی ہے۔ '' اللہ کی کی کی کی کو کافی ہے۔ کو اللہ کی کی کی کو کو کو کی کو کی کی کی کو کی کو کی کی کو کی کی کی کی کو کو کی کی کر کی کو کی کو کی کو کی کی کی کی کی کو کی کو کی کی کی کو کی کی

یہ اقتباس کنی لحاظ سے محل نظرہے۔ مثلاً:

آپ ما ہی اور جب آخری وی کے ساتھ ساتھ کتابت کرواتے جاتے تھے اور جب آخری وی (سورہ النصر) نازل ہوئی
 تو جلد ہی بعد آپ ما ہی اول ہوگئی۔ اب میہ نزولی تر تیب موجودہ تر تیب تلاوت سے کیو نکر بدل

### آئينة بَرُونِينِ بَاللهِ اللهِ ا

گئی؟ اس متند کاپی میں سورتوں کی تقدیم و تاخیر کیسے واقع ہوئی اور بیر کس نے کی تھی؟

یہ لاکھوں افراد' جن کے پاس اس متند کالی کی مصدقہ نقول موجود تھیں ان میں سے صرف ایک سو
 ہی کے نام پیش فرما دیتے تو کیا حرج تھا؟

امام دراصل قرآن کی وہ متند نقل ہے جو حضرت عثان بڑاٹئہ نے تیار کرا کر اس کی سات نقول مختلف دیار وامصار میں بھیجی تھیں۔ آگے چل کر پرویز صاحب خود بھی اس حقیقت کااعتراف کرلیں گے۔ یہ نسبت اگر چہ لاکھوں کے مقابلہ میں بہت کم ہے' تاہم بطور ثبوت اتناہی کافی سمجھ لیا جاتا۔

(3) یہ صندوق اسطوانہ مصحف اور امام والا لطیفہ بھی خوب ہے۔ جس کے لیے غالبانہ کسی حوالہ کی صرورت ہے نہ سند کی۔ کیا یہ انصاف ہے کہ اگر ایک آدمی اساد کے واسطہ سے اور حدود وقیود کا پابند رہ کر دو اڑھائی سو سال پہلے کی خبردے تو اسے تو ظنی کمہ کر در خور اعتبانہ سمجھا جائے اور ایک آدمی اگر چودہ سو سال بعد بغیر کسی سلسلہ اسناد اور حدود کے بات کے تو اسے من وعن تسلیم کر لیا جائے؟

شوت تو در کار تھا قران کریم کے متند نسخہ کا جو مدون و مرتب تھا اور اس کی لا کھوں نقول کا جو ہو چکی تھیں۔ مگر آپ مبوت پیش کر رہے ہیں الا کھوں افراد تک رسالت کا پیغام پہنچانے کا اور وہ بھی روایات حدیث ہے۔ کیا اس پیغام رسال کے پہنچانے کے اقرار سے از خود یہ ثابت ہو جاتا ہے کہ قرآن کریم کی ایک متند کابی بھی تھی جس کی ایکوں نقول ان صحابہ کرام کے پاس موجود تھیں؟

رہا "حسنا کتاب اللہ" کا معالمہ تو آپ کے خیال میں تباب اللہ وہ متند کابی تھی جو صندوق میں پڑی رہتی تھی۔ خدا ہی بهتر چانتا ہے وہ متند کابی کب تک اس صندوق میں پڑی رہی اور کس نے اس کو میں تاری

مرون اور سلی ہوئی کتاب کا ایک تقلی شوت: اس سلسلہ میں مندرجہ ذیل حوالہ بھی پیش کیا جاتا ہے:

"خود بخاری شریف میں یہ حدیث موجود ہے کہ حضرت ابن عباس ڈی افظ سے بوچھا گیا کہ نبی اگرم

"فرید بخاری شریف میں یہ حدیث موجود ہے؟ تو آپ نے کہا: ((مَا تَوَكَ إِلاَّ مَا بَيْنَ الدَّفَيْنِ)) "لیعنی حضور

الزُّ اللهِ اللهُ مَا بَیْنَ الدَّفَیْنِ) " ایمی جھوڑا" (بخاری ۔ کتاب فضائل القرآن:۱۷۳/۳) مقام حدیث: اراد دو سرالله یشن

اس حدیث سے بھی پردیز صاحب کے موقف کو کوئی فائدہ نہیں پہنچتا وجہ یہ ہے کہ جب رسول اللہ طاقیم کی وفات ہوئی اس وقت حضرت عباس بڑاتھ کی عمر صرف ۱۳ یا چودہ سال تھی۔ آپ نے تمام خلفائ راشدین بھاتھ کا زمانہ دیکھا اور آپ بڑاتھ کی وفات س ۲۵ ھیں ہوئی ہے۔ جب کہ قران دور عثانی میں راشدین بھاتھ ہوں کا جری میں مدون تو در کنار نشر بھی ہو چکا تھا لہذا اس روایت سے بس اتنا ہی معلوم ہو تا ہے کہ عبداللہ بن عباس بھاتھا سے یہ سوال ہی اس وقت کیا گیا تھا جب کہ قرآن فی الواقع بین الدفتین آچکا تھا۔

<u>www.muha</u>mmadilibr<u>arv.co</u> آئينة كرويزيت كالمام مخصوص نظريات حفاظت قرآن کے برچار میں غلو کا اصل مقصد : جہاں تک قرآن کریم کی حفاظت کے عقیدہ اور ایمان کا تعلق ہے۔ ہم طلوع اسلام ہے بھی زیادہ اس کے معتقد ہیں۔ اب سوال یہ پیدا ہو ہا ہے کہ جب

سب مسلمان اس عقیدہ پر متفق ہیں تو طلوع اسلام کو اس عقیدہ پر زور دینے کی کیا ضرورت پیش آگئی؟ پھر اس قرآن کو غلط دلا کل اور حوالوں کے ذریعہ رسول اکرم مٹھیلے ہی کی زندگی میں مدون اور سلا ہوا ثابت کرنے کی کیوں ضرورت محسوس ہوئی؟ ان سوالوں کا جواب صرف یہ ہے کہ بیہ جالیں دراصل حدیث دشتنی کی ایک ممری سازش کی آئینہ دار میں اور قرآن اور حدیث کے مدون تسخوں کے درمیان زیادہ سے زیادہ مدت کی وسیع تحلیج حاکل کرنا ہمی ای سلسلہ کی ایک کڑی ہے۔ قرآن کریم کے متعلق تو یہ تاثر دیا جاتا ہے کہ یہ حضور اکرم سال کیا کی زندگی میں مدون و مرتب ہو چکا تھا اور حدیث کے متعلق کہا جاتا ہے کہ اس کا پہلا مدون نسخہ (بخاری) اڑھائی سو سال بعد معرض وجود میں آیا حالانکیہ یہ دونوں باتیں حقیقت سے کوسوں دور ہیں۔ پیۃ نہیں ان لوگوں کو ھائق سے اتنی چڑ کیوں ہے؟ حدیث اربخ کی کتابت و تدوین کے سلسلہ میں ہمیشہ بیہ لوگ تاریک پہلو کو پیش کرتے ہیں کہ رسول اللہ مانچیل نے کتابی حدیث سے منع فرمایا تقا۔ خلفائے راشدین زُمَانَکا حدیثوں کو طاتے رہے۔ تابعین نے حدیث کے علم کو مجھی البیان سمجھا وغیرہ۔ (ایس باتوں کا جواب ہم چوتھ حصد "دوام

> طایث" میں دیں گے) الله کی ذِمه داری پوری شریعت کی حفاظت ہے۔

قران کی حفاظت اور سنت کی غیر محفوظیت کے لیے جو دلا کل دیئے جاتے ہیں وہ درج ذیل ہیں: ﴿ إِنَّا نَعْنُ مَزَّلْنَا ٱلدِّكُرُ وَإِنَّا لَهُمُ لَكُنفِظُونَ ﴿ ﴾ "يقينا بم ناس قرآن تونازل كياب اورجم بى اس کے محافظ میں" (ترجمہ از مقام حدیث ۔ ص:۸)

اب دیکھئے ذکر کا معنی قرآن کیا گیا ہے حالا نکہ قرآن بھی عربی لفظ ہے اور قرآن میں بارہا استعال ہوا ہے مگریمال قرآن کے بجائے لفظ "ذکر" استعال ہوا ہے جس کا مطلب میہ ہے کہ ذکر اور قرآن میں پچھ فرق

ضرور ہے۔ اس فرق کی وضاحت کے لیے درج ذمل آیت ملاحظہ فرمائے:

﴿ وَلَقَدْ يَسَرَا ٱلْقُرُواَنَ لِلذِكْرِ فَهَلَ مِن مُدَّكِرِ ﴿ وَلَهَ مَ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَ اللَّهِ مَا اللَّهُ مِن مُدَّكِدٍ فَي اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن الللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن الللَّهُ مِن الللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللّ

اس آیت سے یہ بات واضح ہو گئی کہ زِکر کا معنی قرآن کرنا درست 🌣 سیس۔ ذکر کا لغوی معنی یاد دہانی ادر تقیحت ہے۔

🕜 يرويز صاحب نے خود بھى ايك دوسرے مقام ير اسكے معنى تقيحت نامه كيے بين: ﴿ إِنْ هُوَ إِلا ذِكْرٌ للعُلْمِينَ ﴾ (۲۷-۸۱) "به قرآن تمام جمان کے لیے نصیحت نامہ ہے" (معراج انسانیت . ص:۸۳۸) www.muhammadilibrary.com آئینة رَویزیّت میلادی اسلام کے مخصوص نظریات کی اسلام کی مخصوص نظریات کی مخصوص نظریات کی اسلام کی مخصوص نظریات کی اسلام کی مخصوص نظریات کی اسلام کی مخصوص نظریات کی مخصوص نظری کرد کرد کرد کرد کرد کرد

مندرجہ بلا آیات میں یہ لفظ انہی معنوں میں استعال ہوا ہے اور یہ تو ظاہرہے کہ کوئی مخص تھیحت ای صورت میں حاصل کر سکتا ہے جب کہ ارشادات کے ساتھ ان کی عملی تعبیر بھی موجود ہو اس لیے ایک دوسرے مقام پر اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ فَسَنَكُوّا أَهْلَ اللَّهِ كَلِي كُنتُم لَا "أَكُرتم كُونَى بات نه جائتے ہو تو اہل الذكر سے ابوچھ لو" تَعْلَمُونٌ ﴿ اللَّهِ ١٦/ ٤٣)

اس آیت میں نہ تو یہ کما گیا ہے کہ اگر متہیں معلوم نہ ہو تو قرآن سے پوچھ لو' نہ ہی یہ کما گیا ہے کہ اہل القرآن سے پوچھ لو' بلکہ اہل الذکر کا لفظ استعال ہوا ہے۔ جسکا معنی یہ ہے کہ ایسے عالم باعمل سے پوچھو جو اللہ کے احکام وارشادات کو یاد رکھنے والا ہو۔

#### قرآن كابيان

دو سری دلیل جو صرف قرآن کی جفاظت (اور حدیث کی غیر محفوظیت) کے لیے مقام حدیث میں پیش کی اگئی ہے وہ یہ ہے:

﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمَعَكُم وَقُرْمَانَهُ ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا اس كَتَابِ كَا جَمَعَ كُرِنَا اور اس كَا يُرْهَا المارك (القيامة ٧٥/ ١٧)

اب مشکل ہیہ ہے کہ اس مقام پر بھی اللہ تعالی نے قرآن کے علاوہ بھی کسی اور چیز کا ذکر کیا اور اس کی حفاظت کی ذمہ داری بھی لی تھی۔ لیکن ''مقام حدیث'' کے مواقعہ نے اسے درج کرنا اس لیے مناسب نہ سمہ بر سے میں تاہم

سمجھا کہ اس کے موقف پر زو پڑتی تھی۔ اس آیت کے ساتھ والی آیات ہیں ہیں: در سرم الٹیاں ہو تھی۔

﴿ لَا تُحَرِّكَ بِهِ عَلِينَا كَ لِتَعْجَلَ بِهِ اللَّهِ إِنَّ عَلَيْنَا اللهِ اللهِ عَلَيْنَا اللهُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ اللهُ عَلَيْنَا عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا عَلَيْكُونَا عَلَيْ عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَ

مندرجہ بالا آیات سے معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے قرآن کے ساتھ ساتھ اس کے بیان کی حفاظت کی ذمہ داری کا نام لینے سے کی ذمہ داری ہی ہے۔ گر"ادارہ طلوع اسلام" بیان کے متعلق اللہ کی ذمہ داری کا نام لینے سے بھی معلوم ہو جاتا ہے کہ سنت رسول ساتھ کے پس پشت ڈالنے کے بعد بیہ حضرات قرآن کے ساتھ کس حد تک مخلص ہیں۔

اب رہا یہ سوال کہ بیان ہے کیا چیز؟ تو واضح رہے کہ بیان محض قرآن کے الفاظ کو دہرا دینے کا نام نہیں' بلکہ بیان میں ان قرآنی الفاظ کا صحیح مفہوم بٹانا' اس کی خرح و تفسیر' اس کی حکمتِ عملی اور طریق بتانا www.muhammadilibrary.com المنينة رَبِويزيّة المنام المنينة رَبِويزيّة المنام المنينة رَبِويزيّة المنام المنينة المنين

قرآن کے "بیان" کو لغت سے متعین کرنے کے مفاسد

قرآن کو سیھنے اور اس پر عمل کرنے کے لیے ضروری ہے کہ اس کے نازل کرنے والے اور جس پر نازل کیا گیا ہے۔ دونوں کے نزدیک قرآن کے الفاظ کا مفہوم متعین ہو۔ اس کی مثال ہوں سیجھئے کہ زید

نازل کیا گیا ہے۔ دولوں کے نزدیک فران کے الفاظ کا معہوم مسین ہو۔ اس کی مثال کوں بھتے کہ زید (منظم) بکر(مخاطب) سے کہنا ہے کہ ''یانی لاؤ'' تو بکرزید کے حکم کی تعمیل اس صورت میں کر سکے گا کہ منظم

ر من المب دونوں کے ذہن میں "پانی" اور "لانا" دونوں الفاظ کا مفہوم متعین ہو اور وہ ایک ہی ہو۔ اور مخاطب دونوں کے ذہن میں "پانی" اور "لانا" دونوں الفاظ کا مفہوم متعین ہو اور وہ ایک ہی ہو۔

اب آگر زید کوئی ذومعنی لفظ ہولے گا تو جب تک اس کی مزید وضاحت نہ کرے گا۔ بکراس پر عمل نہ کر سکے گا۔ اس طرح آگر زید کا مخاطب کوئی ایسا مخص ہوگا جو اردو کو سمجھتا ہی نہیں تو بھی اس کے حکم کی بجا

آوری نہ کر سکے گا اور سوالیہ نشان بن کر رہ جائے گا۔ یمی وجہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم کے صرف الفاظ ہی نازل نہیں فرمائے بلکہ اس کامفہوم بھی مخاطب (یعنی رسول اللہ مٹنا کیا) کے ذہن میں القاکر دیا تاکہ امتثال امر میں کوئی دشواری پیش نہ آئے یعنی

مفہوم کو مخاطب کے ذہن میں متعین کرنا اس کا بیان ہے اور الله تعالی نے واضح طور پر بتا دیا ہے قرآن کے ساتھ اس کا بیان محال ہے داری ہے کہی بیان ساتھ اس کا بیان بھی ہمارے ذمہ ہے اور قرآن اور بیان و نوں کی حفاظت ہماری ذمہ داری ہے کہی بیان رسول الله ساتھ کے امت کو بتایا جیسا کہ ارشادِ باری تعالی ہے:

﴿ وَأَنْزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ ٱلذِّكَ الذِّيكَ الذِّيكَ الذِّيكَ الذِّيكَ النَّاسِ مَا نُزِلَ لَا اللهِ مَا نُزِلَ كَا اللهِ اللهِ اللهُ الل

اگر اگر کوئی محض رسول اللہ ملٹائیا کے فرمودہ بیان سے آزاد ہو کر لغت کی مدد سے اس بیان کو متعین کرنے کی کوشش کرے گاتو اس کو چار وجوہ سے ناکامی ہوگی جو یہ ہیں:

① کثیر المعانی الفاظ: بعض الفاظ کامفهوم متعین کرنا اس لئے مشکل ہوتا ہے کہ لغت میں اس لفظ کے بت ہے معانی درج ہوتے ہیں۔ مثلاً لفظ صلوۃ ہی کو لیجے۔ اس کے معنی دعا' رحمت' برکت اور نماز جنازہ تو ایے ہیں۔ جن کی تصریف آیات سے بھی تائید ہوتی ہے مگر نماز کی ادائیگی کے لئے وضو' تیم 'مساجد' قبلہ

رخ ہونا' رکوع سجود وغیرہ کا ذکر بھی آیا ہے للذا مندرجہ بالا معانی میں سے کوئی بھی اس کا صحیح منہوم ادا نہیں کرا۔ پھر لغت میں مصلیٰ کے معنی ''وہ گھو ڑا بھی ہیں جو گھڑدوڑ میں اول نمبریر آنے والے گھوڑے کے پیجھے

یچے دوسرے نمبریر آیا ہو" پرویز صاحب ای معنی کو پیند فرماتے ہوئے ادائیگی صلوۃ کامفهوم بتلاتے ہیں۔ "قوانین خداوندی کے پیچے چلنا" یہ مفهوم کی لحاظ سے غلط ہے:

# www.muhammadilibrary.com المنية رَويزة ت

- 🗓 گھوڑا اور قوانین خداوندی مترادف الفاظ نہیں ہیں۔
- قوانین خدادندی کے پیچھے پیچھے چلنے کے لئے قبلہ رخ ہونے 'وضو اور شیم' مساجد اور جماعت رکوع و جود کی ضرورت نہیں پھر صرف معینہ او قات نماز کے وقت ہی قانون خدادندی کا اتباع چاہئے؟
- قوانین خداوندی لاتعداد ہیں اور بے شار اقسام کے ہیں۔ جن کا احاطہ انسان کے بس سے باہر ہے پھر
   ان سب کے پیچھے چلنا ویسے ہی ناممکن ہے۔

پھر لغت میں صلوۃ کے معنی کو لیے ہلانا بھی ہیں للذا صلوۃ کی ادائیگی سے بعض منجلوں نے "رپیڈ کرنا" مفہوم لیا اور بعض دوسروں نے رقص وسرود کی مجالس منعقد کرنا۔ ان مفاہیم میں بھی مندرجہ بالا اعتراض وارد ہوتے ہیں۔ للذابیہ بھی غلط ہے۔

<u>© اصطلاحات:</u> ہر زبان میں بعض الفاظ بطور اصطلاح مروج ہوتے ہیں۔ جنہیں اہل زبان خوب جانے ہیں۔ مثلاً لفظ "اخبار" کا لغوی معنی محض "خبرس" ہے۔ گر اس کا اصطلاحی مفہوم وہ پرچہ (Newspaper) ہے۔ جن میں خبوں کے علاوہ اور بھی بہت کچھ درج ہوتا ہے۔

ای طرح کچھ اصطلاحیں فی اور تھی ہوتی ہیں۔ جنہیں اہل علم وفن تو جانتے ہیں مگر عام اہل زبان نہیں جانتے۔ لغت چو نکد "زبان" کے الفاظ کے معنی بیان کرتا ہے لندا الی اصطلاحات کا مفہوم بیان کرتا اس کے دائرہ سے خارج ہوتا ہے۔ الی اصطلاحات کے لئے الگ کتابیں لکھی جاتی ہیں۔ مثلاً "خبر واحد" طول بلد' سرایت حرارت' کشش القل وغیرہ وغیرہ۔ اصطلاحات کے مفہوم کو عام اہل زبان نہیں جانتے۔

قرآن علوم شرعیہ کا منبع ہے للذا اس میں بے شار اصطلاحات مثلاً دین الد عبادت صلوة و رکوة معروف مثلاً دین الد عبادت صلوة وغیرہ استعال ہوئی ہیں۔ اسی اللا اللہ اللہ متعین کرنا ہمی اللہ اور رسول نے بیان کیا ہو وہی قرآن کا بیان اللہ اور رسول کا کام ہے۔ شرعی اصطلاحات کا مفہوم جو اللہ اور رسول نے بیان کیا ہو وہی قرآن کا بیان کہ اور یہی بیان امت کے لئے قابل قبول ہو سکتا ہے۔ اب آگر ان شرعی اصطلاحات کا مفہوم کوئی شخص لغت کے ذریعہ متعین کرنے بیٹے جائے یا کوئی ابنا پندیدہ نظریہ لغت کے ذریعہ ثابت کرنے لگ جائے

حص نعت کے ذریعیہ مسین کرتے ہیں جانے یا لوی اپنے تواس کے متعلق اس کے سوا کیا کہا جا سکتا ہے کہ

إِذَا كَانَ الْغُرَابُ دَلِيْلَ قَوْمٍ

(۱) مقامی محاورات: کھنؤ میں ایک ڈاکٹر صاحب کو اس کا دوست طنے گیا جو اس صوبہ سے تعلق نہیں رکھتا تھا۔ ڈاکٹر کے مطب میں ایک مریض آیا اور کھنے لگا میں نے آج رات تین بار زمین دیمی ہے۔ ڈاکٹر نے مریض کی شکایت من کر دوا دے دی اور وہ چلا گیا۔ بعد میں وہ دوست ڈاکٹر سے کھنے لگے۔ "میں نہیں سمجھ سکا کہ مریض نے کیا تکلیف بیان کی تھی۔ جس کی آپ نے دوا دی۔ "ڈاکٹر صاحب کھنے لگے کہ زمین دیکھنا سے یہاں "قے کرنا" مراد لیا جاتا ہے اور میں نے اس شکایت کی دوا دی تھی۔

www.muhammadilibrary.com المنام عضوم نظريات المراجعة المنام عضوم نظريات المراجعة المنام على مناسبة المراجعة ال

اب آگر کوئی صاحب اردو لغت کی کتاب سے زمین اور دیکھنا کے الگ الگ معنی دیکھ کر سمجھنا چاہیں گے

تو کبھی کامیاب نہ ہوں گے۔ الا بیہ کہ وہ کوئی محاورات کی تماب دیکھیں یا اہل زبان سے سمجھیں۔ اس طرح کی غلطی جناب پرویز صاحب اور ان کے استاد جناب حافظ اسلم صاحب نے محاورہ ﴿ لَمَهِ معندہ مَا اُرْسِیدِ عَلَیْ اُلِی مِنْ اِلْمِی مِنْ جَدِیدِ مِنْ اِلْمِی مِنْ اِلْمِی مِنْ اِلْمِیْ اِلْمِی مِن

یَجُوُّواْ عَلَیْهَا صُمَّا وَّعُمْیَانًا ﴾ کے ترجمہ میں کھائی اور اس سے وحی میں عقل کی مداخلت کو ثابت کر دکھایا ہے۔ جس کی تشریح کتاب کے آخری حصہ میں آئے گی۔

عرفی معانی: بعض دفعہ ایک لفظ کسی خاص معنی میں مشہور ہو جاتا ہے جب کہ لغوی لحاظ ہے اس میں اختلاف کی گفجائش موجود ہوتی ہے اندریں صورت صرف عرف کا لحاظ رکھا جائے گا مثلا ابن عباس سے مراد عبداللہ بن عباس ہی ہوں گے حالانکہ لغوی لحاظ ہے آپ کے دو سرے بیٹے فضیل کو بھی ابن عباس کمنا درست ہے اس طرح مسجد اقصلٰ سے مراد صرف بیت المقدس ہی لیا جائے گانہ کہ کوئی بھی دور کی

#### پرویزی اصطلاحات:

پرویز صاحب نے اپنی تصنیف "نظام ربوبید" میں قرآن کی بیشتر اصطلاحات کا مفہوم بیسریدل ڈالا ہے۔
گویا جو کام الله اور اس کے رسول کا تھا وہ انہوں نے خود سنبھال لیا ہے۔ مثلاً آپ اس اقام الصلوة کا مفہوم بتاتے ہیں:

"معاشرہ کو ان بنیادوں پر قائم کرنا جن بر ربوبیت نوع انسانی (رب العالمینی) کی ممارت استوار ہوتی جائے۔ قلب و نظر کا وہ انقلاب جو اس معاشرہ کی روح ہے" (نظام ربیت ۔ ص:۸۷)

اب دیکھنے اقام الصلوۃ کا جو مفہوم اللہ اور رسول میں کے بنایا تھا وہ دن کن پانچ وقت مقررہ او قات پر طمارت کے ساتھ' مساجد میں باجماعت نماز کا قیام ہے اور سے مفہوم ایسا ہے جو ذہنی اور عملی دونوں پہلوؤں ہے امت میں متواتر اور متوارث چلا آرہا ہے اور اس میں ایک دن کا بھی اِنقطاع نہیں ہوا تو پھراس مفہوم کی نفی کر کے کوئی دوسرا ایسا مفہوم بیان کرنا جو ان کو اپنی پرویزی جماعت میں بھی متعین نہیں۔ دیوائل کی نفی کر کے کوئی دوسرا ایسا مفہوم بیان کرنا جو ان کو اپنی پرویزی جماعت میں بھی متعین نہیں۔ دیوائل نفی کر کے کوئی دوسرا ایسا مفہوم بیان کرنا جو ان کو اپنی پرویزی جماعت میں بھی متعین نہیں۔ دیوائل مصلاب تو یہ ہوا کہ اقام الصلوۃ کا صبح مفہوم نہ رسول اللہ سی مسلمان نے بھی نہ سمجھا بلکہ وہ اس کا غلط مغلوم سمجھ کر ہی برعم خویش قرآن کے تھم کی نقیل کرتے رہے۔

الفت كى مدد سے قرآن كا "بيان" متعين كرنے كے لئے پرويز صاحب نے صلوۃ كا پهلا معنى تو دوسرك بنبر رِ آنے والا گھوڑا بنايا تھا۔ اب دوسرا معنى بيہ بنا ديا ہے ليكن صلوۃ كے اور بھى تين مفهوم آپ نے الفت كے ذريعہ بنائے ہيں۔ جن كا ذكر" قرآنی نماز میں آئے گا۔ اب بنائے كہ اگر ایک مخص بذريعہ لغت صلوۃ يا اتام الصلوۃ كے پانچ مفهوم بنا دے اور امت كے ہر فردكو مفهوم متعين كرنے كا حق بھى ہو تو قرآن

www.muhammadilibrary.com المناز ويزنيت المناز ويزنيت المناز ويزنيت المناز الم

کے اس "بیان" کا جو حشر ہو سکتا ہے وہ ظاہرہے۔

نبائج

ان تقریحات سے درج ذیل نتائج سامنے آتے ہیں:

«تَرَكْتُ فِيْكُمْ اَمَرَيْن لَنْ تُضِلُّوا مَا

تَمَسَّكْتُمْ بِهِمَا كِتَابُ اللهِ وَسُنَّةُ رَسُوْلِهِ»

و قرآنی اصطلاحات کامفہوم متعین کرنالغت کے دائرہ سے باہرہ۔

ان اصطلاحات کا مفہوم اللہ نے خود متعین کیا اور اسے حکمت سے تعبیر کیا۔ ہی حکمت جب عملی صورت اختیار کرتی ہے تو اسے سنت کہا جاتا ہے۔

یہ حکمت بھی منزل من اللہ ہوتی ہے۔ رسول اللہ قرآن کے ساتھ میں حکمت صحابہ کو سکھلانے پر
 مامور تھے یہ حکمت بھی منزل من اللہ ہونے کی بناء پر کتاب اللہ میں شامل ہوتی ہے۔

کتاب اور حکمت کے مجموعہ کا نام شریعت بھی ہے اور ذکر بھی کتاب و حکمت یا کتاب وسنت کا آپس
 میں چولی دامن کا ساتھ ہے۔

© آگر تھکت یا سنت کو قرآن ہے الگ کر لیا جائے تو قرآن کے الفاظ کی حفاظت بے معنی ہو کر رہ جاتی ہے اور اس کا حشروہی ہوگا جس کی طرف اوپر اشارہ کر دیا گیا ہے۔ کتاب اللہ کا یمی مفہوم اس وقت حفرت عمر ناٹور کے جیش نظر تھا جب انہوں نے وفات النبی سٹھیا سے چند دن پیشتر صحابہ کے مجمع میں کما تھا کہ۔ ((حَسْبُنَا کِتَابُ اللّٰهِ)) جیسا کہ ہم سے بخاری کے ایک باب کے عنوان کے حوالہ سے پہلے یہ فاجت کر چکے ہیں تاہم ہمیں اس حقیقت سے بھی انکار نہیں کہ لفظ کتاب اللہ کا اطلاق اپ معنی کی عمومیت کے اعتبار سے قرآن مجمید ہوتا ہے جیسا کہ ہم کلام اللہ اور کتاب اللہ کے فرق میں یہ وضاحت چیش کر چکے ہیں اور اس معنی پر موطاکی درج ذیل صدید بھی شاہد ہے کہ رسول اللہ سٹھیلا

"میں تم میں دو چزیں چھوڑ چلا ہوں جب تک انہیں ہاتھ سے نہ جانے دو گے۔ بھی گمراہ نہ ہوگ۔ ایک کتلب اللہ (قرآن مجید) اور دوسرے اس کے رسول سائنظ کی سنت۔" www.muhammadilibrary.com
الكينة كرويزتيت 155 مراحصه دوم اطلوع اسلام كم مخصوص نظريات

( باب:دوم )

# عجمی سازش اور زوالِ اُمت

### اسلام میں عجمی تصورات کی آمیزش

کی بھی فدہب میں جب بھی گاڑ ہوا ہے تو اس طور پر ہوا ہے کہ انسان وحی النی میں اپنی عقل یا دوبدان کے ذریعہ مداخلت اور اس میں افراط و تفریط کی راہیں نکالنا شروع کر دیتا ہے۔ اسلام کے ساتھ بھی کی پھھ ہوا۔ جب اسلام میں وجدان یا کشف کو واخل کیا گیا تو رہبانیت کی راہ کھلی اور تصوف معرض وجود میں آیا۔ رہبانیت چو نکہ یہود ونصاری اور دنیا کے دوسرے بھی بہت سے فداہب میں پائی جاتی تھی۔ اس کے ہمارے "اسلای تصوف" پر مجمی تصورات کی گری چھاچ ہے۔ یہ تصورات کب اور کسی طرح اسلام میں داخل ہوئ۔ اس مسئلہ میں پوری رہنمائی کرتی ہے۔

اور جو عجمی تصورات عقل کے راستہ سے اسلام میں داخل ہوئے وہ جھیتاً ارسطوکے فلفہ الہیات اور فلا کے متعلق تجریدی تصور کے مربون منت ہیں پھراس بنیاد میں اضافے بھی ہوتے رہے۔ یہ تصورات کیا کچھ تھے؟ کون کون سے ادوار میں اور کیسے اسلام میں داخل ہوئے اس کی مختر روسکداد ہم سابقہ صفحات میں بیش کر بھی ہیں اور اس سلسلہ میں بھی تاریخ خاموش نہیں بلکہ ہماری پوری پوری رہنمائی کرتی ہے۔ میں تشورات بالآخر انکار حدیث اور رسول اللہ ساتھ اللہ کے منصبِ رسالت سے انکار پر فتج ہوتے ہیں۔

### عجی سازش کیاہے؟

اب اس دوسرے گروہ لینی منکرین حدیث کے موجودہ دور میں نمائندہ طلوع اسلام نے اسلام میں مجمی تفورات کی در آمد کی ایک تیسری فتم کابھی انکشاف فرمایا ہے اور یہ تیسری فتم ہے۔ محدثین کے ذریعہ اسلام میں مجمی تضورات کی در آمد۔ اسے بھی حدیثی اسلام کا نام دیا جاتا ہے اور بھی مجمی اسلام کا۔ اس ماذش کا تاریخ میں تو کہیں ڈھونڈے سے بھی سراغ نہیں ملتا۔ البتہ طلوع اسلام کی مطبوعات میں بہت سے مقالت پر اس ساذش کا ذکر آپ ملاحظہ فرما سکتے ہیں۔

اب بدتو ظامرے کہ بدسب کھ مصداق الناچور کوتوال کو ڈانٹے اور جوابی کارروائی کے طور پر کیا گیا

www.muhammadilibrary.com المَيْنَةُ بِرُويِزِيَّتُ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْم

ہے کیکن چونکہ ادارہ ندکورنے اس سازش کا خوب خوب پر چار کیا ہے لنذا اس کا جائزہ لینا ضروری ہے۔

### عجمی سازش کے راوی

اس نظریہ کی بنیاد حافظ اسلم صاحب ہے راج پوری نے رکھی اور اس کا تھوڑا بہت مواد انہیں مستشرقین سے بھی ہل گیا۔ تمنا عمادی نے ، جو ادارہ طلوع اسلام کے نزدیک فن اساء الرجال کے ماہر اور علامہ بیں ' اس نظریہ کی فن رجال کے لحاظ سے تائید فرمائی اور غلام احمد پرویز صاحب نے اس نظریہ کو پروان چڑھایا اور ماہنامہ طلوع اسلام نے اسباب زوال امت مقام حدیث قرآنی فیصلے ' اور دیگر کئی تحریروں میں جا بجا اس کا ذکر فرمایا ہے۔

#### سازش کی ابتدا

اس سازش کا آغاز یوں بیان کیا جاتا ہے۔ کہ اہل ایران جب سیاس میدان میں مسلمانوں کے ہاتھوں مات کھا گئے تو انہوں نے مسلمانوں کے مقابلہ کی مات کھا گئے تو انہوں نے مسلمانوں کے مقابلہ کی تاب نہ رکھتے تھے لندا زیر زمین ساز توں کا سلسلہ شروع ہوا۔ شمادت حصرت عمر بڑاتھ اس سلسلہ کی پہلی کڑی ہے۔ آپ کو فیروز ابو لؤلؤ ایرانی نے اس میں انقام سے متاثر ہو کر شمید کیا تھا۔

#### سازش کی انتها

بعد ازال یہ سازش پورے دو سو سال تک بیدار نہ ہوئی اب ان سازشیوں کے ہاں اس بات کے سوائے کوئی چارہ کار نہ رہا تھا۔ کہ مسلمانوں کے بنیادی عقائد و نظرت میں رخنہ اندازی کر کے ان کے اتحاد کو پارہ پارہ کر دیا جائے۔ سازش یہ سجھتے تھے کہ مسلمانوں کی قوت وطاقت کا اصل منبع قرآن ہے۔ للذا مسلمانوں کو قرآن سے دور رکھنے کے لئے انہوں نے رسول اللہ کے اقوال یا احادیث کی اجمیت وجمیت اور ضرورت پر زور دینا شروع کیا۔ قرآن چو نکہ بہت سے مسلمانوں کو زبانی یاد تھا اس لئے وہ اس میں تو کی بیشی کر نہ سکتے تھے۔ البتہ احادیث کا میدان کھلا تھا للذا انہوں نے ایک تو اس بات پر زور دیا کہ احادیث بھی دین کا حصہ ہیں اور جب مسلمانوں میں یہ بات پختہ ہوگئی تو دو سرا اقدام انہوں نے یہ کیا کہ بہت ہی موضوعات کو صبح احادیث مشہور کر کے اس حصہ کو دین میں شامل کر دیا۔ جب یہ دونوں کام سر انجام پا گئے تو اسلام "دین" نہ رہا بلکہ فہ جب میں تبدیل ہو گیا۔ سازشی اپنچ پروگر ام میں کامیاب ہو گئے اور اس کا شہوت یہ ہے کہ صحاح ستہ کے تمام محدثین ایرانی ہیں۔ اس طرح تمام دنیائے اسلام میں بہی حدیثی اسلام یا مجمی اسلام رائج ہوگیا۔ اب ہرسال سے عرت اسلام یہ ای جو تیمری صدی میں معرض وجود میں آیا تھا سینے سے لگائے بھرتی ہو دور میں آیا تھا سینے سے لگائے بھرتی ہو دور میں آیا تھا سینے سے لگائے بھرتی ہے اور اس کا جو تیمری صدی میں معرض وجود میں آیا تھا سینے سے لگائے بھرتی ہو اور بہی حدیثی اسلام امت کے زوال کا سب سے بڑا اور دھیتی سب ہے۔ (مخص

www.muhammadilibrary.com آمَيْنَهُ بُرُورِيْتِ الله عَصُومُ تَطَرِياتِ مِنْ الله عَصُومُ تَطَرِياتُ مِنْ

اسباب زوال امت ومقام حدیث)

#### مدیث کے جامعین کے اوصاف

مقام صدیث میں پرویز صاحب صحاح کے جامعین کا مخفرتعارف پیش فرمانے کے بعد لکھتے ہیں:

- یہ سب کے سب ایرانی تھے ان میں عرب کا رہنے والا کوئی نہیں تھا۔ مقام حیرت ہے کہ عربوں میں سے اس عظیم کام کا کسی نے بھی بیڑا نہ اٹھایا اور احادیث کی جمع و تدوین کا کام غیر عربوں (جمیوں) کے ہاتھوں سرانجام پایا۔"
  - پہ تمام حضرات تیسری صدی ہجری میں ہوئے۔
- یہ تمام احادیث لوگوں نے انہیں زبانی سائیں ان کا کوئی تحریری ریکارڈ اس سے پہلے موجود نہیں تھا۔" (مقام حدیث ۔ ص:۲۲)

طلوع اسلام کے مکرو فریب: بیرے وہ سب سے بڑی عقلی دلیل جو عجمی سازش کے جموت میں پیش کی جاتی ہے۔ اب دیکھئے اقتباس بالاکی تین شقوں میں پرویز صاحب نے وو جھوٹ بیان فرمائے اور ایک مغالطہ رہا' ان کے جھوٹ بیر میں:

- عدیث کے مرق نین تیسری صدی میں پیدا ہو ہے۔
- تیری صدی سے پہلے کوئی سرایہ حدیث بھی موجود نہ قبلہ

اور مغالطہ بیہ ہے کہ چونکہ صحاح ستہ کے جامعین ہی حدیث کے مدونین ہیں اور وہ ایرانی تھے المذا حدیث کے سب مدوّنین ایرانی تھے اور بیہ سب احادیث عجمی سازش کا بھیمیں۔

اب ہم ان اکاذیب کی وضاحت اپنی طرف سے نہیں بلکہ اس مقام حدیث سے اور حافظ اسلم صاحب کی زبان سے پیش کرتے ہیں:

"میں وجہ تھی کہ تابعین کبار کے عمد تک حدیثیں غیرمدون تھیں اور سوائے قرآن مجید کے امت کے ہاتھوں میں کوئی دو سری کتاب نہ تھی۔ بعض چزیں محض علمی لحاظ سے لکھ لی گئیں تھیں۔ مثلاً حضرت عمر بن عبدالعزیز دائیے نے اپنے عمد خلافت (۹۹ تا ۱۰اھ) میں سعید بن ابراہیم سے حدیثیں لکھوا کیں اور مدینہ کے قاضی ابو بکرین حزم کو فرمان بھیجا کہ عمرہ بڑا تھا کی روایتیں لکھ لی جا کیں۔ مجھے ڈر ہے کہ ان کی وفات سے ان کا علم ضائع ہو جائے گا۔ یہ عمرہ بڑا تھا حضرت عائشہ بڑا تھا ام المومنین کی روایات کا علم رکھتی تھیں۔ " (مقامِ حدیث من ۱۹۲)

اس اقتباس سے مندرجہ ویل نتائج سامنے آتے ہیں:

کومتی سطح پر حدیث کی جمع تدوین کی طرف حضرت عمر بن عبدالعزیز رمای نے توجہ مبذول فرمائی بید
 کام پہلی صدی کے آخر میں شروع ہو گیا تھانہ کہ تیسری صدی ہجری میں۔

حضرت عمر بن عبدالعزیز رایشخے سے پہلے بعنی پہلی صدی ہجری میں بھی احادیث کا تحریری سرمایہ موجود تھا

جو کہ محض علمی لحاظ سے لکھ لیا گیا تھا۔ محض زبانی سننے سنانے کی بات نہ تھی۔ یہ حضرت عمر بن عبدالعزیز' ابو بکر بن حزم' سعید بن ابراہیم' عمرہ' وغیرہم برطھیلیم سب کے سب جو

احاديث لكصة اور تروين كرتے تھے عربي النسل تھے ان ميں عجمي ايك بھي نميس تھا۔

بھراس کے بعد حافظ اسلم صاحب لکھتے ہیں: "حدیث کے مدون اول محدثین کے نزدیک امام ابن شماب زہری (۵۰-۱۲۴) سلیم کیے گئے ہیں۔ یہ خلفائے بنو امیہ کے درباروں میں بہت معزز تھے اور ان ہی کے تھم سے (حضرت عمر بن عبدالعزیز رطیتے کے تھم سے 99ھ میں- مولف) انہوں نے حدیثیں لکھیں ایعنی جمع و تدوین کی کیونکہ وہ مدون اول ہیں۔ مولف) وہ خود کہتے ہیں کہ ہم کو حدیثوں کا لکھنا گوارا نہ تھا۔ ان خلفاء نے مجبور کر کے

کھوایا۔ امام زہری کے بعد جریج نے مکہ میں ، محدین اسحاق اور مالک بن انس نے مدینہ میں رہیج بن صبیح اور حماد بن سلمہ کے میں مفیان ثوری نے کوفہ میں اوزای نے شام میں معرنے یمن میں ' ھیٹھ نے واسط میں ' جربر نے رہے میں اور ابن مبارک نے خراسان میں جو سب کے سب ایک ہی

زمانہ میں تھے۔ حدیث کی کتابیں مدون کیں۔ یہ جملہ حضرات دو سری صدی جمری کے ہیں کیکن ان كى كتابون سے جمال تك علم ہے۔ سوائے اللہ (م-94اھ) كے اور كوئى كتاب امت كے ہاتھوں میں نہیں ہے۔ (مقامِ حدیث ۔ ص:۹۵)

اس اقتباس سے درج ذیل باتیں معلوم ہوئیں:

1 دوسری صدی کے مدون حدیث ابن شماب زہری کے علاوہ کی اور بھی ہیں للذا پرویز صاحب کا بد

بیان کہ احادیث کی تدوین تیسری صدی میں ہوئی سراسر جھوٹ ہے۔ ان مرونین سے بیشتر عربی النسل ہیں۔ ایرانی نہیں۔

3 حافظ صاحب کو دوسری صدی میں صرف ایک مجموعہ حدیث موطا امام مالک ہی نظر آیا حالانکہ اس دوسری صدی میں آٹھ ایسے مجموعہ ہائے حدیث تیار ہوئے جو آج کل بھی متد اول ہی اور ان کی

تفصیل ہم نے تدوین حدیث میں پیش کر دی ہے۔

### حدیث کے عرب جامعین

اب رہی میہ بات کہ چونکہ صحاح ستہ کے جامعین ارانی تھے لنذا یہ مجموعہ بائے حدیث سب ارانی سازش كانتيجه مين تويه وعوى كى لحاظ سے غلط ہے مثلاً:

 بیشتر محد ثمین ابن ماجه کو صحاح سته میں شار ہی نہیں کرتے اور اس کے بجائے موطا امام مالک کو صحاح میں شار کرتے ہیں۔ یعنی صحاح ستہ میں سے بھی بخاری مسلم اور موطا ادل درجہ کی صحیح کتب ہیں اور

ترندی نسائی اور ابوداؤد دوسرے درجہ کی اور موطا کے جامع مالک بن انس خالص عربی النسل تھے اور ان

کی کتاب موطا 24اھ سے پہلے پہلے منظر عام پر آچکی تھی اور اس کی بہت سی احادیث بخاری مسلم میں بھی موجود ہیں۔

© پھران جامعین حدیث میں ایک امام احمد بن حنبل بھی ہیں جو خالص عربی النسل ہیں۔ ان کی کتاب مند احمد آج بھی متد احمد آج بھی متد احمد آج بھی متد احمد بخاری مسلم، مند احمد آج بھی متداول ہے۔ اس میں تمیں ہزار کے لگ بھگ احادیث ہیں۔ یہ صند احمد بخاری مسلم، ترذی نسائی ابوداؤد ان سب سے پہلے منظر عام پر آچکی تھی اور اس کی بہت سی احادیث فرکورہ کتب احادیث میں موجود ہیں۔

© ان کے علاوہ بھی بہت سے احادیث کے تحریری مجموعے ان کتب صحاح سے پہلے موجود تھے۔ جن کے مدونین خالص عربی النسل ہیں اور جو آج بھی متداول ہیں اور ان کی تفصیل "تدوین حدیث" میں ہم نے درج کر دی ہے۔

# عجمی سازش کے نظریہ کے غلط ہونے کے دلا کل

ان دلا کل کو دو قسموں میں تقسیم کیا جا سکتا ہے بہلی قسم کے دلا کل صحاح سنہ کے داخلی مواد سے تعلق رکھتے ہیں اور وہ مندرجہ ذیل ہیں:

© محاح ستہ کامواد اور ایرانی عقائد: جب ہم میں ستے کے داخلی مواد کا سابقہ مدون شدہ ذخیرہ ہائے مدیث سے موازنہ کرتے ہیں تو ہمیں ایس کوئی بات نہیں گئی جو ان سابقہ کتب کے مخالف ہو' یا ان پر اضافہ ہو یا ان پیش کردہ کسی عقیدہ یا تھم کی تردید' ترمیم یا تنتیخ کرتی ہو بھر ہم یہ کیے باور کر سکتے ہیں کہ ان ایرانی جامعین نے اپنی طرف سے ذخیرہ حدیث میں بہت کچھ شامل کر دیاتھا۔

ایرانی لوگ مجوسی یا آتش پرست تھے۔ ان کا نبی ذرتشت تھا۔ ان کے ہاں دو خداوَں یزدان اور اہرمن کا عقیدہ تھا۔ ان کی ذریش ہوگی ایسی حدیث کا عقیدہ تھا۔ ان کی ذہبی کتابیں ڈند اور اوستا ہیں۔ کیا آپ نے محال ستہ کی احادیث میں کوئی ایسی حدیث بھی دیکھی ہے جو آگ کے فضائل بیان کرتی ہوگیا وہ ان کے نبی کے حالات زندگی اور مناقب پر مشمل ہوگیا ایک خدا کے بجائے دو خداوُں کی تعلیم دیتی ہوگیا اس حدیث میں ایرانیوں کی ذہبی کتابوں کا ذکر آیا ہوگا ایک خدا کے بجائے دو خداوُں کی تعلیم دیتی ہوگیا اس حدیث میں ایرانیوں کی ذہبی کتابوں کا ذکر آیا ہوگا اُن سب سوالوں کا جواب نفی میں ہے تو ان ایرانی جامعین حدیث نے اپنی طرف سے کیا اضافہ کیا جوان کے مخصوص سازشی نقطہ نظر کے لحاظ سے ضروری تھا؟

اسلامی فقہ اور عجمی سازش: اب ہم ایک دو سرے طریقہ سے اس عجمی سازش کا جائزہ لینا چاہئے ہیں اور وہ یہ ہے کہ:

- امت سلمه میں چار فقهی غراجب پائے جاتے ہیں۔ حفی 'ماکی 'شافعی اور حنبلی۔
- ② ان نماہب کے بانی یا امام۔ امام ابو حنیفہ ' امام مالک ' امام شافعی اور امام احمد بن حنبل ہیں یہ سب کے

آئينهُ بَرِدِيِّ www.muharn mad library.com والمسلام المسلام المسلام

سب ائمہ حدیث امام بخاری' امام مسلم' امام ترفدی' امام نسائی اور امام ابوداؤد سے پہلے دور سے تعلق

۔ 3 ان چار آئمہ فقہاء میں سے تمین (یعنی ماسوائے امام ابو حنیفہ کے) خالص عربی النسل ہیں۔

فقد کااصول یہ ہے کہ کتاب وسنت یا قرآن وحدیث دونوں کو یہ نظرر کھ کر پیش آمرہ مسائل کااشخراج
 کیاجاتا ہے اور یہ تمام تر فقہ محاح ستہ کی جمع و تدوین سے پیشتر مرتب ہو چکی تھی۔

اب سوال بیہ ہے کہ جن احادیث کو سامنے رکھ کر ان عربی النسل آئمہ فقهاء نے فقہ مرتب کی ہے۔ وہ احادیث ان احادیث سے جو آئمہ صحاح نے ان اپنے اپنے مجموعوں میں درج فرمائی ہیں۔ کچھ مختلف ہیں؟ یا متضاد ہیں؟ پھر اگر آئمہ فقهاء کے سامنے بھی وہی کچھ احادیث تھیں جو آئمہ صحاح نے درج کی ہیں تو پھر ارائی سازش نے کونسانیا کارنامہ سرانجام دیا؟

© محدثین کا معیار صحت: صحاح کے جامعین نے البتہ یہ کارنامہ ضرور سرانجام دیا کہ بیٹار بھری ہوئی احادیث کو فن تقید حدیث کے معیاروں پر کس کر کھرے سے کھوٹا الگ کر دیا۔ ان حضرات کے پاس سابقہ تحریری مجموعے بھی موجود سے اور بھر شیوخ سے انہوں نے علم حدیث حاصل کیا ان کے پاس بھی موجود سے بھر لوگوں میں زبانی روایات کے ذریع جو احادیث پھیلی ہوئی تھیں ان کا بھی انہیں علم تھا۔ (تفصیل کے لئے دیکھئے "روایت حدیث") بھران حضرات نے ان لاتعداد حدیثوں کو تکھارنے میں جتنی کاوش کی اور جن معیاروں پر پرکھائکیا کسی سازشی کا بیا کام ہو سکتا ہے گاگہ وہ سازشی ہوتے بھر تو انہیں چاہئے تھا کہ وہ اپنے اپنے ہموعوں میں زیادہ سے زیادہ موضوعات کی بھرار کر دیتے اور اگر کوئی صحیح حدیث انہیں معلوم ہو بھی جاتی تو اس کو قطعاً درج نہ کرتے کیونکہ یہ بات ان کے مفاد کے خلاف شی۔ اگر وہ فی الواقع سازشی جو بھی جاتی تو اس النی گنگا بہانے کی کیا تک تھی؟

یہ تو تھیں وافلی شہادات جو اس نظریہ عجمی سازش کو باطل قرار دیتی ہیں۔ اب سیاسی نوعیت کے دلا کل کی طرف آیئے اور وہ درج ذیل ہیں:

یزدگرد کا قائل؟: ایران کے آخری بادشاہ کو کسی مسلمان نے قتل نہیں کیا۔ نہ ہی وہ کسی جنگ میں مارا گیا تھا بلکہ ایک ایرانی دہقان کے ہاتھوں ہی مارا گیا۔ اس نے مسلمانوں کی پے در پے فتوحات سے خاکف ہو کر راہ فرار ضرور اختیار کی تھی۔ چھپتے چھپاتے ایک دہقان کے جھونپر نے میں جا گھسا جس نے تاج شاہی کے جواہرات کے لالح میں آکراہے قتل کر دیا۔

ملوکیت میں عوام کی بادشاہ کے کاروبار حکومت سے کوئی دلچپی نہیں ہوتی' ایسے نظام حکومت میں دشنی یا مخالفت و مخاصمت اگر ہوتی ہے تو یہ ہمیشہ شاہی خاندان کے افراد ہی میں ہوا کرتی ہے۔ البتہ رعایا کو آگر حکمران نیک سیرت ہو' تو اس حکمران سے ہمدردی ضرور ہوتی ہے اور اگر بدکردار یا نااہل ہو تو اس سے www.muhammadilibrary.com

آئینهٔ پُرویزتیت کفوم نظریات کرا دھه،دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات کرا

عوام كوكوئى جدردى نسيل ہوتى۔ اب آپ خود ملاحظه فرما ليجيے كه اس دہقان كو بادشاہ سے كتنى جدردى مقى اور دوسرى رعايا كو كيا جدردى ہو كتى ہے؟ پھر كيا ايسے ناائل بادشاہ كے لئے اس كى رعايا ميں اتنى جدردى ہو كتى ہے كاندان كى دوبارہ حكومت كے لئے خفيہ تحريك چلائے۔

جس کا ایک فرد ابو لؤلؤ ہو جو جاکر حضرت عمر زائو کو شہید کر دے؟

اس کے بر عکس الی تاریخی شادتیں آپ کو کافی بل جائیں گی۔ کہ مظلوم رعایا نے خود مسلمانوں کو اپنے ظالم حکمرانوں سے نجات کے لئے بلایا اور ان کے لئے راہتے ہموار کیے اپنے بادشاہ کے خلاف مسلمانوں کی ہر ممکن طریقہ سے مدد کی اور اگر کسی مجبوری کی وجہ سے مسلمان از خود پیچھے بٹنے لگے تو ان لوگوں نے اظہار تاسف ہی نہیں بلکہ فی الحقیقت رونا شروع کر دیا۔ آخر اس کی وجوہ کیا تھیں؟ کیا ہی نہیں کہ رعایا اپنے حکمرانوں کے مظالم سے تھ آئی ہوئی تھی اور مسلمانوں کے اظاق وکردار اور انصاف سے متاثر ہوکر خود انہیں دعوت دیتی' ان کے لئے ہر ممکن المداد فراہم کرتی اور خفیہ تحریکییں چلاتی تھی۔ ان ظالم کمرانوں کی حمایت میں الی رعایا مسلمانوں کے خلاف کوئی خفیہ تحریک کیو کر چلا کتی تھی؟

© شمادت حضرت عمر رہنا تھ : اب جو طلب اسلام اس ایرانی سازش کی ابتداء حضرت عمر بنا تھ کی شمادت کو قرار دیتا ہے تو یہ بات اور بھی مصحکہ خبر ہے کیونکہ یہ واقعہ بالکل ذاتی نوعیت کا تھا اور وہ واقعہ یہ تھا کہ مدینہ میں حضرت مغیرہ بن شعبہ بنا تھ کا ایک پاری شکام فیروز نای (کنیت ابو لؤلؤ) رہتا تھا۔ اس نے ایک دن حضرت عمر بنا تھ سے شکایت کی کہ میرے آقانے جھ پر جماری رقم (دو در ہم روزانه) عاکد کر رکھی ہے۔ آپ کم کر دیجیے حضرت عمر بنا تھ نے بوچھا تم کیا بچھ ہنر جانے ہو اس نے کہا "نجاری" نقاشی اور آئن گری" آپ نے فرمایا کہ ان صنعتوں کے مقابلہ میں بیر رقم بچھ زیادہ نہیں ہے۔ فیروز اپنے دل میں سخت باراض ہو کر واپس چلا آیا اور دو سرے بی دن ۲۱ ذی الحجہ س ۲۳ھ کو جب حضرت عمر بنا تھ صبح کی نماز کی امامت کر رہے تھے۔ فیروز نے گھات سے نکل کر آپ پر خبخر کے بچھ وار کیے۔ اور فرار ہوتے ہوتے چند اور صحابہ کو بھی زخمی کیا۔ بالآخر پکڑا گیا لیکن ساتھ بی خود کشی کر لی (الفاروق۔ شبی نعمانی۔ صن ۱۵۱)

اب دیکھتے یہ واقعہ خالصتاً فیروز کے ذاتی انتقام کی بناء پر وقوع پذیر ہوا تھا۔ اس معالمہ میں اسلای کومت کی تحقیق یا تاریخ سے کسی سازش کی ہو تک نہیں آتی۔ نہ ہی اس واقعہ کے بعد اسلامی کومت میں اور بالخضوص مدینہ میں بارسیوں پر کوئی قد غن عائد کی گئی۔ ہمارے خیال میں یہ تو ممکن ہے کہ کسی خفیہ سازش کا صدر مملکت کو علم تک نہ ہو سکے۔ لیکن سے ناممکن ہے کہ بعد میں تاریخ بھی اس سلسلہ میں فاموش ہو تو پھر یہ سازش ہی کیا ہوئی؟

اسلامی حکومت میں سازشیں: تاریخ ہے ہمیں فی الواقع ایک دد عجمی سازشوں کا پتہ چاتا ہے۔ عبداللہ بن سبا یبودی نے نفیہ تحریک چاائی، اور اصل مرکز مدینہ ہے دور رہنے والے فرقی مراکز کے نو

www.muhammadilibrary.com

آئینہ کرویز تیت 

162 کے مطاوع اسلام کے مخصوص نظریات کے اسلام کے منظریات کے منظریات کے اسلام کے منظریات کے اسلام کے منظریات کے منظریات کے منظریات کے منظریات کے منظریات کے منظریات کے اسلام کے منظریات کے

مسلموں میں جن میں ابھی اسلام رائج نہیں ہوا تھا۔ اپنے چند گمراہ کن عقائد ونظریات بھیلا دیئے۔ اس سازش کا ایک تو تاریخ ہے چھ جا جا ہے۔ دو سرے اس کا بتیجہ بھی محسوس شکل میں سامنے آجاتا ہے۔ کہ ایک الگ شیعہ فرقہ پیدا ہو گیا۔ اب سوال سے ہے کہ طلوع اسلام کی بیان فرمودہ مجمی سازش کا نہ تاریخ سے بتہ چلے نہ ہی اس کا بتیجہ محسوس شکل میں ظاہر ہو تو اس کو طلوع اسلام کے اوہام کے سوا اور کیا کہا جا سکتا ہے؟

اور دوسری سازش وہ ہے جو شمادت حضرت حسین بڑھو کے روِعمل کے طور پر بپا ہوئی۔ یہ واقعہ اس طرح ہے کہ ایک ایرانی جرنیل ابو مسلم خراسانی (۱۳۸ه) نے بنو امیہ کی خلافت کا تختہ الٹنے میں بنو عباس کی مدد کی تھی۔ اس نے فی الواقع خفیہ تحریک ہی نہ چلائی تھی بلکہ خفیہ فوج بھی تیار کر رکھی تھی۔ گر اس سازش سے ادارہ طلوع اسلام کو کوئی فائدہ نہیں پہنچ سکتا کیونکہ اس ایرانی جرنیل ابو مسلم خراسانی نے ایک عربی النسل تی تھا۔ یعنی بنو ایک عربی النسل ہی تھا۔ یعنی بنو عباس اگر طلوع اسلام کے اس بھی سازش کے دعویٰ میں ذرہ بحر بھی حقیقت ہوتی تو یہ ایرانی جرنیل بھی عباس او نہیں سونی سازش نے وچاہیے تھا کہ وہ خود ہی قابض ہو جاتا گر اس نے ایسا نہیں کیا۔

© سازش کے لئے مناسب مقام: ہوتا ہے ہے کہ لیمی خفیہ سازشیں اور تحریکیں دارالخلافہ سے دور مقامات پر بیا کی جاتی ہیں تاکہ حتی الوسع حکومت کی گرفت میں نہ آسکیں۔ عبداللہ بن سبا یہودی نے اس غرض کے لئے مدینہ سے بہت دور کے دیار وامصار کا انتخاب کیا تھا اور ابو مسلم نے بھی دارالخلافہ سے بہت دور خراسان میں یہ تحریک بیا کی تھی' لیکن یہ ایرانی اشنے ہی ناسمجھ تھے کہ دارالخلافہ اور اس کے پاس رہ کر میوخ سے علم حاصل کرتے رہے اور خود کھلے بندوں درس و تدریس کا کام بھی جاری رکھا کیا خفیہ سازشوں کے یمی اطوار ہوتے ہیں؟

ابران میں ہی سازش کیوں؟: مسلمانوں نے صرف ابران ہی کو بردر شمشیر فتح نہیں کیا تھا اور بھی بہت ہے ممالک مثلاً شام' روم' مصر' الجزائر' مراکش' اندلس' افغانستان اور ہندوستان وغیرہ کو تیسری صدی بجری ہے بہت پہلے خلافت عثانیہ کے دور ہی میں بردر شمشیر فتح کر لیا تھا۔ پھر کیا وجہ ہے کہ یہ تحریک صرف ابران میں ہی چلی؟ جہاں کے بادشاہ ظالم بھی تھے اور نااہل بھی اور رعایا کو ان سے چنداں ہمدردی بھی نہ تھی۔

### صحاح ستہ کے جامعین ایرانی کیوں تھ؟

اب رہا یہ سوال کہ یہ جامعین صحاح یا ان میں سے اکثر ایرانی کیوں تھے؟ تو اس کی وجوہ درج ذیل ہیں:

#### www.muhammadilibrary.com

آئینہ کرور نہت کے اسلام کے کصوص نظریات کی اسلام کے کصوص نظریات کی اسلام کے کصوص نظریات کی اب میں اسلام کی اس جگہ ذیادہ ضرورت ہوتی ہے۔ ہم نے وضع حدیث کے باب میں تفصیل سے ذکر کر دیا ہے۔ کہ میں علاقہ موضوعات کی منڈی بنا ہوا تھا۔ معتزلہ اور خوارج شیعہ 'رافضی' مبتدعین اور متصوفین ان سب فرقول کی آماجگاہ میں علاقہ تھا اور ہر فرقہ موضوعات کے شغل میں مصروف

تھا۔ ان حالات میں ای علاقہ کے محدثین پر ہی سب سے زیادہ بید ذمہ داری عائد ہوتی تھی کہ احادیث کی تحقیق و تنقید کا فریضہ سر انجام دیں۔ ہر فرقہ کی موضوعات کے اس چڑھتے ہوئے سیاب کے آگے بند باندھنے اور مسلمانوں کو اس فتنہ سے نجات کی صورت بھی اللہ تعالیٰ نے اس علاقہ سے پیدا کر دی ۔

نظر جو آتی ہے شرک صورت ای میں مضم ہے خیرو برکت کنار شب میں جمال ہے ظلمت وہیں ستارے چمک رہے ہیں

© اس دور میں صرف بہ محدثین ہی ایرانی نہ تھے بلکہ علم صرف نحو منطق کلام وبیان ولغت لینی ایسے تمام علوم جو قران کو سمجھنے کے لئے رائج ہو چکے ہیں۔ ان سب علوم کے شیوخ اور امام زیادہ ترای علاقہ سے تعلق رکھتے تھے۔ اس کی وجہ تھی کہ خلفائے عباسیہ نے اپی سلطنت کا مرکز بغداد قرار دیا تھا۔ بی خلفاء علم دوست تھے۔ دوسری زبانوں کے ملین کے تراجم کے لئے بھی ایک الگ محکمہ قائم تھا۔ جس کے صدر دفتر کو بیت الحکمت کتے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ جہاں بہت سے علماء اس علاقہ میں جمع ہو گئے تھے۔ وہاں ایران کے اصل باشندوں نے بھی ایسے تمام تر علوم کی انتہائی بندیوں تک پہنچنے میں نمایاں حصہ لیا۔

اب سوال یہ ہے کہ محدثین کے ایرانی ہونے کی وجہ سے حدیث ناقابل اعتبار ہے تو لغت کیے قابل اعتبار ہے تو لغت کیے قابل اعتبار بن علق ہے؟ لغت کے بھی اکثر امام ایرانی ہیں۔ جن سے طلوع اسلام نے لغات القرآن کی ترتیب میں بھرپور استفادہ کیا ہے۔ اگر ایرانی ہونے کی وجہ سے حدیث متاثر ہو سکتی ہے تو پھر لغت کا بھی کیا اعتبار ہے۔ علاوہ ازیں قرآن بھی امنی ایرانی روایات کے ذریعہ ہم تک پنچا تو اس کی صحت و حفاظت کا بھی کیا اعتبار ہے؟

### عجمى سازش اور تمناعمادي

یہ بات بڑی مجیب نظر آتی ہے کہ اس سازش کے نتیجہ میں حضرت عمر بڑائٹ تو ۲۳ھ میں شہید ہو جائیں پھراس سازش کا پورے دو سو سال تک نام ونشان ہی نظرنہ آئے اور بعد میں جاکریہ سازش امام بخاری مسلم 'ترفدی نسائی اور ابوداؤر جامعین حدیث کی صورت میں نمودار ہو۔ اس درمیانی خلاء کو پر کرنے کے لئے ادارہ طلوع اسلام کے ایک رکن اور ماہر فن اساء الرجال علامہ تمنا عمادی نے اس سازش کا رابطہ یوں قائم کیا کہ:

"حدیث کے مدون اول ابن شماب زمری (۵۰-۱۲۴ه) عربی نمیں بلکه عجمی تھ"

www.muhammadilibrary.com المَيْدَ بَرُويِزِيَّت 164 من الطوع اسلام كم مخصوص نظريات م

الم زبرى كا شجره نسب: اب اس مابرفن رجال كى تحقيق الدحظه فرمايء وه كهت بين:

"ابن شماب عربی ند تھے بلکہ مجمی تھے کیونکہ ند تو شماب نامی کوئی آدمی ان کے اکابر میں تھا اور ند ہی زہری کا بنان شماب عربی نہ ہی نہری کا خاندان اللہ میں اللہ میں رہتے تھے جو شام کے قریب بحر قلزم پر واقع ہے اور ان کی قبر زار میں ہے۔ غرض ند مدینہ طیبہ بھی ان کا یا ان کے آباء و اجداد کا وطن رہاند انہوں نے وہاں وفات پائی اور نہ وہاں دفن ہوئے۔" (طلوع اسلام ۔ سمبر ۱۹۵۰ء ۔ ص ۴۸۰)

به تو تقی جناب علامه تمنا ممادی کی حقیق انیق اب رجال کی کمابوں کو سامنے لاسیے:

🗢 علامہ ذہبی (م ۴۸ءھ) ابن شماب کا ذکر یوں بیان کرتے ہیں:

'' زہری حفاظ حدیث میں سب سے زیادہ عالم تھے (شجرہ نسب سیر ہے) ابو بکر (کنیت) محمد بن مسلم بن عبداللہ بن شماب بن عبداللہ بن الحارث بن زہرہ بن کلاب القرشی الزہری المدنی الامام (تذکرہ الحفاظ۔ بچار عبرہ:)

حافظ ابن حجر عسقلانی اپنی کالی " تهذیب" میں زہری کا نسب اور تذکرہ یوں بیان فرماتے ہیں:
 "ابو بکر محمد بن مسلم بن عبداللہ بن شہاب بن عبداللہ بن الحارث بن زہرہ بن کلاب بن مرہ القرشی۔

یہ ابو بکر (ابن شباب زہری ' فقیہہ بھی منے اور حافظ الحدیث بھی ' مدنی منے ' بلند پایہ علاء میں سے ایک تھے۔ حجا زاور شام کے عالم تھے '' (تہذیب ۔ج:۹۰ جن۹۰۰)

یه تو خیر فن رجال پر عربی کی کتابین بین اگر علامه صاحب با اداره طلوع اسلام دور حاضر کی موجوده ار دو کتابین ہی دکھیے لیتے تو بھی علامه صاحب کا بھرم قائم رہ جاتا۔ انسائیگاہ پیڈیا ار دو مطبوعه فیروز سنز کمینٹڈ میں امام

ز ہری کا تذکرہ یوں درج ہے:

"زبرى المام (۵۰هـ/۱۷۵- ۱۲۳هه/۱۷۵۱) محدث فقيه اور مورخ . پورا نام المام محمد بن مسلم بن شماب زبرى المام) شهاب زبرى . قريش الاصل تهد وانسائيكلو بيايا مطبوعه فيروز سنززير عنوان زبرى المام)

یہ تو تھا علامہ صاحب کا رجال کی تحقیق کا نمونہ۔ ایسے نمونے آپ کے اور بھی ہیں <sup>©</sup> گر ہم طوالت سے نیچنے کی خاطران کو نظرانداز کرتے ہیں۔ اب علامہ صاحب کی زبانی امام زہری کے تدوین حدیث کا قصہ سننے لکھتے ہیں:

🕁 اس تحقیق جلیل کے حوالہ جات علامہ صاحب نے قلبند نہیں فرمائے۔

<sup>﴿</sup> مثلًا وہ محمہ بن جریر بن بزید طبری اہل سنت اور محمہ بن جریر بن رستم طبری (شید) دونوں کو ایک ہی شخصیت قرار دے رہے ہیں جب کہ شیعہ حضرات خود بھی معترف ہیں کہ ان کے محمہ بن جریر بن رستم طبری الگ شخصیت ہیں۔

www.muhammadilibrary.com المناهم برويزيت الملام يم مخصوص نظريات المراهم عضوص نظريات المراهم عضوص نظريات المراهم المرا

تمنا عمادی اور تدوین حدیث

### تمنا عمادی اور حافظ اسلم کے بیانات کا موازنہ

اب دیکھئے تدوین حدیث کے متعلق ایک بیان حافظ اسلم صاحب دے رہے ہیں اور دوسرا تمنا عمادی صاحب ان دونوں کا تقابل سیجیے تو معلوم ہوگا کہ ایک بات میں یہ دونوں حضرات متنق ہیں اور وہ یہ ہے کہ احادیث کی جمع و تدوین کا کام تحریری طور اواھ میں بسرحال سر انجام پاگیا تھا اور دو باتوں میں ان دونوں حضرات کے بیان متضاد ہیں:

- عافظ صاحب کہتے ہیں کہ حضرت عمر بن عبد العزیز کے تھم سے آپ آئی خدمت پر مامور ہوئے۔ لیکن
   علامہ صاحب فرما رہے ہیں کہ منافقین عجم کے کہنے پر امام زہری اس کام پر آمادہ ہوئے۔
- © حافظ صاحب کتے ہیں کہ خلیفہ کے علم کے مطابق امام صاحب نے یہ کام مجبوراً انجام دیا۔ لیکن علامہ صاحب کتے ہیں کہ امام صاحب نے منافقین عجم کے کہنے پر یہ کام ایک بہت بری دینی خدمت سمجھ کر برضا ورغبت سرانجام دیا۔

اب یہ فیصلہ ادارہ طلوع اسلام ہی کر سکتا ہے کہ ان دونوں بزرگ ہستیوں میں کون سچا ہے اور کون جھوٹا ادر کیوں؟

<sup>﴾</sup> یہ بھی کھوظ خاطر رہے کہ امام ابن شہاب زہری کے پاس صرف منافقین عجم ہی آتے تھے۔ منافقین عرب نمیں آتے تھے کیونکہ یہ سازش عجمی ہے اس لئے تو تمنا عمادی صاحب نے پہلے امام شہاب کو عجمی بنا دیا حالانکہ وہ خالص عربی قریش مدنی تھے پھران کے پاس بھیجا بھی منافقین عجم کو ہی ہے حالانکہ منافق عرب میں بھی موجود تھے بلکہ عمدِ نبوی میں بھی تھے اس طرح گویا اس عجمی سازش کے وو طرفہ ثبوت مہیا فرما دیے۔

### www.muhammadilibrary.com آئمینهٔ رُدویزنیت آمکینهٔ رُدویزنیت اسلام کے مخصوص نظریات کرانسان کرانسان کے مخصوص نظریات کرانسان کے مخصوص نظریات کرانسان کے مخصوص نظریات کرانسان کرانسان کرانسان کرانسان کرانسان کے مخصوص نظریات کرانسان کر

### حديث مِثْلَهُ مَعَهُ اور عَجَى سازش

محدثین کے کارنامہ سے جو چیز ادارہ طلوع اسلام کو سب سے زیادہ کھکتی ہے۔ وہ یمی "مثلہ معہ" والی حدیث ہے کیونکہ صرف اس ایک حدیث سے طلوع اسلام اور تمام مکرین حدیث کے کیے کرائے پر پانی پھر جاتا ہے۔ چنانچہ اس حدیث کے خلاف ہر براے مکر حدیث نے تبھرہ فرمایا۔ مثلاً: تمنا عمادی لکھتے ہیں: "مثلہ معہ" والی حدیث موضوع "مکذوب" صحاح ستہ کی کسی کتاب میں نہیں ہے" (عام حدیث نتا ممادی مثال ہیں کرتے ہوئے لکھتے ہیں: اور حافظ اسلم صاحب وضعی احادیث کی مثال ہیش کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"رسول الله نے فرمایا کہ عنقریب ایسا ہوگا کہ تم میں ایک پیٹ بھرا شخص اپنی بینگ پر تکیہ لگائے میری حدیثوں کو سن کر کیے گا کہ ہمارے تمہارے درمیان ﷺ قرآن ہے۔ اس کے طال کیے ہوئے کو طال اور حرام کیے ہوئے کو حرام سمجھویاد رکھو کہ مجھے قرآن دیا گیا ہے اور اس کے ساتھ اس کے مثل بلکہ اور بھی زیادہ (مقام حدیث ۔ ص:۱۸) عالانکہ صدیق اکبر نے روایت کے مثل بلکہ اور بھی زیادہ (مقام حدیث ۔ ص:۱۸) عالانکہ صدیق اکبر نے روایت سمنع کرتے وقت یمی فرمایا تھا کہ آگر کوئی سوال کرے تو اس سے کمہ دو کہ ہمارے اور تمہارے درمیان قرآن ہے جو اس نے جائز کیا ہے اس کو جائز اور جو ناجائز کیا ہے اس کو ناجائز سمجھو اور فاروق اعظم بڑاٹھ فرمایا کرتے تھے کہ "حبینا آئی باللہ" ان کے خلاف یہ روایت قرآن کو ناکافی اور فاروق اعظم بڑاٹھ فرمایا کرتے جو اس کے جعلی ہونے کی قطعی دیا ہے " (مقام صدیث ۔ ص:۱۸۸)

اور پرویز صاحب اس حدیث کے متعلق فرماتے ہیں:

"مثلاً: یہ عقیدہ کہ قرآن کے ساتھ قرآن کی مثل کچھ اور بھی ہے (مثلہ معہ) اور یہ وہ مجموعہ روایات ہے جے رسول اللہ کے اڑھائی سو سال بعد لوگوں نے انفراؤی طور پر مرتب کیا یہ ایک اصولی عقیدہ ہے جو قرآن کے خلاف ہے۔ کیونکہ قرآن ہے مثل وبے نظیرہے۔ یہ عقیدہ نہ اپنے دور میں صحیح تھانہ اسے آج ہی کسی اور سانچ میں ڈھالا جا سکتا ہے۔ میرے نزدیک یہ عقیدہ مجم کی سازش کا نتیجہ ہے۔" (اسبب زوال امت ۔ ص:۱۵۳)

عمادی صاحب کے جھوٹ کا جواب: یہ حدیث صحاح ستہ میں ضرور موجود ہے' حافظ اسلم صاحب نے اس کا حوالہ مشکوۃ سے دیا اور مشکوۃ میں اس حدیث کے حوالہ کے لئے چھ حدیث کی کتابوں کا ذکر ہے۔ لینی ترزی' ابوداؤد' ابن ماجہ' مسند احمر' بیعق اور داری۔ اب دیکھئے ان کتب احادیث میں سے کم از کم دو ترزی اور ابوداؤد تو یقینا صحاح ستہ کی ہیں اور تیسری ابن ماجہ مختلف فیہ ہے پھر معلوم نہیں علامہ صاحب کو اتنا کھلا جھوٹ بیان کرنے کی جمارت کیسے پیدا ہوگئ؟

🕁 جن اوگوں نے عبداللہ چکڑالوی کو قریب سے دیکھاہے وہ اننی کو اس صدیث کا مصداق قرار دیتے ہیں۔

www.muham madi library.com آئینه برویزیت ۱۴۵۰ از سراحصه زوم اطور اسلام کے مخصوص نظریات کر

علاوہ ازیں بیہ حدیث چار مختلف روایتوں سے جامع بیان العلم میں مذکور ہے اور جامع بیان العلم وہ کتاب ہے جس کی روایات پر منکرینِ حدیث نے اپنے نظریہ کے اثبات میں بہت حد تک انحصار کیا ہے اور جا بجا اس کے حوالے ملتے ہیں۔ گو ان روایات کا بھی اتنا ہی حصہ پیش کیا جاتا ہے جو ان کی مطلب برابری کی حد تک مفید ہو سکے اور جس کا جائزہ ہم اپنے مقام پر بیش کر رہے ہیں' سروست پوچھنا ہے ہے کہ اگر جامع بیان العلم کی کوئی روایت ان کی ضرورت پوری کر رہی ہو تو وہ معتبرہوتی ہے اور اگر ان کے خلاف جائے تو وہ وضعی کیو کر بن جاتی ہے؟ خاص کر جب کہ بیہ روایت چار مختلف طریق سے چار بار مذکور ہے؟

<u> حافظ اسلم صاحب کے اعتراضات کاجواب</u> مافظ اسلم کر جوا<sub>س ج</sub>م تفصل سریزی<sup>ون</sup> اور

حافظ اسلم کو جواب ہم تفصیل سے تو "روایت حدیث" میں وے رہے ہیں مخضراً یہ کہ حضرت ابو بکر رفتر سے متعلق روایت جو جامع بیان العلم" ہی کا رفتر سے متعلق روایت جو جامع بیان العلم" ہی کا تجرہ یہ ہے کہ یہ حدیث مرسل اور ناقابل احتجاج ہے۔ رہا حضرت عمر کا "حسبنا کتاب الله" فرمایا کرنا تو وہ فرمایا نمیں کرتے تھے بلکہ صرف ایک وفعہ فرمایا تھا بھر کتاب الله سے ان کی مراد تمام احکام منزل من الله سے ہوتی تھی خواہ وہ قرآن میں فرکور ہوں یا حدیث میں۔ تفصیل کے لئے دیکھتے اس کتاب کا مضمون "حبنا کتاب الله"

### برویز صاحب اور قرآن کی مثلیت

اور پرویز صاحب سے بیر گزارش ہے کہ مثلیت صرف ایک آدھ بات میں ہی ثابت ہو جائے تو وہ مثال درست ہوتی ہے۔ درست ہوتی ہیں ہوتا کہ بیر مثلیت ان دونوں اشیاب کے ان جملہ پہلوؤں پر فٹ بیٹھے۔ مثلاً: ارشاد باری ہے:

﴿ وَحُورٌ عِينٌ ﴿ فَى كَأَمْثَالِ ٱللَّوْلُو ِ "اور برسى برسى آكھوں والى حوريں جيسے كہ چھپے ٱلْمَكَنُونِ ﴿ الواقعة ١٥/ ٢٢\_٢٢) موتے موتى۔ "

تواس مثال میں حوروں اور موتیوں کے درمیان خوبصورتی اور آب و تاب قدر مشترک ہے' اس کا میہ مطلب نہیں وہ حوریں فی الواقع موتیوں کی طرح چھوٹی چھوٹی گول گول اور مختلف رگوں والی ہوں گی۔ مطلب نہیں وہ حوریں فی الواقع ہوتا ہے کہ اسے بیان کرنے کی ضرورت نہیں ہوتی۔ جیسے مثال بالا

پھریہ مثلیت کا پہلو بھی تو اتنا واسم ہوتا ہے کہ اسے بیان کرنے کی ضرورت سیں ہوئی۔ جیسے مثال بالا میں' اور بھی اس کی طرف اشارہ بھی کر دیا جاتا ہے۔ بالفاظ دیگر مثلیت کے لئے قریبنہ موجود ہوتا ہے جیسے ارشادِ باری ہے:

#### حفرت عیسی اور آدم میں مثلیّت

"الله ك بال عيسى المنتهاك مثال آدم المنتهاك ى الله عند الله الله عند مثل سد بيداكيا بحركما

﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كُمَثَلِ ءَادَمَّ خَلَقَكُهُ مِن تُرَابِ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ۞﴾ (آل عمران۳/ ۹۹) (انسان) بو جاتوه و (انسان) بو گئے۔"

سورہ آل عمران کی یہ آیت س ۹ ھیں اس دفت نازل ہوئی جب نجران کے عیسائی مدینہ میں آپ سے مناظرہ کرنے کے لئے آئے اور سوال ہی یہ کیا کہ اگر عیسیٰ ملنظی خدایا خدا کے بیٹے نہیں تو بتاؤ کہ اس کا باپ کون تھا؟ اس سوال کے جواب میں یہ وحی نازل ہوئی کہ اگر باپ نہ ہونے سے کوئی شخص خدایا خدا کا بیٹا سمجھا جا سکتا ہے تو حضرت آدم اس بات کے زیادہ حقدار بیں کیونکہ ان کا باپ تو در کنار مال بھی نہ تھی۔ لیکن تم اس کو خدایا اس کا بیٹا نہیں کہتے پھر عیسیٰ کو اس بنا پر خدایا اس کا بیٹا کیوں کہتے ہو؟

اب آگر کوئی مخص میہ کے کہ میہ مثلیت مٹی سے پیدائش میں ہے تو میہ پہلویا دلیل بے کار ہے کیونکہ مٹی سے پیدائش میں سب انسان برابر ہیں۔ اس میں آدم المنے اوعیسیٰ الرہے اکی خصوصیت کچھ نہیں۔

اور آگر کوئی یہ کے کہ حضرت عینی کا بھی باپ تھا (جیسے کہ محرین مجزات کتے ہیں) تو بھی مثلیت کا کوئی پہلو نہیں لکتا کیونکہ ہرانسان کا باب ہوتا ہے۔

اور اگر کوئی میہ کیے کہ علی کے بھی مال باپ دونوں تھے اور حضرت آدم کے بھی (جیسے ارتقائی حضرات کتتے ہیں) تو بھی مثلیث کا کوئی پہلو نہیں نکاتا لہذا میہ تاویل بھی غلط ہے کیونکہ اس پہلو سے سب انسان برابر ہوتے ہیں۔ آدم وعیسٰی کی کوئی خاصیت باتی جیزی رہتی۔

اب لامحالہ یہ تسلیم کرنا پڑے گا کہ مثلیت کا پہلو صرف یہ ہے کہ ان دونوں کا باپ نہ تھا اور اسی کی طرف خلقت کا لفظ اشارہ کر رہا ہے۔ اس ایک پہلو کو جو ٹر کر باقی پہلوؤں میں بہت اختلافات ہیں۔ مثلاً حضرت عیسیٰ کی مال تھی۔ حضرت آدم کی نہ تھی۔ حضرت عیسیٰ کی مال تھی۔ حضرت آدم کو کوئی مجزہ نہیں دیا گیا وغیرہ نہیں دی گئی۔ حضرت عیسیٰ کو بہت سے مجزے عطا ہوئے۔ حضرت آدم کو کوئی مجزہ نہیں دیا گیا وغیرہ وغیرہ۔

اسی طرح کتاب وسنت یا قرآن اور اسوہ رسول میں جو چیز قدر مشترک ہے۔ وہ طال وحرام کے احکام میں اطاعت ہے جیسا کہ حدیث میں بالتفصیل نہ کور ہے اور اطاعت کے لحاظ سے کتاب اللہ اور اسوہ رسول میں کوئی فرق نہیں۔ رہی عدم مثلیت تو اس لحاظ سے پرویز صاحب نے تو عدم مثلیت کے صرف ایک پہلو کو بیان کیا ہے۔ جب کہ ہم نے ''وحی جلی وخفی کا نقائل'' میں ایسے کی پہلو بیان کر دیتے ہیں جن سے کلام اللہ کی حدیث پر فوقیت ثابت ہوتی ہے للذا اس حدیث کو عجمی سازش کا نتیجہ قرار دینے کے سلسلہ میں پرویز صاحب کی یہ دلیل بھی بے کار ہے۔

### ملوكيت اوربيثيوائيت كاشاخسانه

پرویز صاحب "اسباب زوالِ امت" کے ص:۲۲ پر فرماتے ہیں:

"جب دین کے نظام کی جگہ ملوکیت نے لے لی تو اب سوال پیدا ہوا کہ خدا اور رسول کی اطاعت

www.muhammadilibrary.com مطوع اسلام کے نصوص نظریات کرا دیے تیت کر دیے تیت کشوص نظریات کرائے تھوم نظری

کس طرح کی جائے؟ اس کے لئے پہلے تو یہ طے ہوا کہ دنیادی معاملات میں اطاعت بادشاہ کی کی جائے ہور ندیمی بہور میں ندر برور رسول کی بہاعت کئیں بہاں تھر بید بہجس برید المجسس اطاعت تو خیر اس کی کتاب کی رو سے کر لی جائے لیکن رسول کی اطاعت کس طرح کی جائے؟ بعض معزات کے دل میں عمد نبی اگرم میں آئیا اور صحابہ بڑا گئی کاریخ مرتب کرنے کا خیال پیدا ہوا تھا۔ اس کا مسالہ بھی ان روایات سے لیا گیا جو لوگوں کی ذبانی مروج چلی آربی تھیں۔ رسول کی اطاعت کے لئے سوچا یہ گیا کہ اس تاریخ میں جو روایات نبی اگرم میں چھوے کے ارشادات سمجھ لیا جائے اور ان کے مطابق عمل کرنے کو رسول کی اطاعت کما جائے۔ اس طرح کے دریوں کی اطاعت کما جائے۔ اس طرح حدیث کے مرتب ہوئے۔ " (اسباب زوال امت۔ می:۱۲)

اس چند سطور کے اقتباس میں جتنے مکذوبات واہمامات ہیں۔ ان کا جائزہ ہم آگے چل کر لے رہے ہیں۔ مردست صرف یہ کہنا چاہتے ہیں کہ:

© جب ملوکیت قائم ہو گئی (اور سے من ۱۳ میں قائم ہوئی تھی کیونکہ امیر معاویہ بھاٹھ کے عمد کو فلافت راشدہ میں شار شمیں کیا جاتا) تو لام اس کے مد مقابل پیشوائیت بھی آگئی ہوگی (دین کے دو کھڑے ہوگئے بعنی دین = ملوکیت + پیشوائیت جیسے کہ پانے = آسیجن + ہائیڈروجن - (اسباب زوال امت - ص:۵۹) اب فریقین کے درمیان پہلے یہ کب طے ہوا تھا، سی نے اور کسے طے کیا تھا کہ "دنیاوی معاملات میں اطاعت بادشاہ کی کی جائے اور ذہبی امور میں خدا اور رسول اطاعت "کیا اس کے طے پانے کے متعلق کوئی تاریخی شمادت ہے؟ فریق اول تو خیر بادشاہ تھا لیکن فریقِ ثانی سیابہ کرام کی جماعت تھی جو نہ تو ایسا مجموعہ کر سکتی تھی اور نہ ہی یہ گوارا کر سکتی تھی کہ ایک ایسے بادشاہ کی اطاعت کریں جو خود خدا اور رسول کی اطاعت کریں جو خود خدا اور رسول کی اطاعت نہیں کرتا۔ یہ صحابہ پر اتہام ہے۔

© آگر اللہ کی اطاعت محض قرآن کریم ہے ہی کرنا ممکن ہوتی تو یہ کیا معالمہ ہے کہ منکرین حدیث پہلی سال کی متواتر باہمی ملاقاتوں اور سرپھٹول کے بعد ایک نماز کی ادائیگی کی صورت میں نمازوں' ان کی تعداد' رکعات کی تعداد' نمازوں کے اوقات کے مسائل پر بھی متفق نہ ہو سکے؟ اسوہ رسول کے بغیر صرف قران کے ذریعہ اللہ کی اطاعت کا دعویٰ کوئی منکر رسالت ہی کر سکتا ہے لیکن اس دور میں ایسا ایک شخص بھی نہ تھا بھریہ مسئلہ کیسے طے پایا کہ ''اللہ کی اطاعت تو خیر قرآن سے کرلی جائے'' پرویز صاحب کا کمال یہ ہے کہ اپنی ذہنی پراگندگی کو صحابہ کرام کی جماعت کے سرتھوپ رہے ہیں۔ جس کے لئے ان کے پاس کوئی گزور سے کرور بھی تاریخی دلیل موجود شیں۔

آپ فرماتے ہیں کہ "رسول کی اطاعت کے لئے سوچا یہ گیا کہ اس تاریخ میں جو روایات نبی اکرم
 کی طرف منسوب ہیں ان کو رسول کے اقوال سمجھ کر ان کی اطاعت کو رسول کی اطاعت کما جائے۔ اس طرح حدیث کے مجموعے طلوع اسلام کے بیانات کے مطابق

آئیسٹر پڑویزیت **www.mbkannnadilibrary\_com** آئیسٹر پڑویزیت اسلام کے مخصوص نظریات

تیسری صدی ججری میں مرتب ہوئے تھے۔ اب سوال بیہ ہے کہ درمیان میں جو دو اڑھائی سوسال کاعرصہ

ہے۔ ان دو اڑھائی صدیوں میں صحابہ کرام بھی آئی اور تابعین برسے ہے سے کرتے اور سوچتے رہتے تھے کہ خداکی اور رسول کی اطاعت کرنے کا طریقہ کیا ہو سکتا ہے؟ کیا ان کی عملی زندگی بالکل بیکار ہو کر رہ گئ

تَهَى؟ ﴿ فَاتَلَهُمُ اللَّهُ ٱنَّى يُوْفَكُونَ ﴾

لموكيت اور پيشوائيت (ند بب) كي ايك كيميائي مثال

پرویز صاحب اپنی کتاب "اسباب زوال امت" کے ص:۵۵ پر ارشاد فرماتے ہیں: ''ملوکیت سے مراد ریہ ہے کہ دنیاوی امور کے لیے قانون کا سرچشمہ الگ تصور کر لیا جائے اور وہ ضابطہ جو صرف آخرت کے متعلق ہو اور دنیا کے ساتھ اس کا کچھ واسطہ نہ ہو ند بب کملا تا ہے المذا ملوكيت اور ندبب وحدت حيات الوشنے كے بعد لازم وملزوم طور ير وجود ميس آتے ہيں۔ جس طرح یانی کے قطرہ کا تجزید کیا جائے تو ہائیڈروجن اور آئسجن جداگانہ اور ممیز تشخص کے ساتھ وجود میں

آجاتی ہے"

چر (صفحہ: ۹۷) پر اس فارمولا کی تشریح کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

''ملوکیت اور غد ہب دونوں دین ہی کے الگ الگ مکڑے ہیں لیکن یہ عجب ماجرا ہے کہ الگ ہو جانے سے ان دونوں میں دین کی کوئی بات بھی باتی نہیں رہتی۔ پانی کی مثال پر غور سیجیے۔ پانی کا فطری خاصہ ہے کہ وہ آگ بجھاتا ہے۔ لیکن جب ہائیڈروشن اور آسیجن میں تبدیل ہو جائے تو اس میں بر عكس خاصيت بيدا ہو جاتى ہے۔ ہائيڈروجن خود جاتى ہے اور آئسيجن جلانے ميں مدد ديتى ہے۔ اس طرح جب دین حکومت اور ند ہب میں تبدیل ہو جاتا ہے تو ان کی خصوصیات دین کی خصوصیات کی ضد ہوتی ہں"

اور (صفحہ:۱۲۱) پر تحریر فرمایا کہ:

''ان (مسلمانوں) کی کوشش میہ ہے کہ امور دنیا کے ساتھ مجھ اخلاقی اصول اور مجھ مسلمانوں کے سابقہ ادوار حکومت کے تعزیری قوانین (فقهی قوانین) اس طرح شامل کر لئے جائیں کہ جاری حکومتیں' ''اسلامی'' بن جائیں چنانچہ ان کے سامنے ''اسلامی حکومتوں'' کا نقشہ ہارون الرشید اور مامون الرشید کا بھڑکیلا تدن ہے لیکن وہ بیہ نہیں سبھتے کہ اس قتم کی پیوند سازی ہے بیہ نظام کبھی دینی نظام نہیں بن سکتا۔ ہائیڈروجن اور آئسیجن کو ایک بوٹل میں بند کر دینے سے پانی نہیں بن جایا كرتاء اس امتزاج كے لئے ايك كيمياوى عمل كى ضرورت ہے۔ اس كيمياوى عمل كے بغيرايك ظاہری "اتحاد" تو پیدا ہو جاتا ہے۔ حقیقی ائتلاف تبھی پیدا نہیں ہو سکتا۔ اس قتم کے ظاہری اور خارجی پیوند کا نتیجہ الٹا خسران ہو تا ہے"

اب دیکھئے مندرجہ بالا اقتباسات میں پرویز صاحب دین کو پانی پر صرف منطبق ہی نہیں فرما رہے بلکہ پانی

#### www.muhammadilibrary.com

آئينة كرويزيت 171 كر (حصد: دوم) طلوع اسلام كم مخصوص نظريات

کو اصل بنیاد قرار دے کر دین پر گزرنے والے حوادث کو بھی اس کے مطابق قرار دے رہے ہیں اور پھر پیش بھی یوں فرما رہے ہیں جیسے سے مثال کوئی "منزل من الله وحی" یا قرآنی آیت ہے۔ خیر ہم ان کی اس

پیل بی یول مرمار ہے ہیں نیے سے سیاس موق مسترل کی اللہ وی یا سرای ایک ہے۔ بیر ہم ان کا ان زہنی کاوش کو بغرض تسلیم درست سمجھ لیتے ہیں۔ اب اس مثال سے درج ذیل باتیں معلوم ہوتی ہیں: • ملوکیت آسیجن ہی ہو سکتی ہے کیونکے پانی کا فار مولا ہے (H 2O) یعنی آسیجن ایک حصہ در کارہے اور

ہائیڈروجن دو جھے اور عوام چونکہ اکثریت میں ہوتے ہیں للندا عوام ہائیڈروجن ہوتے ہیں اور ملوکیت میں بادشاہ تو ایک ہی ہوتا ہے۔ تاہم شاہی خاندان کو شامل کرنے سے پچھ نہ پچھ اقلیت بن ہی جاتی

۔ ہے للذابیہ آئیجن ہے۔ ② "ہائیڈروجن کا خاصہ ہے کہ ہیہ جل اٹھتی ہے" اس کا صرف اتنا ہی خاصہ نہیں کہ جل اٹھتی ہے بلکہ

ہیدروہ فی مان معند ہے مدید ہی ہی ہی ہی ہی ہی ہی ہیں۔ جل کر اپنے وجود کو فناکر دیتی ہے۔ اب اگر پانی سے ہائیڈروجن یا دین سے پیشوائیت الگ ہو کر اپنے وجود کو ہی فناکر دے تو پیچ ہوکیت کو خطرہ ہی کیارہ جاتا ہے کہ وہ سمجھونہ کی بات سوچے؟ اور سمجھونہ

وجود کو ہی فنا کر دے تو کچر طوکیت کو خطرہ ہی کیا رہ جاتا ہے کہ وہ مجھوبۃ کی بات سوچے؟ اور مجھوبۃ کرے بھی تو کس سے کرے ؟ ۔ اور اگر اس بائز ہر وجن کہ ای یہ خانسے شمامان کر نر کا موقع ہی نہیں ملتا اور وہ محفوظ بڑی رہتی ہے

اور اگر اس ہائیڈروجن کو اپنی یہ خاصیت نمایاں کرنے کا موقع ہی نہیں ملتا اور وہ محفوظ پڑی رہتی ہے
تو پھراس پر کسی کو ویسے ہی پچھ اعتراض کی آخائش نہیں رہتی۔

ایک شکایت آپ کو بیہ بھی ہے کہ ملوکیت اور فدھی آپس میں اتحاد تو کر لیتے ہیں لیکن ائتلاف نہیں ہوتا۔ لیعنی ہائیڈروجن اور آئیجن کو بوتل میں اکٹھا بنگ نے سے پانی نہیں بنما اور ائتلاف کا فٹ نوٹ میں معنی بیہ بتاتے ہیں کہ "ان کا ایک دوسرے میں شم ہو جانا اس طرح کہ وہ ایک ہو جائیں اور اپنی انفرادیت بھی نہ کھوئیں بلکہ وہ ایک ہوتے ہی اپنی انفرادیت کو متحکم کرنے کے لئے ہیں۔"

اور آبی انفرادیت بمی نہ تھو میں بلکہ وہ آیک ہوئے بی آبی انفرادیت تو سلم کرنے کے لئے ہیں۔'' اب دیکھئے: • جب ہائیڈروجن اور آئسیجن پانی بن جاتا ہے تو ان دونوں کی انفرادیت کیسر ختم ہو جاتی ہے اور بیہ انفرادیت اس وقت تک فنا ہی رہتی ہے۔ جب تک پھر کسی کیمیائی عمل سے یانی کو پھاڑنہ دیا جائے۔

انفرادیت اس وقت تک فنا ہی رہتی ہے۔ جب تک پھر کسی کیمیائی عمل سے پانی کو پھاڑنہ دیا جائے۔ لیعنی اگر ائتلاف ہے تو انفرادیت نہیں اور انفرادیت ہے تو ائتلاف نہیں بھریہ انفرادیت ائتلاف میں مشحکم کیسے ہوئی؟ اس سے یہ بھی معلوم ہو گیا کہ پانی پر دین کو منطبق کرنے کی مثال حقیقتاً غلط ہے۔ آب فرماتے میں کہ ملوکت اور خرجب میں ظاہری اتحاد ہو جاتا ہے اور اتحاد کا مادہ وجد اور مصدر

آپ فرماتے ہیں کہ ملوکیت اور مذہب میں ظاہری اتحاد ہو جاتا ہے اور اتحاد کا مادہ وحد اور مصدر
 وحدت ہے اور اس وحدت کا آپ اس کتاب میں جاہجا پر چار کر رہے ہیں تو آخر وجہ شکایت کیا ہے؟

### کیا ملوکیت واقعی موردِ عتاب ہے؟

مندرجہ بالا اقتباسات سے آپ کو تو یہ معلوم ہو ہی گیا ہوگا کہ پرویز صاحب کے نزدیک اصل قابل نفرین چیز ملوکیت ہے۔ ملوکیت پہلے پیدا ہوئی پھردین کا بقایا حصہ فدہب رہ گیا اور ملوکیت کی تعریف آپ کے نزد مک یہ ہے: www.muhammadilibrary.com منظريات کې د يزتيت منظريات کې اسلام که مخصوص نظريات کې د يزتيت کنصوص نظريات کې د يوني "قرآن کی رو سے ملوکیت صرف میں نہیں کہ باپ کے بعد بیٹا وارث تخت و تاج ہو جاتا ہے بلکہ ملوکیت ہراس نظام کا نام ہے جس میں دنیاوی امور کے لئے قانون کا سرچشمہ قرآن ہے الگ ہو خواہ

اس کی شکل بادشاہت کی ہویا جمهوریت کی۔ یہ الگ بات ہے کہ دمین کے نظام میں وراثت اقتدار کا تصور مگسرباطل ہوتا ہے کیونکہ جب کسی انسان کا اقتدار ہو ہی نسیں سکتا تو وراشتہ سیبی؟`` اسباب زوال امت . ص:۵۴ - كافث نوث)

ت کچھ سمجھے آپ کہ اس جموٹے سے اقتباس میں پرویز صاحب کیا بچھ کمہ شنے اور کیا جکمہ دے گئے؟ بات یہ ہے کہ اقتدار کی دو قشمیں ہیں ایک اقتدار ساس نوعیت کا :و تا ہے۔ دو سرا قانونی۔ قانونی اقتدار

صرف الله تعالی کے لئے ہے اور سای اقتدار بندوں کے لئے جیساکہ داؤد ننی اُ کے بعد ان کے بیٹے سلیمان المستهم حانشین موسئه.

پھر پرویز صاحب کے اس تبھرہ سے کہ:

"قرآن کی رو سے ملوکیت حرف یمی نہیں کہ باپ کے بعد بینا وارث ہو ناہے (بلکہ) ملوکیت ہراس

نظام کا نام ہے...."

ے صاف واضح ہو رہا ہے کہ قرآن کی رہے باپ کے بعد بیٹے کا وارث ہونا ناجائز ہے۔ اس کی مزید وضاحت اقتباس کا آخری جملہ بھی کر رہا ہے۔ کی بیب سمی انسان کا اقتدار ہو ہی نہیں سکتا تو وراثت

كيسى؟ اس كے بر عكس الله تعالى فرماتے ہيں:

''اور شیبان ملت داؤد ملت اے وارث ہوئے۔'' ﴿ وَوَرِثَ سُلَيْمَانُ دَاوُرِدَ ﴾ (النحل ٢٧/١٦)

اور به وراثت تخت و تاج ہی کی تھی کیونکہ داؤد النہ جمال خلیف فی الارض تھے وہاں بادشاہ بھی تھے۔ ارشاد باری ہے:

﴿ وَقَتَلَ دَاوُرُدُ جَالُوكَ وَءَاتَكُهُ اللَّهُ اور واؤد نے جالوت کو مار ڈالا اور اللہ نے واؤد ملت 🖺

کو سلطنت بھی دی اور حکمت بھی۔ ٱلْمُلْكَ وَٱلِّحِكَمَةَ ﴾ (البقرة ٢ / ٢٥١)

ان آیات سے یہ ثابت ہوا کہ:

اب کے بعد بیٹا وارث بن سکتا ہے۔

③ ملوکیت قانون الہی کے تابع بھی ہو سکتی ہے للندا پرویز صاحب کا بیہ نظریہ کہ ملوکیت کا تعلق صرف دنیوی امور سے متعلق ہو تاہے۔ غلط ہے۔

④ اللہ کے تبین جلیل القدر پینمبربادشاہ بھی تھے اور ان کا اخروی امور سے تعلق بھی تھا اور ایمان بھی بلکہ وہ تو اپنی امت کو اخروی امور کی تبلیغ بھی کیا کرتے تھے اور یہی مکمل دین ہو تا ہے للذا یہ پرویزی نظریہ غلط ہے کہ دمین جب بھٹ جائے تو ملوکیت ومذہب ظہور پذریہ ہوتے ہیں۔ جب کہ قرآن کی رو

www.muhammadilibrary.com
آئينة رَويزيت 173

سے ملوکیت اور دین اکٹھے ہو سکتے ہیں۔

گر صرف می نمیں کہ چونکہ ملوکیت اور دین کا ایک جگہ جمع ہونا ممکن ہے لہذا ملوکیت جائز ہے بلکہ ملوکیت کو اللہ نے اپنی ایک عظیم نعمت ہایا ہے۔ ارشاد باری ہے:

﴿ فَقَدْ مَا تَيْنَا ٓ مَالَ إِبْرَهِيمَ ٱلْكِئَبَ وَٱلْفِكْمَةَ "سوجم فِ ظائدان ابراجيم كوكتاب بهي دي حكمت وَالَيْنَاهُم مُلِكًا عَظِيمًا (إِنَّ ﴾ (النساء ٤/٥٥) " بهي اور عظيم سلطنت بهي - "

توجس طرح كتأب و حكست الله كے برے برے احسان اور عظیم نعتیں ہیں اى طرح ملوكيت بھى عظیم نعتیں ہیں اى طرح ملوكيت بھى عظیم نعت بجہ خاندان ابراہيم كو دى گئى تقى۔ علاوہ ازیں اس آیت میں ضمیر ہم سے معلوم ہو تا ہے كه ایسے بادشاہ بسرحال تين يا تين سے زيادہ ہى تھے۔

#### ملوکیت سے بیر کی اصل وجہ

بات دراصل یہ ہے کہ آپ چیٹم بد دور قرآنی نظام ربوبیت (اپی ظاہری شکل میں کمیونزم) کے موجد ہیں لندا آپ کے لئے ملوکیت کی مخالفت البدی تھی' دوسری طرف آپ اتباع اسوہ رسول کے بھی منکر ہیں الندا جو لوگ اتباع رسول کو دین کا حصہ قرار دھیتے ہیں۔ انہیں آپ نے پیشوائیت' فدہب' ملا اور نہ جانے کیا کیا نام دے رکھے ہیں۔

ظفائے بنوامیہ وبنو عباس کے مناقب ومثالب: اب علنائے بنوامیہ اور بنو عباس کی طرف آئے۔
کیایہ دیندار نہ تھے؟ اسلام کے عقائد میں اللہ پر ایمان ' فرشتوں پر ایمان ' کتاب پر ایمان ' رسولوں پر ایمان اور آخرت پر ایمان لازمی ہیں۔ ان میں سے کوئی بات وہ تسلیم نہ کرتے تھے؟ پھر انہیں کس قاعدہ کی رو سے دین کے زمرہ سے خارج کیا جاسکتا ہے؟ پھر قرآن نے دیندار عمرانوں کے بنو ادصاف بتائے وہ یہ ہیں۔ "دہ نماز قائم کرتے ہیں۔ زلاۃ اوا کرتے ہیں۔ اچھی باتوں کا حکم دیتے ہیں۔ بری باتوں سے روکتے ہیں۔ عدل قائم کرتے ہیں " اب بتاہے ان حکرانوں میں کوئی کی تھی۔ کیا عدالتوں میں شرعی قوانین نافذ نہ تھے؟ کیا فائم سلوۃ دز کوۃ قائم نہ تھا؟ کی پیٹوائیت سے تعلق رکھنے والے علماء ان کی عدالتوں میں قاضی نہ تھے؟ کیا نظام صلوۃ دز کوۃ قائم نہ تھا؟ کی چود دیندار ہی نہیں بلکہ محافظ دین بھی تھے۔ وہ تمام زنادتہ ' ملحدین اور وضاعین کو سزا دیتے اور قتل بھی کرتے رہے پھر آخر قرآن کے کس حکم سے انہیں دین سے خارج قرار دیا جا سکتا ہے اور یہ کما جاتا ہے کہ ملوکیت کا تعلق صرف دنیوی امور سے ہو تا ہے؟

ان تمام اوصاف کے باوجود ان میں دو خامیاں بھی تھیں۔ پہلی ہے کہ وہ جائشین منتخب کرنے میں اہل اور نااہل کا کاظ شیں رکھتے تھے۔ یہ بات یاد رکھیے کہ قرآن کی روسے باپ کے بعد بینے کا جائشین ہونا کوئی جرم نہیں۔ نہ ہی نامزد کرنا اور جائشین بنانا جرم ہے۔ جرم اگر ہے تو سے کہ کسی نا اہل کو جائشین بنا دیا جائے خواہ وہ بیٹا ہو یا کوئی اور اور دوسری خامی ہے تھی کہ بادجود اس بات کے کہ انہوں نے نظام زکوۃ قائم کیا ہوا

کھا۔ وہ بیت المال میں جو لہ کوم می امات ہو ما ہے۔ ذای تطرف بی کر لیا کرتے تھے۔ الہیں دو وجوہ کی بناء پر ان کے دور کو دورِ ملوکیت کما جاتا ہے۔ (اگر چہ وہ خود خلیفہ ہی کملواتے تھے) اور اننی خامیوں پر علائے است انہیں ٹوکتے بھی رہے اور مخالفت بھی کرتے رہے۔ لیکن ان خامیوں کے باوجود انہیں نہ کسی نے دین سے خارج سمجھا نہ یہ سمجھا کہ وہ آخرت 'حشر' حساب کتاب سے کوئی سروکار نہیں رکھتے۔ جہاں تک اجتماعی امور دینی کا تعلق تھا۔ وہ ان میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیتے رہے ۔ مثلاً تبلیغ واشاعت دین 'جہاد عدالتوں میں شرعی قوانین کا نفاذ 'ملحدین ووضاعین کا قلع قمع 'نظامِ زکوۃ' صلوۃ کا قیام وغیرہ وغیرہ للذا تمام عدالتوں میں شرعی قوانین کا نفاذ 'ملحدین ووضاعین کا قلع قمع 'نظامِ زکوۃ' صلوۃ کا قیام وغیرہ وغیرہ للذا تمام امت حتیٰ کہ صحابہ کرام اور تابعین کبار بھی ان کی ذاتی لغزشوں کے باوجود ان کی اطاعت کرتے رہے اور ملی وحدت کو پارہ پارہ نہ ہونے دیا۔

فرہب پر پرویز صاحب کی برہمی: جیسا کہ اوپر بیان ہو چکا ہے۔ پرویز صاحب کے زدیک ملوکت اور پیشوائیت لازم ملزوم ہیں۔ یعنی چب ملوکت معرض وجود میں آئی (یعنی ۴۸ه) تو لا محالہ ندہب بھی سامنے آبانا چاہئے اور بید ندہب سامنے آبا ہے وو سو سال بعد جب احادیث کی کتب مرتب ہو کیں۔ اس تصاد کو تو سر دست جانے و تیجے۔ اب بید دیکھئے کہ آپ کے نزدیک ندہب کی تعریف بیر ہے کہ اس کا تعلق صرف آخرت سے ہو تا ہے آپ کے اپنے الفاظ ہیں: اور ضابطہ جس کا تعلق صرف آخرت سے ہو ندہب الماتا ہے " (اساب زدال است ۔ ص ۵۵)

 اس مسئلہ میں فقهائے امت نے ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللّٰهِ جَمِيْعَا قِلاَ تَفَرَّقُوا ﴾ کو المحوظ رکھتے ہوئے ہے فیصلہ کیا ہے کہ:

🗈 کسی ظالم یا فاسق کو امام بنانا جائز نهیں۔

 آگر کوئی ظالم یا فاس خود اقتدار پر قابض ہو جائے تو اس کی اطاعت اس وقت تک لازم ہوگی۔ جب تک وہ
 کتاب وسنت کے خلاف تھم نہ دے اور اس کی مثال الی ہی ہے کہ کسی ظالم یا فاس کو نماز جماعت کا امام بنانا درست نہیں۔ لیکن اگر انفاق سے کوئی ظالم وفاس نماز پڑھا رہا ہو تو اس کی إقتداء میں نماز ہو جاتی ہے۔

اگر ظالم وفاس حاکم خود مسلط ہو گیا ہو لیکن وہ اپنے عمال نیک اور متقی مقرر کرتا رہے تو اس کی اطاعت لازم
ہے تاہم اس کے ذاتی اعمال پر تنقید ومواخذہ امت کا فرض ہے۔

 آگر وہ خود بھی ظالم وفاس ہے اور عمال بھی ظالم وفاس مقرر کرتا ہے جو حدود اللہ کو توڑیں تو پھرامت پر خروج اور جہاد لازم ہے۔

﴿ دین اور فدہب کے اور بھی بہت سے معانی پرویز صاحب نے بتائے ہیں تفصیل کے لئے حصہ عشم کا باب " فکر یرویز یر مجمی فلاسفہ کی اثر اندازی" ملاحظہ فرمائے۔

www.muhammadilibrary.com

آئینہ کرویز نیت 

175 (عصد: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات

اب صحاح سنہ یا دوسری احادیث کی کتب اٹھا کر دیکھئے کہ کیا ان میں صرف آخرت کا ہی ذکر ہے یا دنیوی امور جیسے جماد' نیع وشریٰ' زکوۃ وخیرات قرضے' نکاح وطلاق' وصایا وغیرہ' ایسے معاملات بھی ندکور میں؟ اور اگر ندکور میں تو پھراس حدیثی اسلام یا ندہب کا تعلق صرف آخرت سے کیسے ہوا؟

پھر آپ کو یہ بھی اعتراض ہے کہ اسلام دین ہے۔ ذہب نہیں۔ ذہب کالفظ بھی غیر قرآنی ہے۔ 
اب اس بات کو ہم خود فریبی یا فریب دہی کے علاوہ اور کیا کمہ سکتے ہیں۔ ذہب دراصل فقبی مسائل کو 
کتے ہیں جو فقہاء نے کتاب وسنت کو مد نظر رکھ کر اخذ کیے ہیں۔ مثلاً حنی ذہب ہے۔ جب کہ بنیادی طور 
پر ان کا دین (کتاب وسنت) اسلام ہی ہے اسی طرح حنی 'ماکئی' شافعی' صنبلی یہ چار ذہب ہیں۔ ذاہب 
اربعہ مشہور لفظ ہے پھر ذہب کا لفظ قرآن میں آکیے سکتا ہے؟ جب کہ یہ ذاہب ہی تنزیل قرآن کے 
تقریباً دو سو سال بعد معرض وجود میں آئے تھے۔ ان چاروں نداہب میں سے کسی نہ کسی پر نہ ایمان لانا 
ضروری ہے۔ نہ یہ کسی کے ایمان کا جزو ہے اور نہ ہی یہ ندہب دین کاکوئی حصہ یا کمرا ہے جیسا کہ پرویز 
صاحب کتے ہیں کہ دین کٹ کر دو صحول ملوکیت اور ند ہی سے نیں تبدیل ہوگیا۔

ندہب نہ دین کا مکڑا ہے نہ اس کے مرجھالی ہے بلکہ یہ اس کی ذیلی تقسیم میں شار ہو سکتا ہے۔ وہ بھی اس صورت میں کہ اگر کوئی شخص چاہے تو کوئی فرجب اختیار کر لے چاہے تو نہ کرے اس سے اس کے دین اسلام میں فرق نہیں آتا کیونکہ ان فقہی فراہب سے پہلے کے لوگ تو بسرحال کسی فقہ کو جانتے تک نہ تھے۔

پردیز صاحب نے دراصل کسی لفظ کے غلط مفہوم میں مشہور ہوئے یا عوام کی جمالت سے فائدہ اٹھاتے ہوئے نہ ہب کو دین کے مقابل لا کر پیش کر دیا ہے۔ جیسے کہ وہ ظن کے لفظ سے بھی اکثر ایسا ہی فائدہ اٹھایا کرتے ہیں۔

پہلے آپ نے اس "ند ہب" میں احادیث کو شامل کیا طالا تکہ یہ ند ہب شیں یہ دین کا جز ادر ایک لابدی مافذ ہیں اور ند ہب کتاب وسنت دونوں کو سامنے رکھ کر مرتب کیے گئے تھے پھر آپ نے اس ند ہب میں وضعی روایات تقلید اور تصوف اور نہ جانے کیا گیا کچھ لاکھیٹرا ہے۔ وضعی روایات کو سب مردود سجھتے ہیں۔ تقلید مخص بھی چونکہ کسی امام کو رسول کا مقام دینے کے مترادف ہے لاندا ناجائز ہے اور تصوف ویسے ہی اختراع اور بدعت ہے پھرایسے غلط عقائد داختراعات کی بنیاد پر اگر مسلمانوں میں پھھ غلط نظریات فروغ پا گئے ہیں تو اس کے جواب وہ فقہی ندا ہب کیسے ہو گئے؟ یا اسوہ رسول کا اس میں کیا قصور ہے؟

ندہب کا لفظ تو بلا شبہ غیر قرآنی ہے مگر مرکزِ ملت اور نظام ربوبیت کمال قرآنی الفاظ ہیں جن کے گر د پورے کا پورا پرویزی دین گھومتا ہے

<sup>🥸</sup> لفظ ند بب کو آج کی زبان میں کمتب یا کمتب فکر (School of Thought) بھی کہ دیتے ہیں۔

www.muhammadilibrary.com آکینهٔ برویزیت معلام کے مخصوص نظریات کر (حصد: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات

### ملوكيت اور ببيثوائيت كالسمجھوبة

" نہ بہ اور سیاست " کے عنوان کے تحت پرویز صاحب فرماتے ہیں:
" دین میں ملوکیت اور نہ بہ کا الگ الگ تشخص باتی نہیں رہتا للذا ملوکیت اپنے قیام کے لئے ضروری سمجھتی ہے کہ نہ بہ اپنی جگہ پر قائم رہے اور نہ بہ اپنے قیام کے لئے ملوکیت کا نظام ضروری سمجھتا ہے۔ اس طرح ان دونوں میں (بظا ہر تضاد کے بادجود) سمجھوتہ ہو جاتا ہے۔ محراب و منبر سے بادشاہ کو ظل اللہ قرار دے کر ایّدہ اللہ بنصوہ کی صدائمیں بلند ہوتی ہیں۔ اور تخت و تاج ساجد و مکاتب کے لئے جاگیریں وقف کر کے نہ بی سیادت کی حفاظت کرتا ہے۔ نہ بہ اس کے معاوضہ میں ملوکیت کے استحکام وبقاء کے لئے لوگوں کے دلوں میں بیہ فریب پختہ طور پر جاگزیں کرتا رہتا ہے میں ملوکیت کے استحکام وبقاء کے لئے لوگوں کے دلوں میں بیہ فریب پختہ طور پر جاگزیں کرتا رہتا ہے کہ دنیا قابل نفرت چیز ہے۔ گیاست و حکومت کے دھندے دنیا داروں کے لئے ہیں۔ خدا کے نیک بندوں کو دنیاوی امور سے الگ رہا جائے۔ ان کا مقصود و منتی آخرت کی نجات ہے۔ جو شخص اس بندوں کو دنیاوی امور سے الگ رہا جائے۔ ان کا مقصود و منتی آخرت کی نجات ہے۔ جو شخص اس دنیا میں جتنا ذلیل ہوگا۔ اتنا ہی خدا کے بال تقریب و مقبول ہوگا۔ وقس علیٰ بندا۔" (اسباب زوال امت۔ دنیا میں جتنا ذلیل ہوگا۔ اتنا ہی خدا کے بال تقریب و مقبول ہوگا۔ وقس علیٰ بندا۔" (اسباب زوال امت۔ دنیا میں جتنا ذلیل ہوگا۔ اتنا ہی خدا کے بال تقریب و مقبول ہوگا۔ وقس علیٰ بندا۔" (اسباب زوال امت۔ دنیا میں جتنا ذلیل ہوگا۔ اتنا ہی خدا کے بال

دیکھئے اب بھریمال وہی سوال پیدا ہوتا ہے کہ ملوکی وہ مہد میں سامنے آگئی اور ندہب تقریباً دو سو سال بعد سامنے آتا ہے۔ اس دو سو سال کے درمیان کے عرصہ بیں ملوکیت کو کس نے تقامے رکھا تھا؟ اور سمجھونة تو خیرہے ہی ناممکن جب فربق مقابل ابھی پیدا ہی نہ ہو (خواہ پیفقہی ندہب ہویا حدیث) تو سمجھونة کس سے ہو سکتا ہے؟

پرویز صاحب کو ان کی ملوکیت اور ندجب و شنی نے پچھ ایسا بدحواس کر دیا ہے کہ انہیں اچھی باتیں ہمی غلط نظر آنے گئی ہیں۔ اگر خلفائے ہو امیہ یا ہو عباس اپنے آپ کو محافظ دین سمجھ کر مساجد و مکاتب کی سربر متی کرتے تھے تو کیا رسول اللہ سٹیلیا ابلِ صفہ اور مسجد نبوی کی سربر متی نہیں فرماتے تھے؟ اور بھی تبلیغ دین کا ایک موثر شعبہ ہے پھراس میں اعتراض کی کیا بات ہے؟ اور اگر اسے وہ اس بات پر محمول فرمائیں کہ یہ سب بچھ علماء کی زبان بندی کے لئے تھا تا کہ جو پچھ ان کے جی میں آئے کریں اور علمائے دین ان پر کسی طرح کا مواخذہ نہ کر سکیں تو یہ بات تاریخی لحاظ سے غلط ہے پھرجماں تک ذاتی مفادات کا تعلق ہے۔ ایک طرح کا مواخذہ نہ کر سکیں تو ور کنار ان کے بدایا قبول کرنے سے بھی انکار کر دیتے تھے۔

رہی ہے بات کہ علائے دین بادشاہ وقت کو عل اللہ اور ایدہ اللہ بنسرہ کماکرتے تھے تو کیا اس بات میں شک ہے کہ دین کے قیام کے لئے غلبہ واقتدار کی ضرورت ہوتی ہے۔ رسول اللہ سٹی پیم کی زندگی میں سورہ بنی اسرائیل الری جس میں آپ کو درج ذمل دعا اللہ تعالیٰ نے سکھائی:

مند كرويزيت المحال المحالية ا

﴿ وَأَجْعَلَ لِي مِن لَدُنكَ سُلُطَكُنَا نَصِيرًا ﴿ إِنَّ اوراتِ بِاس سے زور وقوت كوميرا مد كاربتا۔ "

نے ان کی خامیوں پر برطا احتجاج کیا اور اپنی جانوں کی بازی لگا کر بھی حق کی جمایت کی۔ ویسے تو اس سم کے مینکادوں واقعات تاریخ اسلام کے صفحات میں بھرے پڑے ہیں۔ گرہم مختفراً صرف ان چند واقعات کا ذکر کریں گے جو پرویز صاحب کے خیال کے مطابق " تخلیق ندہب" کے دور سے تعلق رکھتے ہیں۔ نیز ان واقعات کا تعلق بھی یا آئمہ فقماء سے بیا محدثین سے جو کہ "ندہب" کی پیدائش کے مجرم گردانے گئے

علائے دین کی حق گوئی وہے باکی ادر بے نیازی

(1) سعید بن مسیب اور اموی خلفاء آپ کا شار مدینہ کے سات مضہور فقماء میں ہو تا ہے بلکہ آپ کو فقیمہ الفقماء کما جاتا ہے۔ نیز آپ بلند پایہ محدث بھی تھے۔ جب عبدالملک بن مروان خلیفہ ہوا تو آپ نے اس کی بیعت کرنے کی اس بنا پر مخالفت کی کہ بلا احمیان کہا ہے۔ جب جانشینی کی داغ بیل پخت کی جارہی ہے۔ اس جرم کی پاداش میں آپ کو عبدالملک نے قید کر دیا۔ کچھ عرصہ بھی جب اس کو بغاوت کا خطرہ نہ رہا تب آپ

کورہاکیا۔ آپ کو اس بات پر بھی اعتراض تھا کہ یہ امراء بیت المال میں ذاتی تفرف کرنے لگے ہیں۔ آپ کو ظافت راشدہ کے دور سے بیت المال سے وظیفہ ملتا تھا۔ جب آپ نے یہ صورت حال دیکھی تو آپ نے

نوات را سرہ سے روز سے بیت ماں ہے۔ یہ سب المال میں جمع ہو گئی تھی۔ کئی بار انہیں وصولی کے وظیفہ لینا بند کر دیا۔ چنانچہ آپ کی تمیں ہزار کی رقم بیت المال میں جمع ہو گئی تھی۔ کئی بار انہیں وصولی کے لئے بلایا گیا۔ لیکن آپ نے ہر مرتبہ انکار سے کام لیا۔ (انسائیکلو پیڈیا۔ فیروز سز۔ ص:۸۱۸)

(2) سالم بن عبدالله بن عمر رضی اور بشام بن عبدالملك : ایک دفعه ج کے موقعه پر بشام بن عبدالملک کعبة الله گیا تو وہال حضرت سالم کو بھی دیکھا۔ ان کے قریب آکر کھنے لگا: "حضرت مجمعے کوئی فدمت کاموقع دیا جائے؟"

ے و در ایا: "اللہ کے گرمیں کسی اور سے مانگنا شرم کی بات ہے۔"

گرجب آپ کعبہ سے باہر نکلے تو خلیفہ حاضر ہو کر کئے گئے: "مفرت اب تو کعبہ سے باہر ہیں ' کچھ طلب فرمائیں۔"

، سر سات ہو جھا: ''متم کیا دے سکتے ہو' دنیا یا دین؟'' خلیفہ کمنے لگا: ''ونیا ہی سے دے سکتا ہوں۔''

<u>ال</u>-

### آئينة بِرويوب Www.muhammadilibrary.com

آپ نے فرمایا: "ونیا تو میں نے اپنے مالک حقیق سے بھی بھی شیں مائگی' آپ سے کیسے مانگوں؟" اس جواب پر ہشام لاجواب ہو کر چلاگیا (حکایات عزیمت ۔ ص:۱۹)

(3) امام ابو حنیفه والیح اور عراق کا گورنر: ۱۳۰۰ه میں بنو امیہ کے عمد کے عراقی گورنر بزید بن عمر بن بہیرہ نے امام صاحب کو بلا کر کما: "میں آپ کے ہاتھ میں اپنی مردیتا ہوں"کوئی تھم نافذ نہ ہوگا جب تک آپ اس پر مرنہ کریں اور نہ ہی آپ کی مرکے بغیر بیت المال سے کوئی مال نکلے گا۔"

امام صاحب نے اس عمدہ سے انکار کر دیا تو گور نرنے آپکو قید کر دیا اور کو ڑے مارنے کی دھمکی بھی دی مگر آپ اپنی بات پر اڑے رہے۔

دو سرے سرکاری علاء نے آپ کو مسمجھایا کہ: ''اپنے اوپر رحم کرو' ہم بھی اپنے اس عمدے پر ناخوش میں مگر مجبورا قبول کیا ہے تم بھی مان لو''

آپ نے فرمایا: "اگر گور نر مجھ سے صرف یہ خدمت جاہے کہ اس کے لئے واسط کی معجد کے دروازے گنوں تو بھی قبول نہ کروں گا' چہ جائیکہ وہ کسی آدی کے قتل کا تھم لکھے اور میں مرلگاؤں' خداکی فتم! میں اس ذمہ داری میں شریک نہ اور پگا۔ "

پھر ہیرہ نے آپ کے سامنے کی عمدے کی کیے گر آپ مسلسل انکار کرتے رہے۔ بالآ فر گور نرنے آپ کو کو فر نے آپ کو کو فر کو کہ کا قاضی بنانے کا فیصلہ کیا اور قتم کھالی کی آگر امام انکار کریں تو انہیں کو ڈوں سے بیٹا جائے گا' اس کے جواب میں امام صاحب نے بھی قتم کھالی کہ: ''اس دنیا میں کو ڈے کھالینا میرے لئے آخرت کی سمزا بھگتنے سے زیادہ سل ہے' میں ہید عمدہ قبول نہیں کر سکتا۔''

آ خرگور نرنے روزانہ دس کو ڑے لگانے کا تھم دے دیا۔ دس رود ک آپ دس دس کو ڑے کھاتے رہے۔ تب کسی نے گور نر کو اطلاع دی کہ بید مخص مرجائے گا مگر آپ کی بات نہیں مانے گا۔

گور نرنے کہا: 'کوئی ایسا ناصح نہیں جو اسے سمجھائے اور بیہ شخص مجھ سے مہلت ہی مانگ لے؟'' امام صاحب کو بیہ بات پہنچائی گئی تو آپ نے مشورہ کے لئے مہلت طلب کرلی اور رہا ہوتے ہی کوف کو چھوڑ کر مکہ چلے آئے اور بنو امیہ کی سلطنت ختم ہونے تک واپس نہ ہوئے۔ (ایشا ۔ ص:۲۵ کومت اور علائے رہانی ۔ ص:۲۵)

د کھ لیجے ملوکیت اور پیشوائیت میں سمجھونہ کی باتیں کیے طے پارہی ہیں:

(4) خلیفہ منصور کی خلافت کی تویش امام ابو حنیفہ اور ابن ابی ذئب: خلیفہ منصور نے اپی خلافت کی تویش اور ابن ابی ذئب بھی تھے اور سوال کی تویش کے لئے چند متناز علاء کو دربار میں بلایا۔ ان میں امام ابو حنیفہ اور ابن ابی ذئب بھی تھے اور سوال یہ کیا کہ:

" یہ حکومت جو اللہ تعالی نے مجھے اس امت میں عطاکی ہے اس کے متعلق آپ کا کیا خیال ہے 'کیا

آئينه رَورِيت www.muhammadilibrary.com

میں اس کا اہل ہوں؟"

منصور پہلے ابن ابی ذئب کی طرف متوجہ ہوا تو انہوں نے جواب دیا:

"دنیا کی بادشائی اللہ جس کو چاہتا ہے عطا کرتا ہے، گر آخرت کی بادشائی اس کو دیتا ہے جو اس کا طالب ہو اور اللہ اسے اس کی توفیق دے، اللہ کی اطاعت سے توفیق نصیب ہوگی اور نافرمانی کی صورت میں دور رہے گی۔ حقیقت سے ہے کہ خلافت اہل تقویٰ کے اجماع سے قائم ہوتی ہے ادر جو مخص خود اس پر قبضہ کر لے اس میں کوئی تقویٰ نہیں، آپ اور آپ کے مددگار توفیق اور حق سے مخرف ہیں، اب اللہ سے سلامتی ما تکمیں ادر پاکیزہ اعمال سے اس کا تقرب حاصل کریں"

امام ابو حنیفه کتنے ہیں کہ:

"جس دفت ابن ابی ذئب میہ باتیں کمہ رہے تھے تو میں نے اپنے کپڑے سمیٹ لئے خیال میہ تھا کہ ابھی اس کی گردن اڑا دی جائے گی ادر خون کے چھینٹے ہم پر پڑیں گے۔"

اس کے بعد خلیفہ امام صاحب کی طرف متوجہ ہوا تو آپ نے فرمایا: "آپ کو خود معلوم ہے کہ آپ نے ہمیں اللہ کی خاطر نہیں بلایا بلکہ اس لئے کہ ہم آپ کے ڈر سے آپ کی منشاء کے مطابق بات کہیں اور در عوام کے علم میں آجائے، جب کہ حقیقت یہ ہے کہ

آپ کی خلافت پر اہل تقویٰ میں سے دو آدمیوں کے بھی اجماع نہیں ہوا طلائکہ خلافت مسلمانوں کے اجماع ادر مشورے سے ہوتی ہے۔ "

دربار برخاست ہوا تو منصور نے اپنے وزیر رہیج کو در ہمول کے دو رہی دے کر بھیجا اور بدایت کی کہ: "اگر ابن ابی ذئب اور ابو حنیفہ رہی ہو ٹرے قبول کرلیں تو ان کا سرایار لانا"

''اگر این ابی ذخب اور ابو حلیفہ رستے ہیا ہیہ تو رّے نبول کر ﷺ جب رہیے ابن ابی ذئب راٹھے کے پاس پہنچا اور متحفہ پیش کیاتو آپ نے کہا:

"میں یہ مال منصور کے لئے بھی حلال نہیں سمجھتا' اپنے لئے کیسے حلال سمجھوں؟"

اور ابو حنیفہ ریٹیے نے کہا:

"خواه میری مرون ازا وی جائے میں اس مال کو قبول نه کروں گا۔"

منصورنے بیہ روئیداد س کر کما کہ:

"ان کی بے نیازی نے ان دونوں کا خون بچا لیا۔" (ایصنا ۔ ص:۲۱ ۔ نیز مناقب امام اعظم ۔ ج:۲ ۔ ص:۱۵۔۱۱)

سمى كو رام كرنے كے لئے حكومتوں كے يى دو ہتھكنڈے ہوتے ہیں ' دھونس اور لائچ۔ يى طريقے منصور نے بھى استعال كيے۔ ليكن آئمہ دين نہ سنرى پنجرے ميں بند ہوئے نہ ہى اپنى موت سے ڈرے۔ انہوں نے اپنى جان كى بازى لگا كر بھى دين كى كى ادنىٰ سى شق پر بھى آنچ نہ آنے دى۔ كيا پيشوائيت اور لموكيت ميں سمجموتے ايسے ہى ہواكرتے ہيں؟ (5) امام ابو حنیفه رایشی کی بے نیازی: ایک دفعہ یمی خلیفہ منصور امام صاحب رایشی سے کہنے گئے کہ تم میرے بدایا کیوں قبول نمیں کرتے؟"

تو آپ نے جواب دیا: "امیرالمومنین نے اپنے مال میں سے مجھے کب دیا تھا جے میں نے قبول نہ کیا؟ اپنے مال سے دیتے تو میں ضرور قبول کرتا' آپ نے مسلمانوں کے بیت المال سے مجھے دیا جس میں میرا کوئی حق نہیں کیونکہ میں نہ تو سپاہی ہوں' نہ فقیر ہوں' اور نہ ہی بچہ ہوں کہ بچوں کا حصہ مجھے ملے؟" (ایسنا۔ ص

سوچئے۔ بیت المال پر خلفاء کے ذاتی تصرف پر اس سے زیادہ کڑی تقید کی جا سکتی ہے؟ پھر یہ تقید بھی آئمہ کرام اپنی جان کو مصلی پر رکھ کر ہی کر سکتے تھے۔

ایک دفعہ کوفہ کے گور نرنے نمایت نیاز مندی سے آپ سے عرض کیا: "آپ بھی ہمارے ہاں تشریف لاتے ہی نہیں؟"

آپ نے فرمایا: "تم سے مل کر ایک کروں گا؟ جو مال ودولت تمهارے پاس ہے'اس کی مجھے حاجت نہیں اور جو دولت میرے پاس ہے اس کا کوئی در ہرا مالک بن نہیں سکتا۔ (ایضاً۔ ص:۲۹)

(6) خلیفه منصور اور عهده قاضی القضافی پیشکش: پیلے عراق گور نر نے تو امام موصوف کو کوفد کی عدالت کا قاضی بنانا چاہا تھا۔ اب خلیفہ خود امام صاحب کو قاضی القضاة کا عمدہ پیش کرتے ہیں 'جس کے جواب میں امام صاحب راہنے نے کما:

" تقفاکے لئے وہی مخص موزوں ہو سکتا ہے جو اتنی جان رکھتا ہو جہ آپ پر آپ کے شزادوں پر اور آپ کے شزادوں پر اور آپ کے سپر سالاروں پر قانون کو نافذ کر سکے اور مجھ میں سے جان نہیں جب آپ مجھے بلاتے ہیں تو آپ سے رخصت ہو کر ہی میری جان میں جان آتی ہے"

آپ واپس آگئے لیکن خلیفہ یہ تقاضا کرتا ہی رہا۔ ایک بار اپ کے انکار پر آپ کو تمیں کو ڑے بھی لگوائے جس سے آپ کا بدن لهو لهان ہو گیا۔ خلیفہ منصور کے پچاعبدالصمد نے منصور کو اس بات پر سخت ملامت کی کہ تم نے اپنے اوپر ایک لاکھ تکواریں تھینچوالیں' یہ عراق کا فقیہ ہے بلکہ تمام اہل مشرق کا فقیہ

منصور نے نادم ہو کر فی تازیانہ ایک ہزار درہم لینی کل تمیں ہزار درہم امام صاحب ریافی کے گھر بھجوائے لیکن آپ نے لینے سے انکار کر دیا تو خلیفہ نے پیغام بھیجا: ''اگر خود نہیں لیتے تو اسے لیے کر خیرات کر دیجیے''

> اس کے جواب میں امام صاحب نے فرمایا: 'دکیا ان کے پاس کوئی حلال مال بھی ہے؟'' اور سے کمہ کر ساری رقم واپس بھجوا دی۔ (ایننا . ص:۳۱)

آئينة يَرور www.muhammagii ibvary.com نظريات

(7) خالد بن عبد الرحمان كى خليف منصور ير تنقيد أي أيك دفعه خالد بن عبد الرحمان بغداد آئ تو خليفه منصور ني بنواميه ك دربارون بين بهى جايا كرتے تنے ' بتائے كه ان كى حكومت اور

ہماری حکومت میں پچھ فرق ہے؟ نیز سفر کے دوران آپ نے ہمارے صوبوں کی کیا حالت دیکھی؟"

آب نے جواب دیا: "میں نے تمہارے عامل دیکھے ہیں جن کے مظالم کی کوئی انتہا نہیں ' بنو امیہ کی سلطنت میں کوئی انتہا نہیں ' بنو امیہ کی سلطنت میں کوئی ظلم ایسانہ تھا جسے میں نے تمہارے عمد حکومت میں نہ دیکھا ہو۔"

عطنت میں لوی علم ایسا نہ ھا ہے ہیں نے مہارے عہد عوست میں نہ دیکھا ہو۔ خلیفہ اس جواب پر کھسیانا ہو کر کہنے لگا: ''ہمیں اچھے عمال ملتے نہیں ہم کیا کریں؟''

حضرت خلانے کما: ''حضرت عمر بن عبدالعزیز راٹھ فرمایا کرتے تھے کہ حاکم ایک بازار ہے جس میں وہی مال آتا ہے جو اس میں چلتا ہے' اگر وہ نیک ہو تا ہے تو مقربین اس کے پاس نیک لوگوں کو لاتے ہیں اور اگر بدکار ہو تو اس کی خدمت میں بدکرداروں کو ہی چیش کیا جاتا ہے۔'' (ایپنا ۔ ص:۳۲)

(8) امام مالک رواند اور خلیفه منصور: خلیفه منصور و کسی طرح به معلوم ہوا که علماء اس کی حکومت کے خلاف بین ، چنانچه اس نے علماء کو دربار بین بلا بھیجا اور امام مالک رواند معاطے کو تاڑ گئے ، عسل کیا کفن کے خلاف بین ، چنانچه اور حنوط (جو مردہ کو لگایا جا آریے) لگا کر دربار بین آگئے:

منصور علماء کی طرف مخاطب ہو کر کہنے لگا: ایک لوگوں نے میری بیعت کی تھی' آپ کا فرض تھا کہ میری اطاعت کرتے 'آگر مجھ میں کوئی نقص تھا تو مجھے اور نصیحت کرتے لیکن سے معلوم کرے مجھے

افوس ہوا ہے کہ آپ جھے برا بھلا کتے ہیں۔" ظیفہ پہلے امام مالک راٹھ کی طرف ہی متوجہ ہو کر کہنے لگا: "میری بہت آپ کا کیا خیال ہے؟"

سیر بید در این مجھے اس سوال کا جواب دینے سے معاف رکھو" الساس

پھروہ دوسرے علاء کی طرف متوجہ ہوا تو انہوں نے بردی جرات کے ساتھ حکومت اور خلیفہ پر تقید کی خلیفہ نے انہیں بہت دھمکایا 'لیکن وہ سب بھی کہتے رہے کہ کل مرنے سے آج ہی مرجانا بہتر ہے۔ " خلیفہ نے انہیں بہت دھمکایا 'لیکن وہ سب بھی کہتے رہے کہ کل مرنے سے آج ہی مرجانا بہتر ہے۔ "

چنانچہ ان علاء کو رخصت کر دیا گیا' بعد میں خلیفہ نے امام موصوف سے بوچھا کہ: " مجھے آپ کے کہروں سے حفوظ کی ہو آتی ہے؟"

فرمایا: "ہاں! میں موت کی تیاری کر کے آیا تھا کیونکہ تہمارے اوپر اعلائے کلمۃ الحق کی سزا موت ہے" اینا۔ من:۵۸)

(9) جبری بیعت سے متعلق امام مالک رایٹی کا فتوئی: عباسیوں کے ظلم وستم سے نگ آگر محمد نفس ذکیہ نے در گئی ہے نے در کی بیعت کے اس کی منابت کی۔ لوگوں نے کہا کہ ہم نے در کی بیعت کی بیعت کی ہوئی ہے منصور کی بیعت کی ہے لندا ہمیں اس کی اطاعت کرنی چاہیے' آپ نے فرمایا کہ منصور نے بیعت جرآئی ہے اور جو کام جرآ کرایا جائے شریعت میں اس کا اعتبار نہیں اور دلیل ہے دی کہ حدیث میں ہے کہ آگر چہ کسی

ے طلاق دلائی جائے تو طلاق واقع نہ ہوگی۔"

اس وقت منصور کا چچا زاد بھائی جعفر مدینہ کا گورنر تھا۔ اس نے امام مالک یابھے کو ایسا فتوی ویے سے ڈرایا دھمکایا گر آپ ہاز نہ آئے۔ آخر آپ کو گر فتار کر کے پابہ زنجیر گورنر جعفر کے پاس لایا گیا اس نے انہیں ستر کو ژے مارنے کا تھم دیا۔ بوی بے دردی سے کو ژے مارے گئے۔ پشت لمولمان ہو گئی گر آپ ہر کو ژے کی ضرب پر بلند آواز سے کہتے رہے کہ: "جری طلاق حرام ہے"

جب کو ڑوں کی سزا سے بھی جعفر کا جی نہ بھرا تو انہیں ای حالت میں شتر پر سوار کر کے شہر میں پھرانے کا تھم دیا تاکہ لوگ عبرت حاصل کریں مگر آپ شہر کے بازاروں سے گزرتے اور ساتھ ہی بآواز بلندیہ کہتے جاتے تھے کہ "جو مجھ کو جانتا ہے سو جانتا ہے جو نہیں جانتا وہ جان لے کہ میں مالک بن انس ہوں اور میں فتویٰ دیتا ہوں کہ جبری طلاق درست نہیں۔"

پھر آپ مسجد نبوی میں آئے خون صاف کیا اور دو رکعت نماز اداکی طیفہ منصور کو جب اس داقعہ کاعلم ہوا تو اس معفر کو تو اس نے جعفر کو مدینہ کی گورنری ہے معزول کر دیا اور امام صاحب راتھ سے معافی ما تکی اور کہا میں جعفر کو سزا دوں گا۔ امام صاحب راتھ نے جعفر کو مزا دینے ہے منع کر دیا اور کہا کہ میں جعفر کو اللہ اور رسول ما تھا کے فاطر معاف کرتا ہوں۔ " (ایفنا۔ ص ۲۶۰۔ عمود معاور علائے ربانی۔ ص ۲۸۰)

(10) ابن طاؤس ریاتی (محدث) اور خلیفه منصور : عبای خلیفه منصور نے اس وقت کے بڑے محدث ابن طاؤس ریاتی کو بلاکر کماکہ: "کوئی حدیث بیان کریں؟"

ابن طاؤس نے ماحول پر نگاہ ڈالی اور دیکھا کہ پیچھے جلاد ننگی تکوار سونے کھڑے ہیں' آپ نے ان کی طرف دیکھا اور اطمینان سے کہا:

"رسول الله طَنْهَيْمِ نِے فرمایا: "الله تعالی زمین کے مشرق ومغرب کو تمهارے قدموں میں ڈال دے گا لیکن اس زمانہ کے حکام جنم کا ایند هن ہوں گے، بجزان لوگوں کے جو الله سے ڈر کر کام کریں گے اور امانت میں خیانت نہیں کریں گے۔"

پھر خلیفہ سے مخاطب ہو کر فرمایا: "امیر المومنین سوچنے آپ کس مقام پر ہیں؟ کیا اللہ نے آپ کو مشرق ومغرب کا مالک نہیں بنایا ہے؟"

اب کی بار ابن طاؤس ریشی نے سورہ مدشر کی وہ آیات پڑھیں جو ولید بن مغیرہ کے حق میں نازل ہوئی تھیں منصور نے تعلیم تھیں منصور نے بھر سر جھکالیا' اب کی بار حاضرین کو بھین ہو گیا کہ ابھی قتل کا تھم ملنے والا ہے۔ منصور نے سر اٹھایا اور ڈانٹ کر کہا: ''یہال سے بیلے جاؤ''

چنانچہ ابن طاؤس رایٹے وہاں سے یہ کمہ کر واپس جلے آئے: "جم بھی یمی کچھ جاہتے تھے" (ص:٥٨)

(11) امام سفيان تورى رويتي (42-11اه) اور عهده قضاء: مشهور محدث اور فقيه بي ايك دفعه خليفه

#### www.muhammadilibrary.com

آئية كرويزيت 183 (حصد دوم) طلوع اسلام يم مخصوص نظريات

مدى كے بال آئے تو مهدى مسراتے ہوئے كہنے گئے: "آپ ہم سے ادھر ادھر بھاگتے پھرتے ہیں اور سمجھتے ہیں کہ اگر ہم آپ سختی کرنا چاہیں تو کر نہیں سکتے اور میں یہ کام اس وقت بھی کر سکتا ہوں کہ حکم

دے کر آپ کو ذکیل اور رسوا کیا جائے۔" الم صاحب والتي نے كما: "أكر الياكرو ك توشينشاه قادر مطلق ہے جو حق وباطل ميں تفريق كر تا ہے وہ

بھی تمہارے ساتھ ایسائی کرے گا۔"

یہ سن کر مہدی کا وزیر رہیج بھڑک اٹھا اور بولا: "امیرالمومنین! یہ جاہل آدی آپ کے ساتھ گستاخی کر رہاہے۔ 'اجازت ہو تو اس کی گر دن اڑا دوں؟"

مهدی نے وزیر سے کہا: "تم ہی بد بخت ہو تمہیں معلوم نہیں کہ بد لوگ کن صفات کے حامل ہیں اگر

ان کو قتل کرو گے تو اہل علم سب تباہ ہو جا کمیں گے' میں توان کی حق گوئی پر ان کو کوفیہ کا قاضی مقرر کر رہا ہوں اور وہ بھی ایسا کہ ان کے فیصلہ میں کوئی دخیل نہ ہو۔"

پھر ممدی نے علم نامہ لکھ کر امام کے حوالہ کیا' آپ نے وہاں سے واپس آگر وہ علم نامہ دریائے وجلہ میں ڈال دیا اور خود روبوش ہو گئے۔ مهدی نے ہر جگه تلاش کروایا مگر کہیں بت نہ چل'۔ حضرت سفیان

ظائد اس واقعہ کے بعد روبوش بی رہے۔ آآ مکہ الائد میں وفات پائی۔ (ایمنا . من اس)

(12) ہارون الرشید اور فضیل بن عیاض راتھے: خلیفہ ہون الرشید مکہ آیا تو اپ وزیر فضل بن رہے ے کہا کہ کمی عالم دین کو مکنا چاہتا ہوں' چنانچہ دونوں فضیل بن عراض رایتھ کے خیمہ پر پہنچ اور اجازت

چاہی۔ یو چھا: 'دکون ہے؟'' وزرینے کھا: "امیرالمومنین تشریف لائے ہیں۔"

فضيل يراثم كنے لكے: "مجھ سے اميرالمومنين كاكياكام؟" وزیر نے کہا: "سبحان اللہ! آپ پر امیرالمومنین کی اطاعت واجب نہیں؟"

آپ نے دروازہ تو کھول دیا گر ساتھ ہی چراغ گل کر دیا اور خود سٹ کر ایک کونے میں کھڑے ہو

ظیفہ اور وزیر دونوں آگے بوسے اور جب گھپ اندھرے میں خلیفہ کے ہاتھ فضیل بن عیاض کے ہاتھ سے اکرائے تو فضیل بن عیاض راہد کہنے گئے کیائی زم وگداز ہاتھ ہے اگر قیامت کے دن عذاب اللی

سے محفوظ رہا بھر کچھ توقف کے بعد کہنے گئے: "امیرالمومنین! عمر بن عبدالعزیز رواتھ نے جب زمام خلافت ہاتھ میں کی تو سالم بن عبداللہ بن عمر' محمد ين كعب القرظى اور رجاء بن حيات كو بلا بهيجا اور كها: مين آزمائش مين ذال ديا كيا مون مجه كوكى مثورہ دو امیر المومنین! انہول نے خلافت کو آزمائش سمجھا' لیکن آپ اور آپ کے ساتھی اے

نعمت سمجھ کر اس پر ٹوٹ پڑے ہیں۔ امیرالمومنین! میں آپ کو اس دن سے خوف دلا تا ہوں جب

## آئید بروی کی www.mulharmmadilibrary.com استان کی استان کار کی استان کی است

رے برے مغبوط قدم ڈگھا جائیں گے اور یہ پوچھتا ہوں کہ کیا آپ کے ساتھی حضرت عمر بن عبد العزرز کے ساتھیوں جیسے ہیں جو آپ کو ان کی سی باتوں کا تھم دیں؟"

بیاتیں من کر ہارون الرشید اتنا رویا کہ اس کو غش آنے لگا۔ وزیر نے نفیل میلی سے کما: "امیر

المومنین سے نرمی برتتے۔" فضلا یہے ،: یہ سرکنز لگہ دختم زاں تہاں رساتھوں زانوں قل کے دیا سرون ان مجھ

ففیل ریٹھ وزیر سے کمنے گگے: "تم نے اور تمہارے ساتھیوں نے انہیں قل کر دیا ہے 'اور اب مجھے نری کی تلقین کرتے ہو؟"

خليفه جب زرا سنبصلاتو نفيل رايتير سے كئے لگا: " كچھ اور فرمايج؟"

الغرض ہارون آپ کی عبرت آموز نصیحتیں سنتارہا اور روتارہا۔ کچھ اور کچھ اور کامطالبد کرتارہا۔ جب اس کی طبیعت میں بہت رفت آگئ تو جاتی دفعہ ایک بزار دیبار پیش کیے اور کہا: "انہیں اپنے اہل وعیال پر صرف کیجے اور اپنے رب کی عبادت کے لئے ان سے قوت حاصل کیجے۔"

سرف عبلے اور آپ رب می جودے کے ان سے وقت کا ان سے۔ نفیل مالیم کئے لگے: ''میں نے آپ کو راستی کا راستہ دکھایا ہے تو آپ یوں اس کا بدلہ ریتا جاہتے

یں۔ غرض ہارون اور اس کا وزیر دونوں چپ ہے باہر نکل آئے اور خلیفہ نے وزیر سے کہا: "جب تم سے میں سے کموں کہ کسی عالم کے پاس لے چلو تو اسی قرم کے آدمی کے پاس لے جایا کرو" (ایپنا۔ ص:۵۰)

(13) امام احمد بن حنبل علیہ اور مامون الرشید: مامون الرشید یکا معتزلی تھا اور خلق قرآن کے معالمہ میں اس کا عقیدہ یہ تھا کہ قرآن حادث اور مخلوق ہے اور جو قرآن کو قدیم سمجھتا اسے وہ مشرک سمجھتا تھا۔ مامون جیسا وسیع الظرف آدمی اس مسئلہ میں اتنا نگ ظرف ہو گیا تھا کہ بہت سے علماء کو اس نے اس "شرک" کے جرم میں یہ تیج کر ڈالا اور ان کے خون سے ہاتھ رنگے بھرجو مسلمان خلق قرآن کے قائل نہ سے ان کو طازمتوں سے برطرف کر دیا اور ان کی شمادت کو مردود وقرار دیا امام احمد اور آپ کے چند ساتھیوں کو اپنے ہاتھوں قتل کرنے کی غرض سے بغداد بلایا ، گر ان کے بغداد پہنچنے سے پیشرخود تپ لرزہ سے راہی ملک عدم ہوا۔ اس طرح امام صاحب واپس چلے گئے لیکن بعد کے ادوار میں جس طرح ۲۱ سال انہوں نے قید وبند کی سختیاں جمیلیں ان کی تفصیل بم دو سرے باب میں تفصیل سے پیش کر چکے ہیں للذا اعلوہ کی ضرورت نہیں۔

اب دیکھئے پرویز صاحب کتے ہیں کہ دنیاوی امور طوکیت نے سنبھال لئے اور اِ خروی امور پیشوائیت نے اور بید دونوں آپس میں سمجھونہ کر لیتے ہیں۔ اب دیکھئے خلق قرآن کے مسئلہ کا دنیاوی امور سے کیا تعلق ہے جو ماموں نے سنبھالا تھا پھر جس طرح ملوکیت و پیشوائیت میں سمجھوتے ہو رہے ہیں' وہ بھی ملاحظہ فرما لیجے: آئیز بالاس منسوس نظریات منسوس نظریات کی الاس منسوس نظریات

(14) امام بخاری ریشید اور حاکم بخارا : حاکم بخارا خالد بن احمد ذیلی نے امام صاحب سے درخواست کی کہ دہ (آپ کی تصنیف) جامع الصح اور تاریج کبیر کا سبق اس کے گھر آگر اس کے بچوں کو پڑھایا کریں۔

امام صاحب نے اس در خواست کو مسترد کر دیا اور کما: "آب اینے بچوں کو اس مسجد میں جمال میں درس دیتا موں بھیج دیا کریں"

پھر حاکم بخارا نے اس درخواست میں بہ ترمیم کی کہ کم از کم میرے بچوں کو الگ درس دے دیا کریں۔ آپ نے یہ بات بھی منظور نہ کی۔ حاکم بخارا نے اس بات کو اپنی توہین سمجھا اور آپ کے خلاف ہو گیا'

تحومت کے زور پر وہ آپ کا مچھ نہیں بگاڑ سکتا تھا کیونکہ امام بخاری کی قدرو عظمت اس قدر تھی کہ اس طرح ملک میں انتشار کا خطرہ تھا۔ آخر اس نے چند آدمیوں کو اس کام پر آمادہ کیا کہ وہ آپ پر پچھ الزام لگا کر آپ کی قدرو منزلت کو لوگوں کے دلوں سے گھٹا دیں' ان لوگوں نے وہی برانا خلق قرآن والا حربہ

استعال کیا اور کما کہ امام بخاری پاٹیر خلق قرآن کے قائل ہیں چھراس الزام کی اتنی تشمیر کی ممنی کہ اس سے ملك مين ايك بنگامه بيا موسيا الم بخاراكو موقع باتھ آگياتواس نے آپ كوشر چھو ژنے كا عمم دے ديا۔

آپ نے شرچھو ڑتے وقت دعا گی: 'اے اللہ! جس بات كا ان لوگوں نے مجھ پر ارادہ كيا تو وہى بات ان كو

ان کی ذات اور اولاد میں دکھا۔" اس دعا کا بیر اثر ہوا کہ چند روز بعد حاکم بخارا مسور کی کیا گیا گھ ھے پر سوار کر کے اس کی تشمیر کی گئی اور بعد میں قید کر کے جیل میں ڈال دیا گیا اور جو لوگ اس کام میں ملوث تھے وہ بھی کسی نہ کسی آفت سے دوجار ہوئے۔

نمائج: ہم نے اس دور کے چند واقعات نمایت اختصار سے پیش کردیئے ہیں۔ اس دور میں آگرچہ ایسے علاء بھی تھے جو سرکار دربار سے مسلک ہو گئے تھے گر قیادت انہی لوگوں کے ہاتھ میں تھی'جن کا اوپر ذکر كياكياب. اب ديكه ان واقعات ، ورج ذيل نتائج سامن آت بين:

 یہ اولوالعزم علائے دین 'آئمہ فقہاء اور محدثین سرکار دربار سے نسلک ہونا ہرگز پند نہ کرتے تھے۔ نہ ہی ان کے مدایا کو قبول کرتے تھے بلکہ بوی سختی سے واپس کرتے اور ساتھ تنقید بھی کیا کرتے تھے۔ ان علاء کے نزدیک بیت المال پر امراء کا ذاتی تصرف قطعاً حرام تھا۔ اس وجہ سے یہ لوگ نہ عمدے قبول کرتے تھے نہ ہدایا۔

- ان کے مظالم برطان کے منہ پر بیان کرتے تھے۔
- اعلائے کلمتہ الحق کے لئے ہروقت اپنا سر ہھیلی پر سجھتے تھے اور اس کے لئے تیار بھی رہتے تھے۔
- ان علاء كاعوام ميں جس قدر و قار اور قدرو منزلت تھی۔ اس سے امراء خاكف رہاكرتے تھے اور بدى احتیاط کے ساتھ اور فی فی کر ان لوگوں پر ہاتھ ڈالتے تھے۔
- دین اسلام کی کوئی ادنی سے ادنی شق بھی یہ امراء تبدیل کرنے پر قادر نہ ہو سکے "کیونکہ علاء ہروقت

آئية رِّورِيwww.muhamppaglibrary.com نظريات

قربانی کے لئے تیار رہتے تھے۔

اب یہ حقائق سامنے رکھئے اور اس پرویزی دعویٰ کو بھی کہ "جب طوکیت معرض وجود میں آئی تو اس نے پیشوائیت سے سمجھون کرلیا تھا؟ کیا سمجھون کے بھی انداز ہوتے ہیں؟ یہ تو کما جا سکتا ہے کہ طوکیت نے پیشوائیت کو دبانے کی کوشش کی گریہ ممکن نہ ہو سکا۔ اللہ کا کلمہ بیشہ بلند رہا اور اس کے ساتھ ہی علمائے دین کی قدرو منزلت بھی۔

## مسلمانوں کے زوال کے اسباب اور علاج

#### اسباب:

مذہب کے نام پر پرویز صاحب نے ایک دو نکات اور بھی پیش فرمائے۔ ایک سے کہ ندہب کہنا ہے کہ دنیا قابلِ نفرت چیز ہے حالا نکہ اس کی اصل قرآن میں موجود ہے۔ ارشاد باری ہے:

﴿ فَهَا مَتَنعُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَ فِي ٱلْآخِرَةِ "ونياكى زندگى كاسامان آخرت كے لئے نمايت ہى كم إِلَّا فَلِيبِ لَ هِيَّ (النوبة ٢٨/٩) ج-" پحراس كے ساتھ يہ اضافہ:

"سیاست و حکومت کے دھندے دنیاداروں کے لئے ہیں"

رویز صاحب کی ذہنی اخراع ہے۔ جس کے لئے انہیں یہ دی ہی دینا چاہئے تھی کہ یہ کوئی عدیث کا ترجمہ ہے۔

اسی طرح دو سرا نکته بیه بیان فرمایا که:

"دنیامیں جو فخص جتنا ذکیل ہو گاخدا کے ہاں مقرب ومقبول ہو گا۔"

اس فقرہ میں ذلیل کا لفظ پرویزی فریب کی غمازی کرتا ہے۔ قرآن کے لفظ هؤن کا ترجمبہ منگسرالمزاج اور تکبرے خالی ہونا ہے ' ذلیل ہونا نہیں۔ جیسا کہ ارشاد باری ہے:

﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمَّنِ ٱلَّذِينَ يَمَشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ "اور الله كي بندے وہ بيں جو زمين پر وب پاؤل چلتے مقون الله (الفرقان ٢٥/ ٦٢)

دیکھا آپ نے کہ جن چیزوں کی اصل خود قرآن میں موجود ہے۔ مذہب کی مخالفت کی پچ میں آکر پرویز صاحب انسیں بھی کس طرح توڑ مروڑ کر پیش فرما ہے ہیں۔

مقام آدمیت اور مقام انسانیت؟ : بات دراصل به به که جب انسان کا زاویه نگاه بی بدل جائے تو ده جب تک برسیدهی بات کو بھی چچ ڈال کر پیش نه کرے تو اس نظریه کو ثابت کیے کر سکتا ہے؟ آپ کے نزدیک اسلام کی امتیازی خصوصیت صرف به به که به انسان کی معاثی ناہمواری کی اصلاح کرتا ہے للذا

www.muhammadilibrary.com آئینهٔ رُویزیت به ۱۸۶۲ (تصداده م) طوع اسلام کے محصوص نظریات کر

ایک مسلمان کے لئے ضروری ہے کہ وہ معاشی لحاظ سے خوش حال اور فارغ البال ہو۔ اگر اس کی دنیا درست نہیں تو وہ مسلمان نہیں ہو سکتا اور نہ ہی اس کا آخرت میں مچھے حصہ ہو سکتا ہے۔ آپ نے اپنی کتاب "اسباب زوال امت" کے ابتداء میں بحث کر کے یہ ثابت کیا ہے کہ دنیا میں تین ہی قتم کے گروہ ہو کتے ہیں:

- جن کی صرف دنیا خوشحال ہو یہ لوگ کافر ہیں۔ ان کی آخرت تاریک ہے۔ کیوں تاریک ہے؟ اس لئے کہ وہ آخرت پر ایمان نمیں رکھتے۔ آپ کے خیال میں ایسے لوگ مقام آدمیت پر ہیں کیونکہ آدم کو ملائکہ لینی کائناتی قوتوں نے سجدہ کیا تھا للذا صرف متمدن اقوام مغرب ہی مجود ملائک اور مقام آدمیت پر فائز ہیں۔
- جن کی دنیا بھی خوشحال ہو اور آ خرت بھی تابناک 'یہ مومنین ہیں۔ آ خرت پر ایمان کے باوجود بھی آگر
   ان کی دنیا خوشحال نہ ہو تو یہ مومن نہیں ہو سکتے۔ یہ لوگ مقام انسانیت پر ہیں حالانکہ اللہ تعالیٰ کافروں کو بھی انسان کہتا ہے (۸۳.۲)
- جن کی دنیا بھی تاریک ہے اور آ نثرت بھی یہ وہ لوگ ہیں جو ایمان لانے کے بعد کافر ہو جاتے ہیں۔
   یعنی جیسے آج مسلمانوں کی "نم ہب پرسے" قوم ہے۔ یہ لوگ مقام آدمیت سے بھی ادنیٰ سطح پر ہیں
   کیونکہ کائناتی قوتیں ان کے آگے سجدہ ریز سیں

علاج: گویا پرویز صاحب کے نزدیک مسلمانوں کے عجبت وادبار اور سب خرابیوں کی اصل جڑنہ ہب ہے۔ اب جب مرض کی تشخیص ہو گئ تو ظاہر ہے کہ اس کا علاج نذہب کو چھوڑنے کے علاوہ اور کیا ہو سکتا ہے۔ یہ جیسا کہ وہ واضح طور پر کہتے ہیں کہ جب تک مسلمان نذہب کو چھوڑ کا نمیں ذلیل وخوار ہی رہے گا اور اس کی دنیا خوشحال نہ ہو سکے گی۔

کیا فلاح آخرت اور دنیوی خوشحالی لازم و ملزوم ہیں؟ : قطع نظراس بات کے کہ پرویز صاحب نے آیات کی قطع دبرید' ایک عکرا کسی ایک سورت اور دو سرا کسی اور جگہ سے لے کر ان کا ربط ملانا۔ اپنے نظریہ کے مخالف آیات سے صرف نظر کرنا۔ ان آیات کا مفہوم فریب کاری سے پیش کرنا وغیرہ' یہ سب حرب استعال کر کے مندرجہ بالا نتائج پیش کئے ہیں پھر بھی یہ بادی النظر میں غلط معلوم ہوتے ہیں۔ مثلاً:

© حضرت عیسیٰ طلب کو ساری عمر نہ جھونپرا نصیب ہوا نہ شادی کی۔ پیدا ہوئے تو یہودیوں کے اہمالت کا نشانہ ہے۔ ۳۲ سال کی عمر میں مقدمہ چلا۔ قید ہوئے اور بقول یہودیوں اور عیسائیوں کے معلوب ہوئے۔ کیا ان کی دنیا خوشحال تھی؟ پھر بہت سے انبیاء جن کی آدم مرگ مخالفت کی جاتی رہی اور بلا خروہ ناحق قتل کر دیئے گئے ان کی دنیوی زندگی خوشحالی کی زندگی تھی؟ یا وہ مسلمان جو مکہ میں طبعی موت سے دوچار ہوئے یا کفار ومشرکین کی ایذا رسانیوں سے شہید ہو گئے۔ ان کی دنیاوی زندگی خوشحال

آئينة رَورِ www.snyhamnagiliorary.com نظريات

تھی؟ پھر کیا یہ حضرات مومن تھے یا نہیں؟ پرویزی فارمولا کے مطابق تو یہ حضرات (نعوذ باللہ) مومن بھی ابت نہیں ہوتے۔ نبی اور رسول برحق ہونا تو دورکی بات ہے۔

© مسلمانوں نے آٹھ صدیوں تک بری شان وشوکت سے دنیا کے مختلف حصوں پر حکومت کی۔ ان کی دنیا تابناک تھی پھریہ مسلمان آ خرت پر بھی یقین رکھتے تھے للذا ان کی آ خرت بھی بسرحال تابناک ہوئی چاہئے۔ جب کہ یہ سب حعزات "ند بہ پرست" تھے۔ یعنی احادیث رسول اللہ ساڑ پھا کو مانتے تھے۔ اب پرویزی فارمولا کے مطابق تو یہ "کفربعد ایمان" کی حالت ہے۔ جس کے نتیجہ میں نہ دنیا تابناک ہونی چاہئے

سمی اور نہ آخرت۔ ® دنیا میں آج بھی بے شار ایسی قومیں موجود ہیں جو کافر تو ضرور ہیں گر خوشحال نہیں حالانکہ پرویزی فارمولا کے مطابق کافروں کی دنیوی زندگی تو بسرحال خوشحال ہونی چاہئے۔ ان تصریحات سے معلوم ہوا کہ پرویز صاحب کے "اسباب زوال امت" کی تشخیص ہی جب غلط ہے تو علاج کیسے صبح ہو سکتا ہے؟

مومن بننے کا طریقہ: جب یہ ہے ہو گیا مومن کی لازی علامت دنیا کی خوشحال ہے اور جب تک دنیا خوشحال نہ ہو آخرت تابناک ہو ہی نہیں کی تو لازی تھا کہ پرویز صاحب اس خوشحال کے اصول کا طریقہ بھی بنا دیتے۔ چنانچہ اس کاطریقہ آپ نے یہ بتایا کی تسفیر کائنات کرو (جیسا کہ مغربی اقوام تسفیر کائنات کر

ربی بیں اور ان کی دنیوی زندگی خوشحال ہے) الله تعالی نے تو یہ فرمایا تھا کہ:

﴿ وَسَخَرَ لَكُمْ مَّا فِي ٱلسَّمَوَرَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ "اور آن الله نے تسارے لئے زمین اور آسانوں کی

(الجائیة ٤/ ١٧)

ہرچزکو مسر رکیا ہے۔"

پھراس کی وضاحت بعض دو سری آیات میں بھی کر دی کہ ہم نے تعارے لئے زمین چاند' سورج' سندر اور ہوائیں اور چوپائے سب کچھ منخر کر دیا ہے۔ لینی ہماری خدمت پر مامور کر دیئے ہیں تو جو چیز

پہلے ہی منخرب اے اور کیا منخرکیا جائے؟ اللہ تعالی نے ماضی کاصیغہ استعال کر کے ایک حقیقت بتائی تھی اور پرویز صاحب امر کے منہوم میں بدل کر اے مومنوں کے لئے تھم قرار دے رہے ہیں کہ کائنات کی تنخیر کرو۔

بلاشبہ قرآن میں بیسیوں ایسی آیات موجود ہیں جن میں لوگوں کو اشیائے کائنات میں غور و تدبر کا عظم دیا گیا ہے۔ لیکن ان تمام آیات میں اصل الاصول کے طور پر آپ کو جو چیز طے گی وہ ہے ''تذکیر پایات اللہ'' لین ان اشیاء میں غور کرو تا کہ اللہ تعالیٰ کی معرفت حمیس حاصل ہو اور اس کی ذات پر تمهارا ایمان پختہ ہو۔ اب اس غور و تدبر کا ایک مغمیٰ فائدہ یہ بھی ہو جاتا ہے کہ ان اشیائے کائنات کے خواص معلوم ہو جاتے ہیں۔ جن سے انسان فائدہ اٹھا کر اپی ضروریات کو بہتر طور پر پورا کر سکتا ہے۔ چنانچہ مسلمانوں نے اس میدان میں بھی خوب جو ہرد کھائے جو تاریخ کے اور اق پر شبت ہیں۔

اب پرویز صاحب نے تذکیر بایات اللہ کے اصل مقصد کو تو نظر انداز کر دیا اور اس کے معمٰی فائدہ کو

اصل مقصد قرار دے کر مومنین کو اشیائے کائنات کے خواص معلوم کرنے پر لگانا چاہیے ہیں تاکہ ان کی دنیا خوشحال ہو۔ مرکز میں مصرف مصرف معا دے سے مدین سے نام ریٹر در میں میٹر دوسم کی مذشولا میں مین اور ک

اب دیکھتے مادہ کے خواص معلوم کر کے ان سے فاکدہ اٹھانا اور اپنی ذندگی کو خوشحال بنانا ہرانسان کی فطرت میں داخل ہے۔ خواہ وہ مومن ہو یا کافریا دہریہ یا کوئی اور مثل مشہور ہے کہ "ضرورت ایجاد کی مال ہے" للذا انسان وحی اللی کی ہدایت کے بغیر بھی مادہ کے خواص معلوم کر تا ہی رہا ہے اور کر تا ہی رہے گا کو نکہ یہ جسس اس کی فطرت میں داخل اور اس کا طبعی نقاضا ہے اور تمام ایجادات ضرورت اور بجسس کے تحت ہی معرض وجود میں آئی ہیں اور وحی کا یہ قاعدہ ہے کہ جو چیزانسان کی فطرت میں داخل ہو اس پر پابندیاں ہی لگاتی ہے اس کا محم نہیں دیا کرتی خدا تعالیٰ یہ محم تو دے گا کہ کھانا طلال کھایا کرو۔ اس میں امراف نہ کرو۔ دو سروں کو بھی کھلاؤ۔ لیکن یہ بھی تھم نہ دے گا کہ "کھانا ضرور کھایا کرو" یا مال ودولت ہر طرح سے خوب کمایا کرو" یا مال ودولت ہر طرح سے خوب کمایا کرو" تا کہ تنہیں اچھا کھانا نصیب ہو" کیونکہ یہ چیز ہر جاندار کی فطرت میں داخل اور اس کا طبعی نقاضا ہے لئذا اس قاعدہ کی رو سے بھی سخو کا معنی سخووا کر لینا اور اشیائے کا کتات میں خور اس کا طبعی نقاضا ہے لئذا اس قاعدہ کی رو سے بھی سخو کا معنی سخووا کر لینا اور اشیائے کا کتات میں خور و مقرب کمایا کو در باطل ہے۔

انبیاء اور تسخیر کا نتات: پھر آگر مومن بنے کے علم الاشیاء یا مادہ کے خواص کا جانتا اتنا ہی ضروری اور ایمان کا حصہ قیا تو اللہ تعالی کو چاہیے کہ سائنس کے چرد کلے یا فارمولے قران میں بذریعہ وحی نازل فرما دیتا ہے جو "مستقل اقدار" کا کام دیتا۔ پہلے انبیاء علیم السلام خود تنخیر کا نتات و فطرت کا فریضہ سرانجام دیتے اور بعد میں آنے والے مسلمان انہیں مستقل اقدار سے بائی خواص بھی مستبط کرتے اور تجرب دیتے اور تجرب کرتے دیتے ہوئا ہی اس بات کی دیگی ہوئے کہ پرویز صاحب کے یہ نظرات باطل ہیں یہ مجمی تصورات یا مغربی افکار آپ کے ذہن میں "عقل" کے راستہ سے جاگزین ہوئے ہیں۔ وی میں ان کاکوئی ذکر نہیں۔

سائنسدان ہی حقیقی عالم ہیں: سورہ فاطریس الله تعالی نے فرمایا:

﴿ أَلَوْ تَرَأَنَّ ٱللَّهَ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَلَةِ مَآهُ فَأَخْرَجْنَا هِ. ثَمَرَتِ ثُمْنَافًا ٱلْوَائَهَا وَمِنَ ٱلْجِبَالِ جُدَدُا بِيضٌ وَحُمْنَرٌ ثُمُنَتَكِفُ ٱلْوَنْهَا وَغَرَابِيبُ مُسُودٌ ﷺ (الفاطر ٢٧/٣٥)

"کیا تم نے نہیں دیکھا کہ اللہ تعالی نے آسان سے مینہ برسایا پھرہم نے اس سے طرح طرح کے رگوں کے مینہ برسایا پھرہم نے اس سے طرح طرح کے رگوں کے میوے پیدا کیے اور بہاڑوں میں سفید اور سرخ رگوں کے قطعات ہیں اور بعض کالے سیاہ ہیں اور انسانوں اور جانوروں اور چوپایوں کے بھی کئی طرح کے رنگ ہیں۔"

﴿ إِنَّمَا يَغْشَى أَلِلْهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَتُونَا ﴾ "الله اس كربندون مين عدى ورت بين جو (الفاطره ١٣/٣٥)

ان آیات سے پرویز صاحب یہ تعجمہ پیش کرتے ہیں کہ ان آیات میں نباتات ' جمادات اور حیوانات کا ذکر ہے اور کیی متنوں چیزیں علم سائنس کی بری بری شاخیں ہیں لنذا ان علوم کے ماہر ہی حقیقتاً ''عالم '' ہیں' جنہیں آج کی اصطلاح میں ''سائنٹسٹ'' کہا جاتا ہے۔ (اسباب زوالِ امت ۔ ص:۱۰۵)

اب سوال یہ ہے کہ کیا یہ عالم حضرات اللہ تعالی سے ڈرتے بھی ہیں؟ اصل شرط تو خشیت اللہ ہے نہ کہ ان علوم میں ممارت جیسا کہ لفظ انما کے کلمہ حصر سے واضح ہو رہا ہے آگر وہ ڈرتے بھی ہیں تو پھرتو فی الواقعہ عالم ہیں۔ ورنہ نہیں یہ آیت تو النا یہ ثابت کر رہی ہے کہ آگر ان علوم کے ماہر خدا سے ڈرتے نہیں تو وہ عالم نہیں ہیں۔ جیسا کہ ارشادِ باری ہے:

﴿ وَأَضَلَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ عِلْمِ ﴾ (الجاثبة ٥٤/ ٢٣) "داور علم جونے كے باوجود اس كى بدروى كى بنا پر الله الله الله على عِلْمِ الله على على الله على الله على على الله على ا

اب ہم یہ دیکھنا چاہتے ہیں کہ حقیق علم ہے کونسا؟ قرآن نے ہر ہر مقام پر لفظ علم کا اطلاق وحی اللی پر
کیا ہے اور ایسی آیات اس کثرت سے ہیں گی ان کے حوالہ کی ضرورت نہیں للذا جو علوم خشیت اللہ کا
سبب بنتے ہیں وہ علم کا اعلیٰ درجہ ہے اور جو علوم خشیت اللہ کا سبب تو نہیں بنتے گر انسانیت کے لئے مفید
ہیں۔ ان پر بھی علم کا اطلاق ہو سکتا ہے اور جو علوم خدا سے رور کر دیں تو وہ علم نہیں بلکہ صلالت ہے۔

عالم یا لائیبرین: اسباب زوالِ امت میں علاء پر تبصرہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ: "ہمارے ہاں عالم دین اس کو کہتے ہیں جو کسی مسئلہ یا فتوکی میں زیادہ سے نیادہ اماموں کے اقوال پیش سے سہم میں سے کہ مادی میں میں اس کو کہتے ہیں جو کسی مسئلہ یا فتوکی میں زیادہ سے خفیق مالم تیں اکنوں میں میں می

کر سکتا ہو اور یمی کام لا *تبریری*ن کا ہو <sup>تا ہے</sup>۔ گویا آپ کے خیال میں حقیقی عالم تو سائنسدان ہیں اور جو علمائے دین ہیں وہ محض لا تبریرین ہیں۔" (حوالہ ایساً)

اب دیکھے لا بررین کا کام یہ ہوتا ہے کہ اس سے کوئی کتاب بانگی جائے تو وہ پہلے اپنی فہرست موجودات یا کارڈ دیکھے لا بررین کا کام یہ ہوتا ہے کہ وہ کہاں پڑی ہے پھر کتاب کو نکال کر آپ کے حوالے کر دیتا ہے اور واپسی کی صورت میں جمع کر لیتا ہے۔ اسے اس بات سے کوئی غرض نہیں ہوتی کہ فلاں کتاب میں کیا کھا ہے یا فلال موضوع پر بحث کون کون کی کتاب میں سلے گی اور جو محض یہ باتیں جانتا ہے تو اس کے عالم ہونے میں شک نہیں خواہ اس کا یہ علم ہدایت کی طرف لے جانے والا ہویا ضلالت کی طرف۔

عقل كى بو: "چونكه فد بب كى دنيا مين كسى معالمه مين اپنى رائے كو دخل دينا سب سے برا جرم ہے اس كے سب سے نام ہو ا كے سب سے زيادہ (مسكله كايا فتوى كا) صبح جواب وہ ہو گا جس مين عقل كى بونه آنے بائے" (حواله اينا) اب ديكھئے فتوى دراصل اس مشكل شرى مسكله كے جواب كو كتے ہيں جس كا كتاب وسنت مين ذكر نه آئيد برويس نظريات بهر بهرويس بهريس بهريس بهريس المريات بيريس نظريات

ہو۔ اب ظاہر ہے کہ ایسا مسئلہ استنباط کے بغیر عل نہیں ہو سکتا اور استنباط کے لئے عقل کا استعال ضروری ہے جن جن علاء نے بھی کسی خاص مسئلہ کے متعلق فقے دیئے عقل کا استعال کر کے ہی دیئے تھے۔ اور اگر اب کوئی فخص پہلے لوگوں کے فقوئ کو سامنے رکھ کر کوئی فتوی دیتا ہے تو یہ بھی عقل ہی کا کام ہے۔ آخر عدالتوں میں بیٹھے ہوئے جج صاحبان بھی تو یمی کچھ کرتے ہیں کہ مقدمہ زیر بحث سے متعلق سابقہ نظائر کو بھی سامنے رکھتے ہیں کیا ان کے فیصلوں میں بھی عقل کی ہو تک نہیں ہوتی؟ علاء سے پرویز صاحب کی فظائل کی وجہ غالبا یہ ہے کہ یہ حضرات ان لوگوں کی کتابیں کیوں سامنے رکھتے ہیں جو حدیث کو ججت سبھتے فظائل کی وجہ غالبا یہ ہے کہ یہ حضرات ان لوگوں کی کتابیں کیوں سامنے رکھتے ہیں جو حدیث کو ججت سبھتے

تے اور ان کتابوں کے بجائے بطور نظائر میری کتابیں استعال کیوں نہیں کرتے؟

اپی حد سے ذیادہ عقل کا استعال پرویز صاحب کو معتزلہ سے ورشہ میں ملا جو عقلی تفوق کو اپنے ندہب کا لایفک اور بنیادی جز سجھے تھے پرویز صاحب نے عقل کا یوں اندھا دھند استعال شروع کیا کہ قرآنی وی کی بینے میں ہر ہر مقام پر ترمیم و مرمت کرنے بیٹے گئے (تفصیل کے لئے دیکھئے آخری حصہ کا باب مفہوم القرآن پر ایک نظر) جب کہ علائے دین وہی جلی تو درکنار وحی خفی کے مقابلہ میں بھی عقل کا استعال ناجائز اور اسے الحاد اور گراہی سجھتے ہیں اور عقل کا استعال صرف اس وقت کرتے ہیں جب نص موجود نہ ہو اب پرویز صاحب نے اپنے الحاد اور گراہیوں پر پردہ ڈالنے کی خاطر الٹا علماء کو بدنام کرنا شروع کر دیا کہ سب سے بمتر فتوئی اس کا ہوتا ہے۔

⊕ ⊕ ⊕

( باب:سوم )

#### مساواتِ مرد و زن

دور حاضر کے اہم مسائل میں سے ایک مسئلہ یہ بھی ہے کہ مرد اور عورت ، مرتبہ ومقام کے لحاظ سے ہر میدان میں برابر ہیں اور اگر نہیں تو انہیں برابر ہونا چاہئے پھراسی پر بس نہیں بلکہ آج کا مہذب مرد ، عورت کو «نصف بہتر" کے نام سے موسوم کرتا ہے۔ اس کی وجہ غالبا یہ ہو سکتی ہے کہ آج کل حسن کے مقالج تو صرف عورت کی برابری کیو کر کر سکتے ہیں؟ مقالج تو صرف عورت کی برابری کیو کر کر سکتے ہیں؟ پھر یہ بات کچھ آج کے دور سے مخصوص کی نہیں جب بھی کوئی تمذیب اپنے جوہن پر آئی تو وہ عورت کو گھر سے نکال کر بازار میں لے آئی اور اس کی عصمت ایک فروختنی چیز بن کر رہ گئی۔ اس سے عورت کو گھر سے نکال کر بازار میں لے آئی اور اس کی عصمت ایک فروختنی چیز بن کر رہ گئی۔ اس سے جمل ایک طرف فاشی کو فروغ حاصل ہوا تو دو سری طرف فائی نظام کے انجر پنجر تک بل گئے اور بہت سے جدید معاشرتی مسائل پیدا ہو گئے۔

موضوع كا تعين : گر آج كى عورت اس پر اكتفائيس كرتى بلكه وه معاشى معاشرتى اور سياسى ميدانول مي ابنى آباوى كى تاسب كے لحاظ سے مردول كے برابر كے حقوق كامطالبه كر رہى ہے۔ وه كيا بچھ ما كلتى ہے اور اس كايد مطالبه درست ہے يا غلو؟ ہم سردست اس طويل بحث ميں نہيں پڑنا چاہتے۔ ہم اس وقت صرف دو باتوں كاجائزه ليس مے:

آیا قرآن نے مرد وعورت کو ہرمقام پر برابر رکھا ہے یا کسی میدان میں مرد کی فوقیت یا بالادسی بھی اسلیم کی ہے؟

السلام بگار بگار کریہ کہتا ہے کہ اس کا مخاطب جدید تعلیم یافتہ طبقہ ہے جو اسلام سے متظر ہوتا جا رہا ہے۔ پرویز صاحب کی ذخر گی بھریہ کوشش رہی ہے کہ وہ اس جدید تعلیم یافتہ اور اسلام بیزار طبقہ کو قریب تر لانے کی کوشش کریں۔ آپ نے اس کا طریق یہ اپنایا ہے کہ قرآنی آیات کی تاویل اس معمندب طبقہ کی خواہش کے مطابق فرملیا کرتے ہیں اور اس فن میں یہ طولی رکھتے ہیں۔ اب ہمیں دیکھنا یہ ہے کہ جن قرآنی آیات سے مرد کی فوقیت کا کوئی پہلو لکاتا ہے۔ اس کی آپ نے کیا تاویلات پیش فرمائی ہیں اور وہ کس حد تک درست ہیں؟

آئين پَرسوس نظريات بِيmuham masiki krary.com بِنُسِيس تَصُوم نظريات بِيَ

اسلام کے عطاکردہ حقوق: پیشتراس کے کہ ہم اصل موضوع کی طرف آئیں ضروری معلوم ہو تا ہے کہ اس بات کا بھی جائزہ لے لیا جائے کہ اسلام سے پہلے دور جاہلیت میں عورت کی دیثیت کیا تھی اور اسلام نے عورت کو کیا کیا حقوق عطا کیے؟ اور وہ درج ذیل ہیں:

دور جابلیت میں اڑکیوں کو زندہ در گور کر دیا جاتا تھا آور اس کی وجوہ دو تھیں:

🗓 بچی پر خرچ کرنے میں بخل۔

2 سربنے کی عار سے بچاؤ۔ اسلام نے ان کے اس فعل کو قل کے برابر جرم قرار دیا۔

⊙ عورت متروکہ میراث سمجی جاتی تھی جو دوسری جائیداد کی طرح ور شیس تقیم ہوتی تھی اور اس
 کے بیٹے بی اے اپنے نکاح میں لے آتے تھے۔ اسلام نے ان دونوں باتوں کی مخالفت کی اور باپ کی منکوحہ سے نکاح کو حرام قرار دیا۔

🕝 عورت پہلے محروم الارث تھی' اس کو وراثت میں باقاعدہ حصہ دار بنایا۔

ور جاہیت میں ایک مرد در رس تک یویاں رکھ سکتا تھا۔ اسلام نے اس تعداد کو چار تک محدود کر دوا۔

عورت نکاح کے معالمہ میں بالکل بے بی تی اسلام نے اے شوہر کے انتخاب کا حق دیا۔

و مرد جب جاہتا عورت کو طلاق دے کر گھرے گالی دیتا۔ اسلام نے طلاق پر کڑی پابندیاں عائد کر دیں اور ساتھ ہی اس پر دوران عدت کے قیام وطعام کی دھی داری ڈال دی۔

اسلام نے حق مبرکو فرض قرار دیا جب کہ اس سے پیشترائے خروری نہ سمجما جا اتھا۔

﴿ اسلام نے عورت کو حق ملکیت دیا۔ جب کہ پہلے وہ خود مملوکہ اور متروکہ مال تصور ہوتی تھی۔ عورت خاوند سے الگ اپنا مال یا جائداد رکھ علتی اور حسب خواہش و ضرورت اسے خرج کر علق

ایلاء ظمار اور طلاق کے ذریعہ عورتوں کو خاصا پریشان اور تک کیا جا تا تھا۔ وہ لوگ نہ عورت کو بساتے
 نہ آزاد کرتے تھے۔ اسلام نے ان رسوم پر کڑی پابندیاں عائد کر دیں۔

سے نکاح ٹانی کی اجازت ہی نہیں وی گئی بلکہ اسے ایک مستحن نعل قرار دیا گیا اور بے شوہر رہنے کو البندیدہ قرار دیا گیا۔

ان عورت کو معاشی لحاظ سے بالکل آزاد کر دیا گیا اور اخراجات کی تمام تر ذمه داری مردول کے ذمہ ڈال دی عورت مالدار ہے اور اس کا شوہر غریب تو بھی اخراجات کی ذمہ داری مرد ہی کے سرپر ہوگی۔ اگر عورت اپنی مرضی سے چاہے تو خاوند' اولاد پر خرج کر سکتی ہے اور یہ ازراہ احسان ہوگا۔

👚 اس دور بیس لوندی غلاموں کا رواج عام تھا اور مالک غلاموں سے تو مزددری کروا لیا کرتے تھے اور

www.muham madilibrary.com المنه رُويز عند الله عضوم نظريات المام عضوم نظريات المام عضوم نظريات

لونڈیوں کو فحاثی کے ذریعہ کمالانے پر مجبور کرتے تھے۔ اسلام نے اس بد رسم کو حکماً بند کر دیا۔ وغیرہ وغیرہ

مرد کی فوقیت کے گوشے: ان تمام تر اصلاحات وحقوق کے باوجود زندگی کے چند گوشے ایسے تھے جن میں قرآن نے مرد کی بالادسی کو تسلیم کیا ہے۔ ان میں سب سے اہم گوشہ عائلی نظام کی سربراہی ہے۔ گھر کے انظامی امور میں مرد کو اس کی بیوی اور اس کی اولاد ببب پر فوقیت حاصل ہے اور اس کی وجہ سے ہے کہ کوئی چھوٹی ہے چھوٹی وحدت (Unit) اس وقت تک تقمیری نتائج پیدا نہیں کر عتی جب تک کہ اس کا سربراہ ایک نہ ہو۔ اس کے علاوہ اور بھی کئی گوشے ہیں۔ جن کا ذکر آگے آرہا ہے۔ اس جس کہ ایسے مقامات پر طلوع اسلام کیا توجیہات پیش کرتا ہے:

## مرد کی فوقیت اور طلوع اسلام

مرد اور عورت کا درجہ برابر ٹابھ کرنے میں طلوع اسلام نے نمایاں کردار اداکیا ہے۔ پرویز صاحب نے معاشرہ کے ایک فرضی کردار ''طاہرہ ''کو اپنی بٹی نتخب فرمایا ہے اور خود اس کے والد بختے ہیں۔ طاہرہ کی طرف سے سوالات بھی ان کے اپنے ذہن کی اوار ہیں اور جوابات تو بسرحال ہیں ہی ''آپ نے طاہرہ کے نام خطوط'' نامی کتاب لکھ کر ماڈرن عورتوں کو نیس دلیا ہے کہ قرآن کی رو سے تسارا مرتبہ مردوں سے کمی صورت کم نہیں ہے۔ اس سلسلہ میں پرویز صاحب نے جن جن نکات پر روشنی ڈالی ہے وہ یہ ہیں:

(واضح رہے کہ یہ مضمون اسی مندرجہ بالا کتاب کو پیش نظر رکھ کر لکھا گیا ہے اور اس میں صفحات کے نمبربطور حوالہ اس کتاب کے ہیں۔)

(1) عورت کی پیدائش: عورت کی پیدائش کے متعلق قرآن کریم میں مذکور ہے:

﴿ يَكَأَيُّهَا اَلنَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُم مِن نَقْسِ "اے لوگو! ہم نے حمیس ایک جان سے پیداکیا پھر وَحِدَةِ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا اس سے اس كی بیوى بنائى پھران دونوں سے بہت سے وَمِسَامِ ﴾ (النساء ٤/١)

اس آیت میں نفس واحدہ سے مراد آدم ملت اور نفس واحدہ کے زوج سے ان کی بیوی حواجیں پھران دونوں کے ملاپ سے بنی نوع انسان پیدا ہوئی' لیکن پرویز صاحب نفس واحدہ سے مراد وہ پسلا جر تومہ حیات لیتے ہیں جو سمندر کے کنارے کی کائی میں آج سے اربوں سال پہلے پیدا ہوا تھا اور خَلَق مِنْهَا ذَوْجَهَا ہے مراد اس جر تومہ کے دو کلروں میں بٹ جاتا ہے پھران دونوں کلروں کے امتزاج سے اللہ نے بہت سی خلقت پھیلا دی۔

اس تاویل سے آپ نے یہ تو ثابت کر دکھایا ہے کہ پیدائش کے لحاظ سے مرد وعورت دونوں کی حیثیت

آئینہ برویزی بے www.munam madilibrary.com کی اسلام کے محصوص نظریات کی اسلام کے محصوص نظریات کی

يكال كرجمين افسوس ك يه توجيه و تاويل حقائق كے خلاف ب كيونكه: آج بھی جراثیم کی پیدائش کاسلسلہ ای طرح چل رہا ہے کہ ایک جراثیم کے دو گلڑے ہو جاتے ہیں پھران دونوں میں سے ہرایک کے دو اور یہ سلسلہ بدستور آگے چلتا ہے ان میں امتزاج ہوتا ہی

② قرآن نے لفظ زوج کا استعال کیا ہے۔ یعنی آگے نسل انسانی توالد و تناسل کے واسطہ سے براهی ہے لندا ان دو مکروں میں سے کسی پر بھی ایک دو سرے کے لئے زوج کالفظ استعال نسیں مو سکتا۔

ان وجوہ کی بنا پر پرویز صاحب کی بحثیت پیدائش مرد وعورت کی میسال حثیت ثابت کرنے کی دلیل درست نہیں۔

(2) مرد کی حاکمیت؟ : قرآن میں ہے:

"مرد عورتوں پر حاکم ہیں اس لئے کہ اللہ تعالی نے ﴿ الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى ٱلنِّسَكَآءِ بِمَا فَضَكَلَ بعض کو بعض پر فضیلت دی ہے اور اس لئے بھی کہ ٱللَّهُ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ وَسِمَّا أَنْفَقُوا مِنْ

وہ اینے اموال سے (بوی بحوں یر) خرچ کرتے ہیں أمَوْلِهِمْ فَالطَّمَالِحَاتُ قَلْنِيْتُ حَنفِظُنتُ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ ٱللَّهُ وَٱلَّهِي پس نیک عورتیں وہ ہیں جو فرمانبردار ہیں اور مرد کی تنجیر موجودگی میں اللہ کی حفاظت میں مال وآبرو کی تُغَافُونَ نُشُوزَهُنَ فَعِظُوهُنَ وَأَهْجُ رُوهُنَّ فِي ٱلْمَضَيَاجِعِ وَٱضْرِبُوهُنَّ فَإِنَّ حفاظ کے تی ہیں اور جن عور توں سے تمہیں نافرمانی کا

ر کھو اور انہیں زور ہے کرو پھر آگر وہ فرمانبردار بن جائيں تو ان كو ايذا دينے كاكوئى بهانہ نہ ڈھونڈو۔ ``

ڈر ہے تو آگی سمجھاؤ انسیں خوابگاہوں میں الگ

اس آیت میں الله تعالی نے مردول کی قوامیت کے درج ذیل پہلوؤں پر روشنی والی ہے:

 مرد کے عورت پر قوام یا حاکم ہونے کی دو وجوہ اللہ تعالیٰ نے بیان فرمائی ہیں: ایک بیر که مردول کو عورتول پر (بلحاظ جسم وقوت) فضیلت حاصل ہے۔

2 دوسرے اس لئے کہ بیوی بچوں پر اخراجات کی ذمہ داری مردوں کے ذمہ ڈالی می ہے۔

نیک عورتوں کی بھی دو صفات بیان کی مٹی ہیں:

أَطَعَنَكُمْ فَلَا لَبَغُوا عَلَيْهِنَّ سَكِبِيلًا ﴾

ایک بید که وه مردول کی فرمانبردار ہوتی ہیں۔

2 او سرے مرد کی غیر موجودگی میں اپنی عصمت کی حفاظت کرتی ہیں۔

اور نافرمان عورتوں کے لئے بتدر تج تین اقدامات بتلائے گئے ہیں:

العنى سلح انسيس زبانى سمجمايا جائے۔

اگر بازنہ آئیں تو پھران سے مرد الگ رہیں۔

#### آئينه پېروي المال الموران المال ا

 آگر پھر بھی بازنہ آئیں تو ان کو مار کر درست کریں پھر آگر وہ باز آجائیں تو سب باتیں چھوڑ دیں اور انہیں ایذا نہ دیں۔

اس پوری آیت میں مردوں کی عورتوں پر بالادستی کا ذکر ہے اور اس آیت کا ہرایک حصہ دو سرے کی بھرپور تائید کر رہا ہے۔ اب میہ باتیں اس مفہوم میں بھلا پرویز صاحب کو کیسے گوارا ہو سکتی تھیں؟ للذا اس تیس تھ یکی ۔ میٹیو تا ہے نہیں جزیا جاتا ہے۔ بیش کے سریا کیا کہ اس

آیت کی تشری سے پیشر آپ نے درج ذیل نکات پیش کر کے دل کا غبار ہلکا کیا ہے:

اللہ مروّجہ تراجم سب غلط میں کیونکہ یہ عربی تفسیروں کا سابی مفہوم بیان کرتے ہیں۔

عربي كى تفسيرس بھى غلط بيں كيونكه وہ روايات كى تائيد ميں لكھى گئ بين۔

اور روایات بھی سب غلط ہیں آگریہ صبیح ہوتیں تو رسول اللہ کو چاہئے تھا کہ ایک متند نسخہ امت <sup>©</sup> کے حوالے کر جاتے جیسا کہ قرآن حوالے کر گئے تھے لہذا اس آیت کا جو مفہوم یا تراجم یہ تفہریں خواہ کسی زبان کی ہوں' اور یہ روایات جو پیش کرتی ہیں سب کچھ یکسرغلط ہے۔

اس تردید کے بعد آپ جی وصیح مفہوم پیش فرمایا اس کے نکات درج ذیل ہیں:

اس آیت میں بات میاں بیوی کی نہیں بلکہ معاشرہ کے عام مردوں اور عام عورتوں کی ہو رہی ہے۔

قام الرّب علَى النِّسَاءِ كے معنی حرصہ عورت كو روزی مہيا كی اور بيہ مرد كی ذمہ داری ہے اس
 میں نضیلت كی كوئی بات نہیں۔

قَصَّلَ اللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ کے معنی ایک کی دو سے پر نضیلت ہے مرد کی عورت پر۔ عورت کی مرد پر مرد اپنے دائرہ کار کے لحاظ سے افضل اور عورت آئے دائرہ کار کے لحاظ سے افضل ہے۔

گویا آپ نے آیت مندرجہ بالا کے پہلو نمبرزا سے مردکی افضلیت یا حاکمیت کو یوں خارج کر کے طاہرہ بین کو خوش کر دیا اب سوال یہ ہے:

أكر سب تراجم ' تغييري اور وآيات غلط بي تو آپ كى اس تشريح كى صحت كى كيا دليل ہے؟

لغوى لحاظ ہے بھی قوام كامعنى رزق مىيا كرنے والا نہيں بلكہ قائم رہنے يا ر كھنے والا ہے۔ ارشاد بارى ہے:

﴿ كُونُواْ قَوْرَمِينَ بِالْقِسُطِ ﴾ (النساء / ١٣٥) "بيشد انساف برقام ربود"

امام راغب ﴿ فَوَّامُوْنَ عَلَى النِّسَآءِ ﴾ كا معنى راعى اور محافظ بيان كرتے ہيں اور صاحب منجد اس كا معنى "دفوبصورت قد والا 'معالمه كا ذمه دار 'كفيل 'معالمه كى ذمه دارى پورى كرنے پر قادر۔ امير ' بتاتے ہيں۔ پرويز صاحب خود بھى «قام الرجل الموآة» كے معنى لغات القرآن ميں "مرد نے عورت كى كفالت كى ' اس كى ضروريات كو پوراكيا اور ان كا ذمه دار ہوا ' كھتے ہيں گويا اس لفظ ميں رزق مهيا كرنے سے زيادہ ذمه دارى اور كى بات ہم كہتے ہيں۔

طلوع اسلام کے اس جملہ کا تجربہ اس کتاب میں کئی مقامات پر پیش کر دیا گیا ہے۔

• كون كس پر افضل ہے اس بات كا جواب اب خود اس آيت ميں ہے ﴿ اُلْرِجَالُ قُوَّا مُوْنَ عَلَى النِّسَاءِ ﴾ كے ساتھ ہى بما آيا ہے جو ايك تواس كى وجه بيان كر رہا ہے اور دوسرے يه وضاحت كر رہاہے کہ یہ فغیلت مردوں کو حاصل ہے اور عورتوں پر حاصل ہے۔

 فضیلت کی دو سری وجہ اللہ تعالی نے بیہ بتائی ہے کہ مرد عورت کے ذریعہ معاش کا وسیلہ ہے اور پرویز صاحب نے اس کتاب کے ص:۳۹ پر بیان فرمایا ہے کہ بد معیار تمهارا اپنا پیدا کردہ ہے۔ اللہ نے ایسا

سيس كها بجرفث نوث ميں لكھتے ہيں:

"آگر یہ اصول صحیح مان لیا جائے کہ کمانے والوں کو کھانے والوں پر فضیلت ہوتی ہے تو برے برے مربین مفکرین اور ایجادات کرنے والوں پر کاشتکاروں کو بیشہ فضیلت مونی جاہیے اور میدان جنگ میں اڑنے والوں کا درجہ مزدوروں سے بہت نیچا ہونا چاہیے کیونکہ 'مفکر' مدبر اور سیابی اناج پیدا نہیں

غور فرمایا آپ نے کہ عقل مج و انسان کو کمال سے کمال لے جاتی ہے کاشتکار زرنقد وصول کر کے ا پنا غلیہ چ دیتا ہے۔ جب اس نے پورا عوض لے لیا تو اب فضیلت کی کیا بات باقی رہ گئی' نہی حال مزدور کا ہے۔ لیکن خاوند اخراجات کے عوض بیوی کے پالیتا ہے۔ جیسی ضرورت مرد کو عورت کی ہے' ویسی ہی

عورت کو مرد کی بھی ہے۔ جنسی اشتہا مرد وعورت دورہ میں ایک جنیبی ہوتی ہے۔ اب مرد کا عورت پر خرج كرنا فضيلت سيس تو اور كيا بي؟ اور اس فضيلت كي اللي وجه بيه ي كه عورت أكرچه مالدار جو اور فاوند غریب ہو' تب بھی اخراجات کی ذمہ داریاں مرد ہی کے ذمہ <sub>ت</sub>یس کی الا بیہ کہ عورت اپنی خوشی اور

رضامندی سے پچھ خرج کرے اور بداس کا احسان ہوگا۔ (3) عورت کی فرمانبرداری: اب اس آیت کے دوسرے حصد کی طرف آیئے جو یہ ہے:

"پس جو نیک بیبیال ہیں تو وہ مردوں کی فرمانبردار ہیں<sup>۔</sup> ﴿ فَٱلصَّدَلِحَاتُ قَدَيْنَتُ حَفِظَاتُ اور مردوں کی غیر موجو دگی میں اللہ کی حفاظت میں لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ ٱللَّهُ ﴾ (النساء٤/٣٤)

اینے مال و آبرو کی خبرداری کرتی ہیں۔ " اب برویزی نکته آفرینیان ملاحظه فرمایئه:

• مردول کے مالوں سے عورتوں کی ضروریات زندگی بوری ہوں گی اور ان کی صلاحیتیں نشوونما پائیں

ك. ﴿ فَالصَّلِحْتُ ﴾

• وہ اپنی صلاحیتوں کو اس مصرف میں لائیں جس کے لئے وہ خاص صلاحیتیں پیدا کی گئی ہیں سے معنی ہیں ﴿ فَلِينْتُ ﴾ كے۔

 ﴿ حٰفِظْتٌ لِلغَيْبِ بِمَا حَفِظَ اللَّهُ ﴾ يعنى جب الله ك قانون نے جس طرح عورتوں كى حفاظت (پرورش) کا سامان مجم چنچا دیا که ده اس چیز کی حفاظت کر سکیس جو پوشیده طور پر ان کے سپرد کی گئی

آئيد بالاسلام المالية المالية

ہے۔ (یعنی جنین کی حفاظت)" (ایضاً - ص:۵۵)

سوبہ ہے وہ "صحیح مفہوم" جو آپ کو نہ کی ترجمہ میں مل سکتا ہے نہ تغییر میں خواہ وہ عربی میں کیوں نہ ہو اور نہ ہی کسی روایت میں مل سکتا ہے۔ اس حد تک تو پرویز صاحب کی بیہ بات یقینا درست ہے اب سوال بیر رہ جاتا ہے کہ آیا ان کی بیہ تشریح بھی درست ہے یا نہیں؟ تو بیہ سمجھ لیجئے کہ بیہ تشریح بھی یقینا غلط ہے اور اس کی وجوہ درج ذیل ہیں:

ال کلتہ نمبرزا میں ضروریات زندگی کے پورا ہونے سے جو صلاحیتوں کے نشودنماپانے کو لازم وطروم قرار دیا گیا ہے ' یہ اصول غلط اور مشاہرہ کے خلاف ہے۔ ﴿ صلِحتُ ﴾ عورتوں کی ایک مستقل اور الگ صفت ہے۔ جس کا ضروریات زندگی کے پورا ہونے نہ ہونے سے چھے تعلق نہیں ہے۔ ایسی عورت بھی صللح ہو علق ہو کتی ہے جس کی ضروریات پوری نہ ہو رہی ہوں اور ایسی عورت جس کی ضروریات زندگی پوری ہو رہی ہوں اور ایسی عورت جس کی ضروریات زندگی پوری ہو رہی ہوں وہ مفسدہ بھی ہو سکتی ہے۔

(ع) ﴿ فَيَنَاتُ ﴾ پر بحث كرت بوئ بردين صاحب نے خود لغات القرآن ميں آخرى نتيجہ يہ پيش كيا ہے كہ ابن الفارس نے اس كے بمادى معنى "اطاعت كرنا" كھے ہيں اور منجد ميں اس كے معنى يہ درج ہيں: "اطاعت كرنا كمال خاموثى كے ساتھ نماز ميں كھڑا ہونا خدا تعالى كے آگے خشوع وخضوع كرنا۔" الذا پرويز صاحب كا يہ معنى كه "اپن مضمر صلاحيتوں كو مصرف ميں لانا" ان كى ذاتى اختراع ہے جو صرف موقعہ كى مناسبت كے لحاظ ہے اخذ كر ليا كي ہے۔

الله کامعنی الله کا قانون کرنا بھی آپ کے مخصوص تجریدی نظریہ ارسطو کی غمازی کر رہا ہے جے لغت
 کے تعلق نہیں۔

جنین کے لئے قرآن نے ہرمقام پر حمل کالفظ استعال کیا ہے پھر آگراس مقام پر غیب کالفظ لانے کی
 کیا مصلحت تھی؟

یہ تغیر فرانے کے بعد پرویز صاحب نے ایک اور نکتہ پیدا کیا ہے کہ یہ صفات (یعنی ﴿ صَالِحاتٌ اللّٰهِ فَا وَرَوْلَ كَیْكَ ﴿ صَالِحاتٌ اللّٰهِ وَاوَرَ ﴿ وَاللّٰهِ اللّٰهِ مَا مَرَابِ (٣٥.٣٣) مِن مردول اور عورتول كیلئے مشتركہ طور پر بیان فرمائی میں تو اگر ﴿ قانتات ﴾ کے معنی عورتول كو مردول كا فرمائیردار لیا جائے تو كیا پھر ﴿ فَانِیْنَ ﴾ كے معنی یہ ہول گے كہ مرد بھی عورتول كی فرمائیرداری كریں؟ (ص:۸۱)

اب دیکھئے اس مقام پر آپ نے متعلقہ آیت درج نہیں فرمائی بلکہ کسی دو سرے مقام (یعنی - ص:۳) - پر درج فرمائی ہے اور اس مقام پر قانتین اور قانتات یعنی مردول اور عورتول کا مطیع و فرمائبردار ہونے کا تعلق اللہ تعالی ہے ہے لیکن یمال چونکہ پہلے مردول کا ذکر چل رہا ہے اندا اس مقام پر قانتات کے معنی مردول کی اطاعت گزار ہویاں ہی ہو سکتا ہے۔ ہال آگر اس مقام پر قانتین کے لفظ بھی موجود ہوتے تو پرویز صاحب کا مقصد پورا ہو سکتا تھا مگرالیا نہیں ہے۔

آئينة رُورِيبي www.muhamnnaghibrary.com منظريات

(4) مردول کاعورتول کو سزا دینے کا افتیار: اب مندجہ بالا آیت کے تیرے حصہ کی طرف آیے۔

"اور جن عورتوں سے سرکشی کا تمہیں خطرہ ہو تو ان ﴿ وَالَّذِي تَغَافُونَ نُشُوزَهُ ﴾ فَعِظُوهُ إِنَّ کو تقییحت کرو اور ان کو خواب گلہوں میں اکیلا چھوڑ وَأَهْجُرُوهُنَّ فِي ٱلْمَضَاحِعِ وَٱضْرِبُوهُنَّ فَإِنَّ أَطَعْنَكُمْ فَلَا نَبْغُواْ عَلَيْهِنَّ سَكِيلًا ﴾ دو اور ان کو زدو کوب کرو پھرآگر اطاعت کر لیس تو ان كو ايذا دينے كاكوئي بمانه نه وُهوندُو."

اب اس حصه آیت کی تفیر میں رویز صاحب نے جو نکات پیش فرمائے وہ یہ ہیں:

 بات میاں بیوی کی نہیں ہو رہی بلکہ معاشرہ کے عام مردوں اور عورتوں کی ہو رہی ہے۔ یعنی معاشرہ کے مرد معاشرہ کی عورتوں کو رزق مہا کریں۔

 اس کے بعد بھی آگر عور تیں آپ خصوصی فرائض سے بلا عذر سرکشی افتیار کریں جیسا کہ آج کل بعض مغربی ممالک میں ہو ؟ ہے کہ عورتوں نے مرد بننے کے چاؤ میں بلا عذر اپنے فراکف کو چھوڑ

دیا'جس سے نسل انسانی کاسلسلہ بی منقطع ہو جاتا ہے تو معاشرہ ایبا انتظام کرے کہ ان کو سمجھائے۔ اگر عور تین سمجھانے پر بازنہ آئیں تو پھی نہیں ان کی خواب گاہوں میں چھوڑ دیا جائے یہ ایک قسم کی نظر بندی (Internment) کی سزا ہوگی۔

 اور اگر عور تیں اس پر بھی بازنہ آئیں تو پھرائیں عداجت کی طرف سے بدنی سزا بھی دی جاسکتی ہے۔ (اييناً ـ ص:۵۷)

دیکھا آپ نے کہ:

🛽 ۔ آیت کے چند انتہے اور مربوط الفاظ میں ضمیریں تبھی تو معاشرہ کی طرف موڑی جا رہی ہیں اور تبھی عدالت كى طرف يهال سوال بير پيدا ہو ؟ ہے كه ﴿ فَعِظْوْ هُنَّ ﴾ كى ضمير آخر معاشره كى طرف كيول ہے؟ عدالت كى طرف كيول نهيم اور ﴿ وَاصْرِبُو هُنَّ ﴾ كى ضمير معاشره كو چھوڑ عدالت كى طرف کیوں جلی حقی؟

🛭 آگر معاشرہ کے عام مرد معاشرہ کی عام عورتوں کو رزق مہیا کرنے لگیس تو اس سے زیادہ فحاشی کی صورت اور کیا ہو سکتی ہے؟ جب کہ اس حصول رزق کا مقصد بھی بقول پرویز صاحب عورتوں کی مضمرصلاحیتوں کو نشوونما دیتا ہو۔

🗵 🔇 فَعِظُوْهُنَّ ﴾ کے تحت اب معاشرہ پر ایک اور ذمہ داری میہ بھی آن پڑی کہ وہ ایسی سرکش عورتوں کو متمجھایا کرے جو مرو بننے کے چاؤ میں اپنے فرائض منعیی چھوڑ دیتی ہیں کیونکہ اس سے نسل انسانی منقطع ہو جاتی ہے۔ کیکن پرویز صاحب کی کیہ بات بھی مشاہرہ کے خلاف ہے۔ یورپ کی عورتیں مرد اس لحاظ ہے بنتی ہیں کہ وہ مُردول میں آ ذاوانہ اختلاط رحمتی اور ان کی ہی وصنع افتیار کرتی ہیں' کیکن

جمال تک ان کے فرائیل منصبی پورا کرنے کا تعلق ہے تو وہ نکاح سے بھی زیادہ کرتی ہیں۔ لاتعداد حرای بچے بھی پیدا ہوتے ہیں۔ حرای بچے بیں۔ نسل انسانی بھی بدستور چلتی رہتی ہے۔ اس میں انقطاع بھی نہیں ہوتا تو پھر یہ نشوز کیا ہوا؟

عورتوں کو ان کی خواب گاہوں میں چھو ٹرنے کا مطلب نظر بندی ' بھی خوب لطیفہ ہے ' مگر سوال ہیہ ہے۔
 کہ یہ نظر بندی کرے گاکون؟ معاشرہ یا حکومت؟ کیونکہ یہاں میاں بیوی کا تو ذکر ہی نہیں۔

اینے بیانات کی خود تردید: لطف کی بات یہ ہے کہ خود پردیز صاحب نے مفہوم القرآن میں ﴿ وَالْهَجُرُوْهُنَّ فِي الْمَصَاجِع ﴾ کا مطلب (مفہوم) یہ لکھاہے:

و مصابروس میں مصطلب ہے ؟ کہ ان کے خاوند ان سے علیحدگی اختیار کر لیس اور اس نفسیاتی اثر سے ان میں ذہنی تبدیلی پیدا کرنے کی کوشش کریں۔ " (منهوم القران ۔ ج:۱۔ ص:۱۸۹)

گویا مفہوم القرآن کی اس وضاحت نے آپ کے سب کئے کرائے پر پانی پھیر دیا۔ جب میہ ثابت ہو گیا کہ یہاں بات خاوند اور بیوی کی ہے تا معلوم ہوا کہ:

- فاوندی اپنی بیوی کو رزق دینے کے دور ہیں 'نہ کہ عام معاشرہ کے عام مرد معاشرہ کی عام عور توں
  - ﴿ فَنِنْتُ ﴾ ے مراد ہویوں کا خاوندوں کے لئے فراہمردار ہوتا ہے۔
     نشوز کا معنی خاوند کی تھم عدولی اور سرکشی ہے۔ نہ کہ حرکت کے اپنے جنسی فرائض ہے سرکشی۔
- ﴿ فَعِطُوْهُنَّ ۔ وَاهْجُرُوْهُنَّ ۔ وَاصْرِبُوهُنَّ ﴾ میں جمع ندکر کی سب ضمیریں خاوندوں کی طرف مڑتی ہیں۔ یعنی سرکشی کی صورت میں وہی انہیں تھیجت کریں پھران ہے ، بستری چھوڑ دیں پھر بھی باز نہ آئیں تو انہیں مار بھی سکتے ہیں۔
- ﴿ وَاهِجُووْهُنَّ فِي الْمَضَاجِعِ ﴾ كا مطلب خاوندول كا عورتول ہے ہم بسرى نه كرنا ہے۔ نه كه
   (معاشره يا حكومت) كا انہيں نظر بند كرنا۔
  - ⑥ روایات و تفاسیر میں چو پچھ درج ہے وہ سب ٹھیک ہے۔
- (5) عورت کی شہادت: قرآن کریم میں سورہ بقرہ کی آیت نمبر ۲۸۲ میں ایک مرد کے بجائے دو عورتوں کی شہادت کو قابل قبول قرار دیا گیا ہے۔ یہ بات بھی چونکہ عورتوں کے حقوق سے تعلق رکھتی ہے لندا پرویز صاحب طاہرہ بیٹی کو دلاسہ دیتے ہوئے فرماتے ہیں:

"ایک مردکی جگہ دو عورتوں کی شمادت عورتوں کے ناقابل اعتادیا ناقص العقل ہونے کی دلیل نہیں بلکہ (ڈاکٹر ہارؤنگ کی شخصی کے مطابق) اگر ایک دائرے (یعنی جزئیات کی کماحقہ تعبین) میں عورتیں مردوں سے بیچے ہیں تو دوسرے دائرے (یعنی انسانی تعلقات کے مسائل کے باب میں) مرد عورتوں

www.muhammadilibrary.com المَيْنَةُ بِرُورِينَةِتَ مِلْكُورِينَةِتَ مِلْكُورِينَةِتَ مِلْكُورِينَةِتَ مِلْكُورِينَةِتِ مِنْ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الل

سے پیچھے ہیں ایک دائرے میں ایک کی کی ہے تو دو سرے میں دو سرے کی ﴿ فَصَّلْنَا بَعْضُ کُمْ عَلَی بَعْضِ کُمْ عَلَی بَعْضِ ﴾ معاشرہ میں ایک دو سرے کی کمی باہمی تعاون سے پوری ہو سکتی ہے۔ " (ایپنا۔ ص:١٤)

اس اقتباس میں جمال تک ڈاکٹر ہارڈنگ کی تحقیق کا تعلق ہے۔ یہ نہ ہمارے لئے جمت ہے 'نہ ہی اس

کاجواب دینا ضروری سیجھتے ہیں البت اس تحقیق پر پرویز صاحب نے جو خود ساختہ آیت ﴿ فَطَّ لُنَا بَعْضُ كُمْ عَلَى بَعْضِ ﴾ فث فرمائی ہے' یہ قرآن میں کمیں موجود نمیں بھر نتیجہ یہ پیش کیا ہے کہ ''بعض امور میں

علی بھن کا سے مرف ہے میں مرد" کا جواب ہمیں قرآن کریم' ہی سے مل جاتا ہے اور وہ آیات درج

یں ﴿ اَلرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَی ٱللِّسَآء ﴾ "مردعورتوں پر حاکم ہیں۔" (النساء ۱۴/۶) ادر بیہ تمام بحث جو اوپر گزر چکی۔

﴿ وَلِلْرِجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةً ﴾ (البقرة ٢ / ٢٢٨) "اور مردول كوعور تول ير درجه عاصل بـ."

﴿ نِسَا أَكُمُّمْ حَرَثُ لَكُمْ ﴾ (البقرة ٢٢٦) "عورتيل تهماري كليتيال مين." غ تفسل سند مركز ما الناف في آن المنظمة أن المنظمة المنظمة

وغیرہ تفصیل آ فر دی گئ ہے۔ للفا ﴿ فَصَلْمُنَا بَعض کُمْ عَلَی بَغْضِ ﴾ کا مطلب نیں ہے کہ مردوں کو عورتوں پربالادستی حاصل ہے۔ اب اس بعض ﴿ بعض ہے یہ بتیجہ حاصل کرنا کہ کمیں مرد برتر ہیں تو کئ پہلو میں عورت' ڈاکٹر ہارڈنگ کی محقیق یا پرویزی نظریہ تو کہلا سکتا ہے گر قرآنی تصریحات اس کا ساتھ شیں ریتی۔ دوسرا نکتہ آپ نے یہ پیش فرمایا کہ:

"قرآن نے دو عورتوں کے سلسلہ میں یہ نہیں کما کہ ان دونوں کی شمادت کے بعد دیگرے لی جائے تاکہ وہ دو شمادتیں مل کر ایک مرد کی شمادت کے برابر ہو جائیں۔ کما یہ ہے کہ آگر ایک کو گھراہٹ کی وجہ سے کہیں الجھاؤ پیش آجائے (یہ ﴿ تُضِلُ ﴾ کا مفہوم بیان ہو رہا ہے۔ مؤلف) تو دو سری اسے یاد دلا دے۔ یعنی آگر شمادت دینے والی عورت کو گھراہٹ لاحق نہ ہو تو دو سری عورت کی دخل اندازی کا موقعہ ہی نہ آئے گا اور اس اکیلی کی شمادت کافی قرار پائے گی۔" (اینا۔ ص ۲۸)

اس اقتباس کی روسے پرویز صاحب نے ایک مرد کے عوض دو عورتوں کے عدالت میں عاضر ہونے کا کہ بات کو رہ ہے کہ ایک کی بات کو درست سلیم کر لیا ہے۔ اب حقوق کی بحث تو پہیں ختم ہو جاتی ہے پھر یہ عورت کے حق کا دفاع کیا ہوا؟

ربی یہ بات کہ آگر ایک عورت گھراتی نمیں تو دو سری کی شادت کا موقعہ ہی نہ آئے گا اور پہلی کی شادت کمل سمجی جائے گی۔ یہ بات بھی آپ کے اپنے بیان کے خلاف ہے اور وہ بیان یہ ہے کہ "عورت کمی معالمہ کی جزئیات کو سمجھنے اور بیان کرنے میں قاصر ہوتی ہے" للذا دونوں کا بیان عدالت میں ضروری ہوا۔ کہ آگر ایک عورت کچھ جزئیات بتانا بھول جائے تو دو سری کے بیانات سے یہ کمی پوری ہو جائے بھر جو نساب شادت قرآن نے مقرر کر دیا ہوا ہو اس میں سے ایک عورت کو خارج کر دینا قرآن کی تحریف کے نساب شادت قرآن کی تحریف کے

آئینہ پرویوی www.muhanmagaihibrary.com

مترادف ہے۔ اب اس تحریف کی مزید وضاحت بھی ملاحظہ فرما لیجئے۔ آگے چل کر فرماتے ہیں: "لڑکیوں کی پرورش زیورات میں کی جائے تو وہ غیر مبین رہیں گی اور اگر زیور تعلیم سے آراستہ کر

دیا جائے تو وہ غیر مبین نہیں رہیں گی۔ اس صورت میں دوسری عورت کو ساتھ کھڑا کرنے کی ضورت نہیں رہے گئے۔ ضرورت نہیں رہے گی۔ ضرورت نہیں رہے گی۔ جب وہ شرائط باتی نہ رہیں تو وہ احکام بھی نافذ العل نہیں رہنے۔ جیسے جب پانی مل جائے تو تیم کا تھم۔

ساقط العل ہو جاتا ہے۔" (اینا۔ ص:۸۸)

دیکھا آپ نے دونوں قتم کے زیوروں میں کتنا فرق ہے؟ یہ دوسری قتم کا زیور اتنا طاقتور ہے کہ حدود الله پر اثر انداز ہو سکتا ہے 'جس کا الله میاں ذکر کرنا بھول گئے۔ (والعیاذ بالله)

واضح رہے کہ پرویز صاحب نے قرآنی نظام ربوبیت' لغات القرآن' مطالب الفرقان وغیرہ سب
 کتابوں کے ریباچہ میں اپنے آپ کو قرآن کا "اونیٰ طالب علم" ہی کہا ہے۔

دیکھا آپ نے قیاس مع الفائق کی کیسی بدترین مثال پیش کی گئی ہے۔ تیم کا تھم اس طرح ہے کہ اگر پانی نہ لیے تو تیم کیا جا سکتا ہے۔ اس تھم پانی سے وضو کرتا ہے۔ نہ کہ تیم کرتا۔ تیم رخصت ہے تھم نہیں۔ آپ نے اس تھم کو بدل کر یوں قریل کے اگر پانی بل جائے تو تیم ساقط العل ہو جاتا ہے۔ دو سری قابل غور بات یہ کہ وضو کے متلہ میں یہ انتہاء تو مجبوری کی شکل میں ہے الفذا قرآن نے اس کی وضاحت سے ذکر کر دیا۔ لیکن شمادت دینے کے معالمہ میں تو تو گئین نے جو اس کے التہاء تلاش کیا جائے؟ پھراگر یہ الی بی مجبوری تھی تو قرآن نے جسے وضو کے مسئلہ میں پانی نہ ملنے کی صورت میں خود بی تیم سے کی رخصت دی ہے قرآگر عورت تعلیم کے ذریعہ ایک شمادت سے مستمل ہو کئی تو قرآن نے جسے وضو کے مسئلہ میں پانی نہ ملنے کی صورت میں خود بی تیم سے کی رخصت دی ہے قرآگر عورت تعلیم کے ذریعہ ایک شمادت سے مستمل ہو

یہ ہے قرآن کے اس ادنیٰ طالب علم کے اجتماد کی مثال جس کے متعلق کما جاتا ہے کہ مرکز ملت امت مسلمہ کے لئے شریعت سازی کے فرائض بجالائے گا اور بزعم خود پرویز صاحب خود اس وقت بھی مرکز ملت کی گدی پر براجمان ہیں جیساکہ اس کی تفصیل مرکز ملت میں آرہی ہے۔

(6) فرك مين : طامره بيل في اين باب جناب برويز صاحب سوال كياكه:

قرآن میں جہاں کمیں مردوں اور عورتوں کو مشتر کہ طور پر خطاب کیا گیا ہے (وہاں صیغہ جمع ند کر کا ہی استعمال ہوا ہے) تو اس سے خواہ مخواہ مردوں کی ہالادستی کا تصور قائم ہو جاتا ہے۔"

اس کے جواب میں آپ اپنی بنی کو تسلی دیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ:

"محرانے کی کوئی بات نہیں یہ صرف قرآن ہی کا معالمہ نہیں۔ بلکہ ہر معاشرہ اور ہر زبان میں میں وستور چلا آتا ہے تم ویکھتی نہیں کہ جب کوئی مقرر کسی مجمع کو خطاب کرتا ہے تو پہلے ایک باریہ کمہ لیتا ہے کہ خواتین وحضرات کھر آگے سارے صیفے فذکر کے استعال کرتا چلا جاتا ہے۔ اس وقت تو

آئينة رپويوس نظريات مندر پروس نظريات كانسوس كانسوس

منهي ايها كبهى خيال نهيس آيا ليكن قرآن مين: ﴿ يَا يُنِهَا الَّذِيْنَ الْمَنْوْا ﴾ و كي كر تنهي ايها خيال كيول آنے لگا؟ (ايفنا ـ از صفحه:اله ٢ ص: ٢٣ طفعاً)

اب آپ بیٹی کے سوال اور باپ کے جواب پر دوبارہ غور فرماکر بتائے کہ اس جواب سے بیٹی کے اس تصور کہتری کو اور زیاوہ تقویت ملی یا وہ کچھ مطمئن ہوگئی ہوگی؟٠

(7) جنتی معاشرہ: بنی کاسوال ہیہ ہے کہ:

"قرآن کی رو سے جنتی مردوں کو تو اچھی اچھی عور تیں کلیں گی بیکن جنتی عور توں کو کیا مرد بھی ملیں <sub>۔</sub> گے؟ (ایپنا صے)

طاہر ہے کہ بیہ سوال بھی اس احساس کہتری کی پیداوار ہے جو مردوں کی بالادستی کو اجاگر کر رہا ہے۔
اب بیہ تو ظاہر ہے کہ بیٹی کے اس تصور کو سوال کی شکل دینے والے بھی والد صاحب خود ہی ہیں۔
جنوں نے حور عین کا ترجمہ ''اچھی اچھی عور تیں ''کر لیا ہے۔ حور بمعنی الیی عور تیں جن کی آنکھوں کی
تہلی بہت ساہ اور سفیدی بہت سفیر ہو اور عین بمعنی الی عور تیں جن کی آنکھیں موٹی موٹی ہوں اور بیہ
دولوں باتیں خوبصورتی کی علامت ہیں اور بیہ جنت ہی میں ہوں گی۔ اب پرویز صاحب نے ان الفاظ کا ترجمہ
اچھی اچھی عور تیں کر کے بٹی کو یوں مطمئن کی آن

" فرض کرو جنت میں حامد کو عائشہ ملتی ہے تو کیا عائشہ کو حامد بطور خاوند نہ ملے گا۔؟ (ابینا ہوں: ۵۳) گویا عور توں کو بھی یقیناً ایجھے اچھے مرد مل جائیں گے۔ پھر جنت کا مفہوم یہ بیان فرماتے ہیں کہ:

یا وروں و می یعیبا اسے اسے عرو ل جا یں ہے۔ پر برجہ کا معم سے بیان کر گئے ہیں گہ:

یہ جنت دنیا میں ہی مل جاتی ہے۔ جنتی عورتوں کی صفت سے بیان کی گئی ہے کہ نگاہ نیچی رکھنے والی ہوں گی اور یمال بھی مومن عورتوں کو یمی حکم ہے۔ جنت کی عورتی بھی اپنی مصمت کی حفاظت کرنے والی ہوں گی۔ یمال بھی مومن عورتوں کو یمی حکم ہے۔ مزید برآن اصل بات خیالات کی ہم آہنگی ہے اور اسی وجہ سے مشرکوں سے نکاح حرام ہے۔ یہ باتیں حاصل ہو جائیں تو یمی دنیا دراصل جنتی معاشرہ بن جاتا ہے۔ جس میں اگر مردوں کو پاکیزہ عورتیں ملتی ہیں تو عورتوں کو بھی پاکیزہ مردی طفتی ہیں۔ اب جناؤ! طاہرہ! تمہارا وہ اعتراض کمال باقی رہتا ہے؟ (ایسنا۔ ص عدے طفنا)

تے ہیں۔ آب جاو، خاہرہ؛ مسارا وہ استراس ممال ہاں رہنا ہے ؟ (ایصاء س: 22 ۔ عملاً اب آپ ہی جنائمیں کہ طاہرہ بیٹی کیا ہتلائے؟

گویا پرویز صاحب بعد از مرگ طنے والی جنت کو اس دنیا میں تھینج لائے اور یوں ثابت کر دکھایا ہے کہ اگر مردوں کو اچھی اچھی عور تیں ملیس گی تو عورتوں کو بھی اچھے اچھے مرد ہی ملیس کے لنذا تمہارے حقوق مردوں کے برابر ہی ہیں گھرانے کی کوئی بات نہیں۔

(8) تعدد ازواج: تعدد ازواج کے موضوع پر چو ککہ طلوع اسلام کی طرف سے قرآنی فیصلے میں الگ بھی مضمون شائع ہوا ہے اس کا جواب بھی الگ کھے چکا ہوں النذا یمال تحرار کی ضرورت نہیں سجمتا۔

آئینهٔ رَویزیت کسوم نظریات میر (مصدودم) طور اسلام مصوص نظریات میر (مصدودم) طور اسلام مصوص نظریات میر

(9) حق طلاق مرد کو ہے: شریعت اسلامیہ میں طلاق ایک کروہ چیز ہے اس لئے اللہ نے زوجین کے اختلاف کی صورت میں زوجین کو ایک ایک تھم تجویز کرنے کا تھم دیا ہے۔ کہ وہ امکانی حد تک ان کے اختلاف دور کر دیں اور ان میں صلح صفائی کرادیں۔ تاہم آگر اختلافات دور نہ ہو سکیں تو آخری حق طلاق مرد کو دیا گیا ہے۔ لیکن پرویز صاحب فرماتے ہیں کہ:

" در کیکن آگر خالثی بورڈ کی کوششیں ناکام رہیں اور وہ اس ختیج پر پہنچیں کہ ان کی باہمی رفاقت ممکن نہیں تو وہ اپنی رپورٹ عدالت کے سامنے چیش کریں گے (اور اگر انہی کو آخری فیصلہ کا اختیار ہوگا تو خود ہی فیصلہ کر دیں گے) اس طرح معاہدہ (نکاح) فنخ ہوگا۔ " (ایبنا ۔ ص ۷۰)

دیکھا آپ نے کہ اس مفکر قرآن نے بلادلیل مرد سے حق طلاق کو چھین کر عدالت کو تفویض کر دیا ہے

یا بھردوسری صورت سے بتلائی ہے کہ اس حق طلاق میں میاں بیوی دونوں برابر کے حصہ دار ہیں۔

اب دیکھتے ان دونوں باتوں کی تردید کے لئے قرآن کی درج ذیل آیت کافی ہے۔ ارشاد باری ہے: یک سرائیس بیسرے کی بھر میں مرحکہ بیٹ سر سر سے ''محرائی مداشہ میں اس دعمین تا کہ تبسری طلاق در سر

﴿ فَإِن طَلَقَهَا فَلَا يَعِلُ لَهُ مِنْ بَعْلَ عَنِّى تَنجِحَ " پُراگر وہ (شوہر) اس (عورت کو تیسری) طلاق دے زَقبًا غَیْرِمُ ﴾ (البقرة ٢٠٠/ ٢٣٠)

وے تو اس کے بعد جب تک عورت کسی دو سرے وَجًا غَيْرُومُ ﴾ (البقرة ۲/ ۲۳۰) مخص سے نکاح نہ کرے 'اس (پہلے شو ہریر) حلال نہ المال نہ کرے 'اس (پہلے شو ہریر) حلال نہ

دیکھتے اس آیت میں ﴿ طَلَقَ ﴾ واحد فدكر غائب كا صيغه استعال ہوا ہے النذا طلاق دينے والى اتھار أى نه عدالت ہو كتى ہے نه معاشرہ اور نه بى يوى كو اس معالمه ميں شريك بنايا جاسكتا ہے۔

یہ عدالت کا شوشہ اس لئے چھوڑا گیا ہے کہ اسلام نے عورت کو پھی خلع کا حق دیا ہے لیکن یہ چونکہ عدالت کے ذریعہ ہی ہو سکتا ہے للذا مرد وعورت کے حقوق میں یکسانی پیدا کرنے کی خاطر عدالت کو اس میں لا محمیرًا ہے یا پھر مرد اور عورت میں برابر کا حصہ دار قرار دینے سے اس یکسانی کی کوشش کی جا رہی

(10) عدّت صرف عورت کے لئے: اس مسئلہ میں پرویز صاحب نے چھاتی پر پھرر کھ کریہ تشکیم کرلیا ہے کہ:

"بس یہ ایک حق فائق ہے جو مردوں کو دیا گیا ہے۔ یعنی مرد کے لئے عدت نہیں اور عورت کے لئے عدت نہیں اور عورت کے لئے عدت نہیں اور عورت کے لئے عدت ہے۔ عام اصول تو یہ ہے کہ ﴿ لَهُنَّ مِفْلُ الَّذِی عَلَیْهِنَّ بِالْمَعُوْوْفِ ﴾ (۲۲۸:۲) جو حقوق مردوں کے عورتوں کے عورتوں پر ہیں۔ لیکن عدت کے زمانے میں اس کا شو ہراس سے پھر شادی کر سکتا ہے۔ ﴿ وَلِلْزِ جَالِ عَلَیْهِنَّ دَرَجَةٌ ﴾ (ایسنا۔ ص:۹۰) اب یہ جو مردکی فضیلت عورت پر ایک درجہ زیادہ ہے۔ اس ایک درجہ کے پرویز صاحب نے پھردو

درج بناكية:

www.muhammadilibrary.com أَمَيْهُ رِّورِيتِ مِنْ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المَالمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلْ

ایک مید که عورت پر عدت ہے اور مرد پر نہیں اور

میں تو مرد کو عورت پر درجہ ہے 'آگے پیچھے نہیں۔ اب دیکھئے کہ آیت کا تتلسل اس طرح ہے:

﴿ وَلَمْ اَنَ مِثْلُ الَّذِى عَلَيْهِنَ بِالْمُعْرِفِ وَالرِّجَالِ "اور عور تول كاحق مردول پر ويهاى ہے جيے وستور عَلَيْهِنَ دَرَجَةً وَاللَّهُ عَزِيرُ عَكِيمُ ﴿ ﴾ كمطابق (مردول كاحق) عور تول پر ہے البتہ عور تول (البقرة ٢٨٨/٢)

آب یا تو یہ مان کیجئے کہ مرد وعورت کے حقوق کی برابری کا تعلق بھی محض زمانہ عدت ہے۔ زمانہ عدت ہے۔ زمانہ عدت ہے۔ زمانہ عدت میں ہوتے یا چر یہ تسلیم عدت میں برابر نہیں ہوتے یا چر یہ تسلیم کر لیجئے۔ عورتوں پر مردوں کو جو درجہ ہے وہ بھی صرف عدت کے زمانہ کے ساتھ مختص نہیں بلکہ عام حالات میں بھی یہ نضیلت قائم اور استوار ہے اور اس بات کے باوجود بھی کہ عورتوں کے حقوق مردوں پر اللہ علیہ عام اور مردوں کے حقوق مردوں کے حقوق عورتوں کے حقوق مردوں کے حقوق مردوں کے حقوق مردوں کے حقوق مردوں کے حقوق عورتوں کے حقوق عورتوں پر ایک جیسے ہی ایک جائم مردوں کو عورتوں پر نضیلت ہے۔

(11) عورت کی فضیلت بواسط حق ممر: پرویز صاحب انی بیٹی طاہرہ کو دلاسہ دیتے ہوئے فراتے ہیں:

"اسلام کے نزدیک زندگی کے تمام شعبوں میں مرد اور عورت دوش بدوش چلتے ہیں الیکن نکاح کے معالمہ میں اس نے عورت کی حیثیت مرد ہے اونجی رکھی ہے اس نے مرد ہے کہ اگر وہ نکاح کرنا چاہتا ہے تو تنا اپنے آپ کو عورت کے برابر نہ سمجھ لے اسے اس نے ساتھ کوئی تحفہ بھی دے تاکہ اس طرح اس کا وزن عورت کے برابر ہو سکے۔ اس کے پاسٹک کو جس سے مرد کے وزن کی کی پوری ہوتی ہے مرکتے ہیں لنذا یہ مساوات یوں بنتی ہے۔ مرد + مرے عورت" قرآن نے یہ کسی نہیں کہا کہ نکاح کے وقت عورت اپنے ساتھ کچھ لے کر آئے اس نے مرد سے کہا ہے کہ وہ اپنی قیت کی کم مرسے پوری کرے اگر اس کے پاس دینے کو پچھ نہیں تو وہ حضرت موئی ملینے کی کی مرسے پوری کرے اگر اس کے پاس دینے کو پچھ نہیں تو وہ حضرت موئی ملینے کی کی مرسے پوری کرے اگر اس کے پاس دینے کو پچھ نہیں تو وہ حضرت موئی ملینے کی کی مرسے پوری کرے اگر اس کے پاس دینے کو پچھ نہیں تو وہ حضرت موئی ملینے کی کی مرسے پوری کے باپ کا آجر بن کر رہے۔ "(ایسنا۔ ص:۱۳۳)

اب دیکھتے مرد کے ذمہ صرف حق مربی نہیں بلکہ عورت کا نان ونفقہ لینی قیام وطعام کے بورے افزاجات بھی ہیں اور بید مراور نان ونفقہ کے اخراجات مرد کی نضیلت کے حق میں جاتے ہیں 'جیسا کہ الله تعالی فرماتے ہیں ﴿ وَبِماۤ اَنْفَقُوْا مِنْ اَمْوَالِهِمْ ﴾ (۲۵،۳)

دو سری قابل ذکر بات یہ ہے خرچ کرنے والا یا رزق نہم پنچانے والا مرزوق سے بیشہ افضل ہو تا ہے' للذا اگر نکاح کی مساوات بتانا ہی ہے تو وہ یوں بنتی ہے:

مرد = عورت + حق مر+ نان ونفقہ یا قیام وطعام وپوشاک کے اخراجات اب اس مساوات میں دیکھ

www.muhammadilibrary.com كالوع اسلام كم مخصوص نظريات من المنيمة كيرويزيت

لیجئے کہ کمی کدھرہے اور فعنیلت کدھر؟

رباحضرت موسیٰ ملت اور حضرت شعیب ملت ای واقعه توبیت شریعت کا قانون یا دستور نهیس بلکه اس ے اصل مقصد حفرت موسیٰ ملت می تربیت اور ان کی طبیعت کی سختی کو بکریوں کے ریو ر چرانے سے نرم کرنا تھا اور یہ تربیت بھی آپ نے ایک نبی کے ہاں بی پائی اور یہ سب باتیں بذریعہ وحی تفی حسب منشائے اللی طے پائیں۔ عام وستوریی ہے کہ حق مر کچھ نہ کچھ ہونا چاہئے۔ خواہ یہ ایک لوہے کا چھلا ہی کیوں نہ ہو اور خواہ یہ نکاح کے وقت ادا کر دیا جائے یا بعد میں حق مسر کی مالیت کا شریعت نے کوئی تعین سیس کیا اور نیہ ہرایک کی حیثیت کے مطابق ہی ہونا چاہئے۔ حق مسر کے عوض آجر بن کر رہنے کی کوئی دو سری مثال آپ کو نه مل سکے گی۔

(12) بچین کی شادی : پرویز صاحب بجین کی شادی کو ازروئ قرآن ناجائز قرار دیتے ہوئے فرماتے

"دین کا فیصلہ یہ ہے کہ نکاح کی عمر ہی بلوغت کی عمر ہے۔" (١٠١٧) يعنى بالغ ہونے سے پہلے لؤكى اور ار کے کی شادی ہو ہی نہیں سکتی اور صرف اوغت ہی شرط نہیں بلکہ نکاح ایک معاہدہ ہے جس میں فریقین کی رضا ورغبت نهایت ضروری ہے اور بیہ ظاہر ہے کہ جب بیہ معاہدہ ابتخاب اور رضامندی سے ہوگا تو فریقین ایک دوسرے کے مزاج 'افراد طبیعت 'تعلیم و کریت 'ماحول عادات وخصائل ہربات کو سامنے رکھ کر فیصله کریں گے۔ اگر جماری خود ساختہ شریعت جمارے 🕮 بند نہ بنتی تو ارشد اور صغیرہ کی شادی اس باره برس کی عمر میں ہو ہی نہیں سکتی۔ "`(ایفنا - ص:۲۵۵)

یہ تو آپ جانتے ہی ہیں کہ خود ساختہ شریعت سے برویز صاحب کی مراد احادیث ہیں للذا ہم برویز صاحب کی مشاء کے مطابق قرآن ہی سے بجین کی شادی کا جواز پیش کریں گے۔ ارشاد باری ہے:

﴿ وَٱلَّتِي بَيِسْنَ مِنَ ٱلْمَحِيضِ مِن نِسَآبِكُمْ إِنِ

''اور تہماری مطلقہ عور تیں جو حیض سے ناامید ہو چکی ہوں اگر حمہیں (ان کی عدت کے بارے میں) شک ہو تو ان کی عدت تین مینے ہے اور ان کی بھی جنہیں ابھی حیض شروع ہی نہیں ہوا اور حمل والی عور تول

ٱرْبَبْتُدُ فَعِدَّتُهُنَّ ثَكَثُهُ أَشْهُرٍ وَٱلَّتِي لَرْ يَحِضْنَ وَأُوْلَنتُ ٱلأَعْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَن يَضَعَّنَ حَمْلُهُنَّ ﴾ (الطلاق٢/٤)

کی عدت وضع حمل تک ہے۔ "

اب و سی ایت بلا میں بو ر هی ، جوان اور بی سب طرح کی عورتوں کا ذکر ہے۔ بو ر هی اور بی کی عدت تین ماہ ہے اور جوان (یعنی بالغ جو قابل اولاد ہو) کی عدت آگر اسے حمل ہے تو وضع حمل تک ہے۔ اور یہ تو ظاہرے کہ عدت کا سوال طلاق کے بعد ہی پیدا ہو سکتا ہے اور طلاق کا نکاح کے بعد۔ گویا نابالغ کا نکاح بھی ازروئے قرآن جائز ہے۔

آئيدَ بَرُورِي www.muhammatti ibvary.com المُؤرِّرِينَ المُعَالِمُ المُعَالِمِينَ المُعَالِمِينَ المُعَالِمِينَ

(13) عورت اور ولایت: اس آیت سے دوسرا نتیجہ حق ولایت کا بھی نکلتا ہے بینی نابالغ لاکے یا لڑکی کا والداس نیچ کی طرف سے انتخاب کا حق رکھتا ہے اور اس کا نکاح کر سکتا ہے للذا ارشد اور صغیرہ کی شاوی قران کی روسے درست تھی اور اس میں خود ساختہ شریعت کا بھی پچھ وخل نہ تھا۔ اس کے علی الرغم پرویز

صاحب کا فتوی ہے ہے کہ: چونکہ کم سی میں نکاح نہیں ہو سکتا' اس لئے نکاح کے لئے ولی کا سوال ہی پیدا نہیں ہو تا۔ " (ایساً۔

اور تیمرا بتیجہ یہ بھی نکا ہے کہ کم از کم عورت کے لئے ولایت شرط ہے کیونکہ آیت فدکورہ بالا میں پچوں کے نکاح 'طلاق اور عدت کا ذکر ہے اور کواری لڑکی کیلئے خواہ وہ بالغ ہو چکی ہو ولایت کی شرط اس لخاظ سے بھی ضروری ہے کہ نکاح کے سلسلہ میں اپنی رضامندی برطا ظاہر کرنے سے اس کی فطری شرم وحیا مانع ہوتی ہے۔

ان تفریحات سے بھی مرد کا وہت پر فوقیت کا پہلو ہی سامنے آتا ہے۔

### مرد کی فوقیت کے چند دو سرے پہلو

اب ہم کچھ ایسے امور کا ذکر کریں گے۔ جن سے مرد کی فوقیت ثابت ہوتی ہے اور ان میں سے اکثر قرآن میں مذکور میں مگر پرویز صاحب نے ان سے تعرض نہیں فرمایا اور وہ یہ میں:

① کوئی عورت نبید نہیں ہوئی: قرآن میں ستاکیں انبیاء ورسل کے نام ذکور ہیں اور یہ سب مرد ہیں۔ قرآن میں یہ بھی ذکور ہے کہ اللہ تعالی نے ہر بہتی کی طرف ہر زماندی ہی ہیں ہے۔ جن میں سے بیشتر کانام قرآن میں ذکور نہیں لیکن قرآن میں کمیں خفیف سااشارہ تک نہیں پایا جاتا کہ کمی عورت کو بھی نمی بناکر بھیجا گیا ہو۔

② کوئی عورت حاکم بھی نہیں بن عتی: ارشاد باری ہے:

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱلْطِيعُوا ٱللَّهَ وَٱطِيعُوا ٱلرَّسُولَ فَلَا اللهِ اللهِ اور اس كے رسول كى فرماني اللهُ الْأَمْنِ مِنكُونَ (النساء٤/٥٥) كى بھى۔ " كى بھى۔ "

ممکن ہے یہ کمہ دیا جائے کہ اولی الا مرجع فرکر کا صیغہ ہے۔ جس میں عور تیں بھی شامل ہو سکتی ہیں۔ لیکن یہ امکان بدیں صورت باقی نہیں رہتا کہ دور نبوی بلکہ قرونِ اولیٰ میں بھی کسی عورت کے حاکم یا افسر ہونے کی کوئی مثال نہیں ملتی۔

② عور تیں مردول کی کھیتیاں ہیں: (۲۲۳:۲) اس آیت کی جو توجیہ بھی کی جائے گی اس سے مرد کی

#### آئية بيريوي Awwy المارية بالمارية بالمارية بالمارية بالمارية بالمارية بالمارية المارية المارية المارية المارية

فوقیت ہی ثابت ہوگی۔

نکاح کے بعد عورت ہی مرد کے گھر آتی ہے: اس کی اصل وجہ تو یہ ہے کہ تیام کی ذمہ داری مرد کے سرے۔ تاہم اس سے بھی مرد کی فوقیت ظاہر ہوتی ہے:

⑤ اولاد کا وارث مرد ہو تا ہے:: ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَعَلَى ٱلْمُؤَلُودِ لَهُ رِزَقُهُنَ وَكِسَوَ مُهُنَّ بِالْمَعْرُونِ ﴾ "اور ان عورتوں كى خوراك اور پوشاك باپ ك (البقرة٢/ ٢٣٣)

اس آیت میں ﴿ مَوْلُودٌ لَهُ ﴾ كالفظ قابل غور ہے۔ جس سے صاف واضح ہے كه مولود (اركا ہو يا لڑكى) كا وارث باپ ہوتا ہے نه كه مال۔

® ہمکیل شمادت: کسی بھی قضیہ اور متازعہ امرکی شادت خواہ وہ حدود سے تعلق رکھتا ہو یا تعزیرات سے یا نجی معاملات سے مکمل نہیں ہو سکتی جب تک اس میں مردوں کی شمولیت نہ ہو۔ حدود کے قضایا میں عورت کی شمادت مقبول ہے۔ عورت کی شمادت مقبول ہے۔ وہ بھی اس صورت میں کہ ایک مرد کے عوض دو عورتیں ہوں۔ طلاق کا معاملہ جو خاص عورتوں سے متعلق ہے اس میں بھی دو مردوں کی شمادت مقبول ہے غرض کوئی قضیہ ایسا نہیں جو مرد کی شمادت کے بغیر پایہ شبوت کو پہنچ سکے۔ جب کہ تمام قضایا عورت کی شمادت کے بغیر بایہ شبوت کو پہنچ سکے۔ جب کہ تمام قضایا عورت کی شمادت کے بغیر بھی بایہ شبوت کو پہنچ جاتے ہیں۔

© اہل کتاب سے نکاح: مرد تو کتابیہ عورت سے بوقت صرف نکاح کر سکتا ہے' لیکن عورت کو بیہ افقیار نہیں دیا گیا کہ وہ عند الضرورت کسی اہل کتاب سے نکاح کرے۔

یمال ہم نے زندگی کے ہیں گوشوں کا تذکرہ کیا ہے' جب کہ استقصاء سے ان میں مزید اضافہ بھی ہو

یماں ہم نے زندگی کے ہیں گوشوں کا تذکرہ کیا ہے 'جب کہ استقصاء سے ان میں مزید اضافہ بھی ہو سکتا ہے۔ ان تمام گوشوں میں قرآن سے مردکی برتری ثابت ہوتی ہے۔ اب آگر کوئی مفکرِ قرآن ہر ہربات میں مرد اور عورت میں میسانی کی کوشش کرنے لگ جائے تو اسے قرآنی آیات کی تاویل میں جتنی ذہنی کاوش کرنی پڑے گی اور جیسی کچھ وہ تاویلات ہو سکتی ہیں۔ وہ ظاہر ہے۔

ہم یہ بھی سیمھتے ہیں کہ فدکورہ بالا تمام تر گوشوں میں عورت کا اپنا قصور نہیں 'کیونکہ ایسے معاملات میں شریعت نے اسے اس کی جسمانی ساخت اور جبلی فطرت کے لحاظ سے مجبور ومعذور سمجھا ہے پھر کچھ امور کا تعلق شری مصالح سے بھی ہے النذا ان نکات کے باوجود بھی عورت کو کمتر درجہ کی مخلوق قرار نہیں دیا جا سکیا۔ بہت سے معاملات میں عورت کو شریعت نے مرد کے برابر بھی قرار دیا ہے۔ تاہم سے حقیقت پھر بھی بی برابی ہو تابی ہے کہ ایک آدمی ایک کام کر نہیں سکتا اور دوسرا وہ کام کر سکتا ہے اور پھراسے احسن طریقے سے سرانجام بھی دیتا ہے تو دوسرے کو پہلے سے بسرطال افضل سمجھا جائے گا۔

عورت کی برتری:

پھر کچھ امور ایسے بھی ہیں جن میں عورت کا درجہ مرد سے بھی بڑھ کر ہے' اس بات کے بادجود کہ باپ
اپی اولاد کا جائز وارث ہے۔ اولاد کو بہ حکم ہے کہ وہ اپنی مال کی خدمت باپ سے زیادہ کرے بلکہ یہ مال کی خدمت کا حق باپ سے تین گنا زیادہ ہے۔ اور اس خدمت کا حق باپ سے تین گنا زیادہ ہے۔ اور اس خرم حرد کے لئے قابل احترام ہتی ہے۔ اور اس کا فرض ہے کہ مشکل وقت میں عورتوں کی تکالیف کا لحاظ رکھے۔ لیکن یہ باتیں مکرین حدیث فتم کے لوگوں کے کام کی نہیں ہیں۔ ہم ان باتوں کا ذکر اس لئے ضروری سجھتے ہیں کہ آگر ہم عورت کو بعض امور میں مرد سے بالاتر بھی سجھتے ہیں کیونکہ ہماری بوری شریعت نے ہمیں میں کچھ بتایا ہے جس میں ہم کسی طرح کی تاویل کے قائل نہیں۔

www.mithammadilibrary.com

باب: چهارم

## نظرية إرتقاء

سمی چیز کے بندر تبج آگے بوصنے کا نام ارتقاء ہے۔ انسان کا بچہ عمر کے ساتھ ساتھ بوھتا جاتا ہے۔ یہ اس کا جسمانی ارتقاء ہے بھروہ تعلیم کی طرف آتا ہے۔ پہلی جماعت میں بیٹھتا ہے اور آہستہ آہستہ اعلیٰ تعلیم حاصل کرتا ہے۔ یہ اس کا علمی ارتقاء ہے۔ سمی انسانی ذہن نے پہیہ کی ساخت اور اس کے فوائد پر غور کیا بھراسے عملیٰ شکل دی' تو آج انسان نے محیرالعقول مشینیں ایجاد کرلی ہیں یہ انسان کا ذہنی ارتقاء ہے۔

ارتقاء کا بیہ قانون صرف انسان میں گئی بلکہ تمام موجودات میں پایا جاتا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے آسان دو دنوں (Periods) میں بنائے اس کے بعد چار دور میں زمین اور اس میں بالیدگی کی قوتوں کو بنایا اس سے ارتقاء کا قانون واضح طور پر ثابت ہے۔

پھریہ بات بھی ہمارے مشاہدہ میں آ چک ہے کہ ان قدر آ قوانین میں کچھ نہ کچھ مستشیات بھی آ جاتے ہیں۔ مثلاً تمام مانعات کی یہ خاصیت ہے کہ وہ جم کریا تھوس شکل متبیار کرکے سکر جاتے ہیں اور ان کا جم کم ہو جاتا ہے۔ لیکن پانی جم کر پھیل جاتا ہے۔ یہ اس عام قانون سے مشکی ہوا پھر ہم یہ بھی دیکھتے ہیں کہ بالکل صبحے عقل وحواس اور ذہن رکھنے والے میاں بیوی کے ہاں بلید الذہن بچہ پیدا ہو جاتا ہے۔ یہ ارتقاء کے عام قانونِ قدرت سے مشکی ہوا۔ اس طرح سکھیا کی یہ خاصیت ہے کہ انسان کو ہلاک کر دیتا ہے۔ گر کھی بیوں بھی ہوتا ہے کہ وہ کسی انسان کے لئے تریاق بن جاتا ہے۔ یہ احتیائی صورت ہوئی۔ ان سب مثالوں سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ عام قوانین فطرت میں شاذو نادر ہی سی 'تاہم مستشیات کا وجود بھی ممکن ہے۔

کیا انسان اولادِ ارتقاع ہے؟ : اب سوال یہ پیدا ہو تا ہے کہ کیا انسان بھی اس ارتقائی قانون فطرت کے تحت حیوانیت سے انسان بی منزل میں پنچا ہے یا اس کی تخلیق مستثنیات کے تحت بحثیت انسان بی ہوتی ہے۔ اس سوال کے جواب میں کئی نظریات معرض وجود میں آچکے ہیں۔ مثلاً:

ایک طبقہ تو فرہبی لوگوں کا ہے۔ ان کا خیال ہے کہ انسان کو اللہ تعالیٰ نے بہ حیثیت انسان ہی پیدا
 کیا ہے۔ اس تصور کے مطابق اللہ تعالیٰ نے آدم اللہ ہے کو پیدا کیا پھراس سے اس کی یوی پیدا کی پھراس

www.muhammadilibrary.com

الكينة كرويزتيت الكينة كي ويزتيت الكينة كالمام كالمضوص نظريات كلينة كالمام كالمضوص نظريات كلينة كالمنام كال

بعض مسلمان مفکرین مثلاً: ابن خلدون آبن مسکوید اور حافظ مسعودی نے بھی اشیائے کا نکات میں مشابہت دیکھ کر اس نظرید ارتقاء کی کسی حد تک نائی کی ہے اس سے بھی آگے چلئے تو تاریخ کے مطالعہ سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ سب سے پہلے ارسطو (۱۳۸۳-۱۳۷۹ ق م) نے یہ نظرید پیش کیا تھا (زریں معلوات ازعطش درانی ص) اور انسائیکلو پیڈیا اردو (مطوعہ فیروز سز زیر جنوان ارتقائیت) کے مطابق قدیم زمانہ میں میلنس عناکمی میںندر عناکسی میلنس ایمبی دوکل اور جو ہر پہند فلاسفہ مسلکہ ارتقاء کے قائل تھے۔

نوع انسانی کا آغاز تشکیم کیا جائے۔

مرچارلس ڈارون: انیسویں صدی عیسوی میں سرچارلس ڈارون (۱۸۰۸،۱۸۰۸ء) نے اصل الانواع (Origin of spicies) کھ کر اس نظریہ کو باضابطہ طور پر پیش کیا پھر اس نظریہ ارتقاء کو تشکیم کرنے والوں میں بھی کائی اختلافات ہوئے۔ ڈارون نے بندر اور انسان کو ایک ہی نوع قرار دیا کیونکہ حس وادراک کے پہلو سے ان دونوں میں کائی مشابہت پائی جاتی ہے۔ گویا ڈارون کے نظریہ کے مطابق انسان بندر کا چچیرا بھائی ہے، لیکن پچھ انتما پیندوں نے انسان کو بندر ہی کی اولاد قرار دیا ہے۔ پچھ ان سے بھی آگ برھے تو کما کہ تمام سفید فام انسان تو چینزی (Chimpenzy) سے پیدا ہوئے ہیں، سیاہ فام انسان کا باپ گوریلا ہے اور لیے ہاتھون اور سرخ بالوں والے انسان گنان بندر کی اولاد ہیں۔

مور خین نے تو ان مختلف اللون انسانوں کو نوح کے بیژی ' جام' سام' یافث کی اولاد بتایا ہے گریہ مادہ پرست انسیں چمپنزی گوریلا اور گلنان کی اولاد قرار دیتے ہیں۔

پھر کچھ مفکرین کا بہ خیال بھی ہے کہ انسان بندر کی اولاد نہیں بلکہ بندر انسان کی اولاد ہے۔ (انسان اور انقریہ ارتقاء ۔ ص:۱۱۸) اور اس رجعت قبقری کی مثالیں بھی کا نئات میں پائی جاتی ہیں۔ قرآن سے بھی اس نظریہ کی کسی حد تک تائید ہو جاتی ہے 'جیسا کہ اللہ تعالی فرماتا ہے۔ ﴿ فَقُلْنَا لَهُمْ كُوْنُوْا قِوَدَةً خَاسِئِیْنَ ﴾ نظریہ کی کسی حد تک تائید ہو جاتی ہے 'جیسا کہ اللہ تعالی فرماتا ہے۔ ﴿ فَقُلْنَا لَهُمْ كُوْنُوْا قِوَدَةً خَاسِئِیْنَ ﴾ (ابقرہ:۲۵) "جم نے ان (بدكروار بنی اسرائیل) سے كماكہ ذليل بندر بن جاؤ۔"

اس آیت کی تفییر میں رائح قول یمی ہے کہ ان کے ذہن تو وہی پہلے ہی رہے تھے مگر جسمانی حالت بدل وی گئی اور وہ بندر بن گئے۔

© تخلیق کائنات بشمولیت انسان کا ایک تیسرا نظریه 'نظریه آفت گیری (Catortroplism) ہے جس کے بانی کوئیر <sup>©</sup> ہیں۔ اس نظریہ کے مطابق تمام اقسام کے تائب الگ الگ طور پر تخلیق ہوئے یہ ارضی وسادی آفات میں مبتلا ہو کر نیست ونابود ہو گئے پھر کچھ اور حیوانات تخلیق ہوئے یہ بھی کچھ عرصہ بعد نیست ونابود ہو گئے۔ اسی طرح مختلف ادوار میں نئے حیوانات پیدا ہوئے اور ہوتے رہے ہیں۔ (اسلام اور نظریہ ارتفاء ، ص:۸۵) اس نظری کی بھی تائید قرآن کریم کی بعض آنتوں سے ہو جاتی ہے۔

چونکہ ڈارون کے نظریہ نے فدہی دنیا میں ایک طرح کا اضطراب پیدا کر دیا ہے الندا ہم اس کا ذرا تفصیل سے جائزہ لینا چاہتے ہیں۔ پہلے اس کا رہے کو ذرا تفصیل سے پیش کریں گے پھراسے زیر بحث لایا جائے گا۔

نظریہ ارتقاء کیا ہے؟ : زندگی کی ابتدا ساحل سمندر پر پیسے پانیوں سے ہوئی۔ پانی کی سطح پر کائی نمودار ہوئی پھراس کائی کے نیچے سے حرکت پیدا ہوئی۔ یہ زندگی کی ابتدا تھی پھراس سے باتات کی مختلف شکلیں بنی گئیں۔ جرثومہ حیات ترقی کر کے حیوانچہ بن گیا پھریہ حیوان بنا کید جوان ترقی کرتے کرتے پردار اور بازوؤں والے حیوانات میں تبدیل ہوا پھراس نے فقری جانور کی شکل افتیار کی پھرانسان کے مشابہ حیوان بنا اور اس کے بعد انسان اول بنا۔ جس میں عقل وقہم اور تکلم کی صلاحیتیں نہیں تھیں۔ بالآخر وہ صاحب بنا اور اس کے بعد انسان اول بنا۔ جس میں عقل وقہم اور تکلم کی صلاحیتیں نہیں تھیں۔ بالآخر وہ صاحب اندازہ کچھ اس طرح بنایا جاتا ہے:

آج سے دو ارب سال پیشخر سمندر کے کنارے پایاب پانی میں کائی کی نمود شروع ہوئی' یہ زندگی کا آغاز تھا۔ ۲۰ کروڑ سال بعد اسفنج اور دیگر سہ خاوی جانور پیدا ہوئے۔ مزید ۳ کروڑ سال بعد اسفنج اور دیگر سہ خاوی جانور پیدا ہوئے ۔ ۴۵ کروڑ سال قبل چوں کے بغیر پورے ظاہر ہوئے اور اسی دور میں ریڑھ کی ہڈی والے جانور پیدا ہوئے۔ ۴۵ کروڑ سال قبل مچھلیوں' کھجوروں کی نمود ہوئی ۳۰ کروڑ سال قبل بچھلیوں' کھجوروں کی نمود ہوئی ۴۳ کروڑ سال قبل بی ہندی والے جانور پیدا ہوئے۔ یہ عظیم الحبشہ جانور ۸۴ فٹ تک لیے اور ۳۵ ش تک وزنی

www.muhammadilibrary.com نِت کلوع اسلام کے مخصوص نظریات پر نِت کی (حصہ:دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات پر

تھے۔ ۱۳ کروڑ سال بعدیا آج سے کا کروڑ سال پہلے ان عظیم المبشہ جانوروں کا خاتمہ ہو گیا۔ ۴ کروڑ

سال قبل ہاتھیوں 'گھوڑوں اور بندروں کی نمود ہوئی ڈھائی کروڑ سال قبل بے دم بوزنے (APC) نمودار ہوئے اور ڈیڑھ کروڑ سال بعد یعنی آج سے ایک کروڑ سال پہلے بے دم بوزنا سیدھا ہو کر

چلنے لگا۔ (میں وہ بندر ہے جس کے متعلق کما جاتا ہے کہ یہ انسان کا جد اعلیٰ ہے) اس سے ۳۰ لاکھ سال بعدیا آج سے ستر لاکھ سال پہلے اس بے دم بو زنے کی ایک قتم چیھکن تھرویس سے پہلی انسانی نسل پیدا ہوئی۔ مزید ۵۰ لاکھ سال یا آج سے ۳۰ لاکھ سال پہلے 'پہلی باشعور انسانی نسل پیدا ہوئی جس

نے پھر کا ہتھیار اُٹھایا۔ مزید ۲۰ لاکھ سال بعد اس میں ذہنی ارتقاء ہوا اور انسانی نسل نے غاروں میں

ر منا شروع کیا۔ (زریں معلومات از عطش درانی ۔ ص ٤٦٩) ڈارون نے سب سے پہلے کتاب اصل الانواع ۱۸۵۹ء میں کھی' پھراس کے بعد اصل الانسان (Man

Origin of) اور تسلسل انسانی (Descent Of Man) لکھ کر اینے نظریہ کی تائید مزید کی۔ ڈارون نے اس نظريه ارتقاء كو مندرجه ذيل جار المواول پر استوار كيا ب:

# تظربه الرقاء كے اصول

# 1] تنازع للبقاء (Struggal For Existence)

اس سے مراد زندگی کی بقاء کے لئے تکتکش ہے۔ جس میں سرف وہ جاندار باقی رہ جاتے ہیں جو زیادہ کمل اور طاقتور موں اور کزور جاندار ختم مو جاتے ہیں۔ مثلاً کسی جنگ میں وحثی بیل ایک ساتھ چےتے

ہیں چرجو ان میں طاقتور ہو تا ہے وہ گھاس پر قبضہ جمالیتا ہے اور اس طرح مزید طاقتور ہو جاتا ہے۔ گر کزور' خوراک کی نایابی کے باعث کمزور تر ہو کر بلاآ خرختم ہو جاتا ہے' اسی بھکش کا نام تنازع للبقاء ہے۔

# (Natural Selection) طبعی انتخاب (Matural Selection) اس سے اس کی مرادیہ ہے کہ مثلاً: اوپر کی مثال میں وحثی بیل دور کی مسافت طے کرنے اور دشوار

گزار راستوں سے گزرتے ہیں تو جو طاتور ہوتے ہیں وہی یہ مسافت طے کریاتے ہیں اور اپنے آپ کو خطرات سے محفوظ کر کیتے ہیں۔ گویا فطرت خود طاقتور اور مضبوط کو باقی رکھتی اور کمزور وناقص کو ختم کر دی ہے۔

اگرچہ مندرجہ بالا دو الگ الگ اصول ہتائے گئے ہیں گر دونوں کا بتیجہ دراصل ایک ہی ہے جو بمصداق<sup>۔</sup>

ہے جرم ضعفی کی سزا مرگ مفاجات تقدر کے قاضی کا یہ نتوی ہے ازل سے

كنرور جنس كے ختم ہو جانے كى صورت ميں ظاہر ہو تاہے۔ 🛭 ماحول سے ہم آہنگی (Adaptation)

اس کی مثال یوں سبچھنے کہ شیر ایک درندہ گوشت خور جانور ہے۔ فطرت نے اسے شکار کے لئے پنج

آئيد بروري المعروب ال

اور گوشت کھانے کے لئے نوکیلے دانت عطا کیے ہیں۔ اب اگر اسے مدت دراز تک گوشت نہ ملے تو اس کی دو ہی صور تیں ہیں۔ یا تو وہ بھوک سے ختم ہو جائے گایا نباتات کھانے لگ جائے گا۔ اس دو سری صورت میں اس کے تیز دانت اور پنج رفتہ رفتہ خود بخود ختم ہو جائیں گے اور ایسے نئے اعضاء وجود میں آنے لگیں گے جو موجودہ مشیت کے مطابق ہوں' اس کی آئتیں بھی طویل ہو کر سبزی خور جانوروں کے مشابہ ہو جائیں گی۔ اس طرح آگر شیر کو خوراک ملنے کی واحد صورت یہ ہو کہ یہ اسے کسی درخت پر چڑھ کر صاصل کرنی پڑے تو ایسے اعضاء پیدا ہونے شروع ہو جائیں گے جو درخوں پر چڑھنے میں مدد دے

#### 🗗 قانونِ وراثت (Law of Heritence)

اس کا مطلب سے ہے کہ اصول نمبر ۲ کی رو سے یعنی حیثیت اور ماحول کے اختلاف سے جو تبدیلیاں پیدا ہوتی جیں وہ نساز بعد نسل آگے منتقل ہوتی جاتا ہے۔ اور بول محسوس ہوتا ہے کہ سے دو انگ الگ نسلیں جیں جیسے گدھا اور گھوڑا ایک ہی نوع جیں۔ گر گدھا گھوڑے سے اس لئے مختلف ہوگیا کہ اس کی معاثی صورت حال بھی بدل گئ اور اصول معاش کے لئے اس کی جدوجہد میں بھی اضافہ ہوگیا۔

یہ ہے ڈارون کے نظریہ ارتقاء کا خلاصہ جو اس وفیق بھی صرف نظریہ ہی تھا اور آج بھی نظریہ ہی ہے اس نظریہ کی دوجہ سے یہ نظریہ سائنس کا قانون (Law اس نظریہ کو کوئی الیمی ٹھوس بنیاد مہیا نہیں ہو سکی جس کی دجہ سے یہ نظریہ سائنس کا قانون (Scientific) بن سکے۔ اس نظریہ پر بعد کے مفکرین نے شدید اس نظریہ کے ہیں۔ مثلاً:

نظرید اِرتقاء پر اعتراضات: ( زندگی کی ابتدا کیے ہوگی؟ معلول تو موجوب کین علت کی کڑی نمیں ملتی۔ گویا اس نظرید کی بنیاد ہی سائنسی لحاظ سے کزور ہے۔ اس سلسلہ میں پرویز صاحب اپنی کتاب (انسان فیلی موجود) کے (صفحہ:۵۵) پر رقم طراز ہیں:

" یہ تو ڈارون نے کما تھا لیکن خود ہمارے زمانے کا ماہر ارتقاء (Simpson) زندگی کی ابتداء اور
سلسلہ علت و معلول کی اولین کڑی کے متعلق لکھتا ہے زندگی کی ابتداء کیے ہو گئی؟ نمایت
دیانتداری ہے اس کا جواب ہے ہے کہ ہمیں اس کا پچھ علم نہیں.... اس معمہ کو حل کرنے ک
کوشش کی جا رہی ہے اور رفتہ رفتہ اس کے قریب پنچا جا رہا ہے.... لیکن اس معمہ کا آخری نقطہ
(یعنی زندگی کا نقطہ آغاذ) وہ ہے جو سائنس کے انکشافات کی دسترس سے باہر ہے اور شاید انسان ک
حیطہ اور اک سے بی باہر.... کا نکات کے آغاز اور سلسلہ علیت و معلول کی اولین کڑی کا مسئلہ لا نیخل
ہے اور سائنس اس تک نہیں بہنچ سی ہی۔... یہ اولین کڑی راز ہے اور میرا خیال ہے کہ ذبن انسانی
اس راز کو بھی نہیں پاسکے گا۔ ہم آگر چاہیں تو اپنے اپنے طریق پر اس علیت اولی کے حضور اپنے سر
جھکا سکتے ہیں لیکن اے اپنے ادراک کے دائرے میں بھی نہیں لا سکتے۔"

کوئی چڑیا ارتقاء کر کے مرغابن گئی ہویا گدھا ارتقاء کر کے گھوڑا بن گیا ہویا لوگوں نے کسی بندر کو انسان بنة ريكها مورنه بي ميد معلوم مو سكاب كه فلال دوريس ارتقاء موا تهارجس طرح جمله حيوانات ابتدائ آفریش سے تحقیق کیے گئے ہیں۔ آج تک ای طرح چلے آتے ہیں' ان میں کوئی تبدیلی نہیں ہوتی۔ البتہ بعض ایسی مثالیں ضرور ملتی ہیں جو نظریہ ارتقاء کو رد کر دیتی ہیں۔ مثلاً: رکیٹم کا کیڑا جو عموماً موسم برسات میں شہتوت کے پتوں پر گزر او قلت کر تا ہے۔ جب ساٹھ دن کا ہو جاتا ہے تو اسکا رنگ سیاہ سے سفید ہو جاتا ہ۔ اس کے منہ سے ایک مادہ تاروں کی شکل میں فکاتا ہے۔ جے یہ اپنے جم کے گرد لینینا شروع کردیتا ہے۔ یہ تار ساتھ ہی ساتھ خشک ہوتے جاتے ہیں۔ ریشم کے کیڑے کے گرد تاروں کا یہ جال جب اخروث کے برابر ہو جاتا ہے تو اس کے اندر کیل مرجاتا ہے اور اس کے سیاہ مادے سے ایک سفید تلی بن جاتی ہے۔ جب سے باہر نکلتی ہے تو نرو مادہ کا ملاپ من کا ہے پھر مادہ انڈے دیتی ہے اور دونوں نر ومادہ مرجاتے ہیں۔ اس کیڑے کا بالخصوص اس لئے ذکر کیا گیا ہے کہ انسان زمانہ قدیم سے ریشم حاصل کر رہا ہے اور اس كيرے كى داستان حيات اس كے سامنے رہتى ہے۔ اس كيرے كى داستان حيات ميں نہ طبعى تبديلى موكى نہ ی ارتقاء کا عمل مجھی پیش آیا۔ ای طرح بعض کمتر درج کے جو چانور جو ابتدائے زمانہ میں پائے جاتے تھے آج بھی اس شکل میں موجود ہیں۔ ان پر ارتقاء کا کوئی عمل نہیں ہوا۔ حشرات الارض کا وجود بھی نظریہ ارتقاء کی تردید کر تا ہے۔ ای لئے بعض مفکرین ارتقاء کے مکر ہیں' اس کے بجائے تخلیق خصوصی (Special creation) کے قائل ہیں۔ یعنی ہر نوع زندگی کی تخلیق بالکل الگ طور پر ہوئی ہے۔ ایک مفکر (Deviries) ارتقاء کے بجائے انتقال (Mutation) کا قائل ہے جے آج کل فجائی ارتقاء

(Emergent Evolution) کا نام دیا جاتا ہے۔ © نظریہ ارتقاء پر تیسرا اعتراض سے کیا جاتا ہے کہ ان کی در میانی کڑیاں موجود نہیں۔ مثلاً جو ژوں

داکے اور بغیر جو ژوں والے جانوروں کی درمیانی کڑی موجود نہیں' فقری اور غیر فقری جانوروں کی درمیانی کڑی بھی مفتود ہے۔ مچھلیوں اور ان حیوانات کی درمیانی کڑی بھی غائب ہے جو خنگلی اور پانی کے جانور کملاتے ہیں۔ اسی طرح رینگنے والے جانوروں اور پرندوں' رینگنے والے ممالیہ جانوروں کی درمیانی کڑیاں

کھاتے ہیں۔ ای طرح رئیلنے والے جانوروں اور پرندوں کریتھنے والے سائید ہوروں ہی دورہ بھی مفقود ہیں۔ فلسفہ ارتقاء کی بیہ اصل دشواری ہے جو سو سال سے زیر بحث چلی آرہی ہے۔ سند

بعض نظریہ ارتقاء کے قاتلین اس کا یہ جواب دیتے ہیں کہ درمیانی کڑی کا جب کام پورا ہو چکتا ہے تو وہ از خود غائب ہو جاتی ہے۔ اس جواب میں جتنا وزن یا معقولیت ہے اس کا آپ خود اندازہ کر سکتے ہیں۔

﴿ چوتھا اعتراض ميد كيا جاتا ہے كہ جب اس نظريدكى روے ميد ثابت كيا كيا ہے كہ پهلا انسان كمزور

www.muhammadilibrary.com أَكُنِيْهُ رَبُويِرِيَّةُ وَيِرِيِّةً عِلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّ

جسم اور ناقص العقل تھا تو اس نے شیروں اور چیتوں کے درمیان گزارہ کیسے کیا اور اس کمزوری اور بے عقل کے باوجود تنازع للبقاء میں کامیاب کیسے ہوگیا۔؟

پانچوال اعتراض بڑا وزنی ہے اور وہ یہ ہے کہ ابتدائے زندگی سے بندر تک جو شعور کی انرقی دو ارب سال میں واقع ہوئی ہے بندر اور انسان کا در میانی شعوری فرق اس سے بہت زیادہ ہے۔ جس کے لئے ارب ہاسال کی مت در کار ہے۔ جب کہ زمین کی عمر صرف ۳ ارب سال بنائی جاتی ہے۔ یہ ذہنی ترقی انسان میں کیدم کیو نکر آئئی؟

ڈارون نے نظریہ ارتقاء کے لئے جو اصول بتائے ہیں وہ مشاہدات کی رو سے صحیح ثابت نہیں
 ہوتے مثلاً:

ایک اصول قانون وراثت ہے۔ ڈارون کہتا ہے کہ لوگ کچھ عرصہ تک کوں کی دم کا منتے رہے جس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ عرب اور عبرانی لوگ جس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ عرب اور عبرانی لوگ صدیوں سے ختنہ کرواتے چلے آئے ہیں لیکن آج تک کوئی مختون بچہ بیدا نہیں ہوا۔؟

• ماحول سے ہم آہنگی پر یہ اعترامی ہے کہ انسان کے پیتانوں کا بدنما داغ آج تک کیوں باقی ہے۔ جس کی کسی دور میں بھی ضرورت پیش نہیں آئی اور انسان سے کمتر درجے کے جانوروں (نرول) میں یہ داغ موجود نہیں تو انسان میں کیسے آگیا؟ علاوہ ازیں ہیں کہ ایک ہی جغرافیائی ماحول میں رہنے والے جانوروں کے درمیان فرق کیوں ہوتا ہے؟

© رکاز کی دریافت بھی نظریہ ارتقاء کو بالکل باطل قرار دی ہے۔ رکاز (Paloentlogy) ہے مراد انسانی کھوپڑیاں یا جانوروں کے وہ پنجر اور بڑیاں ہیں جو زمین میں مدفول ائی جاتی ہیں۔ نظریہ ارتقاء کی رو ہے کمتر درجے کے جانوروں کی ہڑیاں زمین کے زریس حصہ میں پائی جانی چاہئیں جب کہ معالمہ اس کے بر عکس ہے۔ ایسی ہڑیاں عموماً زمین کے بالائی حصہ میں ملی ہیں۔ ارتقائی یہ بھی کہتے ہیں کہ انسان لاکھوں سال جب ایسی ہڑیاں عموماً زمین کے بالائی حصہ میں ملی ہیں۔ ارتقائی یہ بھی کہتے ہیں کہ انسان لاکھوں سال جبل جسمانی اور عقل لحاظ سے ناقص تھا۔ بالآخر سمجیل کی طرف آیا۔ رکاز کی دریافت اس بات کی بھی تردید کرتی ہے کیونکہ بالائی طبقوں میں جو رکاز ملے ہیں وہ غیر مکمل اور ناقص انسان کی یادگار ہیں اور زیریں طبقوں میں اعلیٰ انسان کے رکاز ملے ہیں وہ غیر مکمل اور ناقص انسان کی یادگار ہیں اور زیریں طبقوں میں اعلیٰ انسان کے رکاز ملے ہیں 'طال کلہ معالمہ اس کے برعکس ہونا چاہئے تھا۔

نظریہ ارتقاء اور مغربی مفکرین: یہ ہیں وہ اعتراضات جنہوں نے اس نظریہ کے انجر پنجر تک ہلا دیے ہیں۔ گزشتہ ڈیڑھ صدی نے اس نظریہ میں استحکام کی بجائے اس کی جڑیں بھی ہلا دی ہیں۔ اب اس نظریہ کے متعلق چند مغربی مفکرین کے اقوال بھی ملاحظہ فرما کیجیے:

آ ایک اطالوی سائنسدان روزا کہتا ہے کہ گزشنہ ساٹھ سال کے تجربات نظریہ ڈارون کو باطل قرار دے کے بیں۔ (اسلام اور نظریہ ارتقاء)

② وریز (Devries) ارتقاء کو باطل قرار دیتا ہے وہ اس نظریہ کے بجائے (Mutation) یا انتقال

#### www.muhammadilibrary.com

217 💛 🔀 (حصد: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات آئينه رَبويزيت

نوع كا قائل ب- (ايضاً) ولاس (Wallace) عام ارتقاء کا قائل ہے لیکن وہ انسان کو اس سے مشتنیٰ قرار ویتا ہے۔ (ایساً ۔

فرخو کہتا ہے کہ انسان اور بندر میں بہت فرق ہے اور بیہ کہنا بالکل لغوہے کہ انسان بندر کی اولاد ہے۔

میفرٹ کہتا ہے کہ ڈارون کے ندہب کی تائید نامکن ہے اور اس کی رائے بچوں کی باتوں سے زیاہ

آغاسیز کہتا ہے کہ ڈارون کا غربب سائنسی لحاظ سے بالکل غلط اور بے اصل ہے اور اس قتم کی باتوں كاعلم سائنس سے كوئى تعلق نهيں ہوسكتا۔ (ايساً مص: ١٢)

کیلے (Huxley) کہنا ہے کہ جو ولا کل ارتقاء کے لئے دیے جاتے ہیں ان سے بیہ بات قطعاً ثابت سیس موتی که نباتات یا حیوانات کی کوئی نوع مجھی طبعی انتخاب سے پیدا موئی مو - (ایساً - ص:۱۱۸)

ننڈل کہتا ہے نظریہ ڈارون قطعا عالمی النفات ہے کیونکہ جن مقدمات پر اس نظریہ کی بنیاد ہے وہ قابل تشکیم ہی شیں ہیں۔

نظریہ ارتقاء کی مقبولیت کے اسباب: اب سوال ہے کہ اگر یہ نظریہ ارتقاء اتنا ہی غیر سائٹلیفک ہے تو بیہ مقبول کیسے ہو گیا؟ تو اس کا جواب بیہ ہے کہ اس کا چھار کرنے والوں میں مادہ پرست و ہریت پند اور اشتراکیت نواز سب شامل ہو جاتے ہیں۔ دہریت' مادہ پرسٹی کٹاندریت اور اشتراکیت بذات خود الگ

الگ فرہب ہیں ' یہ نظریہ چونکہ الحاد اور خدا سے انکار کی طرف لے جانا ہے لنذا انہیں ایک دلیل کا کام ویتا وارون خود پہلے خدا پرست تھا جب اس نے كتاب اصل الانواع كمى تو اس دفت دہ لا ادريت كى طرف مائل ہو گیا پھر جب اس نے اور بھی دو کتابیں لکھیں اور اپنے نظریہ میں پختہ ہو گیا تو خدا کا محربن

عمااور اہل کلیسانے اس پر کفروالحاد کا فتوی لگا دیا۔

## نظريه ارتقاءاور مفكرين قرآن

جارے ہال مغربی تمذیب سے مرعوب قرآنی مفکرین نے اسے اپنالیا۔ سرسید احمد خان جو ڈارون کے ہم عمرادر سوامی دیا تند سے متاثر تھے انہوں نے اس نظریہ کو نیچرکے مطابق پایا تو اسے قبول کر لیا۔ آج کل ادارہ طلوع اسلام سرسید کی تھلید میں اس تظریہ کے پر چار میں سرگرم ہے۔

سوچنے کی بات ہے کہ وہ نظریہ جسے مغربی مفکرین ناقابل اعتماد ٹھمرا چکیے ہیں تو ہمارے قرآنی مفکرین کو ا مادیث جیسے نکنی علم کو رد کر کے اس " بیقین علم" کو سینے سے لگانے کی کیا ضرورت تھی؟ سائنسی نظریات کا تو یہ طال ہے کہ جب وہ اینے تجرباتی اور تحقیقی مراحل ہے گزرنے کے بعد سائنسی قانون (Law) بن www.muhammadilibrary.com
الكينه رَويزيّت معلى المساورة المالم كفوص نظريات المراجع المالم كفوص نظريات المراجع المالم كالمواجع المواجع المواجع

جاتے ہیں تب بھی انہیں آخری حقیقت قرار نہیں دیا جا سکتا۔ بعد میں آنے والے مفکر ایسے سائنسی قوانمین کو رد کر دیتے ہیں۔ نیوٹن کے دریافت کردہ قانون کشش ثقل کو آئن سٹائن نے مشکوک قرار دیا۔ یمی صورت حال اس کے قوانمین حرکت کی ہے تو الی صورت حال میں ان نظریات کو تاویل و تحریف کے ذریعہ قران سے ثابت کرناکوئی دینی خدمت یا قرآنی فکر قرار دیا جا سکتا ہے۔؟

یہ وی صاحب نے اس نظریہ ارتقاء کو دو شرائط کے ساتھ اپنایا ہے:

یہ کہ پہلے جرثومہ حیات میں زندگی کسی نہ کسی طرح خود بخود ہی پیدا نہیں ہوئی تھی بلکہ یہ زندگی خدانے عطاکی تھی۔

© انسان کا فکر وشعور ارتقاء کا بتیجہ نہیں بلکہ نفخ خداوندی کا نتیجہ ہے اور یہ کہ نفخ خداوندی فجائی ارتقاء کے طور پر واقعہ ہوا۔ فجائی ارتقاء کے نظریہ کا موجد موجووہ دور کا امام لائڈ مار گن ہے جس نے یہ ثابت کر دیا ہے کہ فجائی ارتقاء ممکن العمل ہے۔

اب سوال میہ ہے کہ اگر خدا ہی خالق زندگی اور نفخ روح کا بطور فجائی ارتقاء عامل تسلیم کرنا ہے تو پھر
کیوں نہ آدم کو عام قانون ارتقاء سے مشتی قرار دیا جائے۔ استناء کا قانون بھی تو آخر اس کا نات میں
موجود ہے۔ گو اس قانون تک انسان کی دسترس کی تک نمیں ہو سکی پھر یہ سوال بھی بڑا وزنی ہے کہ جب
نوع انسان پہلے سے جلی آری تھی تو کیا نفخ روح اس کو کے سارے افراد میں ہوا تھایا کسی فرد واحد میں ؟
اگر کسی فرد واحد میں ہوا تو وہ کون تھا اور میہ واقعہ کس دور میں ہوا؟ میہ ایسے سوالات ہیں جن کا ان حضرات
کے پاس کوئی جواب نہیں۔

# طلوع اسلام کے قرآنی ولا کل سی

حقیقت میں دیکھا جائے تو قرآن میں کوئی ایسی نص موجود نہیں جو انسان کو نظریہ ارتقاء کی کڑی میں مسلک کروے 'تاہم جن آیات ہے استشماد کیا جاتا ہے وہ درج ذمل ہیں:

D نفس واحدہ سے مراد پہلا جر تومہ حیات؟

"اے لوگو! خدا ہے ڈروجس نے تمہیں ایک تفس سے پیداکیا پھراس سے اس کاجو ڈا بتایا پھران دونوں سے کثیر مرد اور عورت (پیدا کر کے روئے زمین پر)

﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ اَتَقُوا رَبَّكُمُ اللَّذِى خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ ` ''ا لولو! فدا وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا عَلَيْهِمَا عَلِيمَا اللَّهِمِهِ اللَّ وَلِمَا آيَّ ﴾ (النساء ٤/١)

یہ آیت اپنے مطلب میں صاف ہے کہ نقس واحدہ سے مراد آوم ملینی ہیں لیکن ہمارے یہ دوست نفس واحدہ سے مراد پہلا جر تومہ حیات لیتے ہیں۔ اس جر تومہ حیات کے متعلق نظریہ ہے کہ وہ کٹ کر دو ککڑے ہوگیا پھران میں سے ہرایک بڑا ہو کر پھرکٹ کر دو دو کملڑے ہو تا گیا۔ اس طرح زندگی میں وسعت

www.muhammadilihrary.com منظريات اسلام نظريات اسلام منظريات المنظريات الم

پیدا ہوتی گئی جو جمادات سے نباتات ' نباتات سے حیوانات اور حیوانات سے انسان تک میٹی ہے۔ یہ تصور اس لحاظ سے غلط ہے کہ ﴿ خَلْقَ مِنْهَا زَوْجَهَا ﴾ کے الفاظ اس بات کی دلیل ہیں کہ اس

جوڑے سے آئدہ سل تو الدو تناسل کے ذریعہ جلی تھی جب کہ جرثومہ حیات کی صورت سے نہیں ہوتی۔

آج بھی جراقیم کی افزائش اس طرح ہوتی ہے کہ ایک جراثیم کٹ کر دو حصے بن جاتا ہے پھران میں سے

ہرا یک کٹ کر دو حصے بن جاتا ہے۔ اس طرح افزائش ہوتی چلی جاتی ہے ان میں توالدو نتاسل نہیں ہو تا

لنذاوہ ایک جرثومہ کے دو مکڑے تو کہلا سکتے ہی زوج نہیں کہلا سکتے۔

۵ ملق کا مفہوم

دو سری آیت بیہ ہے:

("اے محمد النجام!) این پروردگار کا نام لے کریا ہے ﴿ آقُرَأُ بِٱسْدِ رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ ۞ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِنْ جس نے (کائنات کو پیدا کیا) جس نے انسان کو خون کی عَلَقِ ٢٠١/٩٦) (العلق٩٦/١٠١)

کھٹکی ہے بنایا۔'' اس آیت میں ﴿ علق ﴾ کالغوی معنی جمل جواخون بھی ہے اور جونک بھی۔ ہمارے یہ دوست اس سے

دوسرامعنی مراد لیتے ہیں اور اے رقم مادر کی کیفید جرار نہیں دیتے بلکہ اس سے ارتقائی زندگی کے سفر کا وہ دور مراد لیتے ہیں جب جو تک کی قتم کے جانور وجود میں آئے اور کہتے ہیں کہ انسان انہی جانداروں کی

ارتقائی شکل ہے۔ اس اشکال کو کہ آیا یہ رحم مادر کا قصہ ہے یا ارتقائے زندگی کے مفرکی داستان درج ذیل آیت دور کر

رئتي ہے: " پھر نطفہ کا لو تھڑا ﴿ علق ﴾ بنایا بھر لو تھرے کی بوثی ﴿ ثُمُّ خَلَقْنَا ٱلنُّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا ٱلْعَلَقَةَ

مضغكة فكنكقنك المصغكة عظكما بنائی پھر بونی کی بڈیاں بنائمیں پھریڈیوں پر گوشت چڑھایا

نَكْسُونِا ٱلْعِظْنَمَ لَحْمًا ثُرَّ أَنشَأْنُهُ خَلْقًا ءَاخَرْ پھراس (انسان کو) نئی صورت میں بنا دیا تو خدا سب

نَسَبَارَكُ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ شَ ﴾ ہے بہتر بنانے والا بڑا یا بر کت ہے۔"

(المؤمنون ٢٣/ ١٤)

انسان کی پیدائش کے بیہ مدر یکی مراحل صاف بنا رہے ہیں کہ بیہ رحم مادر میں ہونے والے تغیرات

ہی'کیونکہ اِرتقائے زندگی کے مراحل ان پر منطبق نہیں ہوتے۔ نیزیہ بھی کہ قران مجید نے "ملق" یا

"ملقہ" ہے مراد رحم مادر میں جما ہوا خون ہی لیا ہے۔ اس سے اِرتقائی نظریہ کی جو تک مراد نہیں۔ ③ اطوارِ مختلفہ

تیری آیت بیہ ہے: ''حلائکہ اس نے تم سب کو مختلف حلات میں پیدا کیا ﴿ وَقَدْ خَلَقَكُمُ أَطْوَارًا ﴿ فِي ١٤/٧١)

| www.muham madilibrary. مراهسه زوم) طوح اسلام مے مخصوص نظریات کر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | .com آمَيْدَ رُورِيَ                       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|
| ہے۔" (تغییر ثنائی)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                            |
| · · · · · · · الانكه اس نے تم كو طرح طرح (كي حالتوں) ميں پيدا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                            |
| کیاہے۔"(فع محمہ جالند هری)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                            |
| " عالا نکه اس نے تم کو طرح طرح سے بنایا ہے۔"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                            |
| (تفییم القرآن)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                            |
| نے وہی تخلیقی مراحل مراد کئے ہیں جو رحم مادر میں ہوتے ہیں۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | اور اس سے مولانا مودودی نے                 |
| ر نقائے زندگی کے مراحل مراد کیتے ہیں 'کیکن کوئی ایسی وجہ نہیں کہ اس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                            |
| لئے جائمیں جب کہ سورہ ملق کی مندر جہ بالا آیت اس کی وضاحت بھی <i>کر</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | -                                          |
| نود نہیں جس سے پرویز صاحب کے نظریہ کی تائید ہو سکے.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | · ·                                        |
| ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <ul> <li>زمین سے روئیدگی</li> </ul>        |
| -0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | چوتھی آیت درج ذیل ہے:                      |
| نَاتًا ﴿ ﴿ اللهِ الهِ ا | ﴿ وَاللَّهُ أَنْكِتُكُم مِنَ ٱلأَرْضِ      |
| "الله نے تم کو زمین سے پیدا کیا۔" (تغیر ثنائی)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | (نوح۷۱/۱۷)                                 |
| مے جیب طرح اگلیا۔ " (تفہم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                            |
| mil.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | پرویز صاحب اس کا ترجمه کرتے میں            |
| گایا ایک طرح کا اگانا۔"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | "اور ہم نے جہیں زمین سے آ                  |
| لہ انسان نباتات اور حیوانات کے رائے سے ہو تا ہوا وجود میں آیا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | اور اس سے مرادیہ لیتے ہیں ک                |
| فظ لغوی اعتبار سے ہر برجھنے والی چیز پر بولا جاتا ہے۔ نباتات 'حیوانات اور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | آيت مندرجه بإلا مين نبَتَ كالأ             |
| ) ہوتا ہے ۔ (امام راغب اس کی دوسری خصوصیت بیہ ہے کہ جب کوئی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | انسان سب پر اس کا یکسال استعال             |
| فظ استعال ہو تا ہے۔ مثلاً ((نَبَتَ الْغُلاَم)) بمعنی ''لڑے کا جوان ہونا'' بچہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | چيز خوب کھل پھول رہي ہو تو بيہ لا          |
| رونوں طرح استعال ہوتا ہے ۔ (النجد) ((نَبَتَ ثَدْئُ الْبَحَارِيَةِ)) ''لڑکی کے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | کی پرورش کرنا۔" (لازم ومتعدی               |
| ) طرح جب ایک بچه کی اس طرح پرورش ہو رہی ہو کہ وہ اپنی اصل عمر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | لپتان اب <i>حر آنا</i> " (منشهی الارب)ا ح  |
| تا ہو تو ((أَنْبَتَ)) كالفظ استعال ہو تا ہے ' چنانچه قرآن میں ہے:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                            |
| ، وَأَنْبَتَهَا نَبَاتًا ﴿ "تُو خدا نَ مريم المُنْظِيمُ كُو يُبنديدكَى كَ قابل قبول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ﴿ فَنَقَبَّلُهَا رَبُّهَا بِقَبُولٍ حَسَنٍ |
| فرمایا اور اسے اچھی طرح پرورش کیا۔ "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                            |
| نظریه ارتقاء کی کوئی موثر دلیل نهیں ہو سکتی۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | اندریں صورت حال میہ آیت بھی                |
| ورز صاحب نے مندرجہ ذیل آیت کی طرف توجہ مبذول کرائی ہے کہ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | اقصہ آدم کے سلسلہ میں پ                    |

﴿ وَلَقَدَّ خَلَقَنَ كُمْ مَ مُعَ صَوَرَّنَكُمْ مَمَ قُلْنَ "اور بم نے تمهیں پیداکیا ، مجر تمهاری شکل صورت لِلْمَلَنَهِكَةِ أَسْجُدُواْ لِآدَمَ ﴾ (الأعراف ٧/ ١١) بنائی ، پھر فرشتوں کو تحم دیا کہ آوم المنظم کو سجدہ

اس سے آپ یہ ثابت کرنا چاہتے ہیں کہ آیت ندکورہ میں جمع کا صیغہ اس بات کی دلیل ہے کہ آدم السنے اس سے آپ بنی نوع انسان موجود تھی کیونکہ ملائکہ کے سجدہ کا ذکر بعد میں ہوا ہے بھر سورہ اعراف کی آیات ۱۱۔ ۲۵ تک توجہ دلائی ہے۔ جمال کمیں آدم اور اس کی بیوی کے لئے تثنیہ کاصیغہ آیا ہے۔ لیکن اکثر

آیات ۱۱۔ ۲۵ تک توجہ دلائی ہے۔ جہاں کمیں آدم اور اس کی بیو کی مقامات پر جمع کا صیغہ ہے۔

اس کے جواب میں اتنائی عرض کریں گے کہ آپ اگر آیات (۱۱۔ ۲۵) کے بجائے (۲۔ ۲۵) پر غور کرنے کو فرم ادیے تو تثنیہ کے صیغہ کی حقیقت معلوم ہو جاتی۔

ابتداء میں حضور اکرم ملڑ کیا ہے دور کے تمام موجود انسانوں کو مخاطب کیا گیا ہے کہ "اپنے پروردگار سے نازل شدہ وقی کی تابعداری کرو چرا گے چل کر آدم المنظم آپ کی بیوی اور ابلیس وغیرہ کا قصہ ندکور ہو قرآن میں حسب محل صیغوں کا استعمال ہوا ہے۔ ان آیات کے مخاطب آدم المنظم اور ان کی اولاد ہے نہ کہ آدم المنظم اور ان کے آباء واجداد یا بھائی بند' جو آپ کے خیال میں اس جنت میں رہتے تھے۔ جسے نہ کہ آدم المنظم خدانے فرمایا:

﴿ يَتَادَمُ أَسَكُنَ أَنتَ وَزَقِبُكَ أَلِمَنَةً ﴾ "الله المَهَاور تسارى يوى جنت مِن ربو" (البقرة ٢/ ٣٥)

اگر جنت میں اس "آدم" کی سابقہ نسل بھی رہتی تھی تو محض آدم اور اس کی بیوی کو جنت میں رہنے کی ہدایت بالکل بے معنی ہو جاتی ہے۔

﴿ وَالَّذِى جَاءَ مِالْصِدْقِ وَصَدَدَقَ مِلِيَّةُ أَوْلَيَهِكَ "اورجو فَحْصَ كِي بات لَي رَآيا اورجس ناس كَى هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ إِنَّ ﴿ وَالزمر ٣٣/٣٩) تَصَديق كي وبي لوك متى بين ـ "

## نظریہ ارتقاء کے ابطال پر قرآنی دلا کل

ا. مراحل تخلیق انسانی: اب دیکھے اللہ تعالی نے انسان کی پیدائش کے جو مختلف مراحل بیان فرمائے ہیں وہ یہ ہیں:

www.muhammadilibrary.com کر (حصہ:ووم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات کے کا کہ کا تعلق کے مخصوص نظریات کی کا تعلق کا تعلی کا تعلی کا تعلق

(۱) تواب بمعنی خشک مٹی (المومن ۱۷) (۲) ارض بمعنی عام مٹی یا زمین (نوح ـ ۱۷) (۳) طین بمعنی حمیلی مٹی گارا (الانعام ـ ۲) (۳) طین لازب بمعنی لیس دار اور چیک دار مٹی (الصفت ۱۱) (۵) حسا مسنون بمعنی بربودار کیچر(الحجر ۲۷) (۲) صلصال محملی مشیرا - حرارت سے نکائی ہوئی مٹی - (ایسناً) (۷) صلصال کالفحاد بمعنی ش سے بیخے والی شمیری - (الرحمٰن ۱۲) ۔

یہ ساتوں مراحل بس جمادات میں پورے ہو جاتے ہیں۔ مٹی میں پانی کی آمیزش ضرور ہوتی لیکن پھروہ بھی پوری طرح خٹک کر دیا گیا۔ غور فرمائے کہ اللہ تعالی نے تخلیق انسان کے جو سات مراحل بیان فرمائے ہیں وہ سب کے سب ایک ہی نوع (جمادات) سے متعلق ہیں۔ ان میں کمیں نباتات اور حیوانات کا ذکر آیا ہے؟ اگر انسان کی تخلیق نباتات اور حیوانات کے رائے سے ہوتی تو ان کا بھی کمیں تو ذکر ہونا چاہیے تھا۔

۲- تخلیق انسان سے پہلے کا زمانہ: تخلیق آدم سے متعلق درج ذیل آیت اپنے مفہوم میں بالکل صاف ہے۔ ارشاد باری ہے:

﴿ هَلْ أَنَى عَلَ ٱلْإِنْسَنِ حِينٌ مِنَ اللَّهُ هُولَمَ يَكُن "بِ شَك انسان پر زمانے ميں ايك ايما وقت بھي آچكا شَيْعًا مَذْكُورًا إِنَّ ﴾ (الإنسان/ الدهر ١٧٠٧) هُمَا مَا كَدُوه كُو كُي قائل وَكُر چيزنه تھا۔ "

اب دیکھے "دہر" سے مراد وہ زمانہ ہے جس کا آغاز ابتدائے آفرینش سے ہوا ہے اور عصر سے مراد وہ زمانہ ہے جس کا آغاز تخلیق آدم سے ہوا ہے کیونکہ انٹی افعال واعمال پر اللہ نے عصر کو بطور شمادت پیش کیا ہے دہر کو نہیں۔ ارشاد باری ہے کہ اس "دہر" میں انسان پر ایسا وقت بھی آیا ہے جب کہ وہ کوئی قاتل ذکر چیز نہ تھا۔ اگر وہ نباتات حیوانات یا بندر کی اولاد ہوتا تو یہ چیزی تو سب قاتل ذکر ہیں۔ آخر ان کا نام لینے میں کیا حرج تھا؟ ہمارے خیال میں کی آیت ڈارون کے نظریہ ارتقاد کو کلی طور پر مردود قرار دینے کے لئے کافی ہے۔

### ۳. آدم کی خصوصی تخلیق:

﴿ قَالَ بَيَانِلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن نَسَجُدَ لِمَا خَلَقْتُ "خدان فراياكه ال الميس جم فخص كو مين ف بِيدَيُّ ﴾ (ص ١٣٨ ه٧) بِيدَيُّ ﴾ (ص ١٣٨ ه٧)

اب خدا کے ہاتھوں سے اس لئے انکار کر دیا جائے کہ خدا کے متعلق تجریدی تصور ہی راہ صواب ہے۔
یا "ید" سے مراد قوت وقدرت ہے اور حدیث اگر آیت کی تائید کرے قواسے ظنی کمہ دیا جائے اور اگر
قورات بھی تائید کرے تو اس کی ہرایی آیت کو محرف قرار دیا جائے جو آپ کے قرانی فکر سے متصادم ہو۔
یہ سب کچھ کر لینے کے بعد نظریہ ارتقاء جیسے ناقابل اعماد نظریہ کو صبح قرآنی فکر قرار دیا جائے تو دلائل کی
بات رہ کمال جاتی ہے؟ سوچنے کی بات تو صرف یہ ہے کہ کائنات کی ہرشے کو اللہ تعالی نے اپنے وست

www.muhammadilibrary.com
آئينهُ پُرويزيت بِي ويزيت (عصدودم) الموع اسلام کے مخصوص نظریات کی

قدرت اور قوت ہی سے پیدا کیا ہے تو پھر صرف آدم کی تخلیق سے متعلق خصوصی ذِکر کی کیا ضرورت تھی کہ میں نے اسے اپنے ہاتھوں سے بتایا"

الله الرم كى بن باب تخليق: الن ٩ هد من نجران كے عيمائى رسول اكرم ما لله الله كے پاس مدينہ آئے اور الوہيت كے موضوع پر آپ سے مناظرہ كى شمائى۔ ان كے دلائل يہ تھ كہ جب تم مسلمان خود يہ تسليم كرتے ہو كہ وہ مردول كو زندہ كيا كرتے تھ، كرتے ہو كہ وہ مردول كو زندہ كيا كرتے تھ، تو بناؤ آگر وہ خدا كے بيٹے نہ تھ، تو ان كاباب كون تھا؟ اس دوران يہ آيت نازل ہوئى:

﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمَ الله كَ بال عَينَى كَى مثال آدم كى ى ہے۔ آدم كوالله خَلَقَكُمُ مِن تُرَابِ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴿ إِنَّ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُواللَّهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَ

لینی عیسائیوں کو جواب میر دیا گیا کہ اگر باپ کا نہ ہونا ہی الوہیت کی دلیل بن سکتا ہے تو آدم ملت ا الوہیت کے ذیادہ حقدار ہیں کیونکہ ان کی باپ کے علاوہ ماں بھی نہ تھیں۔ لیکن تم انہیں خدا نہیں سیجھتے تو حضرت عیسیٰ ملت کیے خدا ہو سکتے ہیں؟

گویا موضوع زیر بحث عیسیٰ النبیم کی الوہید تھا۔ حضرت عیسیٰ النبیم کے بن باپ پیدا ہونے کو عیسائی اور مسلمان دونوں متفقہ طور پر تسلیم کرتے ہیں۔ نیکن آج مسلمانوں کا ایک طبقہ تو ایسا ہے جو معجزات کا مکر ہے۔ وہ آدم کی بغیر مال باپ کے پیدائش کو تسلیم کرتا ہے کہ اس کے بغیر چارہ نہیں گر حضرت عیسیٰ ملنبیم کی بن باپ پیدائش کو تسلیم نہیں کرتا۔ دوسرا فرقہ قرآنی منظرین کا ہے جو ارتقائی نظریہ کے قائل مون کی وجہ سے آدم کی پیدائش کو تسلیم بن باپ کے قائل نہیں۔ مندرجہ الا آیت میں ان دونوں فرقوں کا در موجود ہے۔ وہ اس طرح کہ اللہ تعالی نے عیسیٰ النبیم کی پیدائش کو آدم کی پیدائش کے مثل قرار دیا ہے جس کی مکنہ صور تیں بیہ ہو کتی ہیں۔

(۱) دونوں کی پیدائش مٹی سے ہے۔ یہ توجیہہ اس لئے غلط ہے کہ تمام بنی نوع انسان کی بیدائش مٹی اس مٹی انسان کی بیدائش مٹی سے ہوئی اس میں آدم وعینی کی کوئی خصوصیت نہیں۔

(۲) دونوں کی پیدائش ماں باپ کے ذرایعہ ہوئی ہے۔ یہ توجیہہ بھی غلط ہے کیونکہ انسان کی پیدائش کے لئے یہ عام دستور ہے آدم وعیسیٰ کی اس میں بھی کوئی خصوصیت نہیں۔

(٣) اب تيسرى صورت سيره جاتى ہے كه دونوں كاباب نه مونا تسليم كيا جائے اور يمى ان دونوں كى پيدائش ميں مثليت كاپيلو فكل سكتا ہے۔ جس ميں دوسرے انسان شامل نسيں كويا بير آيت بھى نظريد إرتفاء كو كمل طور ير بإطل قرار ديتى ہے۔

#### www.muhammadilibrary.com آئینهٔ پرویزنت کصوص نظریات کر (قصد:دوم) طوع اسلام کے مخصوص نظریات کی

### قصه آدم وابليس

جنت 'شجر ممنوعه اور مبوط آدم: اب پرویز صاحب کی زبانی سننے که آدم وابلیس کی تشیلی داستان کیا

ہے؟ اور جنت' اہلیس' آدم' ملائکہ وغیرہ سے کیامفہوم ہے؟ فرماتے ہیں: دوجہ کے دوگر سے میں نہ عین اذک دوگر کی سے میں آ

"جنت کی زندگی سے مراد نوع انسانی کی زندگی کا وہ ابتدائی دور ہے جس میں رزق کی فرادانیاں میں .... انسان ملکیت کے لفظ سے نا آشا تھا۔ جس کا جمال جی چاہے سامان زیست لے لیتا۔ جس

کا پہلا دور قبائلی زندگی کا تھا۔ یعنی اب نوع انسانی مختلف عکروں میں بٹ کر الگ الگ ہو گئی"

عربی زبان میں الگ الگ ہونے کو مشاجرت کہتے ہیں۔ اس کا نام وہ تجرب جس کے قریب جانے سے انسان کو روکا گیا تھا۔" (ابلیس و آدم ص ۵۴٬۵۱)۔

اب دیکھئے کہ (۱) اگر جنت سے مراز رزق کی فرادانیاں ہی ہے تو اس سے تو انسان کے سب آباؤ اجداد اور دیگر حیوانات فائدہ اٹھا رہے تھے۔ آدم وحوا کو جنت میں آباد کر کے خدانے اس جوڑے پر کونسا احسان فرما تھا؟

حرمایا ہا؟ (٣) مشاجرت کے معنی تو واقعی الگ انگ ہونے کے ہیں لیکن دیکھنا تو بیہ ہے کہ آیا مشاجرت اور شجر کے ایک ہی معنی ہیں؟ شجراسم جنس ہے اور شجرہ کسی ایک درخت کو کہتے ہیں' الگ الگ بننے کو نہیں

کتے۔ جب کبھی بیہ لفظ بطور اسم استعال ہو گا اس کے بھی درخت ہی ہوں گے۔

۳۔ جس سمی آدمی کو اللہ نے اس شجریا مشاجرت سے میں کہا تھا۔ (یعنی الگ الگ مکروں میں بٹ جانا) وہ تو پہلے ہی واقع ہو چکی تھی۔ ایک چیز کے ہو جانے کے بعد یہ کہنا کہ ''اپیا نہ کرنا'' کیا معنی رکھتا ہے؟

البلیس اور ملائکہ: "انفرادی عقل کا یہ تقاضا کہ دنیا میں سب پچھ میرے ہی لئے ہونا چاہئے۔ ابلیس کملا تا ہے"

" للائکہ لیعنی کا نکات کی قوتیں (جن سے رزق پیدا ہوتا ہے) انسان کے تابع فرمان ہیں...... وہ سب اس کے سامنے سجدہ ریز ہیں،" (ص ۵۲ ایسنا)۔

''وہ جذبہ جس کے مختعلق قرآن نے کما ہے کہ اہلیس نے آدم کے کان میں یہ افسوں پھونک دیا کہ وہ اے حیات جات ہے ہوں کہ اسے حیات جادید عطاکرے گا اور اس کا ذریعہ بتایا اولاد۔ یہ ہے مفہوم اس تشیلی بیان کا جس میں کما گیا ہے کہ اس حیات جادید کے حصول کی تمنا میں انسان کے جنسی ترغیبات ابھر کر سامنے آگئے'' (اہلیس و آدم ص ۵۳)

<sup>﴿</sup> مرسید جنت سے مراد انسان کا عهد طفلی و شجر ممنوعہ سے مراد عقل و شعور اور ہبوط آدم سے مراد عقل و شعور کے بعد کی زندگی لیتے ہیں۔ پرویز صاحب اس مسئلہ میں سید صاحب سے بورا بورا اختلاف رکھتے ہیں اور بالکل نئی اویلات پیش فرماتے ہیں۔

ا۔ اب دیکھئے ابلیس کی گئی تعبیری ہے لوگ کرتے ہیں کمیں اس سے مرد عقل بے باک ہوتی ہے جو وقی کے تابع نہ ہو۔ کمیں ابلیس سے سرکٹی اور بعاوت مفہوم لیا جاتا ہے۔ کمیں اسے ذاتی مفاد سے تعبیر کیا جا رہا ہے۔ بد لفظ بس موم کی ناک ہے جد هر جاہیں موڑ لیں۔ البتہ ان سب معانی میں ایک بات بطور قدر مشترک ضرور پائی جاتی ہے اور وہ ہے کہ ابلیس کوئی الگ چیز نہیں ہے۔

اب سوال میہ پیدا ہو تا ہے کہ ابلیس نے تو خدا کے سامنے جھٹرا ہی میہ کھڑا کیا تھا' کہ میں آدم سے افضل ہوں۔ اگر انسان کے علاوہ ابلیس کا تصور ممکن نہیں تو ہیہ جھٹرا آخر کس نے کیا اور کس سے کیا؟

(۲) یمی عال لفظ "طائلہ" کا ہے الیکن اس سے مراد انسان کے اندر نیکی کی قوتیں سمجھا جاتا ہے۔ بھی اسے ملکہ فطری سے تعبیر کیا جاتا ہے کھی کا نتات کی فارجی قوتوں سے ۔ اس مقام پر ان قوتوں کو رزق سے محدود کر دیا گیا ہے۔ ان سب تعبیروں میں قدر مشترک ہمی ہے کہ طائکہ اپنا کوئی فارجی وجود یا تشخص نہیں رکھتے جب کہ قرآن مجید سے یہ طابت ہے کہ ان کا فارجی وجود ہے اور ان پر ایمان لانا ایمان بالغیب کا ایک حصہ ہے۔

۳۔ البیس کے فریب سے آدم اور اس کی بیوی نے درخت کا پھل چکھ لیا تھا۔ پرویز صاحب فرماتے ہیں کہ وہ پھل جنسی ترفیبات تھیں۔ جس کے ذریعہ اولاد پیدا ہوتی ہے اور انسان بزعم خود حیات جادید حاصل کرلیتا ہے"

اب سوال میہ پیدا ہو تا ہے کہ (اس نظریہ کے مطابق) بھنی ترغیبات تو انسان سے بہت پہلے بندر میں ہمی اور اس سے بہلے وگر میں اور اس سے بہلے دگر حیوانات میں بھی موجود تھیں اور اس سے بہت عرصہ بعد انسان غیرانسانی اور غیم انسانی حالتیں سطے کرتا ہوا انسان بنا ہے توالد و تناسل اور اولاد کا سلسلہ بھی بندروں میں موجود تھا پھراس مقام پر الجیس نے آدم کو جنسی ترغیبات کی میر کیا پٹی پڑھائی تھی؟

### نظربيه ارتقاءاور اسلامي تعليمات كاتقابل

قران انسان سے متعلق اشرف المخلوقات كاتصور پيش كر ؟ ب جب كه نظريه ارتقاء اسے بندركى اولاد قرار دے كر اسے بست تر مقام پر لے آتا ہے۔ بندر انسان كے بمقابله حقير تر اور ذليل تر مخلوق ہے۔ جس كا عتراف سرسيد احمد نے بھى ﴿ كُونُوْا قِوَدَةً خَاسِنِيْنَ ﴾ كى تفير كے تحت كيا ہے۔

مغربی مفکرین کی میہ مجیب ستم ظریفی ہے کہ انہوں نے جب بھی انسان سے متعلق اپنے نظریات پیش کئے ہیں تو اسے حیوانی سطح سے اوپر نہیں اٹھنے دیتے۔ ارسطو نے انسان کو حیوان ناطق کما ڈارون نے اسے بندر کی اولاد قرار دیا۔ سگمنڈ فراکڈ نے اسے جنسی حیوان کما اور مارکس ولینن نے انسان کو معاثی حیوان سے تعبیر کیا جب کہ قرآن انسان کو تمام مخلوقات سے بلند تر مقام پر فائز کرتا ہے۔ ارشاد باری ہے۔

﴿ فَ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِيٓ ءَادَمَ وَحَمَلَنَاهُمْ فِي ٱلْبَرِ " "اور بهم نے بني آدم كوعزت بخشي اور ان كوجنكل اور

آئيد بروروي المال المال

وَٱلْبَحْرِ وَرَنَقْنَنَهُم مِّنَ ٱلطَّيِبَنَتِ دريا مِن سوارى دى اور پاكيزه روزى عطاكى اور اپى وَفَضَّلْنَنَهُمْ عَكَى كَثِيرِ مِّمَّنَ خَلَقْنَا بتى كلوقات پر فضيلت دى" تَقْضِيكُ اللَّهِ (الإسراء ۱۷/۷۷)

المد تصور كرتے بين القاء وحدت حيات كا تصور پيش كرتا ہے جب كه قرآن مجيد ﴿ كَانَ النَّاسُ أُهُةً وَّاحِدَةً ﴾ كمد كر وحدت امت كا تصور پيش كرتا ہے۔ وحدتِ امت ہے مراد بيہ ہے كه جو حقوق الله نے انسان كو ديہ بين دو سرى كى مخلوق كو نبيں ديے۔ مثلًا انسان حلال جانوروں كو ذرئ كر كے كھا سكتا ہے اور ان ہے اور ان سے اور بھى كئى طرح ہے استفادہ كر سكتا ہے۔ ليكن نظريہ وحدت حيات انسان كو ايسے حقوق عطا نبيس كرتا۔ اس بنا پر ہندوؤں كے ہاں اجساكا اصول كار فرما ہے اور وحدت الوجود كے قائلين جانوروں كو بھى بالكل اپنے بم مرتبہ تصور كرتے ہيں۔

س. اسلامی تعلیمات کا انحصار ایمان بالغیب پر ہے۔ ایمان بالغیب کے اجزاء یہ ہیں۔

خدا پر ایمان فرشتوں کے خارجی وجود پر ایمان نبیوں پر ایمان الهامی کتابوں اور یوم آخرت پر ایمان جب کہ نظریہ ارتقاء۔ ایمان بالغیب کے اکثر اجزاء کی جڑکاٹ دیتا ہے جیساکہ اس کتاب میں متفرق مقامات پر ذکر آیا ہے۔

۳۰ نظریہ اِرتقاء اِلحاد کی راہوں پر ڈال دیتا ہے۔ اس کا سب سے پہلے اثر اس نظریہ کے بانی ڈارون پر ہوا۔ اشتراکی دہریت پیند اس نظریہ کا پر چار صرف ای گئے کرتے ہیں کہ یہ نظریہ ندہب سے دور لے جاتا ہے حالانکہ اشتراکی فلسفہ کی بنیاد نظریہ اضداد یا جدلی نظریہ پر ہے جو نظریہ ارتقاء کے مخالف ہے۔ تاہم یہ لوگ نظریہ ارتقاء کا پر چار محض اس لئے کرتے ہیں کہ اس سے ندہ سے تفرادر اشتراکیت کے لئے راستہ ہموار ہو سکے جو اس بات کی واضح دلیل ہے کہ نظریہ ارتقاء اسلام کے بنیادی عقائد سے براہ راست مصادم ہے۔

نظرید اِرتقاء کا مستقبل: نظرید ارتفاء کا مطالعہ کرنے سے اذخود یہ سوال ذہن میں ابھر تا ہے کہ انسان جو ارتفاقی منازل طے کرتا ہوا حیوانیت سے گزر کر درجہ انسانیت تک پہنچا ہے تو اب اس کی اگلی منزل کیا ہوگی؟ یہ نظریہ اگلی منزل کی کوئی نشاندہی نہیں کرتا۔ البتہ مغربی مفکرین یہ بات ضرور کہتے ہیں کہ اب انسان کی اگلی منزل طبعی نہیں بلکہ ذہنی ہوگی۔ پرویز صاحب اس سوال کے جواب میں پروفیسرجوڈ کا اقتباس نقل کرتے ہیں:

"انسانیت کے ارتقاء کی اگلی منزل طبعی نہیں بلکہ ذہنی اور نفسی ہوگی۔ پہلے پہل انسان ارتقاء کی منزلیں طے کر کے حیوانیت اور انسانیت کے درجہ پر آیا پھراس نے صنعت وحرفت کی مدد سے اپنے آپ کو آلات واسبب سے آراستہ کیا۔ ہمارے اس دور میں انسان نے صنعت وحرفت پر پورا کمال ماصل کر لیا ہے۔ اب اس کے لئے ضروری ہوگیا ہے کہ وہ اس منزل سے آگے برھے ادر جس

آئيد رُورِية rary.com بعيلية بيروية بيروية

طعی ارتقاء نے اسے مجبور کر دیا تھا کہ وہ حیوان سے ترقی کر کے انسان کے درجے میں قدم رکھے پھر اس کی جبلی ضرورتوں نے اوزار و آلات بنوائے اور وہ مشین اور اسٹیم کا خالق بنا۔ اِسی طرح وہ آج مجبور ہے کہ اپنا قدم آگے برمعائے' اور اس کا یہ قدم ہادی نہیں بلکہ ذہنی اور نفسی ترقی کی طرف ہوگا۔" (قرآنی فصلے ص ۳۴۰)۔

مندرجہ بالا اقتباس سے معلوم ہوتا ہے کہ۔

ا۔ انسان کے اس فجائی ارتقاء نے جس سے اسے قوت اختیار وارادہ جاصل ہوا تھا اس کے مادی

ارتقاء کو ختم کر دیا ہے۔ بلفاظ دیگر ڈارون کے نظریہ ارتقاء کی آ خری منزل بس انسان ہی ہے۔

۲۔ اگر طبعی ارتقاء ہی نے حیوانی زندگی کو مجبور کیا تھا کہ وہ انسانی زندگی میں قدم رکھے تو حیوانی زندگی تو آج بھی موجود ہے لیکن کیا طبعی ارتقاء نے کسی حیوان کو مجبور کیا ہے کہ وہ انسانی زندگی میں قدم

رکھے؟ اگر ایسا نہیں اور یقیناً ایسا نہیں تو بیہ نظریہ از خود غلط قراریا تا ہے۔

ایٹی دور ہے لیکن اس میں نفسی ترقی کی کیا ہے ہوئی؟

صراط متقیم کیا ہے؟: پرویز صاحب کا نظریہ انتہاء سے متعلق ایک مضمون پڑھنے کے بعد کسی نے

"آپ نے لکھا کہ انسان سلسلہ ارتقاء کی اوپر کی کڑی ہے آواس سے ظاہر ہے کہ انسان میں مادی تغیرات سے زیادہ اور کچھ نہیں۔ مادہ پرست بھی میں کہتے ہیں بیر منسی طرح درست ہو سکتا ہے؟ اگر ب ارتقاء مادی ہے تو انسان کا مزید ارتقاء بھی مادی ہونا چاہیے 'کیا صراط منتقیم بر چلنے کے معنی میں

ہیں؟ لیعنی جس خط پر اس وقت تک ارتقاء ہو تا چلا آیا ہے اسی پر آگے ارتقاء ہو۔" (قرآنی فیصلے اس خط سے یہ معلوم ہو تا ہے کہ صراطِ متقیم سے مراد پرویز صاحب کے نزدیک وہ لائن ہے جس پر

زندگی سفر کرتی ہوئی پہلے جر ثومہ حیات سے انسان تک پہنی ہے اور اس صراط متنقیم کی اتن منازل انسان طے کر چکا ہے اب یہ صراط متنقیم آگے کمال جاتا ہے۔ اس کی تفصیل بھی پرویز صاحب کی زبانی ملاحظہ

"آپ نے صراطِ مستقیم سے جو مفہوم اخذ کیا ہے وہ حقیقت پر مبنی نہیں۔ قرآن کی بیہ جامع اصطلاح برے اہم نکات کی حامل ہے جیساکہ میں اوپر لکھ چکا ہوں' قرآن سے پہلے ذہن انسان کی دوری حرکت کا قائل تھا جس میں آگے بڑھنے کا تصور ہی نہ تھا۔ قرآن نے زندگی کا حرکیاتی (Dynamic) تصور پیش کر کے بتایا کہ حیات کسی چکر میں گردش نہیں کر رہی بلکہ اپنے ارتقائی منازل طے کرتی ہوئی آگے بردھ رہی ہے للذا اس کی حرکت آگے برھنے والی ہے۔ صراطِ متنقیم سے اس غلط فلسفہ حیات (لیمن زندگی کے چکر میں گردش کرنے) کا ابطال ہو گیا اور اس صحیح مقصود حیات (لیمن زندگی کے آگے برصنے) کا اثبات ہو گیا چرچو نکہ متنقیم میں توازن قائم رکھتے کا پہلو بھی مضمرہ۔ اس لئے یہ حقیقت بھی سامنے آگئی کہ زندگی مختلف قوتوں میں توازن قائم رکھتے ہوئے آگے برصنے کا نام ہے۔ اس کے ساتھ ہی قرآن نے یہ بھی بتایا ہے کہ "صراطِ متنقیم" پر چلنے سے مراد یہ نہیں کہ زندگی افی موجودہ سطح پر چلتی رہے گی۔ زندگی کی راہ سیدھی بھی ہے اور بلندیوں کی طرف جائے والی بھی۔ لیمن ایسا خط جو کسی نچلے طبقے سے اوپر کے نقطے کی طرف جائے۔ ﴿ لَنَوْ کَبُنَ طَبَقًا عَنْ طَبَقًا عَنْ طَبَقًا مَنْ طَبَقًا عَنْ طَبَقِ مستقیم تمارے اس نشود نما دیے والے (رب) کی راہ (قانون) ہے جو ذی معارج (۱۰۵۰۳) ہے۔ لیمن مستقیم تمارے اس نشود نما دینے والے (رب) کی راہ (قانون) ہے جو ذی معارج (۱۰۵۰۳) ہے۔ لیمن عرصیوں والا خدا۔ سیرھی سیدھی بھی ہوتی ہے اور اوپر لے جانے کا ذریعہ بھی۔ گھسٹتے ہوئے اوپر جل سے زیادہ وائے کا ذریعہ نہیں۔ گھسٹتے ہوئے اوپر جس سے انسان اقطار السین و والارض لیمن موجودہ زمان ومکان کی حدود سے آگے بھی نکل سکتا جس سے انسان اقطار السین و والارض لیمن موجودہ زمان ومکان کی حدود سے آگے بھی نکل سکتا ہوں۔ (۱۳۳۳)

ہے؟" (ص٣٣٣)

سویہ ہے وہ صراطِ متنقیم جس پر آئندہ آنانی زندگی کا ارتقاء ہو گا۔ گویا آپ کے خیال میں قرآن صرف

فظریہ ارتقاء کی یہ پیچیدگی حل کرنے کے لئے بازل ہوا تھا کہ آئندہ زندگی کا سفر کس لائن پر ہوگا اور وہ
لائن کیسی ہوگی؟ غور فرمایئے کہ قرآن کے اولین مخاطب جو ان پڑھ تھے' انہوں نے ان فلسفیانہ پیچید گیوں
کو سمجھ لیا ہوگا؟ بسرطال آپ نے سیاق وسباق سے قطع نظر کرتے ہوئے کوئی آیت کمیں سے لی اور کوئی
کمیں سے اور یہ ثابت کر دیا ہے کہ زندگی کی صراطِ متنقیم جو انسانی زندگی تک زمین ہی پر تھی۔ اب وہ
اوپر کی طرف چڑھے گی۔ گر سوال ہے ہے کہ زندگی کو اس صراطِ متنقیم کے ذریعہ او پر چڑھنے کا فاکدہ کیا
ہوگا۔ آپ کے نزدیک اوپر کوئی خدا تو ہے نہیں' وہ تو ہر جگہ موجود ہے' پھراوپر جاکر زندگی کرے گی کیا؟
ایک روحانی بزرگ صراط متنقیم کا تصور کچھ اس طرح پیش کرتے تھے کہ ذات باری سے ہرایک

ایک روحانی بررت سراط سیم 6 تصور چھ ان سمری چیں برے سے یہ دات باری سے ہر ایک جاندار ایک روحانی شعاع کے ذریعے منسلک ہے اور اس کی ولیل میں وہ یہ آیت پیش کرتے تھے۔

﴿ مَّا مِن دَاَبَةٍ إِلَّا هُوَ ءَاخِذًا بِنَاصِيَئِهَا ﴾ "(زمین پر)جوکوئی چلنے پھرنے والاہ خدااس کی چوٹی (هود ۲۱/۱۱)

ان کے تصور کے مطابق اس روحانی شعاع کا ایک سرا ہر جاندار کے دماغ میں پیوست ہے اور ووسرا اللہ کے ہاتھ میں ہے۔ یمی روحانی شعاع صراط متنقم ہے اور اس پر روحانی سفر ہوگا۔ اس زمین سے اوپر ہوائی کرہ کے بعد سب سے پہلے جنم آتا ہے بھر اعراف 'پھر جنت' پھر عالم لاہوت' ملکوت' مثال اور عالم امر

ن مزید تفصیل کے لئے دیکھئے اس کتاب کاباب "فکر پرویز پر مجمی شیوخ کی اثر اندازی"

یں پھراس کے بعد عرشِ اللی ہے اور اس ہے اوپر ذات باری تعالی اور بزعم خویش یہ بزرگ ہے روحانی سفر طے بھی کر چکے تھے۔ ان کی صراط مستقیم ہے متعلق یہ تحقیق یا ان کی دو سری تحقیقات ٹھیک ہوں یا غلط اس ہے ہمیں سروکار نہیں 'البتہ ایک بات ان کی قابل فہم ہے اور وہ یہ کہ وہ خدا کو اوپر سیجھتے تھے للندا ان کی صراطِ مستقیم کا رخ اوپر کی طرف ہی ہونا چاہئے تھا۔ گر پرویز صاحب کے نزدیک خدا اوپر تو ہے نہیں ان کی صراطِ مستقیم کو اوپر کی طرف لے جانے کی کیا ضرورت پیش آئی؟ اور یہ بلکہ ہر جگہ موجود ہے بھر انہیں صراط مستقیم کو اوپر کی طرف لے جانے کی کیا ضرورت پیش آئی؟ اور یہ سوال بھی تاحال حل طلب ہے کہ اس صراط مستقیم کے ذریعہ ارتقاء کی آگلی منزل کیا ہوگی؟ اس سلسلہ میں آپ فرماتے ہیں۔

#### ارتقاء کی اگلی منزل:

"ان تصریحات ہے آپ نے دکھے لیا ہوگا کہ نہ تو انسان خالص طبعی ارتقاء کی آخری کڑی ہے۔ (بلکہ اس کی انسانیت طبعی ارتقاء کے سلسلہ علت و معلول ہے الگ ہے) اور نہ ہی اس کا مزید ارتقاء طبعی ہوگا۔ طبعی ارتقاء کی پیداوار صرف اس کا جسم ہے۔ اس میں جو ہر انسانیت غیر طبعی ہے۔ جسم انسانی میں اس جو ہر انسانیت کے فیصلوں کے لئے معلومات فراہم کر۔ نے کا ذریعہ۔ اس کے بعد مزید ارتقاء جسمانی نہیں بلکہ جو ہر انسانیت کا ہوگا جے ہم موجہ ہیں۔ وہ در حقیقت جو ہر انسانیت کا جسم کے آسرے کو چھوڑ دینے کا نام ہے جو ہر انسانیت (انسانی انسیار وارادہ) کی نشووار تقاء قرآنی نظام ربوبیت ہوتی ہے۔ زندہ وہ ہے جس کے اختیار وارادے کی تو تنی (قرآن کی روشنی میں) تمام خارجی کا نات کو (جس میں خود اس کا جسم بھی شامل ہے) مسخر کئے جاتی ہیں نہ کہ وہ جس کے جسم کی طبعی مشیری چل ربی ہے جو اس طرح زندہ ہے وہ موت سے مر نہیں سکتا اس کا نام ارتقاء کی اگلی منزل طے کرنا ہے" (ایشنا ص ۱۳۸۸)۔

اس اقتباس سے معلوم ہوتا ہے کہ:

(ا) ارتقاء کی اگلی منزل موت ہے۔ جب جسم کا آسرا ختم ہو جائے گا

(r) کیکن میہ ارتقاء کی منزل وہی طے کر سکے گا جس کا جو ہر انسانیت نشودنما یافتہ ہو۔

جو قرآنی نظام رہوبیت کے اختیار کرنے سے حاصل ہوتی ہے۔ اب سوال یہ ہے کہ موت سب کو آنی ہے اور جسم کا آسرا بھی سب کا ختم ہو تا ہے جو لوگ نظام رہوبیت کے ذریعہ اپنے جو ہر انسانیت کی نشوونما کر لیں گے۔ وہ تو ارتقاء کی اگلی منزل طے کر جائمیں گے اور جو اس نظام کو اختیار نہیں کرتے یا اس پر ایمان نہیں لاتے ان کا کیا ہے گا؟

آ خرت کا تصور: ''جہم کا کام انسانی قوتِ فیصلہ (نفس) کے لئے معلومات فراہم کرتا اور اس کے فیصلوں کو جاری کرنا ہوگا (یعنی قرآنی نظامِ ربوبیت یا قانونی معاشرے میں) اس قوت، میں جس قدر ہانچنگی اور وسعت

<u>www.muh</u>ammadili<u>brary.com</u> آئيف كرويزتت 230 كالمراحد: دوم) طلوع اسلام ك مخصوص نظريات

ہوتی جائے گی ای قدر انسانی زندگی ابدیت سے ہمکنار ہوتی جائے گی۔ جب جسمانی نظام طبعی قانون کے تحت مصنحل ہو کر منتشر ہو جائے گا (جے موت کہتے ہیں) تو اس پختگ اور وسعت یافتہ قوت (نفس) کا پچھ نسیں گرے گا۔ اس کے بعد اسے معلومات فراہم کرنے اور اس کے فیصلوں کو نافذ کرنے والا اور نظام مل جائے گا۔" (ایسنا ص ۳۴۷)۔

اس اقتباس سے یہ معلوم ہو تا ہے کہ موت کے وقت تظریب ارتقاء کا اصول بقاء للاصلح (Fittest Survival of the) لا گو ہو گا پھر جس انسان نے اپنے نفس کو قرانی نظام ربوبیت کے ذریعہ جس قدر پختہ کر لیا ہوگا ای قدر اس کا نفس ابدیت سے ہمکنار ہو گا۔ اس نظریہ کا دوسرا پہلو یہ بھی نکلتا ہے کہ جن لوگوں نے اس نظام کے ذریعہ اپنے نفس کو پختہ نہیں بنایا وہ ختم ہو جائیں گے اور تربیت یافتہ نفوس جو ابدیت سے بمکنار ہونے والے ہیں۔ ان کو معلومات فراہم کرنے کے لئے (نیا جسم نہیں) بلکہ نیا نظام بھی مل جائے گا۔

ا خروی زندگی: اب سی صاحب نے اس سے نظام کے متعلق آپ سے مزید روشی ڈالنے کی درخواست ك تو آب في اس كى وضاحت برس الفاظ فر الى:

"زندگی کی موجودہ منزل میں انسان کے لئے بین مکن ہے کہ وہ زندگی کی آئندہ منزل کے متعلق کچھ معلوم کر سکے۔ ہمارے ذرائع معلومات ' ہمارے حوالی واحساسات ہیں اور ان کا تعلق محسوسات ومدر کات سے ہے لندا جو چیزیں اس دائرہ سے باہر ہوں۔ ان کے متعلق ہم اپنے موجودہ ذرائع معلومات سے کچھ معلوم نمیں کر سکتے۔ آنے والی زندگی کیسی ہوگی "اس کا نظام کیا ہوگا؟ اس کی شکل وصورت کیا ہوگی؟ ہم نمیں جان سکتے۔ اس پر البتہ ہمارا ایمان ہے کہ اندگی کا سلسلہ غیر منقطع ہے۔ اس لئے اس زندگی کے بعد دوسری زندگی بھی یقینی ہے۔ اب تو سائنس کی تحقیقات کا رخ بھی اس طرف ہے کہ اس زندگی کے بعد دوسری زندگی کا امکان میتنی ہے اور جس فخض کا ایمان ہے کہ زندگی مسلسل ہے اس کا یہ ایمان قانون مکافاتِ عمل کی غیر منقطع ہمہ گیری کے لئے کافی ہے۔ یمی وہ ایمان ہے جس پر اسلامی تصور حیات کی عمارت اٹھتی ہے۔'' (ایپنا من۳۱۰)۔

سائل نے جو نے نظام پر روشنی ڈالنے کے لئے کما تو اس کا جواب آپ نے دو صور تول میں دیا:

- (۱) ہم موجودہ احساسات سے اس نظام کو سمجھ نہیں سکتے۔
- (۲) اس نظام کو سیحھنے کی ہمیں اس دنیامیں کوئی ضرورت بھی نہیں۔
- اب سوال یہ ہے کہ قرآن نے جو آخرت یوم جزا وسرا'جنت ودوزخ کی لاتعداد تفصلات بیان کی ہیں

اور حضور اکرم مٹھائیا نے اپنی کمی زندگی کا بیشتر حصہ اس نے نظام کو ہی ذہن نشین کرانے پر صرف کر دیا۔ کیا اس سے ہم صرف اس وجہ سے قطع نظر کرلیں کہ وہ نیا نظام ہمارے حیطہ ادراک سے باہر ہے۔ وحی سے

روشنی حاصل کرنے اور ایمان بالآ خرت کا کیا مطلب ہے؟ اب نے نظام کے ادراک کی ضرورت تویہ ہے

www.muhammadilibrary.com

ر (حصد: دوم) طلوع اسلام كم مخصوص نظريات

کہ ای ادراک اور عقیدہ کی بناء پر ہماری ہے دنیوی زندگی بگزتی یا سنورتی ہے۔ اگر انہیں جاننے ک ضرورت بی نمیں تو قرآن نے اتنی تفصیلات کیوں بیان کی ہن؟

آپ زندگی کے غیرمنقطع ہونے ہر ایمان صرف اس لئے نہیں رکھتے کہ اس پر اسلامی تصور حیات کی

ممارت اٹھتی ہے بلکہ اس کی دوسری وجوہ بھی آپ نے بیان فرما دی ہیں۔

اب تو سائنس کی تحقیقات کا رخ بھی اس طرف ہے کہ اس زندگی کے بعد دو سری زندگی کا امکان

مکافات عمل کا وہ بے کیک قانون جو کائٹات میں جاری وساری ہے اور جے مادہ پرست بھی تشکیم

مارے اس خیال کو بدظنی پر محمول نہ کیا جائے۔ آگر وجی پر ایمان لانے کی بات درست ہو تو پھر نے

نظام کی تفصیل میں ہمارے موجودہ حواس پر انحصار کی ضرورت بھی کب پیش آتی ہے؟ ایمان بالغیب تو اس چیز کا نام ہے کہ جو باتیں ہمارے حیطہ اور ایک سے باہر ہیں۔ انہیں ہم صرف اس لئے درست تسلیم کریں

که وه بذرایعه وحی ہم تک بہنجی ہیں۔ طلوع اسلام کا تضاو: پرویز صاحب بسرحال اس بات کے قائل ہیں کہ زندگی غیر منقطع ہے اور موت کے بعد بھی جاری رہے گی۔ لیکن آپ کے استاد جناب حافظ العلم صاحب مرنے کے بعد اور قیامت تک کے درمیانی عرصہ یعنی برزخ میں کسی طرح کی زندگی کے قائل نہیں۔ قرآنی نصلے میں ایک طویل مضمون عذاب قبرے عنوان سے شائع ہوا ہے جس میں حافظ صاحب موصوف نے بدلا کل جابت کیا ہے کہ ازروے قران

₩ ₩ ₩

برزخ میں کوئی زندگی نمیں 'جب کہ پرویز صاحب زندگی کے غیر منقطع ہونے کے قائل ہیں۔

www.muhammadilibrary.com (عصد:دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات کی (عصد:دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات کی

باب: پنجم

### مركزملت

مسلمان بننے یا رہنے کے لئے خدائے واحد اور اس کے رسول محمد مٹھ تیا پر ایمان لاتا ضروری ہے۔ اب مسلمان بننے یا رہنے کے لئے خدائے واحد اور اس کے رسول مقتم کے ایمان کا مطالبہ کر تا ہے۔

#### مقام رسالت

مرکز ملت کے تصور پر غور کرنے سے پیٹین ضروری ہے کہ پہلے رسالت کے مقام کو اچھی طرح سمجھ لیا جائے۔ لیا جائے۔

قران کریم سے ہمیں رسول اللہ ملتھ کی مندرجہ ذیل جیشیوں کا پند چاتا ہے۔ ان مختلف جیشیوں کو ممال کرنے کے لئے آگر چہ قرآن کریم میں بے شار آیات وارد ہوئی ہیں گرہم بغرض اختصار ہر حیثیت کے لئے محن ایک دو آیات پر ہی اکتفا کریں گے۔

ا۔ منصیب رسالت: ہر رسول مامور من اللہ ہوتا ہے اس میں اس کی اپنی مرضی کو کچھ عمل دخل نہیں ہوتا۔ ارشاد باری ہے:

﴿ ٱللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجَعَلُ رِسَالَتَكُم ﴾ الله اى بمتر جانتا ہے كه وه رسالت كے عنايت (الانعام / ١٢٤)

اور خاص رسول اللہ کے متعلق سورہ مزمل میں فرمایا:

﴿ إِنَّا ۚ أَرْسَلُنَا ۚ إِلَيْكُورُ رَسُولًا شَنِهِدًا ﴾ مم نے تماری طرف رسول بھیجا ہے جو تم پر گواہ (المزمل١٥٠/٧٣)

۲- سب سے بہلا مومن: رسول سب سے پہلے خود خداکی طرف سے نازل شدہ وحی پر ایمان لا تا ہے اور اللہ کے بینام یا احکام اللی کی اطاعت کر تا ہے۔ ارشاد باری ہے:

﴿ أَنَّبِعَ مَا أُوحِى إِلَيْكَ مِن زَّبِكَ ﴾ "جو تقم تمارے پروردگار کی طرف سے بذریعہ وحی

www.muhammadilibrary کے اوم اسلام کے مخصوص نظریات کر (مصد: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات کر (الأنعام ٦/ ١٠٦) آ تا ہے اس کی پیروی کرو۔" اور آپ نے فرمایا: ﴿ إِنَّ أَنَّهِمُ إِلَّا میں تو صرف اس چیز کی بیروی کر تا ہوں جو مجھ پر وحی مَا يُوحَىٰ إِلَىٰتُ ک جاتی ہے۔ (يونس١٠/ ١٥) پھراس کے بعد وہ دو سروں کو اس منزل من اللہ وحی کی طرف دعوت دیتا ہے۔ ارشاد باری ہے: اے رسول جو مچھ تمہاری طرف تمہارے پروردگار ﴿ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِغَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن کی طرف سے نازل ہوا دو سرے لوگوں تک پہنچادو۔ رَّبِّكُّ ﴾ (المائدة: ٥/ ٢٧) سو حتم نبوت ورسالت: رسول الله كے بعد نه كوئى تى آسكتا ہے نه رسول ارشاد بارى ہے: محمد طالبی تمہارے مردول میں سے کسی کے باب نہیں بلکہ اللہ کے رسول اور نبیوں کو حتم کرنے والے ہیں۔ اس آیت میں اللہ تعالی نے آپ ہے ہے کو اپنا رسول بھی کہا ہے اور خاتم النبین بھی جس کا مطلب بیہ ب كد آپ ملتي يكم رسول بھي تھے اور نبي بھي جي اعم ب اور رسول اخص رسولوں كى تعداد انبياء كے مقابله میں بہت کم ہے لیعنی ہر رسول نبی تو یقینا ہو تا ہے۔ انگریزی رسول نہیں ہو تا۔ ارشادِ باری ہے: ﴿ مَّا كَانَ مُعَمَّدُ أَبَّا أَحَدِ مِن رِّجَالِكُمْ وَلَكِكِن وَلَا كَانَ مُعَمَّدُ أَبَّا أَحَدِ مِن رِّجَالِكُمْ وَلَكِكِن وَالْآرِيْنِ الْعَالِمُ مُعَالِمُ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَدَ ٱلنَّبِيِّتِ فَ ﴿ كَهِ جَبُّ آنِ فِي الرَّوى وَشَيطان فِي اللَّهِ اللَّهِ

آر زومیں وسوسہ ڈال دیا۔ (الأحزاب٣٣/ ٤٠) نی اور رسول میں فرق: اس آیت سے صاف واضح ہے کہ رسول اور نی دو الگ الگ اصطلاحیں ہیں

اور ان میں بنیادی فرق مندرجه ذمل ہیں۔ رسول کے مبعوث ہونے سے پیشخراس کی آمد کی خبرسابقہ نبوں کے ذریعہ دی جاتی ہے۔ جس کی وہ

منادی کرتے ہیں۔ لیکن نبی کے لئے سے بات ضروری نمیں ہوتی۔ ۲۰ رسول این ساتھ ایک نئ شریعت لاتا اور ایک نئ امت کی تشکیل کرتا ہے جب کہ نی اپنے ہے

بہلے رسول کی مسخ شدہ تعلیم کی اصلاح کر ؟ اور بہلی ہی امت کے کردار کی اصلاح کے لئے آ؟ ہے۔ اوگوں کی دستبرد ہے رسول کی حفاظت اللہ تعالیٰ کی ذمہ داری ہوتی ہے جب کہ انبیاء بغیر حق کے قتل

مجھی کئے جاتے رہے۔

ہارے رسول حفزت محمد ملتی ہیا خاتم النبیتن تھے (۳۰۰٬۳۳۳) جس کا لازی نتیجہ یہ نکلتا ہے کہ وہ خاتم الرسل بھی تھے۔

۸. مبلغ رسالت: رسول کی سب سے جھاری ذمہ داری تبلیغ رسالت ہے۔ ارشاد باری ہے:

#### ww.muhammadilibrary.com

آئينة رَويزيّت 234 من الطريات كالمام يحضوص نظريات ﴿ ﴿ إِنَّانُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِّغٌ مَا أَنزِلَ إِلَيْكَ مِن

اے رسول مٹھایم جو ارشاد تمہارے رب کی طرف سے تم پر نازل ہوئے ہیں سب لوگوں کو پنچا دو۔ اگر

زَيْكٌ وَإِن لَدْ تَفْعَلْ فَمَا ۖ بَلَغْتَ رِسَالَتَكُمْ وَاللَّهُ ایسانہ کیاتو تم خدا کا پیغام پہنچانے میں قاصر رہے اور يَعْصِمُكَ مِنَ ٱلنَّاسِ ﴾ (المائدة٥/ ٢٧)

الله تهميں لوگوں سے بچائے رکھے گا۔

اس آیت سے واضح ہے کہ رسالت اور چیزہے اور تبلیغ دوسری چیز۔ تبلیغ اعم ہے اور رسالت اخص' رسول الله سٹھیے ان دونوں باتوں پر مامور تھے لیکن دو سرے لوگ صرف تبلیغ ہی کر سکتے ہیں۔ رسالت ختم ہو چکی کئین تبلیغ ہا قیامت جاری رہے گی۔

۵۔ شارح کتاب الله: هرنی اور رسول شارح کتاب بھی ہو تا ہے کیونکه تعلیم صرف الفاظ کو دہرا دینے کا مام تنیں۔ وی الی کے الفاظ کو سمجھانے اور سکھلانے کا نام ہے۔ درج زیل آیت اس حیثیت کو وضاحت ہے پیش کرتی ہے:

﴿ وَأَنْزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ الذِّكِ مَا نُرِنَا لِلنَّانِ مَا نُزِلً "اور بم نے یہ کتاب تم پر نازل کی تاکہ جو کچھ لوگوں النِّهِم ﴾ (النحل ۱۲) ؟) کی طرف نازل ہوا ہے اس کی وضاحت کردو۔"

اس آیت کی رو سے آپ کو کتاب اللہ کی سوج اول استعبراور تغیر کاحق دیا گیا ہے چرچو نکہ یہ ا ولی و تفسیر منشائے اللی کے مطابق ہوتی ہے۔ اور بھورت دیگر اس پر فورا تنبیہ کی جاتی ہے الندا میں تاویل قابلِ اعتاد ہو سکتی ہے اور باقی سب کچھ غلط اور ناقابل الشہر

 ٣ - شارع یا قانون دہندہ: رسول اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ مرف شارع ہی نہیں بلک شارع یا قانون دہندہ بھی ہیں۔ گو فی نفسہ قانون سازی کاحق صرف اللہ کو ہے ، اس سے متعلق مزید تشریعی قوانین بنانے اور بتانے کاحق

آپ کو دیا گیاہے۔ ارشادِ باری ہے:

"وہ لوگ جو نبی (محمد ملتی پیر ای پیروی کرتے ہیں جن ﴿ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ ٱلرَّسُولَ ٱلنَّبِيَّ ٱلْأَتِحَٰتِ (کے اوصاف کو) وہ اپنے ہال توریت اور انجیل میں الَّذِي يَعِدُونَــُهُم مَكَّنُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّوْرَىـٰةِ وَٱلْإِنِحِيسِلِ يَأْمُرُهُم بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَنْهُمْ لکھا ہوا پاتے ہیں وہ انہیں نیک کام کرنے کا حکم دیتا عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ ٱلطُّيِّبَاتِ اور برے کاموں سے رو کتا ہے۔ نیز وہ باک چیزوں کو وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبَنَيْثَ ﴾ ان کے لئے حلال اور ناپاک چیزوں کو حرام ٹھمرا کا

ممکن ہے بعض دوست یہ سمجھیں کہ نبی صرف انہی چیزوں کو حلال وحرام مھرا ا ہے جو قرآن میں ندكور موسمين توبيه خيال غلط ب كيونكه وه چيزين تو ندكور مو چكين - جب بھي حضور اكرم ما اليام اور صحابه و منظم الی آیات کی تلاوت فرماتے تھے جن میں حلال وحرام اشیاء کا ذکر ہے تو وہ تو واضح ہو ہی جاتی تھیں۔ حضور <u>www.muha</u>mmadilibr<u>ary</u>

آئينة رَبُويزيّت 235 🔨 (حصد: دوم) طلوع اسلام يحضوص نظريات اکرم مٹائیا کے اس حلال وحرام تھرانے کے اختیار کو خصوصیت سے بیان کرنے سے صاف واضح ہے کہ

آپ مٹائیا کو قرآن میں نہ کور حلال وحرام اشیاء کے 🌣 علاوہ بھی ہیہ اختیار دیا گیا تھا اگرچہ ہیہ اختیار بھی منٹائے اللی کے تحت ہو تا ہے۔

اس مضمون کی وضاحت ورج ذیل آیت بھی کر رہی ہے:

"جو لوگ الله پر اور روزِ آخرت پر ایمان نهیں لاتے ﴿ قَائِلُوا ٱلَّذِينَ لَا نُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَلَا

اور نہ ہی ان چیزوں کو حرام مسجھتے ہیں جن کو اللہ نے بِٱلْيَوْرِ ٱلْآخِرِ وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا حَـَرَمُ ٱللَّهُ اور اس کے رسول نے حرام کیا ہے۔ ان سے جنگ وَرَسُولُهُ ﴾ (التوبة٩/٢٩)

ان آیات سے مندرجہ ذمل دو باتوں کا پتہ چلتا ہے۔

(۱) الله تعالى يا اس كے رسول كى حرام كردہ اشياء كو حرام نه سيحف والا كافراور واجب القتال ہے۔ (٢) رسول الله کے احکام بھی ایسے جی واجب الانتاع ہیں جیسے اللہ تعالیٰ کے۔ بالفاظ دگیر سنتِ رسول

شريبت كالمستقل حصه ب اور فقه واجتماد كالمستقل ماخذ

2. مزى يا تربيت كننده ٨- معلم كتاب و حكمت ورشاد بارى ب:

''اور دہی تو ہے جس نے ان پڑھوں میں انہی میں سے ﴿ هُوَ ٱلَّذِى بَعَثَ فِي ٱلْأَيْتِيتِ نَرَسُولًا يَمْنَهُمُ

(محمد الله في الله كل الله كل أيتي بَشْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنِهِ. وَيُزَكِيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ بڑھتے ان کو پاکھ تے اور انہیں کتاب و حکمت کی ٱلْكِنْنَبُ وَٱلۡحِكْمَةَ ﴾ (المنافقون٢/٢)

اس آیت میں آپ کی تین حیثیتوں کا ذکر آیا ہے:

الله تعالی کی طرف سے نازل شدہ آیات کو لوگوں پر تلاوت کرنا اور میں تبلیغ رسالت ہے جس کا ذکر پہلے ہو چکا ہے۔

(۲) اپنے مبعین کے نفوس کا تزکیہ کرنا یا ان کی اصلاح و تربیت کرنا۔ انہیں عقائد باطلہ اور اخلاق رذیلہ ہے پاک کر کے ان کے افعال واعمال کی گمرانی کرنا اور ان میں بلند سیرت وکروار کا پیدا کرنا ہے۔ اور:

 حیرت کی بات ہے کہ مظرین حدیث رسول اللہ کی شارع کی حیثیت سے انکار بھی کرتے ہیں۔ گرانی عملی زندگی میں سے اپنائے بھی جاتے ہیں۔ وہ مچھلی اور اندے برے شوق سے کھاتے ہیں اور انہیں مجھی سے خیال نہیں آنا کہ قرآن کی رو سے یہ دونوں چزیں مینہ کے همن میں آتی ہیں اور حرام ہیں۔ یمی صورت جگراور تلی کے موشت کی بھی ہے۔

www.muhammadilibrary.com آئینهٔ رَرُویزیت کی (دهسه: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات

(m) الله تعالیٰ کی کتاب کی تعلیم دینا ہے۔ یہ آیت بھی آپ کے شارح کتاب ہونے کی قوی ولیل ہے۔ معلم وہ نہیں ہو تا جو محض سمی کتاب کے الفاظ پڑھ کر سنا دے بلکہ وہ ہو تا ہے جو اس کتاب کے معانی

معارے کو بھی کھول کر بیان کرے۔ اس حیثیت سے آپ تمام امت کے استاد ہیں۔ جنہوں نے تساب الله لي تشريح امت كو سكھلائي ہے۔

أتناب الله كے علاوہ آپ اپ متبعين كو " حكمت" بھى سكھلاتے تھے اور بد حكمت بھى منزل من الله

ہوتی ہے بیشتر انبیاء پر بیہ حکمت ہی نازل ہوئی ہے۔ کتاب نہیں اور رسولوں پر کتاب و حکمت دونوں چزیں نازل ہوتی ہیں۔ حکمت سے مراد احکام اللی پر حسب منشائے اللی عمل پیرا ہونے کا طریق ہے۔ نیز ان احکام کو معاشرہ میں عملاً نافذ کرنے کے طریقے بھی اس میں شامل ہوتے ہیں (مزید تفصیل آگے چل کر اس عنوان کے تحت آئے گی) رسول اللہ ماٹھیل جس طرح امت کو کتاب اللہ سکھلانے پر مامور تھے۔ ای طرح حكمت سكھلانے يربھي مامور تھے۔

9- مطاع: تتبعین رسول پر واجب ولائم ہے کہ وہ اس کی اطاعت کریں۔ ارشاد باری تعالی ہے۔

﴿ وَمَا أَرْسَكُنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا إِيْطَاكَ عَي اور بم نے جو رسول بھی بھیجا ہے اس لئے بھیجا ہے کے خدا کے فرمان کے مطابق اس کا تھم مانا جائے۔ بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ (النساء ٤/٤)

یعنی رسول کی بعثت کا مقصد ہی اللہ تعالی نے بیہ بتایا کے اس کی اطاعت کی جائے اور خاص رسول الله سالي على متعلق الله تعالى نے فرمایا۔

﴿ مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَد أَطَاعَ ٱللَّهُ ﴾ اور جس نے رجل کی اطاعت کی تو بلاشبہ اس نے الله کی اطاعت کی۔

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے رسول کی اطاعت کو اصل قرار دے کر اس کی اطاعت کو اپنی اطاعت قرار دیا ہے اور اس طرح اطاعت رسول کی اہمیت کو واضح فرما دیا ہے۔

الله اور رسول کے مقام کا فرق: رسول بھی دوسرے تبعین کی طرح اللہ کا بندہ ہی ہو تا ہے۔ (عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ) وہ اپن طرف سے نہ کسی بات کا حکم دے سکتا ہے نہ اس کی دوسروں سے اطاعت کروا سکتا ہے۔ الله کے لئے عبادت اور اطاعت دونوں چزیں لازم ہیں۔ جب کہ رسول کی صرف اطاعت لازم ہے۔ یمی الله اور رسول کے مقام کا فرق ہے۔ عبد ہونے کے لحاظ سے نبی اور عام مسلمان سب برابر ہوتے ہیں۔ فرق آگر ہو سکتا ہے تو صرف درجہ کا' نوع کا فرق نہیں ہو آ۔

اطاعتِ رسول کی مستقل حیثیت: منکرین سنت نے یہ ایک نکتہ یہ بھی پیدا کیا ہے کہ رسول کی اطاعت الله كي اطاعت كے سوا مجھ نہيں۔ ان دونوں كي اطاعت دراصل كتاب الله بي كي اطاعت ہے۔ اى آئينة رُورِيت Vww.muhanmadili locary.com

کے قرآن میں ان دونوں کی اطاعت کا ذکر اکٹھا ہی آتا ہے۔ اور بعد میں ضمیر بھی <sup>©</sup> واحد کا استعال ہوتا ہے۔ ان حضرات کا یہ خیال بھی غلط ہے قرآن میں صرف رسول کی اطاعت کو ہی ضرور قرار دیا گیا ہے ایس

آیات ہم "شارع" کی بحث میں پیش کر مچھ ہیں۔ چند مزید آیات طاحظہ ہوں۔
﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلُوةَ وَءَالُوا الزَّكُوةَ وَأَطِيعُوا اور نمازُ قائم كرواور زكوة ديتے رہواور رسول النَّيِمُ كَلُو الْوَيْمُولَ النَّهُ الْمُولِ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ اللْمُعَامِلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

ا۔ اتباع رسول سٹھالیم اور اُسوہ حسنہ: اطاعت اور اتباع میں فرق یہ ہے کہ اتباع اعم ہے اور اطاعت اخص اخص اطاعت مرف کسی تھم کی ہوتی ہے جب کہ اتباع کسی کو کوئی کام کرتے دیکھ کر از خود اس جیساکام کرنے اور اس کے پیچھے پیچھے چلنے کو گئتے ہیں۔ رسول اللہ کی صرف اطاعت ہی کا تھم نہیں دیا گیا بلکہ آپ کی ابتباع کو بھی لازم وواجب اور اللہ تعالی کی محبت کا معیار قرار دیا گیا ہے۔ ارشاد باری ہے۔

﴿ قُلَ إِن كُنتُد تُحِبُونَ اللَّهَ فَاتَبِعُونِ يُحْبِبَكُمُ (اے رسول لوگوں سے) كمه ديس كه أكر تم الله سے الله الله عمران الله عمران الله تم سے محبت الله عمران الله تم سے محبت الله عمران الله تم سے محبت

کرنے لگے گا (۳۱:۳)

اس آیت کا انداز بیان ملاحظہ فرمائے۔ کا یہ کہ لوگ اللہ کی محبت کے متلاثی ہیں اور کا یہ کہ اتباع رسول ہے۔ اللہ تعالی خود لوگوں سے محبت کرنے لگتے ہیں۔

﴿ لَقَدَ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْتَوَةً حَسَنَةً اور تمهارے لئے اللہ کے رسول کی چال سیکھنا بہتر لِمَن كَانَ يَرْجُوا ٱللَّهَ وَٱلْمِوْمَ ٱلْآخِرَ ﴾ ہے۔ اس کے لئے جو الله اور روزِ آخرت کی امید (الاحزاب۲۲/۲۱)

آپ طن کی اتباع تا قیامت ضروری ہے: اس آیت سے یہ معلوم ہوا کہ آپ کی اتباع صرف آپ کے زمانہ تک ہی معدود نہ تھی بلکہ تاقیامت آپ کی اتباع لازم دواجب ہے۔ اس سے متثنیٰ صرف وہی فض ہو سکتا ہے جو اللہ تعالیٰ اور آخرت پر ایمان نہ رکھتا ہو یا بالفاظ دیگر کا فر ہو۔

رہی ہے بات کہ آپ کی اتباع تا قیامت کیوں ضروری ہے تو اس کی وجوہ درج ذیل ہیں۔ ہر نبی اور رسول مبراعن الخطا ہو تا ہے جس کا مطلب ہے ہے کہ اگر اس سے عملی میدان میں کوئی لغزش بھی ہو جائے تو وحی اللی اس کی فورا اصلاح کر دیتی ہے اور اس کی خطامعاف کر دی جاتی ہے کیونکہ۔

👌 طالانکه اس ضميرواحد كا مرجع رسول جو تا ب نه كه الله تعالى ـ

(۱) رسول کو یا نبی کو احکام اللی کا نمونہ پیش کرنا ہو تا ہے۔ اگر اس میں کوئی جھول رہ جائے تو اس کی زد تمام امت پر بردتی ہے۔

(ب) مید عملی نمونہ جب تک پیش نہ کیا جائے احکام اللی کے سارے گوشے بے نقاب نہیں ہو سکتے۔

(ج) جب تک کسی کو یہ یقین نہ ہو کہ جو عملی نمونہ اس کے سامنے پیش کیا جا رہا ہے۔ وہ فی الواقع احکامِ اللی کی صبح تعبیرہے۔ اس وقت تک اسے روحانی اطمینان نصیب نہیں ہو سکتا جو ایمان کی روح

وال ہے۔

اتباع صرف رسول ملی آیا کی ہے اللہ کی نہیں: جس طرح عبادت صرف اللہ کے لئے ہے اور اس میں نبی بھی شریک نہیں ہو سکتا۔ اس طرح اتباع صرف رسول کی ہے۔ خدا کی نہیں۔ کیونکہ اتباع کسی کو دکھے کر از خود اس کے چیچے بیچھے چلنے کو کہتے ہیں للذا اتباع ہو ہی رسول کی سکتی ہے اور جب قرآن کی بیسیوں آیات میں رسول کی اتباع کا بھی تھم موجود ہے تو اس کا مطلب سے ہوا کہ دین وایمان کی سحیل کے لئے رسول کی اتباع اتنی ہی انہم میں کہ خدا کی عبادت۔

آپ كى اتباع سے انكار كفر ہے: مندوج بالا تصريحات سے بيہ تتيجہ بھى نكلتا ہے كہ آپ كى نافرمانى يا مخالف يا مخالفت كفر ہے اور اس سلسله ميں بھى بے شار آيات ودلائل قرآن كريم ميں موجود جيں چند ايك ملاحظه فرائيء۔

﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا لَبَيْنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ثُولَهِـ مَا ثَدَّدُ ذَنُهُ لِهِ مِنْ مَنْ الْمُؤْمِنِينَ ثُولَهِـ مَا

تَوَلَّىٰ وَنُصَّلِهِ عَبَهَ نَكُمَّ وَسَاءَتُ مَصِيرًا الْآيَا ﴾ (النساء ٤/ ١١٥)

﴿ مَلْيَحْدَرِ ٱلَّذِينَ يُحَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةُ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ ٱلِيدُ ﴿ النور ٢٤/٢٤)

﴿ فَلَا تَلْنَجُوا إِلَّالِيْمِ وَٱلْعُدُونِ وَمَعْصِيَتِ ٱلرَّسُولِ﴾ (المجادلة ٩/٥٨)

اور جو کوئی راہ ہدایت واضح ہونے کے بعد بھی رسول کی مخالفت کرے اور مسلمانوں کی راہ چھوڑ کر دو سری راہ کا اتباع کے تو ہم اسے ای راہ پر موڑ دیتے ہیں۔ جس پروہ مڑگیاہم اسے جہنم داخل کردیں گے جو براٹھکانا ہے۔ (۱۱۵:۳)

جو لوگ اللہ کے رسول کے تھم کی مخالفت کرتے ہیں انہیں ڈرنا چاہیئے کہ کہیں ان پر کوئی فتنہ یا دکھ دینے والاعذاب نہ آن پڑے۔ (۱۳۳:۳۴)

(اے مسلمانو!) کئی گناہ ' زیادتی یا رسول کی نافرمانی کے متعلق سرگوشیاں نہ کیا کرو۔ (۹:۵۸)

اا۔ قاصنی اور حاکم: آپ قاضی اور منصف بھی تھے۔ آپ کے فیصلے کو بلاچون وچرا اور برضا ور غبت تسلیم کرنا ضروری ہے۔ آپ مٹائیلِ کے فیصلے سے تہ اخذ لماف کیا جاسکتا ہے نہ اس کی اپیل ہو سکتی ہے گویا آپ کی غیر مشروط اطاعت لازم ہوتی ہے۔ ارشادِ باری ہے،۔ آئينة رَبِهِ muhath madikt rary.com المناس الماسك منسوص نظريات

تمهارے پروردگار کی قتم! جب تک یہ لوگ تہیں اپنے تنازعات میں منصف نہ بنائیں پھر آپ کے فیصلہ کو دل کی تنگی کے بغیر (برضا ورغبت) تسلیم نہ کریں مومن نہیں ہو تکتے۔

﴿ فَلَا وَرَبِكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَقَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّمَ لَا يَجِــدُواْ فِيَ اَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا فَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ شَلِيمًا ﷺ (النساء٤/١٥)

۱۱- قابل ادب واحترام مستى: آپ سائيل كى اطاعت مين ادب واحترام اور عقيدت و محبت كا عضر مونا بهم لازى بے چند آيات ملاحقه فرمائي-

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَرْفَعُواْ أَصْوَلَتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ ٱلنَّيْقِ وَلَا تَجْهَرُواْ لَكُمْ بِٱلْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَغْضِ أَن تَحْبَطَ أَعْمَلُكُمْ وَأَنتُدْ لَا تَشْعُرُونَ ﴿ لَيْهِ ﴿ (الحجرات ٢/٤٩)

اے ایمان والو! اپنی آوازیں نبی کی آواز ہے او پُجی نہ
کرو اور جس طرح آپس میں ایک دو سرے سے زور
سے بولتے ہو'اس طرح ان کے روبرو زور سے نہ بولا
کرو۔ ایبانہ ہو کہ تمہارے اعمال ضائع ہو جا کمیں اور
تم کو خبر بھی نہ ہو۔

﴿ ٱلنَّيَّىُ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنَ أَنْفُسِمٍ ۚ يَنْ وَأَزْوَنَجُهُو أُمَّهَا الْهُمُ ۗ (الأحزاب ١/٢٣)

بغیر مومنوں پر ان کی جانوں ہے بھی زیادہ حق ر کھتے میں اور اس کی بیویاں ان کی مائیں ہیں۔

یا کہ تم اللہ اور اس کے رسول پر ایمان لاؤ اور اس کی

مددکر داوراے بزرگ سمجھو۔ مددکر داوراے بزرگ سمجھو۔

الله اور الله كي فرشة رسول پر درود سيعية بي اك ايمان والو! تم الله اس رسول پر دل وجان سے درود وسلام بھيجا كرو-

﴿ إِنَّ اللَّهُ وَمَلَيْكَ تَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّيِّ بِتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِمُواْ تَسْلِيمًا ﴿ الْأَحزابِ٥٦/٣٣)

﴿ لِتَوْمِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَتُعَـزَّدُوهُ

وَتُوَقِّ رُوهُ ﴾ (الفتح ١٩/٤٨)

ان آیات سے معلوم ہو تا ہے کہ آپ کے ادب واحرام میں آپ کے ساتھ محبت اور آپ کو دوسرے تمام انسانوں سے بلند وبالا فخصیت سیحضے پر زور دیا گیا ہے۔

سویہ ہے وہ مقام رسالت جے ہم نے نمایت اختصار کے ساتھ پیش کیا ہے۔ ورنہ قرآن میں بیسیوں نہیں سیکٹروں ایسی آیات ہیں جو آب ساتھ آیا کے اس مقام کی وضاحت کے لئے روشن دلیلیں ہیں۔ اب آپ سوچ لیجئے کہ دنیا کاکوئی دو سرا محض اس مقام پر فائز ہو سکتا ہے؟

### مرکز ملت کے تصور کاپس منظر

مرکزِ ملت کے تصور کا پس منظریہ ہے کہ منگرین حدیث نے حدیث سے تو انکار کر دیا گراب قرآن کے ادکام کی تقیل کے طریق کار کا مسلہ ان کے لئے سوہانِ روح بنا ہوا تھا۔ انکار سنت تک تو ان سب کی راہ ایک تھی گر آگے چل کر اس سے کئی راہیں پیدا ہو گئیں اور یہ لوگ کسی ایک مسئلہ میں بھی متحد نہ رہ سکے

www.muhammadilibrary.com.

اور تشتت وانتثار كا شكار ہو گئے۔ بالآخر حافظ اسلم صاحب جيرا جبورى نے اس "امت" كے سامنے مركز ملت كا تصور پيش كيا۔ اس پر عمل درآمدكى توكوئى صورت ممكن نہ تقى۔ تاہم آپ خودكى نه كى حد تك مطمئن ہو گئے گويا اس تصور كے موجد آپ كى ذات والا صفات ہے آپ سے پہلے يہ اصطلاح آپ كو كسيں ڈھونڈے سے بھى نہ ملے گی۔ آپ نے جس انداز ميں يہ تصور پيش فرمايا وہ ہم "مقام حديث" سے درج كر رہے ہيں۔

حافظ اسلم صاحب کا نظریہ مرکز ملت: "پوتھی دلیل جو برے شدولد کے ساتھ بیان کی جاتی ہے۔ یہ ہے کہ بیسیوں آیتوں میں اللہ تعالی نے اطاعت اسلام ساتھیا کا تھم دیا ہے۔ اگر حدیثیں دینی جمت نہ ہوں تو یہ اطاعت کس طرح ہوگی؟ دراصل میں سب سے بردی غلط فنی ہے جو حدیثوں کو دین بنانے کا موجب ہوئی ہے۔ میں نے اس مجھٹ پر ایک مفصل مقالہ "اسلامی نظام" کے نام سے شائع کیا ہے۔ یمال مخضراً صرف اس قدر لکھنا ضروری سجھتا ہوں کہ رسول اللہ ساتھیا کی دو حیثیتیں تھیں۔

(۱) پغیری لینی پینامت کو بل کم وکاست لوگوں کے پاس پنجا دینا۔ اس حیثیت سے آپ میں ایک تصدیق کرنا اور آپ میں کا کہ اور آپ میں ایک اور آپ میں کہا۔ کرنا اور آپ میں کہا ہوگئی۔

(۲) امامت لیعنی امت کا انتظام اس کر قران کے مطابق چلانا اس کی شیرازہ بندی ان کے باہمی قضایا کے فیصلے تدبیر مہمات اور جنگ وصلح جیسے اجھائی اور میں ان کی قیادت اور قائم مقامی وغیرہ۔ اس حیثیت سے آپ ساڑیا کی اطاعت اور فرمانبرداری لازم قرار دی گئی "......

مركز ملت كى وضاحت: "به امامت كباى جو آپ كى ذات كى نوع انسان كى اصلاح وفلاح كے لئے قائم ہوكى قيامت تك كے لئے مستر ہے جو آپ ما قيام كے زندہ جا تينوں كے ذريعہ ہميشہ رہنى چاہئے۔ قرآن ميں اطاعت رسول كے جو احكام ہيں آپ كى ذات اور زندگى تك محدود نہيں ہيں بلكہ منصب امامت كے لئے ہيں جس ميں آنے والے تمام ظفاء داخل ہيں۔ ان كى اطاعت رسول لا الله كى اطاعت ہو اور رسول كى اطاعت الله كى اطاعت ہے۔ اس رسول كى اطاعت الله كى اطاعت ہے۔ قرآن ميں جمال الله اور رسول كى اطاعت كا علم ديا كيا ہے۔ اس سے مراد امام وقت يعنى مركز ملت كى اطاعت ہے۔ جب تك رسول الله الله اور رسول كى اطاعت ميں موجود تھے۔ ان كى اطاعت الله اور رسول كى اطاعت الله اور رسول كى اطاعت مي كى ونكه آپ كے اوپ اطاعت الله اور رسول كى اطاعت ہوگى ادر يہ امت ہم اس كى تقيل اطاعت ہوگى۔ الله اور رسول كا يہ مطلب ہرگز نہيں كہ ان كے بعد جو كوئى ان كے نام ہے كھے كمہ دے ہم اس كى تقيل اطاعت رسول كا يہ مطلب ہرگز نہيں كہ ان كے بعد جو كوئى ان كے نام ہے كھے كمہ دے ہم اس كى تقيل اطاعت رسول كا يہ مطلب ہرگز نہيں كہ ان كے بعد جو كوئى ان كے نام ہے كھے كمہ دے ہم اس كى تقيل

کرنے گئیں...."

<sup>🗘</sup> یمال آپ نے اطاعت رسول ماٹھ کیا کا ذکر کیا اتباع رسول عمداً چھوڑ گئے کیونکہ اتباع خداکی ہو ہی نہیں سکتی۔

www.muhammadilibrary.com عضوص نظريات ملائدة بَرُويِزَيْت كَصُوص نظريات كِلُويُّ اسلام كِمُصُوص نظريات كِلُويُّ

''وین کی ضروریات قرآن کی اتباع اور امامت وقت کی اطاعمت سے بوری ہوتی ہیں۔ امام کے ساتھ منتخب افراد ہوں گے جن کی مشاورت سے وہ اس کو حسب اقتفائے زمانہ قرآن کے مطابق چلائے گا اور

اس میں وحدت مرکزی قائم رکھے گا اور متفرق نہ ہونے دے گا۔ " (م-ح من ١٣٠٠)۔ یہ ہے اس "اسلامی نظام" کا خلاصہ جسے ہم نے مصنف ہی کے لفظوں میں پیش کر دیا ہے۔ اس اقتباس

میں آپ نے درج ذیل امور پر روشنی ڈالی ہے۔

(۱) رسول الله ملتي الله علي صرف دو حيثيتيس تهيس ايك بحيثيت رسول دوسرے بحيثيت عاكم حالانكه بم

قران سے آپ کی بارہ حیثیتیں پیش کر تھے ہیں۔

(۲) پیغبری والی حیثیت حتم ہو گئی ہے۔ حاکمیت والی باقی ہے بعد میں آنے والا ہر حاکم چو نکہ رسول کا قائم مقام ہے لہذا اس کی اطاعت رسول کی اطاعت اور رسول کی اطاعت اللہ کی اطاعت ہے گویا اس بعد

میں آنے والے حاکم یا مرکز ملت کی اطاعت اللہ اور رسول دونوں کی اطاعت ہے۔ (m) میہ مرکز ملت قران کو سامنے کھ کر حسب اقتضاّت زمانہ شریعت سازی کرے گا۔

(٣) اور اس مرکز ملت کا دو سرا فائدہ ہے وگا کہ یہ وحدت مرکزی کو بھی قائم رکھے گا۔

کیا مرکزِ ملت کی اطاعت رسول کی اطاعت ہے : یہ نظریہ درج ذیل وجوہ کی بناء پر غلط ہے-① رسول مامور من الله ہو تا ہے۔ جب کہ دو سرے کسی کو بیہ مقام حاصل نہیں۔ مرکز ملت یا تو منتخب شدہ ہوگا۔ یا برور بازو برسر اقتدار آئے گا۔ ان دونوں صورتوں کی علظمی کا امکان ہے۔

رسول تمام امت کے لئے اسوہ ہو ۲ ہے اور اس کی صورت پیر ہوتی ہے کہ اگر اس کی سیرت

وکر دار میں کوئی جھول رہ جائے تو بذریعہ وحی اس کی اصلاح کر دی جاتی ہے مگر مرکز ملت کے لئے اصلاح کی به صورت ممکن نهیں۔

 قرآن اور نبی کی سیرت وکردار به دو چیزی مل کر شریعت بنتی ہے اور به دو سری چیز بھی یا تو منزل من الله ہوتی ہے یا منشائے اللی کے مطابق ہوتی ہے۔ گویا جہال کتاب الله تعالیٰ کی طرف سے آتی ہے وہاں بوری شریعت بھی منزل من الله ہوتی ہے۔ ارشادِ باری ہے:

تم میں سے ہرامت (یعنی یہود ونصاری اور مسلمانوں) ﴿ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمَّ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًأْ ﴾ کے لئے ہم نے شریعت اور طریقہ مقرر کیا۔

﴿ ثُمَّةً جَعَلْنَكَ عَلَىٰ شَرِيعَةٍ مِنَ ٱلْأَمَّرِ ﴿ كِيرِهِم نِهُ آپِ كُوامِرْ(اقامتِ دين) مِن ايك شريعت یر قائم کیاسوای کی اتباع کرو۔ فَأُتِّبِعُهَا﴾ (الجاثية ١٨/٤)

گویا قرآن کی رو سے البلہ کی کتاب اور نبی کے ارشادات وافعال مل کر شریعت بنتے ہیں۔ کیکن غیر نبی کے اقوال وار شادات جن ہر خدا کی وحی کی مهرنہ ہو وہ کیسے شریعت بن سکتے ہیں؟

۲۔ رسول کی قائم مقامی: نبی کی بارہ مختلف حیثیتیں ہم قرآن سے پیش کر بچکے ہیں۔ جن میں مرکز ملت کو صرف ایک حیثیت حاکمیت کی نصیب ہوتی ہے اور دو مزید حیثیتیں (یعنی ''شارح'' اور ''شارع'') حافظ اسلم صاحب اسے عطا فرما رہے ہیں۔ جس کا اسے کوئی حق نہیں پہنچتا کیونکہ وہ نبی نہیں ہوتا۔ باقی نو حیثیتیں اس میں سرے سے مفقود ہوتی ہیں نہ وہ مامور من الله ہوتا ہے۔ نہ باذن الله مطاع 'نه اسوه حنه 'نه مزکی ' نہ معلم کتاب تھمت' نہ اس کا ادب واحترام ہمارے ایمان کا جزو ہے اور نہ ہی اس کے ساتھ جھکڑنے یا اس کا فیصلہ نہ ماننے کی صورت میں ایمان میں کچھ خلل واقع ہو تا ہے۔ نہ ہی بیہ مرکز ملت مسلمانوں کے . درود وسلام کا مستحق نہ ہی مرکز ملت کے نمائندگان کی ہویاں مومنوں کی مائیں تو پھر رسول اللہ کے جملہ اختیارات اسے کیونکر تفویض کئے جاسکتے اور وہ آپ کا قائم مقام کیے قرار دیا جاسکتا ہے؟

 ٣- اقتضآتِ زمانه: اب ہمیں یہ ویکھنا ہے کہ یہ اقتضآت زمانہ ہیں کیا؟ جن کی منکرین حدیث نے رث لگار کھی ہے۔ آئمہ فقهاء نے انہیں اقتضآت زمانہ کا لحاظ رکھ کر ہی تو قرآن وسنت کی روشنی میں اپنی اپنی فقیں مرتب کی ہیں اور آج کے افتحات کا لحاظ رکھ کرنی فقہ بھی مرتب کی جاسکتی ہے پھر آخر سنت کے انکار کی مخبائش کیسے نکل سکتی ہے۔؟ کیا جی بن حدیث یہ تو نہیں چاہتے کہ اقتضآت زمانہ کے نام پر انہیں قرآن کی تاویل و تعبیر میں بے لگام آزادی عاصل ہو جائے؟ جس کے معلق حافظ (صاحب یہ فرما رہے ہیں که "سنت جمیں ماضی سے وابستہ کر دیتی ہے" (م-ح-ان اسا)۔

اور اقتضآتِ زمانہ سے غالبا آپ کی مراد یہ ہے کہ موجوں دور کے غالب رجحانات مثلاً عورتوں کی ہر میدان میں آزادی وسیاس اور معاشی حقوق' آزادانه' اختلاط' موسیقی و ثقافت ساز ومصراب اور معاشی لحاظ سے کیونزم نظام کو نہ صرف اسلام میں داخل کیا جائے بلکہ قرآن کی سی و تشریح ہی الی پیش کی جائے جس سے یہ چیزیں عین اسلام کی روح ثابت ہوں۔ دراصل میں کچھ یہ لوگ چاہتے ہیں اور چونکہ اس راہ میں سنت حاکل ہے الندا ان کاسارا زور اس رکادٹ کو دور کرنے میں صرف ہو تا ہے کیونکہ احادیث رسول ائنیں "ماضی سے وابستہ کر دیتی ہیں"

٣. مركزى وحدت: ربايه تصوركه أكر مركز ملت قائم هو جائ تو امت مين اختلاف ختم هو جائين گ اور مرکز ملت کے ساتھ مرکزی وحدت بھی قائم ہو جائے گی تو ہمارے خیال میں یہ حافظ صاحب کی ایس "خیالی جنت" ہے جس کا عملی دنیا میں وقوع پذیر ہونا ناممکنات سے ہے اور اس کی وجوہ درج زیل ہیں۔

(۱) آج کے دور میں بھی مسلمانوں کی پچانوے فیصد آبادی سنت کو شرعی قانون کی حیثیت سے تشکیم کرتی ہے ان حالات میں نہ ایبا مرکز ملت قائم ہو سکتا ہے اور نہ اس خیالی مرکزی وحدت کا امکان ہے المذا نه نومن تیل ہو گانه رادھا ناہے گی۔

(٢) اب ہم يد تعليم كر ليتے ہيں كه تمام مسلمان سنت كو چھوڑنے پر آمادہ ہو گئے ہيں۔ اب سوال يد پيدا

ہو تا ہے کہ اس وقت کم وبیش بچاس ممالک میں مسلمان حکمران ہیں۔ وہ ایک مرکز ملت قائم کرنے پر کیے رضامند ہو جائیں گے۔ بصورت دیگر وہ اپنے اپنے ممالک میں الگ الگ مراکز ملت قائم کریں گے اور قرآن کو سامنے رکھ کر اپنے اپنے ملک کے لئے الگ الگ شریعتیں تیار کریں گے اور پھریہ سلسلہ صرف ایک دور تک محدود نیس تا قیامت جاری رہ گاتو اندازہ فرماینے کہ اس طرح نیار شدہ شریعتوں کی تعداد

كتنى موكى؟ پرچونك بر ملك شريعت سازى كے وقت اپنے ملك كے اقتفات كو بھى محوظ رکھ كالنذا ان

شریعتوں میں اختلاف ٹاگزیر ہوں گے اور بحث وجدال اور تشتت وانتشار کے کئی نے میدان کھل جائیں مسلمانوں کی بچانوے فی صد آبادی سنت کو شرعی حجت تشکیم کرتی ہے۔ اور سنت نے ہر فریضہ کی بجا آوری کے لئے ایک متعین شکل سامنے رکھ دی ہے۔ لیکن اس کے باوجود قرآن کریم کی آیات کی تغییر و تاویل میں جو کچھ اختلافات ہیں وہ آپ کے سامنے ہیں۔ اب اگر سنت کو پیچیے ہٹا کر محض لغت کی بناء پر قران کی تغییرو تاویل کی جائے گی تو ہی جس قدر اختلافات ممکن ہیں اس کا اندازہ آپ خود لگا کتے ہیں پر آگر لغوی تغییر و تاویل میں اقتضآت زائر کا بھی اضافہ کر لیا جائے جو ہر آن بدلتے رہتے ہیں تو قرآن جس طرح بجوں کا کھیل بن جائے گااس کے نصور سے روح کانپ اٹھتی ہے۔ یہ سنت کو شرعی حجت ملنے کا ہی طفیل ہے۔ کہ آج دنیائے اسلام میں پانچ چھ فرقوں کا وجود پایا جاتا ہے اور کروڑوں اور اربوں مسلمان

## تظریہ مرکزِ ملت اور طلوع اسلام کے دو سرے نظریات کا تصادم

اب ہم یہ دیکھیں گے کہ مرکز ملت کا نظریہ طلوع اسلام کے بعض بنیادی نظریات سے کیونکر متعادم ہے اور وہ بنیادی نظریات درج ذیل ہیں۔

ا۔ گلنی چیز دین نہیں بن عتی: مقام حدیث میں آپ کو اکثر جابجاایے فقرات ملیں گے۔

چو نک احادیث فینی نمیں ظنی ہیں لنذاب دین نمیں قرار پاسکتیں"

"دین یقینی ہونا چاہئے۔ ظنی چیز دین نہیں ہو سکتی" دین وہی ہو سکتا ہے جو ظنی اور قیاس نہ ہو"

" میشی چیز صرف قرآن کریم ہے اور بس۔ قرآن کریم سے پیشتر کی تمام کتب ساوی کو بھی قرآن کریم

نے تکنی اور قیاس قرار دے کر نا قابل اعتاد تھرایا ہے۔

اب سوال يه هے كه:

کسی ایک فقہ پر جمع ہو گئے ہیں۔

 جن جزئیات کی تعیین بیه مرکز ملت فرمائے گاوہ ظنی ہوں گی یا یقینی؟ یقینی تو اس لئے نہیں ہو سکتیں کہ قرآن کریم میں یہ جزئیات موجود نہیں؟ اور آپ کا دعوی یہ ہے کہ قرآن کریم کے سوا دنیا میں کوئی چیز يفني نيس ب- للذابيج زئيات دين كاحصه نيس بن سكتين- www.muhammadilibrary.com
مند رَويز تمت المند رَويز تمت عند من المرابع المرابع

پ ہید جزئیات جو اقتصاّت زمانہ کے تحت طے پائیں گے۔ ظاہرے کہ حالات زمانہ میں تغیرو تبدل کی وجہ سے ان میں بھی تغیرو تبدل ہو تا رہے گا پھر جو چیز خود تغیرو تبدل اور ترمیم و تمنیخ کی زد میں ہو۔ وہ بقینی کیسے قرار دی جا سکتی ہے اور جو چیز یقینی نہیں وہ وین کیونکر بن سکتی ہے؟

۲۔ فرقہ سازی اور فرقہ پر تی شرک ہے: دوسرا دعویٰ جے طلوع اسلام اکثر دہرا تا رہتا ہے وہ یہ ہے کہ فرقہ سازی اور فرقہ پر تی قرآن کریم کی رو سے شرک ہے۔ یہ بات ہمیں بھی تشلیم ہے۔ گر سوال میر پیدا ہو تا ہے کہ۔

مختلف ممالک اسلای کے مراکز ملت جو اپنے اچ اوال و ظروف کے مطابق جزئیات متعین کریں گے۔ ان میں اختلافات کا ہونا لازی امر ہے کیونکہ پاکستان کے احوال و ظروف اور ضروریات اور طرح کی ہیں۔ سعودی عرب کی اور طرح کی۔ غرض ایران' افغانستان عراق وغیرہم سب کے احوال و ظروف ایک دوسرے سے مختلف ہیں پھر ہر ملک کے باشندگان یقینا اس بات پر بھی مصر ہوں گے کہ ان کی طے کردہ جزئیات ہی نیادہ قابل اعتاد اور درست ہیں اور ایسے تعصب کا پیدا ہونا ایک فطری امر ہے اور میں چیز فرقہ بازی' فرقہ سازی اور فرقہ پرسی کی بنیاد ہے پھر ان فرق کی تعداد اتن ہی نہ ہوگی جتنے ممالک ہیں بلکہ ہر زمانے میں ان کی تعداد میں خاصا اضافہ بھی ہو تا رہے گا۔ اس طرح مرکز ملت کا یہ کارنامہ ایک ایسے مستقل شرک کی بنیاد رکھ دے گا۔ جس سے امت بھی نجات نہ پاسکے گی۔

سا۔ دین ودنیا کی تفریق: طلوع اسلام کا یہ کہنا ہے کہ دین دنیا میں تفریق اور شویت ، پیشوائیت اور طوکیت کی بلی بھٹت کی پیداوار ہے اور یہ مجوسیوں کے ذریعہ سے اسلام میں داخل ہوئی۔ اب سوال یہ ہم پہلے کہ جو جزئیات یہ مرکز ملت طے فرمائے گا۔ وہ دین ہوگا یا دنیا؟ وہ دین تو ہو نہیں سکتا جیسا کہ ہم پہلے وضاحت کر چکے ہیں۔ علاوہ ازیں حافظ اسلم صاحب کے قول کے مطابق دین تو ۱۲۰۰۰ سال پہلے مکمل ہو چکا لندا مرکز ملت کا یہ کام دنیوی نوعیت کا ہوگا اور دین ودنیا کی یہ شویت ایسی ہوگی جو مرکز ملت ، پیشوائیت اور ملوکیت کی ملی ہمگٹ کے بغیری سرانجام دیا کرے گا۔

م. شریعت اور شریعت سازی: طلوع اسلام کے زدیک شریعت کی تعریف یہ ہے:

"اس (قرآن) کے اصول محکم اساس پر مبنی ہیں (جے فطرت اللہ کما جاتا ہے اور) جس میں کوئی تبدیلی نہیں ہو سکتی۔ لیکن ان اصولوں کی جزئیات مختلف حالات کے نقاضوں کے ساتھ ادلتی بدلتی رہتی ہیں۔ ان بدلنے والی جزئیات کو شریعت کہا جاتا ہے۔" (طلوع اسلام اکتربر ۱۹۵۰ء ص۲۷)

طلوع اسلام کی مید بیان کردہ تعریف ہی سرے سے غلط ہے۔ ہم پہلے قرآن کی دو آیات سے ثابت کر چکے ہیں کہ ہرامت کے لئے اور خود مسلمانوں کے لئے شریعت خود الله تعالی نے مقرر کر دی ہے لندا مرکز ملت کی ان متعین کردہ جزئیات کو شریعت کے علاوہ کوئی اور ہی نام دیا جا سکتا ہے۔ پھر جب طلوع اسلام اس مرکزِ ملت کے دائرہ سے باہر نکاتا ہے تو اس کا دعوی ہے ہوتا ہے کہ قانون سازی کا حق صرف اللہ کو ہے حتی کہ کسی نبی اور رسول کو بھی ہے حق نہیں دیا گیا۔ (یہ بحث اپنے مقام پر طلے گی) اب سوال صرف ہے ہے کہ کیا ہے مرکزِ ملت خدا ہوگا؟ طلوع اسلام کا دعوی تو یہ ہے کہ خدا + رسول = مرکز ملت ہے۔ اب رسول کو تو قانون سازی کا حق ہے ہی نہیں۔ جس کا منطق نتیجہ کی نکاتا ہے کہ مرکزِ ملت "خدا" ہی ہو سکتا ہے پھر جتنے مرکز ان ملت ہوں گے۔ اتنے ہی خدا بھی ہوں گے اور یہ مجسم ومس خدا ہر زمانے میں بدلتے بھی رہیں گے۔

### اطاعتِ رسول ملتَّ ليَّم كايرِ ويزى مفهوم

جناب پرویز صاحب اطاعتِ رسول سے کیا سیجھتے ہیں؟ فرماتے ہیں: ''مقال ایک علال مقال مال ہے۔ تقال کی ''ائید میں ان کی دلیا

"مقلد ائمہ ہوں یا مقلد روایات۔ تقلید کی تائید میں ان کی دلیل ہے ہوتی ہے کہ ہم رسول اللہ یا صحابہ کبار یا آئمہ فقہ کی تقلید کر تے ہیں۔ وہ یہ کتے وقت اتنا نہیں سوچتے کہ رسول الله وصحابہ کبار یا آئمہ فقہ کسی کے مقلد نہیں تھے۔ رہ سائل زندگی کا حل خود سوچتے تھے۔ آپ بھی اپنے مسائل زندگی کا حل خود تاش کیجے" ؟

تقلید دراصل نبی کے علاوہ کسی دو سرے شخص کی غیر مشروط اور بلا دلیل اطاعت کا نام ہے جو جائز نہیں۔ اقتباس بالا میں آپ نے نمایت چا بکدستی سے تقلید کا لفظ ائمہ وفقہاء کے ساتھ صحابہ رئی آفٹہ اور اس سے بوھ کر رسول اللہ کی اطاعت پر بھی استعال کر کے تقلید جیسے برنام لفظ سے دھوکہ دینے اور مسلمانوں کو اطاعت رسول اللہ کی اطاعت پر بھی استعال کر کے تقلید جیسے برنام لفظ سے دھوکہ دینے اور مسلمانوں کو اطاعت رسول سائے جا سے برگشتہ کرنے کی جمارت کی ہے اور اس سے بھی قائل غور مسئلہ بیہ ہے کہ کیا خود سوچنے میں سارے مسائل کا عل موجود ہے؟ اگر «خود سوچنے» ہی کی بات تھی تو نبی سائے ہے اور ای کے معالمہ میں ممینہ بھر کیا سوچا؟ اور اتنی پریشانی کیوں برداشت کی؟ جنگ تبوک سے بیچھے رہنے والوں پر پورے بچاس دن کیوں سختی کی جاتی رہی؟ آپ سائے کیا نے خود سوچ کر اس کا عل کیوں نہ چیش فرمایا؟

پورے بچاس دن کول مختی کی جاتی رہی؟ آپ سا کیا نے خود سوچ کر اس کا علی کیوں نہ پیش فرمایا؟

اس طرح حضرت ابو بکر ٹاٹھ کے باس ایک دادی اپ پوتے کے ترکہ کا حصہ لینے آئی تو آپ نے اس کا خود کیا علی سوچا؟ حضرت عمر بڑاٹھ اور دو سرے تمام اہل شوری کے علی الرغم حضرت ابو بکر بڑاٹھ کو کس بات فود کیا علی سوچا؟ حضرت عمر بڑاٹھ اور دو سرے تمام اہل شوری کے علی الرغم حضرت ابو بکر بڑاٹھ کو کس بات نے نامساعد حالت میں لشکر اسامہ کو جیمنے اور مانعین ذکوہ سے جنگ لڑنے پر آمادہ کیا؟ بید اور ایسے بے شار واقعات ہیں جن سے بد معلوم ہو تا ہے کہ اپنے مسائل "خود سوچنے" یا مشورہ کرنے سے ہی حل نہیں ہو باتے 'انہیں ہر مقام پر کتاب وسنت سے روشنی حاصل کرنے کی ضرورت پیش آتی رہی اور وہ بیر روشنی حاصل کرنے کی ضرورت پیش آتی رہی اور وہ بیر روشنی حاصل کرنے کی اتباع کا نام تقلید نہیں۔

<sup>(</sup>١٠ اسباب زوال امت عن ١٠١ از برويز صاحب.

www.muhammadilibrary.com
آئینهٔ رَویزیت کفوم نظریات کم (تصد:دوم) طوع اسلام کے مخصوص نظریات کم

ائمہ فقهاء بھی ہر معالمہ میں کتاب وسنت کو اپنے اجتهاد کا ماخذ قرار ویتے تھے۔ اگر کتاب کے ساتھ سنت کو بھی ماخذ قانون بنانے کو آپ تقلید کا نام دے دیں تو بلاشہ وہ سبب مقلد تھے۔ ان ائمہ میں امام ابو حنیفہ مشکوک احادیث کو قبول کرنے میں نسبتاً بختی برتے تھے' تاہم ان کے اس قول: ''اگر رسول الله سال کے حدیث مل جائے تو میرے قیاس کو چھوڑ دو'' سے دو باتوں کی وضاحت ہوتی ہے۔

(ا) وہ احادیث رسول مالی کو شرعی قانون کا ماخذ تسلیم کرتے تھے۔

(۲) اپنی تھلید سے لوگوں کو روکتے تھے۔ اور امام ابو حنیفہ ؓ پر ہی کیا موقوف ہے۔ سب ائمہ فقهاء اپنی تھلید سے منع کرتے رہے۔ اب آگر ان ائمہ کے متبعین ان کی تھلید کرنے لگ جائیں تو اس میں ائمہ کا کیا قصور ؟

سنتِ رسول سی ای پیروی سے برگشتہ کرنے کے بعد پرویز صاحب اسوہ حسنہ کو ہی سرے سے غائب کر دینا چاہتے دینا چاہتے ہیں اور مسلمانوں کو جو اس ذات گرامی سے عقیدت و محبت ہے اسے بھی کلینا ختم کر دینا چاہتے ہیں ۔

مقام رسالت پرویز صاحب کی نظرین "توحید کے بعد رسالت حضور ختم المرسلین پر ایمان لانا ضروری کے لیکن رسول پر ایمان لانے سے مفہوم اس فردات پر ایمان نہیں کیونکہ اس کی ذات تو مکان وزمان کے حدود کی پابند ہوتی ہے اور ملتِ اسلامیہ جیسا کہ ایمی کما جا چکا ہے ابدیت سے جمکنار ہے"...... رسالتِ محمدید پر ایمان سے مقصود اس کتاب پر ایمان ہے جو حضور ملتی کیا کی وساطت سے امت کو ملی۔" (فردوس مم کشتہ مصن اسکار)

چلے 'حضور اکرم مٹھیل کی ذات پر ایمان لانے کا بھی قصہ پاک ہوا اور سالت محمدیہ پر ایمان لانے کا بھی حضرت محمد مثل کا ایک دائیہ یا زیادہ سے زیادہ ایک مبلغ کی حیثیت سے آئے اور قرآن امت کے حوالہ کیا اور دنیا سے رخصت ہوئے۔ اب ان کے اس اسوہ حسنہ کی ضرورت بھی کیا ہے؟ وہ بھی گئے ساتھ نبوت بھی رخصت ہوئی اور رسالت بھی کیونکہ آپ ماٹھیل خاتم النبین بھی تھے اور خِاتم المرسلین بھی۔

نبی اور رسول میں جو فرق ہو تا ہے اس کی تفصیل ہم پہلے بتا چکے ہیں لیکن پرویز صاحب کی تعلیمات کے مطابق نبی اور رسول میں کچھ فرق نہیں جو نبی ہے وہ رسول بھی ہے اور جو رسول ہے وہ نبی بھی۔ فرماتے ہیں:

"نبوت اور رسالت ایک ہی حقیقت کے دو رخ ہیں۔ ایک قوت ہے دوسری اس کی عملی تفیریمی وجہ ہے کہ قرآن میں ایک ہی شخصیت کو کہیں نبی کما گیا ہے اور کہیں رسول" (سلیم کے نام سولہوال خط ص ۲۹۲)

مگر رسالت بدستور جاری ہے: ایک طرف تو آپ یہ فرماتے ہیں کہ نبوت اور رسالت ایک ہی حقیقت کے دونوں رخوں کو جدا جدا کرنا حقیقت کے دونوں رخوں کو جدا جدا کرنا

www.muhammadilibrary.com

چاہتے ہیں۔ لینی نبوت کو تو حضور اکرم ماڑھیا کے ساتھ ہی ختم کر دینا چاہتے ہیں اور رسالت کو جاری رکھنا چاہتے ہیں:

بہتے ہیں مرائے ہیں:

"نبوت شخصیت کی مظر ہوتی ہے اور رسالت آئیڈیالوجی کی نقیب۔ نبی اگرم ساتھ کے بعد نبوت ختم

ہو گئی گر رسالت باقی رہ گئی۔ ای لئے کہ اب انقلاب کا مدار رسالت پر تھا نہ کہ شخصیتوں پر۔
آئیڈیالوجی حروف و نقوش کی شکل میں محض مجرد تصور ہوتی ہے۔ اس کی عملی صورت نظام کملاتی

ہے لنذا یوں سمجھ لو کہ ختم نبوت کے بعد اشخاص کی جگہ نظام نے لی۔ گر رسالتِ مجمدیہ قیامت تک

کے لئے باقی ہے۔ لیکن مسلمان اس سے دور ہی نہیں بلکہ اس کی راہ میں روک بنا کھڑا ہے۔ ختم

نبوت کی لم مدت ہوئی اس کی نگاہوں سے او جبل ہو چکی ہے۔ اس لئے اس نے رسالت کو ایک

عرصہ سے پس پشت ڈال رکھا ہے۔ "رسلیم کے نام چودہوال خط 'ص ۲۳۳)۔

رسہ کے بی پس وال رہا ہے۔ آر یہ اے با پور وال ملے اس است محمیہ باقی اس است محمیہ باقی اس دیکھنے اس اقتباس میں رسالت محمیہ کو کیسے غلط معنی بہنائے جا رہے ہیں۔ اگر رسالت محمیہ باقی ہے اور قیامت تک آپ ساتھ کی اس اور قیامت تک کوئی نبی نبیس آنے کا پھر جس آپ ساتھ خاتم البیتین اور ختم المرسلین ہیں تو اس کا واضح مطلب میں میت کوئی نبی نبیس آنے کا پھر جس آپ ساتھ خاتم البیتین اور ختم المرسلین ہیں تو اس کا واضح مطلب یہ ہے کہ نبوت اور رسالت دونوں ختم ہو بھی ہے۔ البتہ اس رسالت کی تبلیغ کا کام باقی ہے جو آپ ساتھ کے اس کے لئے کہ اور تبلیغ درسالت میں جو فرق ہے وہ ہم بہا جا کے ہیں۔

بیخ ابن عربی نے بھی حضور اکرم میں اللہ اللہ حیثیتی قرار دیں۔ ایک نبوت دو سرے ولایت ' پھراس نے یہ فلفہ پیش کیا کہ دلایت نبوت سے افضل ہوتی ہے۔ حکمور اکرم ماٹھیل خاتم الانمیاء سے اور خاتم الاولیاء کی گدی شیخ موصوف نے خود سنبھال لی۔

مرزا غلام احمد قادیانی نے رسالت کو تو ختم کیا گرنبوت کو جاری رہنے دیا اور بند رج اس نشست پر خود براجمان ہوئے۔ اب پرویز صاحب نبوت کو ختم کرتے ہیں لیکن رسالت کو جاری رکھنا جاہتے ہیں۔ اب دیکھنے کہ حضور اکرم ماڑیکا کی سنت یا اسوہ حسنہ ان سے عقیدت و محبت ختم کرنے کے بعد رسالت کی نشست پر پرویز صاحب خود براجمان ہونے کے لئے کیسے راہ ہموار کرتے ہیں " فرماتے ہیں۔

#### الله اور رسول ملتاتيكم كي اطاعت سے مراد:

"چونکه نظام دین میں اللہ کے احکام مرکز سے نافذ ہوتے تھے اور بیہ مرکزی قوت نافذہ رسول کی مخصوص شخصیت میں تھی' اس لئے ان مرکزی احکام کی اطاعت کو اللہ اور رسول کی اطاعت قرار دیا گیا..... للفا اللہ اور رسول سے مراد وہ مرکزی نظام دین (Central Authority) ہے جمال سے احکام قرآنی نافذ ہوں" (معراج انسانیت ۔ ص:۱۲)....." ان تصریحات سے واضح ہے کہ نظام قرآنی میں اطاعت مرکز ملت کی ہے اور چونکہ یہ مرکز قوانمین خداوندی کی تقید کرتا ہے اور پہلا قرآنی میں اطاعت مرکز ملت کی ہے اور چونکہ یہ مرکز قوانمین خداوندی کی تقید کرتا ہے اور پہلا

www.muhammadilibrary.com آئینهٔ برویزیت (دهسه:ووم)طلوع اسلام کضوص نظریات آئینهٔ برویزیت

مركز رسول اكرم طی خات كراى تقى اس لئے قرآن كريم ميں مركز ملت كو الله اور رسول كے الفاظ سے تعبيركيا كيا ہے" (معراج انسانيت وس: ١٣٣)

اب ظاہر ہے کہ یہ مرکز ملت بھی کوئی "فخص" یا اشخاص ہی ہوں گے جن کو اللہ اور رسول دونوں کے جملہ حقوق تفویض کئے جا رہے ہیں۔ اس کی تشریح بزم طلوع اسلام کے ایک معزز رکن ڈاکٹر عبدالودود صاحب کی زبانی سن لیجئے تاکہ سیجھ شک وشبہ کی سخوائش نہ رہے۔ آپ طلوع اسلام کونشن میں خطاب فرماتے ہیں'عنوان ہے "طلوع اسلام نے ہمیں کیا دیا؟"

زندہ رسول: "عملی انظام کی سہولت کیلئے امت اپنی میں سے بہترین افراد کو نمائندہ بناکر ﴿ فِیْکُمْ رَسُولٌ ﴾ کے سلسلہ کو قائم رکھتی ہے اور بیہ کہ رسول کی زندگی کے بعد ﴿ فیدکم رسول ﴾ (۲۰۰۵) سے مراد ملت کی مرکزی اتھارٹی ہے جو رسول کا فریضہ یعنی "امریالمعروف" اور "ننی عن المنکر" اداکرتی ہے اور بیا کہ رسول کے بعد صرف مرکز ملت کو بیہ حق حاصل ہے کہ دینی امور میں فیصلہ دے۔" (طلوع اسلام 'جون ۱۹۵۹ء)

یہ تو اس مرکز ملت مخصیت کا ایک پہلو تھا کہ وہ فی الواقع زندہ اور جیتا جاگتا رسول ہے' جو ہمارے درمیان موجود ہے۔ اب اس مرکز ملت کے خدا ہونے کے پہلو پر بھی انہی ڈاکٹر عبدالودود صاحب کا ارشاد ملاحظہ فرمائے:

''اگر کسی فرد سے لغزش ہو جائے تو مسجد کے گوشے ہی استغفراللہ کہنے سے معافی نسیں مل سکتی' بلکہ اس فرد کو خود چل کر مرکزی اتھارٹی کے پاس آنا ہو گا ادر جندرت پیش کرنا ہوگی''

(طلوع اسلام كونش مي داكثر موصوف كا خطاب بعنو ان باكتان كاستله 'طلوع اسلام جولائي ١٩٦٣ء) اب اداره طلوع اسلام كولائي ١٩٦٣ء) اب اداره طلوع اسلام كوايك ادر معزز ركن جناب محمد على خال بلوچ كا تبعره بهى المحظه فرمايع؟ لوچ صاحب نے جب ابنى آكھوں سے بيہ حقيقت دكھ لى كه مركز المت يعنى جناب برديز صاحب فى الواقع "رسول اكرم"كى نشست بر براجمان ہو گئے ہيں تو آپ كو غالبا پرديز صاحب كى بيه ادا بهند شيس آئى۔ فرماتے ہیں۔

ہیہ الفاظ سورہ حجرات کی آیت نمبرے سے لئے ہیں' اس سورہ میں صحابہ کرام کو حضور اکرم ساڑی کے ادب
 واحترام کے آواب سکھائے جا رہے ہیں۔ اللہ تعالی مسلمانوں سے خطاب فرماتے ہیں:

<sup>﴿</sup> وَاعْلَمْوْا اَنَّ فِيْكُمْ وَسُولُ اللَّهِ لَوْ يُطِيغُكُمْ فِي كَثِيْرٍ مِنَ الْأَمْرِ لَعَنِيَّمْ ﴾ (٣٩-٧) ''اور جان رڪو کہ تم ميں خدا کے پیمبر ہیں آگر بہت ی باتوں میں وہ تمہارا کہا مان لیا کریں تو تم مشکل میں پر جاؤ۔''

اب آیات بالا کے اس نگڑے میں سے ﴿ فیکھ رسول ﴾ کے لفظ نکال کر اس سے مراد سے لی جائے کہ ہر دور میں ایک رسول کی موجودگی ضروری ہے' جب تک مسلمان اس دنیا میں موجود ہیں تو پھر حضور ختم المرسل کسے ہوئے؟

www.muhammadilibrary.com آئینہ پُرویزیت کی والے اللہ کے محصوم نظریات کی اسلام کی محصوم نظریات کی محصو

زندہ رسول پرویز صاحب ہی ہیں: عالبا ہماری طرح آپ حضرات میں ہے بہت سوں نے محسوس کیا ہوگا کہ اب سے پچھ عرصہ پہلے اس وجہ اشراک کے پردہ میں کہ جس طرح رسول اکرم سے پیلے نے آپی زندگی میں نوع انسانی کو قرآن کریم کی دعوت دی تھی۔ آج کل ای طرح گلبرگ لاہور کی کو تھی نمبر ۲۵ بی میں جناب پرویز صاحب اپنے آپ کو آنخضرت میں جناب پرویز منطبق فرما کے بلند مقام پر فائز کر کے ان تمام آیات کو جو آنخضرت میں خان ہو کمیں انہیں نمایت چا بکدستی سے لیتے ہیں پھر جو آیات قرآنی مخالفین اسلام اور کفار سے متعلق نازل ہو کمیں انہیں نمایت چا بکدستی سے اپنے مخالفین پر چہال کر دیتے ہیں 'طلا نکہ کہا حضور ختمی مرتبت علیہ السلام اور کمال جناب پرویز

چہ نبت خاک را بہ عالم خاک دونوں میں کوئی نبت ہی نہیں پیدا کی جا سکتی......"

دونوں میں کوئی نبت ہی نہیں پیدا کی جا سکتی......"

"پچھ نہیں کما جا سکتا کہ جناب پرویز احساس کمتری کا شکار ہیں اور اس طرح وہ خود کو رسول اکرم کے مقام بلند پر فائز کر کے اپنے طبح وام کی نگاہوں میں غلط طریقہ پر کچھ جھوٹا و قار حاصل کرنے کی سعی نا

مفکور فرماتے میں یا انہیں ارشاداتِ نوی ملائیا ہے نفرت کرتے کرتے خود ذات نبوی ملائیا ہے بھی ایک فقم کی کد ہوگئی ہے کہ وہ آخوا کہ ایک فقم کی کد ہوگئی ہے کہ وہ آخوا کی ایک فقم کی کد ہوگئی ہے کہ وہ آخفرت ملائیا کی ایک اقدس واعظم کو ایک آدی کی سطح پر جلکہ خود کو انہی کی سطح پر تھینچ لے آنے پر مصریں۔ دونوں صورتوں کی جو نمی صورت بھی ہو ہر صورت قابل اعتراض اور لائق نفرین ہے " (حدیث دل گدازے ص ۳۰)

غلام احمد قادیانی اور غلام احمد پرویز: اگر به نظر غائر دیکھا جائے قر معلوم ہوتا ہے کہ غلام احمد قادیانی اور غلام احمد پرویز میں صرف نام کی ہی مشابت نہیں اور بھی بہت سی باتوں کی مشابت پائی جاتی ہے مثلاً:

ا۔ قادیانی صاحب بھی ابتداؤ ختم نبوت کے قائل تھے۔ پرویز صاحب نے بھی نبوت اور رسالت کو ایک ہی سکہ کے دو رخ قرار دے کر حضور اکرم مٹائیل کو ختم الانبیاء اور ختم الرسلین تشکیم کیا ہے۔

۲۔ قادیانی صاحب نے بعد میں یہ کمہ کر "ہمارا ند ہب تو یہ ہے جس دین میں نبوت کا سلسلہ نہ ہو وہ مردہ
ہے۔ (حقیقت النبوة ۔ ص:۳۷۲) نبوت کا دروازہ کھول دیا اور پرویز صاحب نے یہ کمہ کر کہ "ملتِ
اسلامیہ ابدیت سے ہمکنار ہے" کمہ کر رسالت کا دروازہ کھول دیا۔

ونوں صاحبان نے بتدر یج نبوت اور رسالت کی گدی پر قبضہ جمایا ہے۔ فرق صرف یہ ہے کہ قادیانی صاحب جب اپنی سائقہ تحریوں کے علی الرغم لوگوں سے خطاب فرماتے ہیں تو ذبان مہم اور الهامانہ استعال کرتے ہیں۔
 استعال کرتے ہیں لیکن پرویز صاحب پیچیدہ اور فلسفیانہ ذبان استعال کرتے ہیں۔

ہم۔ دونوں نے خدا کے تصور میں افراط و تفریط سے کام لیا ہے۔ قادیانی صاحب تو خدا کو اتنااجاگر کرتے ہیں کہ وہ خدا اسے دیکھتے ہی نہیں بلکہ دو سروں کو بھی دکھلا سکتے ہیں۔ بقول میاں محمود خلیفہ ثانی۔

''الی صورت میں تو ایک ہی علاج ہو سکتا ہے اور وہ بیہ کہ لوگوں کے ملطے پکڑ کر ان کی آ تکھیں اوپر کو

www.muhammadilibrary.com

آئینہ رَدوہ علیہ میں ویز تیت 

250

اٹھا دی جائمیں اور کما جائے کہ وہ خدا ہے جس نے اپنے تازہ نشانات سے دنیا پر اپنے وجود کو ثابت کیا۔" (الفضل قادیان ۱۹ جولائی ۱۹۳۷ء) جب کہ پرویز صاحب خدا کو اتنا کم کر دیتے ہیں کہ خدا کو محض ایک تجریدی تصور کے طور پر پیش کرتے ہیں۔

۵۔ قادیانی صاحب نے قادیان کو ارض حرم قرار دیا ہے۔ فرماتے ہیں۔

زمین قادیاں ارضِ حرم ہے جوم طلق سے اب محترم ہے

تو پرویز صاحب نے اپنی جائے سکونت کو حرم کعبہ اور مکہ سب کچھ ہی قرار دے دیا فرماتے ہیں۔ مدر المدر میں مقد کر میں سر سر میں اور میں اور مکہ سب کچھ ہی قرار دے دیا فرماتے ہیں۔

"مسلمانوں کے اتحاد کی بنیاد حرم کی پاسبانی ہے 'سیای معاہدات نہیں۔ داضح رہے کہ حرم 'کعبہ ' کمہ اللہ میں کے اتحاد کی بنیاد حرم کی باسبانی ہے مراد سعودی عرب کا دارالسلطنت نہیں بلکہ دین کے نظام کا مرکز ہے۔ جمل سے قرآنی

قوانین نافذ ہوں گے" (طلوع اسلام دسمبرا۱۹۵)

اور بیہ تو آپ برم طلوع احلام کے معزز اراکین کی شمادتوں سے معلوم کر ہی چکے ہیں کہ وہ مرکز آپ ہی کی ذات والا صفات ہے۔

۲۔ دونوں پر امتِ مسلمہ کے سب فرقوں نے متفقہ طور پر کفر کا فتویٰ نگایا۔ قادیانی جماعت تو مسلم اقلیت
 قرار دی جاچکی ہے۔ پرویز صاحب پر جب فتویٰ نگایا گیاتو فرماتے ہیں۔

''ان حفزات (علاء) کو یا کسی اور کو بیر اتھارٹی کمال سے مل جاتی ہے کہ وہ کسی کے کفراور اسلام کا فصلہ کرس؟علاء کر یہ معنی ہیں کہ انہوں نرکسی مدر سے بچھے کتابیں مرتھی ہیں تو کیاان کتابوں

فیصلہ کریں؟ علماء کے بیہ معنی ہیں کہ انہوں نے کسی مدر کے بچھ کتابیں پڑھی ہیں تو کیا ان کتابوں کے پڑھ لینے سے کسی کو بیہ حق حاصل ہو جاتا ہے کہ وہ جسے چاہی کافر قرار دے دیں؟" (کافر مری ص ۱۲۳ زپرویز صاحب)

ے۔ کیکن ان دونوں صاحبان نے خود کافر گری کا یہ حق جی بھر کر استعال کیا ہے۔ قادیانی صاحب اپی نبوت پر الیمان نہ لانے دانوں کو یا باقی سب مسلمانوں کو کافر سجھتے تھے اور پرویز صاحب کی کافر گری مجمد علی بلوچ صاحب کے اقتباس سے واضح ہے۔ آپ نے خود بھی قرآنی نظام ربوبیت میں اس نظام پر ایمان نہ لانے والوں کو کئی مقام پر کافر بنا دیا ہے جس کی تفصیل آگے آئے گی۔

مركزِ ملت كابيه منشور غلط ہے: اب سوال به ہے كه كيا واقعی الله اور رسول سے مراد مركز ملت يا الله اور رسول كامقام اور رسول كا مقام سنبعال سكتا ہے؟ بالفاظ ديگر كيا مركزِ ملت الله اور رسول كامقام سنبعال سكتا ہے؟ تو يه تصور بوجوہ غلط ہے۔ جن كی تفصيل پہلے گزر چکی ہے۔

﴿ واضح رب كم مكه نه دور نوى من وار السلطنت تفانه على بعد من بنا اور نه عى آج وار السلطنت بـ

www.muhammadilibrary.com

المناه كرويزيت المناه كالمواليات المواليات الموال

رسول الله کے بعد پہلے مرکز ملت حضرت ابو بکر بڑاتھ تھے۔ آپ نے اپ آپ کو نہ تو اللہ اور رسول سمجھا نہ محض رسول' سمجھا تو غلیفہ رسول سمجھا۔ زندگی بھر اسوہ رسول کو سامنے رکھا اور اس پر سختی سے کاربند رہے۔ یمی حال دوسرے خلفاء راشدین (مراکز ملت) کا رہاتو آج اسوہ حسنہ کو سامنے سے ہٹا کر قرآنی احکام کی تفصیل و تشریح کے اختیارات کسی مرکز ملت کو کیسے تغویض کئے جاسکتے ہیں؟

الله اور رسول کی الگ الگ اطاعت کا تصور: پرویز صاحب نے یہ تصور بھی پیش کیا ہے کہ مسلمان الله کی اطاعت سے مراد احادیث کی اتباع یہ ایک الله کی اطاعت سے مراد احادیث کی اتباع یہ ایک ایسا الزام ہے جو سراسر بے بنیاد ہے۔ مسلمانوں بیں الله اور رسول کی الگ الگ اطاعت کا کوئی تصور نہیں بلکہ رسول کی اطاعت ہی الله کی اطاعت ہی الله کی اطاعت ہی الله کی اطاعت ہی اور رسول کی اطاعت عبارت ہے۔ قرآن اور اسوہ حسنہ سے۔ اس طریق اطاعت کے بغیرالله کی اطاعت کا کوئی تصور مسلمانوں میں موجود نہیں۔ قرآن کے الفاظ پر پھر غور فرائے۔ الله تعالیٰ نے یہ فرمایا ہے کہ "جس نے رسول کی اطاعت کی تو اس نے الله کی اطاعت کی" یہ نہیں فرمایا کہ جس نے الله کی اطاعت کی تو اس نے الله کی اطاعت کی۔

اب الله اور رسول کی اطاعت کے ساتھ اولی الا مرکی اطاعت کی تشریح بھی پرویز صاحب کی زبانی ملاحظہ فرمایئے۔

#### اطيعو الله واطيعو الرسول واولى الامر منكم كي تي تشريح:

"اس آیت مقدسہ میں عام طور پر اولی الا مرسے مراد کے جہتے ہیں ارباب کومت (مرکزی اور ماتحت سب کے سب) اور اس کی تشریح یوں کی جاتی ہے کہ آگر تیم کو کومت سے اختلاف ہو جائے تو اس کے تصفیہ کا طریقہ ہے ہے کہ قرآن (اللہ) اور حدیث (رسول) کو سامنے رکھ کر مناظرہ کیا جائے اور جو ہارجائے فیصلہ اس کے فلاف ہو جائے۔ ذرا غور فرمایے کہ دنیا میں کوئی نظام حکومت اس طرح سے قائم بھی رہ سکتا ہے کہ جس میں حالت ہے ہو کہ حکومت ایک قانون نافذ کرے' اور جس کا بی چاہے اس کی مخالفت میں کھڑا ہو جائے اور قرآن وحدیث کی کتابیں بعنل میں داب کر مناظرہ کا چینج وے دے۔ اس آیت مقدمہ کا مفہوم بالکل واضح ہے جس میں اللہ اور رسول سے مناظرہ کا چینج وے دے۔ اس آیت مقدمہ کا مفہوم بالکل واضح ہے جس میں اللہ اور رسول سے مقامی افسرے کسی معالمہ میں اختلاف ہو جائے تو بجائے اس کے کہ وہیں مناقشات شروع کر دو امر مقامی افسرے کسی معالمہ میں اختلاف ہو جائے تو بجائے اس کے کہ وہیں مناقشات شروع کر دو امر منازع فیہ کو مرکزی حکومت کی طرف (Refer) کر دو امر مرکز کا فیصلہ سب کے لئے واجب التسلیم ہوگا۔ لیتیٰ اس نظام میں مقامی افسروں کے فیصلوں کے مرکز کا فیصلہ سب کے لئے واجب التسلیم ہوگا۔ لیتیٰ اس نظام میں مقامی افسروں کے فیصلوں کے خلاف عد الت عالیہ میں مرافعہ (ائیل) کی مخواکش باتی رکھی گئی ہے۔" (معراج انسانیت سے صاحت کے خلاف عد الت عالیہ میں مرافعہ (ائیل) کی مخواکش باتی رکھی گئی ہے۔" (معراج انسانیت سے صاحت کے خلاف عد الت عالیہ میں مرافعہ (ائیل) کی مخواکش باتی رکھی گئی ہے۔" (معراج انسانیت سے صاحت کے خلاف عد الت عالیہ میں مرافعہ (ائیل) کی مخواکش باتی رکھی گئی ہے۔" (معراج انسانیت سے صاحت کی طرف عد الت عالیہ میں مرافعہ (ائیل) کی مخواکش باتی رکھی گئی ہے۔" (معراج انسانیت سے صاحت کی طرف علی میں مرافعہ (ائیل) کی مخواکش باتھی والے میں مرافعہ (ائیل) کی مخواکش باتھی والے میں مرافعہ دارت عالیہ میں مرافعہ (ائیل) کی مخواکش باتھی والے میں مرافعہ (ائیل) کی مخواکش باتھی میں مرافعہ دات عالیہ میں مرافعہ دارت عالیہ میں مرافعہ دی موالے دیں میں مرافعہ دیا میں مرافعہ دیں مرافعہ دیں مرافعہ دی مرافعہ دیں مرافعہ دی مرافعہ دی مرافعہ دیں مرافعہ دیں مرافعہ دیں مرافعہ دیں مرافعہ دی

www.muhammadilibrary.com رحصہ: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات کے اللہ کے مخصوص نظریات کی اللہ کا معلوم اسلام کے مخصوص نظریات کی اللہ کا معلوم اسلام کے مخصوص نظریات کی اللہ کا معلوم کا معلوم

ا قتباس بالا میں کئی ایک مغالطے ہیں اور کئی وجوہ سے غلط ہے مشلاً۔

ی میں میں میں میں میں میں میں ہے۔

7۔ جیرا گی کی بات ہے کہ جن خلفائے راشدین کو پرویز صاحب مرکزان ملت قرار دے کر اللہ اور رسول کی گدی پر براجمان کر کے انہیں ہے اعزاز عطا فرما رہے ہیں ان کو خود ساری عمراس اعزازی مندکی خبر تک نہیں ہوئی اور ۔۔۔۔۔۔ اس بات کا اس سے بڑا شبوت کیا ہو سکتا ہے کہ بیہ مرکز ملت (مثلاً حضرت عمر بڑا شو اور حضرت علی بڑا شو ) خود عدالتوں میں حاضر ہوئے اور لطف کی بات ہے ہے کہ فیصلے بھی ان کے خلاف ہی ہوئے۔ انہیں اس بات کی سمجھ ہی نہ آئی کہ اللہ اور رسول تو ہم خود ہیں۔ ہماری اطاعت ہی اللہ اور رسول کی اطاعت ہی اللہ اور رسول کی اطاعت ہی اللہ اور رسول کی اطاعت ہے۔

۳۔ ان واقعات سے ثابت ہو آئے کہ مرکز ملت کی شخصیت بھی اولو الا مریس شامل ہے۔ جن سے جھڑا کیا جا سکتا ہے وہ رسول یا اللہ اور رسول بیلی بن جاتے کیونکہ ان سے تو اختلاف اور جھڑا ایمان سے ہی خارج کر دیتا ہے جب کہ اولو الا مرسے اختلاف اور جھڑا ہونے سے ایمان میں کچھ حرج واقع نہیں ہو آ۔

۳۰ مرکزِ ملت قطعاً عدالت مرافعہ نہیں۔ اگر ایسی ہی بات ہوتی تو حضرت عمر بٹاٹھ اور حضرت علی بٹاٹھ کو عدالت میں حاضر ہونے کی قطعاً ضرورت نہ تھی۔

۵۔ عدالتِ مرافعہ (جیسی اور جس درجہ کی بھی ہو) وہ کتابِ الله اور سنت رسول کے مطابق فیصلہ

کرنے کی پابند ہے۔ اس پر مرکزِ ملت کی شخصیت اثر انداز نہیں ہو سکتی۔ \* میں این بیٹنیل زورو فی ان قلوں اللہ میں اور میں اور ان ان ان ان نہیں کے میں اور ان ان ان نہیں کے دوروں اور م

۲۔ رسول الله طخایج کی ذات فی الواقع عدالتِ مرافعہ تھی۔ اس لحاظ سے نہیں کہ وہ مرکز ملت تھے بلکہ اس لحاظ سے کہ وہ الله کے رسول تھے۔ ان وجوہات کی بناء پر مرکز ملت کو رسول کی گدی پر بشمانا اور اسے اولو الامرکے زمرہ سے خارج کر دینا ایک ایسا غلط تصور ہے جس کی تائید قرآن مدیث اور تاریخ کمی سے بھی نہیں ہوتی۔

علائے دین اور ''بیشوائیت'' میں فرق: پرویز صاحب کی مختلف تحریروں سے معلوم ہوتا ہے کہ انہیں ایسے علائے دین سے سخت دشمنی ہے جو قرآن کی تاویل و تعبیر میں اسوہ حنہ اور دیگر ائمہ فقہاء سے روشنی حاصل کرتے ہیں۔ آپ انہیں ہندوؤں یا عیسائیوں کی پیشوائیت کے بدنام لفظ سے موسوم کرتے ہیں حالانکہ مزعومہ پیشوائیت اور علائے دین میں کئی لحاظ سے فرق ہے۔ مثلاً۔

ا۔ سپیثوائیت میں علم دین کی اجارہ داری ایک مخصوص طبقہ یا خاندان سے متعلق ہوتی ہے جب کہ

www.muhammadilibrary.com آمَيْهُ بُرُويِنَةِت 253 ﴿ مِنْ اللَّامِ مُصَالِعًا اللَّهِ مِنْ اللَّامِ مُصَالِعًا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا

اسلام میں کوئی مفخص بھی خواہ وہ جولاہا یا چھار ہی کیوں نہ ہو۔ علم حاصل کرے علماء کے زمرہ میں شامل ہو

پیشوائیت میں یہ طبقہ معاشرتی لحاظ سے بلند مقام پر فائز ہو تا ہے جب کہ اسلام میں بزرگی کا معیار محض علم نہیں بلکہ تقویٰ ہے۔

پیشوائیت میں اس طبقہ کی آراء کو سند سمجھا جاتا ہے جب کہ اسلام میں کوئی بات جو کتاب وسنت کے خلاف ہو خواہ کتنے ہی بوے امام کی ہو۔ سند نہیں ہوتی اور اسے زیر بحث لایا جا سکتا ہے۔

تاریخ سے ایک مرکزِ ملت کی مثال: بسرحال آپ علائے دین کے پیچھے اس لئے بڑے ہیں کہ یہ لوگ قرآن کی من مانی تاویل و تفییر میں آڑے آجاتے ہیں۔ مسلمانوں کی پوری تاریخ میں ادارہ طلوع اسلام کو ایک ایسا کردار نظر آیا ہے جس نے علائے دین کی زبان بند کر دی تھی۔ یہ شخصیت شہنشاہ اکبر اعظم کی ہے ويكه صفدر سليي صاحب مصنف "ياكتان كامعمار اول سرسيد" اس كى تعريف ميس كيس رطب اللسان بي-آپ پہلے ملا بدابونی کی کتاب منتخب القاریخ سے ایک اقتباس پیش کرتے ہیں۔

"اس کے بعد کوئی ایسا مسلہ جس میں میں اور ایک دوسرے سے مختلف ہوں اور سلطان اینی خداداد بصیرت کی بناء پر رعایا کی بہود اور سائی مصالح کے پیش نظران باہم متعارض ومتضاد آراء میں سے کسی ایک کو اختیار کر کے اس کے مطابق انتہام صادر کر دے تو ان احکام کی اطاعت ہم پر اور تمام رعایا پر فرض ہو گی۔ نیز اگر سلطان کوئی نیا تھم جاری کرنا چاہے تو ہم پر اور دیگر رعایا پر اس کی اطاعت بھی فرض ہوگی بشر طیکہ وہ تھم قرآن پاک کی آیائے کیے مطابق ہو اور اس سے مقصور رعایا کی بہبود ہو۔"

اس اقتباس کے بعد اب صغدر سلیمی صاحب کا تبصرہ ملاحظہ فرمائے۔

"اس سے ظاہر ہے کہ بادشاہ کو قرآن کی حدود میں مقید رکھا گیا تھا اور یہ چیز عین اسلام کے مطابق ہے اور فقہاء کی بحث میں فیلے کا حق رکیس مملکت کو حاصل ہونا اسلام کی قانون سازی کے اصول کے عین مطابق ہے۔ اسلام میں علماء یا کسی اور کو قاضی کا منصب حاصل نہیں ہوتا۔ فیصلے کا اختیار یا تو مملکت کی طرف سے مقرر کردہ جج کو ہوتا ہے۔ یا خود حکومت کی مرکزی اتھارٹی کو اس شرط کے ساتھ کہ ان کا فیصلہ قرآن کے خلاف نہیں ہوگا۔ اکبر کابیہ فیصلہ ان دونوں شرطوں کو پورا کر تا ہے اور اسلام کے عین مطابق ہے..... علماء نے اکبر کے خلاف جو طوفان برپاکیا تھا۔ اس کی وجہ سے تھی کہ وہ انہیں ان کے صحیح مقام پر رکھنا جاہتا تھا اور انہوں نے جس انداز کی تھیا کریسی قائم کر کے اقتدار کو اپنے ہاتھ میں لے رکھا تھا۔ وہ اے ختم کرنا چاہتا تھا۔ یہ چیز اکبر کے دور کے ساتھ ہی مخصوص نہیں۔ تاریخ میں جس شخص نے بھی ہے کوشش کی کہ علماء کو ان کے مقام سے آگے نہ برصنے دیا جائے۔ انہوں نے بیشتراس کی مخالفت کی؟ (طلوع اسلام اگست ستمبر ١٩٦٨)

www.muhammadilibrary.com

المَيْهُ بِدُويِنَةِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّا اللَّا اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللللَّهِ الللَّهِ ال

شمنشاه اکبر کی خداداد بصیرت: اب دیکھئے کہ اس سلطان کی خداداد بصیرت یہ تھی کہ دہ آفاب پرست تھا۔ شب وروز لیعن ۱۳ گھنٹے میں چار دفعہ سورج نے سامنے ہاتھ باندھ کر پوجا پاٹ کر ۲ تھا۔ ہاتھ پر تلک لگا تھا۔ محل سرا میں ہندو ہوی تھی ' مندروں میں جا کر عبادت کر ۲ تھا۔ کیا یہ سب افعال واعمال قرآن کے مطابق ہیں؟ پھراس کے ایسے اعمال وافعال صرف اپنی ذات تک محدود نہ تھے۔ وہ دین اللی کا بانی تھا جو ظاہر ہے کہ دین اسلام سے کوئی جداگانہ چیز تھی۔ اس نے دین کی نشرو اشاعت کے لئے وہ تمام ذرائع حکومت استعال میں لا تا رہا۔ یہی وہ سلطان ہے جس کے دربار اور حرم میں ہروفت السلطان ظل اللہ کا نحرہ کو نبتا تھا اور حقیقت یہ ہے کہ پوری اسلامی تاریخ میں اکبر جسیا طحہ کوئی پیدا نہیں ہوا۔ مگر طلوع اسلام اسے صرف اس لئے خراج عقیدت پیش کر رہا ہے کہ آپ کے پیش کردہ تصور مرکز ملت کا وہ پیکر محسوس تھا اور علاء کو اس نے ان کے جائز مقام پر رکھا تھا۔ کیا ہی اچھا ہو تا کہ طلوع اسلام اس بات کی وضاحت فرہا دیتا کہ علاء کا جائز مقام ہے کیا؟ کیا علائے دین کا جائز مقام یہ ہے کہ ان کی اس حد تک زبان بندی کر دی جائے کہ کوئی جرآت بھی نہ ہو۔ مرکز ملت اپنی تھی ہو۔ تک زبان بندی کر دی جائے کہ کوئی جرآت بھی نہ ہو۔

ادارہ طلوع سلام نے ملوکیت کو بھی اپنی آگر ترروں میں ناپندیدہ قرار دیا ہے اور اکبر تو بادشاہ ہی نہیں شہنشاہ تھا جس کا باپ بھی بادشاہ تھا وہ خود بھی بادشاہ تھا ہور اس کا بیٹا بھی بادشاہ وہ ظل اللہ علی الارض بھی تھا اور مشرک وبت پرست بھی کیکن ان سب قباحتوں کے بادہود ادارہ طلوع اسلام کو اکبر کی ہے ادا۔۔۔ کہ وہ علماء کو ان کے جائز مقام پر رکھتا تھا۔۔۔ اتنی پند آئی کہ اس کی تعریف میں ڈوگرے برسانے سکے ہیں۔ کیا یہی ان کی قرآنی بصیرت کا نقاضا ہے؟

# چند ضمنی گوشے

رسول الله سے پرویز صاحب کی محبت وعقیدت؟ : پرویز صاحب کی بزم کے ایک معزز "رکن محمر اسلام صاحب" پرویز صاحب کی درج ذیل اسلام صاحب" پرویز صاحب کی درج ذیل تحریر پیش کرتے ہیں جو انہوں نے شاہکار رسالت میں کھی ہے۔

"ان حالات میں عین ممکن تھا کہ اسلام سے برگشتہ ہو جاتا۔ لیکن میری انتمائی خوش بختی کہ اس ورطہ "لا" میں ایسا جاذبہ موجود رہا جو ان طلاحم خیزیوں میں میری کشتی کا لنگر بن گیا اور وہ جاذبہ تھا حضور نبی اکرم میں آپا کے ذات اعظم واقدس کے ساتھ میری بے بناہ عقیدت ہی نہیں محبت۔ میرا ایمان تھا کہ ایسی ہستی جس نے انسانوں کی داخلی اور خارجی دنیا میں ایسا تحیرا گئیز انقلاب برپاکر دیا۔ نہ تو (محاذ الله) فریب خوردہ ہو سکتی ہے نہ فریب کار۔ اس لئے جب آپ نے فرایا ہے کہ قرآن مجید نہ میری نہ کسی اور انسان کی فکری تخلیق ہے بلکہ یہ خدا کا کلام ہے تو جھے اس دعوی کو یو نمی نہیں جھنگ دینا چاہیے' انظار کرنا چاہیے تا آ کہ میں قرآن کو

خود سیجھنے کے قابل ہو جاؤں۔ بس سے تھا ایک سارا جس نے جھے ان طوفانوں میں تھاہے رکھا اور میرے پاؤں میں لغزش نہ آنے دی۔ کس قدر احسان عظیم ہے اس ناچیز پر اس آفتابِ عالم تاب کا جس کی رحمۃ للعالمینی کے تصدق مجھے منزل کمی معاملا۔ ''(طلوع اسلام' ص ۱۱' جون سن۸۵)

اب دیکھے جہاں تک آپ کے داخلی اور خارجی دنیا میں انقلاب برپاکرنے آپ کے ملھم من الله اور صادق ہونے کا تعلق ہے تو ان باتوں کا غیر مسلم بھی صرف اعتراف ہی نہیں کرتے بلکہ خراج عقیدت بھی پیش کرتے ہیں۔ گر سوال بیہ ہے کہ کیا محض اعتراف اور خراج عقیدت سے آپ میں تھا سے محبت کے بیش کرتے ہیں۔ گر سوال بیہ ہے کہ کیا مسلمانوں کا آپ سے محبت وعقیدت کا بیہ نقاضا نہیں کہ آپ کی اطاعت تقاضے بورے ہو جاتے ہیں؟ کیا مسلمانوں کا آپ سے محبت وعقیدت کا بیہ نقاضا نہیں کہ آپ کی اطاعت بھی کی جائے؟ رسول اللہ کا تو واقعی پرویز صاحب بر بیہ احسانِ عظیم تھا۔ لیکن آپ نے اس احسان عظیم کا بدلہ بیہ دیا کہ رسول اللہ کی اطاعت اور اتباع دونوں باتوں کو دین سے خارج قرار دیا اور کھا کہ:

"الله اور رسول کی اطاعت سے مفہوم یہ لیا جاتا ہے کہ اللہ اور رسول کی دو الگ الگ اطاعتیں ہیں۔
اللہ کی اطاعت قرآن کے ذریعے آور رسول کی اطاعت احادیث کے ذریعے سو اول تو یہ بنیاد ہی صحیح نہیں۔
قرآن کی تعلیم کا بنیادی نقط یہ ہے کہ اطاعت صرف خدا کی کی جا سکتی ہے اس کے علاوہ کسی اور کی نہیں" (مقام حدیث ۔ ص: ۱۲)

جہاں تک اس اقتباس کے پہلے حصہ "اللہ کی افائت قرآن کے ذریعے اور رسول کی اطاعت (احادیث کے ذریعے) کا تعلق ہے تو یہ سمراسر بے بنیاد الزام ہے۔ جم کی اجواب ہم دے بچکے ہیں دو سرے حصہ میں آپ نے صاف طور پر رسول کی اطاعت واتباع دونوں باتوں سے انکار کر دیا ہے حالانکہ صرف اور صرف رسول کی اطاعت کا تھم بھی قرآن کریم کی بہت می آیات سے ثابت ہے۔

اطاعت رسول کا نیا مفہوم: رسول اللہ کا واقعی تمام مسلمانوں پر احسان عظیم ہے کہ انہوں نے ہدایت کی راہ دکھلائی اور اسی احسان کے لئے اللہ تعالی نے مسلمانوں کو تھم دیا تھا کہ صلوا علیہ و سلموا تسلیما یعنی ایک آپ کے حق میں اللہ کی رحمت کی دعا کیا کریں اور دو سرے ان کی اطاعت میں بدل وجان سرتیلیم خم کر دیں اور پرویز صاحب رسول کی اطاعت سے کلیزا انکار کر کے فرمائیں کہ اطاعت صرف ایک ہواور وہ خدا کی ہے۔ اور اگر وہ رسول کی اطاعت کا ذکر کریں بھی تو اس طرح کرتے ہیں کہ رسول اللہ بھی قرآنی احکام کی جزئیات صحابہ کے مشورہ سے طے کرتے تھے۔ آپ بھی مرکز ملت کی صورت میں اس طرح مشورہ سے قرآنی احکام کی جزئیات طے کرلیں۔ بس یمی رسول کی اطاعت ہے اور یمی رسول کی سنت کی احباح ہے۔

الله تعالیٰ نے تو یہ کما تھا کہ جس نے رسول کی اطاعت کی' اس نے اللہ کی اطاعت کی" یہ نہ کما تھا کہ جس نے کتاب اللہ کی اطاعت کی اس نے اللہ کی اطاعت کی۔" پھر یہ اللہ کی اطاعت بذریعہ کتاب اللہ اور کتاب اللہ کی جزئیات کی تعیین بذریعہ مرکزِ ملت کا فلسفہ قرآن کی رو سے حرام قرار پاتا ہے۔ جسے آپ سنتِ رسول www.muhammadilibrary.com آئینهٔ رَرُویزیّت کی (عصه:دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات کی

یا رسول الله کی اتباع قرار دے رہے ہیں۔ ارشاد باری ہے:

مرکزِ ملت کی اطاعت حرام ہے:

﴿ اَتَّبِعُواْ مَا أَنْزِلَ إِلْتِكُمْ مِن رَبِيكُو وَلَا مَنَيِعُواْ الله چَرْكَا البَاعَ كِرو جو تهمارے رب كى طرف سے مِن دُونِدِهِ أَوْلِيَا أَنَّ لَا الله الله الله الله الله علاوه كى مِن دُونِدِهِ أَوْلِيَا أَنَّ لَا الأعراف / ٣)

ولی کی اتباع نه کرو۔

اب دیکھے کہ ہم قرآن کے علاوہ سنت کی اتباع اس لئے کرتے ہیں کہ ہم سنت رسول کو منزل من اللہ سخصے ہیں اور نیز اس لئے بھی اللہ تعالی نے صرف رسول کی ذات کو قابل اتباع نمونہ قرار دیا ہے اور کسی کو شیں۔ گر مرکز ملت جو قرآنی احکام کی جزئیات طے کرے گا' وہ بسرحال نہ منزل من اللہ ہیں اور نہ ہی "مرکز ملت" کو اسوہ حسنہ قرار دیا جا سکتا ہے۔ اس لحاظ سے مرکز ملت کی جزئیات بما انزل اللہ میں شال شیں لنذا اس کی بنیاد پر فیصلے کرنے دالے ظالم بھی ہیں۔ فاس بھی اور کافر بھی (۵:۳۳۔۳۵۔۳۵) اور آیت بلاکی روسے مشرک بھی۔

تشریعی امور میں مشورہ مجھی نہ کیا گیا: اور آم دعوی سے یہ بات کتے ہیں کہ آپ نے تشریعی امور کی جزیرہ کیا ہو۔ زکوۃ کن لوگوں پر عائد ہو اور کتی ہو جزیرات مثلاً نمازوں کی تعداد کیا ہو۔ او قات کیا ہوں۔ ترکیب کیا ہو۔ ذکوۃ کن لوگوں پر عائد ہو اور کتی ہو اور کسی کسی جزیر ہو؟ جج کے ارکان و مناسک کیو کر بجالائے جائیں۔ جنگ میں عور توں اور بچوں 'بو ڑھوں اور بیاروں کے قتل دیت ووراثت میں احکام وغیرہ وغیرہ میں بھی مشورہ نہیں کیا تھا۔ مشورہ صرف تدہیری امور میں ہوتا تھا۔ میں ہوتا تھا۔ میں احکام وغیرہ وغیرہ اس میں وضعی اور ضعیف روایات بھی پائی جائے وغیرہ وغیرہ مارے ذخیرہ روایات بھی پائی جاتی ہیں۔ لیکن ہمارے ذخیرہ روایات بھی پائی جاتی ہیں۔ لیکن مارک وسیری کابوں میں درج ہونے سے رہ عامکن ہے کہ دور نبوی کاکوئی معمولی سے معمولی واقعہ بھی تاریخ وسیری کابوں میں درج ہونے سے رہ گیا ہو لاذا آگر رسول اللہ نے تشریعی امور میں بھی مشورہ کیا ہوتا تو اس کا ضرور اندراج ہوتا۔ ہم طلوع میا ہو تا تو اس کا ضرور اندراج ہوتا۔ ہم طلوع اسلام سے قطع نزاع کے لئے صرف ایک ای بات کا حوالہ چاہتے ہیں۔ خواہ کسی ضعیف سے ضعیف تر روایت سے ہو۔

انکار رسالت: طلوع اسلام اکثرید دعوی بھی دہراتا رہتا ہے کہ اس پر منکرِ حدیث منکرِ سنت اور منگرِ رسالت: رسالت کا الزام بے بنیاد اور مخالفین کا پرو پیگنڈہ ہے۔ طلوع اسلام ہراس حدیث کو صحح تسلیم کرتا ہے جو قرآن کے خلاف نہ ہو اور اس سے حضور اکرم سائیلیا کی سیرت یا صحابہ کبار کا کردار داغدار نہ ہوتا ہو اب دیکھئے کہ یہ حدیث کہ رسول اللہ نے نقذ بچت پر چالیسواں حصہ 'بارانی فصل پر بیسواں حصہ اور چاہی فصل پر دسواں حصہ ذکوة وصول کی تھی۔ یہ حدیث طلوع اسلام کے قائم کردہ معیار پر بوری اترتی ہے۔ یہ نہ تو

www.muhammadilibrary.com منظريات المنكنة برويزيت منظريات المنكنة برويزيت المنكنة برويزيت المنكنة الم

قرآن کے خلاف ہے نہ اس سے سیرتِ نبوی مٹائیلم یا صحابہ پر کوئی حرف آتا ہے۔ کیااس صحیح حدیث یا سنت رسول کو طلوع اسلام قابل جمت تشلیم کرتا ہے۔ اگر اب وہ اس کے جواب میں سے کمہ دے کہ اس وقت تو واقعی رسول اللہ سائیلم نے ایساکیا ہوگا۔ لیکن آج کے تقاضے کچھ اور ہیں۔ آج سے باتیں مرکزِ ملت طے کرے گاتو بتائے کہ ایسا ماننے کا فائدہ بھی کیا ہے؟ سے کچھ تو غیر مسلم بھی تشلیم کرتے ہیں اور آگر یمی صورت حال ہو تو پھر آخر انکار حدیث 'انکار سنت اور کے کہتے ہیں؟

خسرو پرویز اور غلام احمد پرویز: رسول الله طرفیل سے پرویز صاحب کے بغض کا اس سے زیادہ واضح ثبوت اور کیا ہو سکتا ہے کہ آپ نے اپنے نام کے ...... ساتھ پرویز کا لاحقہ پند فرمایا ہے اور اپنی شخصیت کو نام سے زیادہ ای لاحقہ سے متعارف کرایا ہے۔ کون نہیں جانتا کہ خسرو پرویز ایران کا وہ بدبخت بادشاہ تھا جس نے آپ کے نامہ مبارک کو چاک ہی نہیں کیا بلکہ اپنے صوبیدار یمن باذان کو تھم بھیجا کہ اس رسول کو گرفتار کر کے میرے پاس لائے۔ باذان نے دو آدمی ہے مکمنامہ دے کر مدینہ بھیجے۔ آپ نے انہیں فرمایا کہ جس شخص کے پاس تم مجھے لے بانا چا ہے ہو وہ تو رات کو اپنے بیٹے شیرویہ کے ہاتھوں قبل ہو چکا ہے۔ چنانچہ ان آدمیوں نے واپس جاکر باذان کی جات بنائی دریں اثناء ایران سے بھی ایس ہی اطلاع مل گئی تھی باذان آپ کا ہے مجرہ دکھی کر مسلمان ہو گیا اور اس طرح یمن میں اسلام خوب پھیلا۔

خسرو پرویز نے نامہ مبارک کو چاک کیا تو رسول آلئے نے دعا کی کہ اللہ اس کی سلطنت کو بھی ایسے ہی پارہ پارہ کر دے۔ " چنانچہ عمد فاروتی میں ہی ساسانی حکومت کا تیرازہ بھر گیا۔

خسرو پرویز کی اسی رسول دشمنی کی بنا پر ہروہ مسلمان جس کے دل میں رسول اللہ کی ذرہ بھر بھی محبت ہو اپنا نام یا لقب پرویز کرنا گوارا نہیں کر ۱۔ بلکہ اگر ہو تو اسے بدل دیتا ہے۔ اب اگر پردیز صاحب اس لاحقہ سے اتنی محبت کریں کہ اپنی تصنیفات پر صرف پرویز کالفظ لکھ کر اسے ذریعہ تعارف بناکمیں تو یہ بات رسول اللہ سے عقیدت دمحبت کی دلیل ہے یا بغض وعناد کی؟

#### ججیت حدیث کے دلا کل

سادہ الفاظ میں جیت حدیث کا مطلب ہیہ ہے کہ جو حدیث صحیح ثابت ہو جائے اسے داجب الاتباع سمجھنا لازی ہے۔ مرکز ملت کے اس باب میں ذیلی عنوانات کے تحت حدیث کی جیت کے کئی دلا کل مذکور ہو چکے ہیں۔ اب ہم چاہتے ہیں کہ ایسے دلا کل کو ذرا تفصیل سے نئی ترتیب کے ساتھ کیجا طور پر پیش کر دیا جائے۔ بعد ازاں جیت حدیث کے کچھ عقلی دلا کل بھی پیش کئے جا کمیں گے۔ انشاء اللہ۔

فرار کی راہیں: اس سلسلہ میں یہ بھی ضروری معلوم ہوتا ہے کہ مکرین حدیث کے ان دلاکل کو پیش نظر رکھا جائے۔ جنمیں وہ جیتِ حدیث کے ابطال یا تردید کے طور پر پیش فرمایا کرتے ہیں اور وہ درج www.muhammadilibrary.coi ت 258 ((عصد: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات

ذیل ہیں۔

(۱) قرآن کریم میں جمال کہیں اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کا اکٹھا ذکر آیا ہے تو اس سے مراد ہے کتاب اللہ کی اطاعت رسول کے ذریعہ۔ حویا اصل اطاعت اللہ ہی کی ہے اور ایسی اطاعت ایک ہی ہو

سکتی ہے۔ اطاعتیں دو نہیں ہو سکتیں۔ اللہ اور رسول کی الگ الگ اطاعت کا تصور ہی غلط ہے۔

(٢) رسول الله نے قرآنی احکام پر اس دور کے تقاضوں کے مطابق عمل کر کے دکھایا اور صحابہ کرام النَّالِيّا نِي اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَلَى اللَّ رسول الله کی عملی تعبیر میں تبدیلی 🌣 پیدا کرلی۔ چنانچہ حضرت عمر تنافید نے الی بے شار تبدیلیاں کیس المذا آئندہ بھی ہم رسول اللہ کی عملی تعبیر میں زمانہ کے تقاضوں کے مطابق جہاں جہاں ضرورت مسمجھیں تبدیلیاں کر سکتے ہیں اور یہ اختیار مرکز ملت کو حاصل ہے۔

(٣) رسول الله كى اتباع يا آپ كے اسوہ حسنه كى اتباع كامطلب يد ہے كه جس طرح آپ الله اين زندگ کے مسائل کا حل قرآن کی حشی میں خود سوچتے تھے اور اس سلسلہ میں محابہ کرام سے مشورہ فرمایا کرتے تھے۔ ای طرح آپ بھی مرکز الم کے کی مشاورت کے ذریعہ قرآن کی روشنی میں اپن زندگی کے ما کل کا حل خود سوچے۔ بس میں اسوہ حسنہ کی اجا کے ہے۔

(۴) صحابه کرام رسول الله ما کالیا کی اطاعت بحیثیت رسول ما کالیا نسیس بلکه بحیثیت حاکم وقت کرتے تھے کیونکہ آپ رسول ہی نسیں بلکہ حاکم وقت بھی تھے۔ اس علیہ سے بھی آپ کی اطاعت عارضی اور وقتی ہی قرار پاتی ہے۔ رسول اللہ کی وائمی اطاعت امت کو ماضی سے وابست رویق ہے۔

### طلوع اسلام کے اعتراضات کے جوابات قرآن سے

اب دیکھئے مندرجہ بالا چاروں ولا کل ایسے ہیں جن پر بیہ حضرات قرآن کریم سے ایک بھی الی آیت پیش نہیں کر سکتے جو قطع نزاع کے لئے برہان کا درجہ رکھتی ہو۔ یہ ملحدانہ تصورات ان کے اپنے ذہن کی پیداوار ہیں۔ جن کی اسلام میں کوئی گنجائش شیں۔ ہم انسیں ملحدانہ افکار کا قرآن سے رؤ پیش کرنا حاہتے ہیں۔

<sup>🗘</sup> ایسی تبدیلیوں کا جائزہ اس کتاب کے پانچویں حصد کے باب "خلفائے راشدین کی شرقی تبدیلیاں" میں پیش کیا عمیاہے۔

www.muhammadilibrary.com آئینهٔ پُرویزنیت کمسوم نظریات ﴿ (صعه:دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات ﴿ اِللَّهِ مِنْ اِللَّهِ مِنْ اِللَّهِ مِ

## الله اور رسول کی الگ الگ اور مستقل یعنی دو اطاعتوں کا ثبوت

﴿ الَّذِينَ يَشِّيعُونَ ٱلرَّسُولَ ٱلنَّبِيَّ ٱلْأَتِمَىٰ ٱلَّذِي يَجِدُونَـهُ مَكَنُوبًا عِندَهُمَ فِي ٱلتَّوْرَىنةِ وَالْإِنْجِيلِ يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَلُهُمْ عَنِ الْمُنكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَكَتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبَيْتَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِضْرَهُمْ وَٱلْأَغْلَالُ ٱلَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمَّ فَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا بِهِءِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَٱتَّبَعُوا ٱلنُّورَ ٱلَّذِى أَنزِلَ مَعَكُمُ أُولَكِمِكَ هُمُ کی رفاقت کی اور انہیں امداد دی اور جو نور اس کے ساتھ نازل ہوا ہے۔ اس کی پیروی کی تو نیمی لوگ

جو لوگ اس رسول کی جو ای ہے پیروی کرتے ہیں جن کے اوصاف وہ اینے ہاں تورات اور انجیل میں لکھا ہوا پاتے ہیں۔ وہ رسول انہیں انچھی باتوں کا عظم دیتا ہے اور بری ہاتوں سے روکتا ہے اور ان کے لئے پاک اور ستھری چیزوں کو حرام تھمرا تا ہے اور ان پر ے بوجھ اور طوق جو (ان کے سریا گلے میں) تھے ا تار تا ہے اور جولوگ ایسے نبی پر ایمان لائے اور ان

اس آیت سے مندرجہ ذمل نتائج سامنے آگ جی۔

آیت کے ابتدائی حصہ میں صرف رسول کی انہ کا ذکر آیا ہے الندا اکیلے رسول کی بھی اطاعت واتباع

کامیاب ہیں۔

٢- رسول الله كو اس آيت كى رو سے حلال وحرام تھرائے كا اختيار ثابت ہو تا ہے۔ جب كه بعض دوسری آیات سے یہ بھی ثابت ہو تا ہے کہ حلت وحرمت کا افضار صرف اللہ تعالی کو ہے۔ ایسی آیت کی تطبیق کی صورت صرف یمی ہو سکتی ہے کہ یہ سلیم کر لیا جائے کہ اللہ تعالی نے ہی طلت وحرمت کے یہ افتیارات اینے نبی کو تفویض فرمائے ہیں جو وحی تنفی کے بغیر ممکن نہیں۔ گویا یہ آیت منکرین حدیث کے نظریہ کے علی الرغم وحی خفی کے وجود پر بھی ایک واضح دلیل ہے۔

٣۔ آیت کے آخری حصہ میں وَاتَّبَعُوا النُّورَالَّذِی میں نور سے مراد کتاب اللہ ہے جو آپ کے ساتھ نازل کی گئی۔ اس طرح اللہ تعالیٰ نے رسول کی اتباع کا الگ ذکر کیا اور کتاب اللہ کی اتباع کا الگ۔ گویا كتاب الله اور رسول الله كى الك الله الله اتباع كالقور قرآن كريم سے مى عابت موتا ہے۔

۳- جو لوگ رسول الله کی بھی اتباع کریں اور کتاب الله کی بھی وہی کامیاب ہیں اور جو لوگ رسول کی

اطاعت کو آپ کی زندگی تک محدود کردیں۔ یا اس سے انکار کریں وہ مبھی کامیاب نہیں ہو سکتے۔ اے ہمارے بروروگار! ہم اس کتاب پر ایمان لائے جو ﴿ رَبِّنَا ءَامَنَا بِمَا أَزَلْتَ وَأَتَّبَعْنَا ٱلرَّسُولَ

تونے اتاری اور رسول کی اتباع کی۔ پس تو ہمیں ماننے والول میں لکھ لے۔

(آل عمران٣/٥٢)

فَأَكْتُبْنَامَعَ ٱلشَّهِدِينَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ المائد

www.muhammadilibrary.com آمَيْدُ رُدِيزَيْتُ مَا اللهِ اللهِي المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

اس آیت میں بھی کتاب اللہ کی اطاعت اور رسول کی اتباع کو دو مستقل اور الگ الگ حیثیتوں سے ذکر کیا گیا ہے اور یہ بھی ہنایا گیا ہے کہ وحی پر عمل اتباع رسول ہی سے ممکن ہے۔

اصل اطاعت رسول کی ہے اور وہ رسول ہونے کی حیثیت سے ہے: ارشاد باری ہے۔

﴿ وَمَاۤ أَرْسَلُنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا إِيْطَكَاعَ اور بَم نے جو رسول بھیجا اس لئے بھیجا کہ اللہ کے بیاذین الله کے بیاذین الله کے بیاذین الله کا محم مانا جائے۔

اس آیت سے معلوم ہوا کہ ہررسول کی اطاعت ضروری ہے خواہ اس پر کتاب نازل ہوئی ہویا نہ ہوئی ہو۔ موسیٰ ملسنظ پر کتاب تورات اس وقت نازل ہوئی جب فرعون موسیٰ ملسنظ کی نافرمانی کی وجہ سے غرق ہو چکا تھا۔ یہ بات وجی خفی' اکیلے رسول کی اطاعت اور جمیت حدیث پر بڑی قوی دلیل ہے اور اس بات پر بھی کہ اللہ کے حکم کے مطابق رسول کی اطاعت اس کے رسول ہونے کی حیثیت سے کی جاتی ہے نہ کہ اس کے حاکم وقت ہونے کی حیثیت سے کی جاتی ہے نہ کہ اس کے حاکم وقت ہونے کی حیثیت ہرایک کی واجب ہے۔

﴿ مَّن يُطِعِ ٱلرِّسُولَ فَقَدُ أَطَاعُ ٱللَّهِ ﴾ جس شخص نے رسول کی اطاعت کی تو بے شک اس (انساء ٤٠/٤) (انساء ٤/٨٠) اس آیت سے بھی میں معلوم ہوتا ہے کہ جس نے رسول کی اطاعت کی تو اللہ کی اطاعت اس میں از

اس آیت سے بھی میں معلوم ہوتا ہے کہ جس نے رسول کی اطاعت کی تو اللہ کی اطاعت اس میں از خود شامل ہو گئی۔ بلفاظ دیگر رسول کی اطاعت عام ہے اور اللہ یا کتاب اللہ کی اطاعت خاص ہے۔ کتاب اللہ میں احکام بہت تھوڑے اور مجمل ہیں۔ اطاعت رسول سے ہی کتاب اللہ کے احکام کی بجا آوری ممکن ہے۔ اس لئے مسلمانوں کو اطاعت رسول کا ہی اصولی طور پر حکم دیا گیا اور بتا دیا گیا کہ اللہ کی اطاعت تو رسول کی اطاعت سے ہی ممکن ہے اور رسول ہی کی اطاعت میں اللہ کی اطاعت شامل ہے۔

۵۔ اللہ تعالیٰ نے رسول کی زبانی کہلوایا

﴿ فُلُ إِن كُنتُد تُحِبُونَ اللَّهَ فَاتَبِعُونِي يُحْبِبَكُمُ ﴿ (اے پَغِبرِ الوَّول سے) كمه دو اگر تم الله سے محبت كرنے الله ﴾ (آل عمران٣/١٣)

اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالی سے محبت کے دعوی کا معیار صرف رسول اللہ کی اتباع ہے۔ اس پیانہ سے کمی بندہ کی البی پیانہ سے کمی بندہ کی البی پیانہ سے کمی بندہ کی البی پیانہ اس قدر بار آور ہے کہ ایسے شخص سے اللہ تعالی خود محبت کرنے لگتا ہے۔ اس آیت میں بھی اکیلے رسول کی اتباع کا ذکر کیا گیا۔ کتاب اللہ کا نہیں۔ میں حدیث کی پیروی یا ججیت حدیث ہے کیونکہ آپ کے اکال دافعال کا تفصیلی ذکر حدیث میں ہے۔ قرآن میں نہیں۔

www.muhammadilibr بر (حصه: دوم) طوع اسلام کے مخصوص نظریات کر

یر بات بہنچاوے۔

آگر تم رسول کی اطاعت کرو گے تو ہدایت پاؤ گے اور

رسول کے ذمہ تو میں بات ہے کہ وہ متہیں واضح طور

اور نماز قائم کرو اور زکوہ دیتے رہو اور رسول کی

(اللہ کے) رسول ہیں خوشخبری دینے والے اور

ڈرانے والے تاکہ رسولوں کے آنے کے بعد لوگوں

اور بم عذاب نهيس دية جب تك پيلے پيغمبرنه جميع

اطاعت کرو تاکہ تم پر رحم کیا جائے۔

کے لئے اللہ تعالیٰ پر جمت نہ رہے۔

اطاعت رسول ہی اصل ہدایت ہے:

﴿ وَإِن تُطِيعُوهُ تَهْ نَدُوأً وَمَا عَلَى ٱلزَّمُولِ إِلَا ٱلْبَكِعُ ٱلْمُبِيثُ ﴿ (النور ٢٤/ ٥٤)

﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكَٰوٰةَ وَٱطِيعُواْ الرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ۞ ﴾

اقوال وافعالِ رسول حجتِ شرعیه ہیں:

﴿ زُسُلًا مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِثَلَّا يَكُونَ

لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّةً أَنَّ بَعْدَ ٱلرُّسُلِّ ﴾

اس آیت میں اللہ تعالی نے صرف رسولوں کا ذکر کر کے بیہ بات سمجھائی ہے کہ وہ بغیر کتاب کے بھی

لوگوں پر جحت ہوتے ہیں۔

دو سرے مقام پر فرمایا:

﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ۞﴾

یمال بھی کتاب کا ذکر نہیں فرمایا بلکہ پیغیر کا ذکر فرمایا۔ گویا پیغیر کی اطاعت اتنی ضروری ہے کہ اس سے انکار پر لوگوں پر ججت قائم ہو جاتی ہے اور اللہ تعالی انہیں ہلاک کر دیتے ہیں اس سے معلوم ہو تا ہے کہ

اقوال وافعال رسول کی اتباع واجب ہے۔ جسے اصطلاحاً جمیت حدیث کما جاتا ہے۔

۱۰۔ مشر کین بتوں کو اللہ کا شریک تھہراتے تھے۔ اللہ تعالی نے فرمایا گریہ بت اللہ کے شریک ہیں تو

﴿ آمَنُونِي بِكِتَنبِ مِن مَبْلِ هَلْذَا أَوْ أَنْكُو مِنْ مرع پاس اس سے پہلے كى كوئى كتاب ياعلى روايت عِلْمِ إِن كُنتُمْ صَدِيقِينَ ﴿ ﴾ لاؤ-اً رُتم سِجِي او- (الأحقاف ٤/٤)

اس آیت میں اللہ تعالی نے دو چیزوں کو جبت یا دلیل قرار دیا ہے (۱) کتاب یعنی کتاب اللہ (۲) علمی

روایات یا اقوال وافعال رسول بیہ بھی واضح رہے کہ دورِ نبوی اور خیرالقرون میں لفظ علم کا اطلاق احادیث ر سول پر ہی ہو تا تھا۔ یہ آیت بھی جیت حدیث پر برہان قاطع ہے۔

رسول کی اطاعت دائمی ہے:

﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً ۗ

www.muhammadilibrary.com منظريات مراصدروم) طور اسلام كي مخصوم نظريات م

لِمَنَ كَانَ يَرَجُوا اللَّهَ وَأَلْمُومَ الْأَخِرَ ﴾ عمده نمونه ب- اس مخص كے لئے جو (الله كے سامنے (الأحزاب ٢١/ ٢١)

اب دیکھے آخرت پر ایمان اور اللہ تعالی کے سامنے جواب دہی کا عقیدہ صرف صحابہ کرام کے لئے ہی نہیں بلکہ قیامت تک آنے والے مسلمانوں سب کے لئے ضروری اور ان کے ایمان کا حصہ ہے اور اللہ فرماتے ہیں کہ جو لوگ ان باتوں پر ایمان رکھتے ہیں۔ انہیں بسرحال رسول کی زندگی کو آئیڈیل کے طور پر ایپان اس کی اتباع کرنا ضروری ہے للذا ثابت ہوا کہ آپ کی اطاعت وقتی اور عارضی نہیں بلکہ دائی ہے۔

لئے بھی ہے جوان سے ابھی نہیں ملے ہیں۔

یہ آیات صاف طور پر بتا رہی ہیں کہ رسول اللہ پیشت نہ تو صرف عرب قوم تک محدود ہے اور نہ محابہ کے دور تک بلکہ ﴿ الْحَوِیْنَ مِنْهُمْ لَمَّا یَلْحَقُوْا بِهِمْ ﴾ ہے وہ تمام مسلمان مراد ہیں جو ان آیات کے نزول تک ایمان نہیں لائے تھے۔ خواہ وہ عرب ہوں یا غیر عرب۔ جن وہ صحابہ کے دور کے بعد کس بھی دور سے تعلق رکھتے ہوں۔ گویا ان آیات کی رو سے آپ کی بعثت تمام بنی نوٹ انسان کے لئے ہے اور ابد تک ہے جس کالازی نتیجہ آپ کی دائی اطاعت پر منتیٰ ہوتا ہے۔

نیز درج ذیل آیات بھی آپ کے تمام بنی نوع انسان کے لئے اور تا ابد مبعوث ہونے پر دلالت کرتی

اس آیت میں لفظ عالمین سے بیہ بات واضح ہوتی ہے کہ بحیثیت رسول ما اللہ آپ کی اتباع محابہ تک محدود نہیں بلکہ اس میں اس دور کے لوگ بھی۔ نیز اس محدود نہیں بلکہ اس میں اس دور کے لوگ بھی۔ نیز اس آیت میں عالمین کے ساتھ نذیراً کالفظ آپ کی اطاعت کو دائی قرار دیتا ہے۔

﴿ وَأُوحِىَ إِلَىٰٓ هَلاَ ٱلْقُرْءَانُ لِأَنذِرَكُم بِهِ ، وَمَنْ بِلَغَ ﴾ اور میری طرف به قرآن نازل کیا گیا ہے تاکہ اس کے (الانعام ١٩/٦)

ىيە قرآن <u>يىنچ</u>-

اس آیت میں وَمَنْ بَلغَ کے مفہوم کی وسعت کا اندازہ لگا ٹیجئے۔ کہ اس میں کیسے تمام بنی نوع انسان شامل ہو جاتی ہے۔

﴿ وَمَا أَرْسَلَنَكَ إِلَّا كَافَةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا اور بم نے آپ كو تمام بنی نوع انسان كے لئے بشراور وَسَلَنك الله الله ١٨٤٤) نذرية اكر بھيجا ہے۔

وَنَكِذِيرًا ﴾ (سبا٢٨/٣٤) ﴿ يَهَا يَتُهَا ٱلنَّاسُ إِنِي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْتِ مِنْ (اے نبی! که دو که) اے بنی نوع انسان میں تم سب

جَمِيعت ا﴾ (الأعراف ١٥٨/٧) بيد دونوں آيات بھی آپ کی رسالت کے لئے آپ کی اطاعت تمام بنی نوع انسان کے لئے اور ابد تک کے لئے کھيلا دہتی ہیں۔

# اتباع رسول ملت کیا کے منکرین کے لئے وعید

اتباع رسول كامتكر كافرى :

﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَىٰ يُحَكِّدُونَ لِلهِ يَوْمِنُونَ حَتَىٰ يُحَكِّدُونَ لِلهِ يَعِدُوا فِي ايماندار نبي ہو سَتَة جب تک کہ وہ اپنے تنازعات فِيما شَجَرَ بَيْنَهُمْ شَكَمَ لَا يَعِدُوا فِي ايماندار نبي ہو سَتَة جب تک کہ وہ اپنے تنازعات أَنفُسِهِمْ حَرَبًا مِمَّا فَضَيْبَتَ وَيُسَلِّمُوا فِي آبِ كُوطاكم تنايم نه كريں و في الله عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى الله عَل

پورے طور پڑی فیصلہ کو تشکیم نہ کرلیں۔ اب دیکھئے آپ نے جو بھی فیصلے فرمائے وہ بسرحال کتاب اللہ میں نہ کور نہیں۔ لیکن ان فیصلوں کی غیر مشروط اور برضا ورغبت اطاعت کو اصل ایمان قرار دیا گیا۔ علاوہ ازیں اس سے سے بھی واضح ہو تا ہے کہ قرآنی احکام کی وہی تعبیر قابل حجت ہے جو آپ نے پیش فرمائی للذا آپ کے فیصلے یا آپ کی تعبیرے انکار وانح اف ایمان سے دستیروں ہوں نے کر مترادف ہے۔

وا کراف ایمان سے دستبردار ہونے کے مترادف ہے۔ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِینَ یَکُفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ ، جو لوگ الله اور اس کے رسولوں کے ساتھ کفر کرتے وَیُمُولُونَ وَنَ اَنْ یُفَرِقُوا بَیْنَ ٱللَّهِ وَرُسُلِهِ ، ہیں اور چاہتے ہیں کہ اللہ اور اس کے رسولوں کے وَیَمُولُونَ اَنْ یَنْ فِینُ بِبَعْضِ وَنَصِے فُرُ بِبَعْضِ ورمیان (اطاعت میں) تفریق ڈالیں اور کہتے ہیں کہ وَیُمُولُونَ أَنْ یَنَّ خِذُوا بَیْنَ ذَلِكَ سَبِیدِ لَا اِنْ اِسَالِیا اَنْ اِسْ اِللَّا اِسْ اِللَّا اِسْ اللَّا اِسْ اللَّا اِسْ اللَّا اِسْ اللَّا اِسْ اللَّا اللَّ اللَّا الْحَالَالِ اللَّالَّالَٰ اللَّا اللَّ

وَيُرِيدُونَ أَن يَسْتَجِدُوا بِينَ دَالِكَ سَبِيدِ لا رَبِينَ مَمَ أَيْكَ لُولُو مَاسِحَ بَيْنِ أُورُو مَرَكَ لُو مَنْ مَاسِحَ أُورُ أُولَكَيْكَ هُمُمُ ٱلْكَيْفِرُونَ حَقَّاً ﴾ كفروائيان كے درميان ايك راه تكالنے كااراده ركھتے النساء٤/١٥٠-١٥١)

ایسا معلوم ہو تا ہے کہ یہ آیات خالصتاً منکرین حدیث کے لئے ہی نازل ہوئی ہیں کیونکہ ہم نے ایساکوئی

الله ترویزیت (دهسه: دوم) طوع اسلام محضوص نظریات کی الله کی تصوص نظریات کی الله کی ال

شخص نہیں دیکھاجو اللہ کو نہ مانے مگراس کے رسول کو مانتا ہو۔ البتہ ایسے لوگ ضرور ہوتے ہیں جو اللہ کو تو مائٹہ کو قو مائٹے ہیں۔ لیکن رسولوں کو نہیں مانتے۔ اس طبقہ میں وہ لوگ بھی آجاتے ہیں جو زبانی طور پر تو رسالت کا اقرار کرتے ہیں مگر عملاً ارشادات نبوی یا افعال واعمال رسول کو واجب الاطاعت یا واجب الاتباع نہیں سیجھتے گویا رسول کو نہ ماننا خواہ زبان سے ہو یا عمل سے اس سے کچھ فرق نہیں پڑتا۔ ایسے لوگوں کے کافر ہونے میں ذرہ برابر شک کی گفجائش نہیں۔

#### اتباع رسول سے روگر دانی منافقت ہے:

﴿ وَإِذَا فِيلَ لَهُمْ تَعَالُواْ إِلَىٰ مَا أَسْزَلَ ٱللَّهُ وَإِلَى ٱلرَّسُولِ رَأَيْتَ ٱلْمُنَافِقِينَ يَصُدُّونَ عَنكَ صُدُودًا ﴿ السّاءَ / ١١)

اور جب ان سے کما جاتا ہے کہ آؤ اس چیز کی طرف جو اللہ نے نازل کی ہے اور آؤ رسول کی طرف تو ان

منافقوں کو تم دیکھتے ہو کہ تمہاری طرف آنے ہے پہلو تهی کر جاتے ہیں۔

اب دیکھے اس آیت میں دی ایکام کا ماخذ دو چزیں بنائی گئی ہیں ایک کتاب الله دوسرے رسول کی تشریحات یا فیصلے۔ ساتھ ہی ہے بھی بنا دیا گیاہے کہ جو لوگ رسول تک آنے سے گریز کرتے ہیں تو ایسا شیوہ منافقین کا ہی ہو سکتا ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ بھی کتاب الله شرعی جمت ہے اس طرح سنت رسول بھی جمت شرعیہ ہے۔

#### رسول کا مخالف جہنمی ہے:

﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُ الْ الْمُؤْمِنِينَ نُوَلَدِهِ مَا لَبَيْنَ لَهُ الْ الْمُؤْمِنِينَ نُوَلَدِهِ مَا تَوَلَّى وَنُصَّلِهِ مَا يَوْنَكُمْ وَسَاءَتُ مَصِيرًا اللَّهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

اور جو کوئی راہ راست کی وضاحت کے بعد رسول سے
کنارہ کش رہے اور آئل ایمان (صحابہ) کے علاوہ کوئی
دو سری راہ اختیار کرے تو ہم بھی اسے اسی طرف پھیر
دیں گے جد هروہ خود پھر گیا اور اس کو جہنم میں ڈال
دیں گے جو بدترین ٹھکانہ ہے۔

دیکھے اس آیت میں بھی تماب اللہ کا کمیں ذکر نہیں۔ صرف رسول کی عدم اطاعت اور مخالفت کا ذکر ہے جو جہنم میں داخلہ کا موجب بن گئی نیز اس آیت میں ہدایت سے مراد قرآن پر رسول اللہ کے عمل کرنے کا طریق ہے جے صحابہ نے اختیار کیا۔ اب جو محض اس راہ کے علاوہ کوئی بھی دو سری راہ اختیار کرے گا۔ یا اس راہ میں اختلاف پیدا کرے گا تو وہ جہنم ہے۔ یہ آیت بھی جیتِ حدیث پر قوی دلیل ہے۔ کرے گا۔ یا اس راہ میں اختلاف پیدا کرے گا تو وہ جہنم ہے۔ یہ آیت بھی جیتِ حدیث پر قوی دلیل ہے۔ کرے گا۔ یا کاش میں نے دونوں ہاتھ کائے گا اور کے اُحقید نہ کہ اُل سُولِ سَبِیلاً بِنَ گُلُ اُل کے گا۔ اے کاش میں نے رسول کے ساتھ راستہ اختیار (الفرقان ۲۷/۲۷)

www.muhammadililorary.com آئینہ پُرویزیت 265 میں اسلام کے محصوص نظریات کی اسلام کی مصوص نظریات کی اسلام کی مصوص نظریات کی مصو

اس آیت میں کتاب کا ذکر نہیں بلکہ رسول کے راستہ کا ذکر ہے جو حدیث سے ہی معلوم ہو سکتا ہے۔ حدیث کو چھوڑنے کی وجہ سے جب ایسے مخص کو جنم کا عذاب سامنے نظر آتا ہوگا تو وہ حسرت سے بیر الفاظ کے گا۔

﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنَ أَمْرِهِ أَن جولوگ رسول كَ عَمَ كاخلاف كرتے بي انسي اس تُصِيبَهُمْ فِنْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ بات سے دُرنا چاہيے كه ان پركوئى آفت نه آن پڑے اَلِيدُرُ ﴿ النوره ٢/ ٦٣) يا ان پركوئى دردناك عذاب نازل ہو۔

اس آیت میں رسول کی اطاعت نہ کرنے والے کے لئے اخروی عذاب کے علاوہ دنیا میں ہی عذاب کے علاوہ دنیا میں ہی عذاب کے احتال کی وعید سائی گئی ہے۔ یہاں بھی رسول کی اطاعت کا ذکر ہے۔ کتاب اللہ کی اطاعت کا ذکر نہیں ہوا۔

نتائج: مندرجه بالا آیات سے درج ذیل نتائج عاصل ہوتے ہیں۔

ا۔ اللہ کی اطاعت کا الگ طور ہے بھی تھم آسکتا ہے اور رسول کی اطاعت کا الگ اور مستقل حیثیت سے بھی۔ گویا اطاعتیں ایک نہیں بلکہ دو ہیں۔ جس طرح اللہ کی اطاعت کی مستقل اور دائمی حیثیت ہے۔ اس طرح رسول اللہ کی اطاعت کی بھی الگ'مستقل اور دائمی حیثیت ہے۔ آگر چہ یہ بات ناممکن ہے کہ رسول اللہ کی منشاء کے خلاف کسی بات کا تھم دے۔

۲۔ اللہ کی اطاعت کا طریقہ بھی رسول کے ذریعہ ہی معلوم ہو سکتا ہے للذا رسول کی اطاعت کو اصل قرار
 ویا گیا۔ بعنی جس نے رسول کی اطاعت کی اس نے گویا اللہ کی اطاعت کی۔ اس لحاظ سے اطاعت ایک شار ہوگی اور وہ رسول کی ہوگی۔ جس میں اللہ کی اطاعت از خود شال ہوگی۔

۔ رسول کی اطاعت عام ہے۔ اللہ کی اطاعت خاص ہے۔ رسول کی اطاعت میں اللہ کی اطاعت شامل ہوتی ہے جب کہ کتاب اللہ کی اطاعت رسول کی اطاعت کے بغیرناممکن ہے۔

۴۔ جو لوگ احکام الٰہی کی اطاعت رسول اللہ کے مقرر کردہ راستہ کے علاوہ خود ساختہ طریقہ سے کرنا چاہتے ہیں۔ وہ جہنمی ہیں اور دنیا میں عذاب کے مستحق ہوتے ہیں۔

## جیتتِ حدیث کے عقلی دلا کل

جیتِ حدیث سے متعلق اب تک ہم نے قرآن کریم سے نقلی دلائل پیش کئے تھے۔ اب چند عقلی دلائل بھی ملاحظہ فرمالیجئے۔

ا۔ <u>محابہ کی قرآن قئمی:</u> قرآن کریم رسول اللہ پر نازل ہوا۔ جسے آپ نے امت کو پہنچایا اور سکھایا ہی نہیں ملکہ اس پر عمل کر کے بھی دکھایا ہے۔ اب سوال سے ہے کہ رسول اللہ کی قرآن کریم کی عملی تفسیر المنظريات منفوص نظريات منفوص ن

و تعبیر قرآن نازل کرنے والے کی منشاء کے مطابق تھی یا خلاف؟ اگر خلاف سمجھیں تو اس کی سب سے پہلی زد تو اللہ تعالی پر ہی پڑتی ہے کہ اس نے رسول ہی ایساکیوں انتخاب کیا جو اس کی منشاء کو سمجھ بھی نہ سکتا تھا اور دو سری زد خود اسلام اور مسلمانوں پر کہ اگر ان کی بنیاد ہی غلط تھی تو عمارت کیسے درست ہو سکتی ہے؟ لامحالہ میہ تسلیم کرنا پڑتا ہے کہ رسول اللہ کی عملی تعبیر و تفییر جو آپ نے صحابہ کرام کو سکھائی اور دکھائی تھی۔ اللہ کی عملی تعبیر و تغییر سے اختلاف کرتا ہے یا اسے دکھائی تھی۔ اللہ کی منشاء کے عین مطابق تھی۔ اب جو مختص اس تغییر و تعبیر سے اختلاف کرتا ہے یا اسے جست نہیں سمجھتا تو اس کو اپنے دماغ کا علاج کرانا چاہئے۔ علاوہ ازیں اس کی ایسی تاویلات امت میں تفرقہ دانشار کی فضاء تو پیدا کر سکتی ہیں لیکن قبول عام کا درجہ بھی حاصل نہیں کر سکتیں کیونکہ یہ بات عقلاً محال ہے کہ کوئی مختص قرآن کے معانی تغییراور عملی تعبیر صحابہ کرام اور تابعین سے بہتر سمجھ سکے۔

۲. تعامل امت: جیتِ حدیث کی دو سری عقل دلیل تعامل امت ہے۔ اسلام کے بنیادی احکام کی تغیل دور نبوی سے لے کر آج تک کروڑوں انسانوں کے واسطہ سے ہم تک پینی لیکن اس کے اصول و مبادیات میں کوئی فرق نہیں بایا جاتا۔ فروٹی اختلاف اگر کچھ ہیں تو وہ ایسے ہیں جو اجتماد سے تعلق رکھتے ہیں۔ بالفاظ دیر اختلاف صرف ان مسائل میں ہے جو کتاب وسنت سے بہ نص صریح ثابت نہیں ہوتے۔ تعامل امت سے بھی یہ بات واضح طور پر سامنے آتی ہے جس طرح کتاب اللہ جبت شرعیہ ہے۔ اس طرح رسول اللہ کی احادیث بھی جبت شرعیہ ہیں۔

۳۔ موضوعات کا وجود: موضوع احادیث کا وجود جیتِ حدیث پر ایی زبردست عقلی دلیل ہے جس سے محکرین حدیث بھی انکار نہیں کر سکتے۔ سوال ہیہ ہے کہ آگر احادیث جمت شرعیہ نہیں ہیں تو موضوع احادیث گھڑنے کا فائدہ کیا تھا؟ کھوٹے سکے تو تبھی بنائے جاتے ہیں جب بھی سکے بازار میں کچھ قدرو قیت نہ ہو اس کی نقل اٹارنے کی آ ٹرکون پاگل کو حش رکھتے ہوں۔ اور جس چیز کی بازار میں کوئی قدرو قیت نہ ہو اس کی نقل اٹارنے کی آ ٹرکون پاگل کو حش کرے گا؟ بیہ بات تو محکرین حدیث بھی تسلیم کرتے ہیں کہ ایک دور آیا۔ جب موضوعات کا سیاب اللہ آیا تھاجس سے بھیجہ یہ نکلتا ہے کہ اس وقت تک امت کی اکثریت احادیث کی جیت کی قائل تھی۔ اس سے آگے بڑھ کر جھے بیہ کئے میں باک نہیں ہے۔ کہ محکرینِ حدیث جو جیت حدیث کے ابطال میں گوناگوں قسم کے دلا کل چیش کرتے ہیں۔ اندر سے خود بھی جیت حدیث کے قائل ہوتے ہیں۔ ابتدائی ادوار میں مشہور کے دلا کل چیش کرتے ہیں۔ اندر سے خود بھی جیت حدیث کے قائل ہوتے ہیں۔ ابتدائی ادوار میں مشہور محتزلی خطیب جاحظ موضوع احادیث گھڑا کر تا تھا حالا نکہ محزلہ ہی وہ ابتدائی فرقہ ہے جس نے حدیث کی اقوال وافعال میں رسول اللہ کے ذمہ لگا کر وضع حدیث کا ار تکاب کر رہا ہے (تفصیل کے لئے دیکھئے اس کتاب کے حصہ دوم رسول اللہ کے ذمہ لگا کر وضع حدیث کا ار تکاب کر رہا ہے (تفصیل کے لئے دیکھئے اس کتاب کے حصہ دوم کاباب "وضع حدیث اور وضاعین)

www.muhammadilibrary.com کی رصد:دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات کی است کی مخصوص نظریات کی است کا منصوص نظریات کی منطق کا منصوص نظریات کی منصوص نظریات کا منصوص نظریات کی منصوص نظریات

(باب: عشم

# قرآنی نظامِ ربوبیت

قرآنی نظام رہوبیت کے موجد غلام احمد پرویز صاحب ہیں۔ آپ کے لئر پچر کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ ابتداء آپ کا ذہن ملکیت زمین سے برگشتہ ہوا۔ اس وقت آپ زمین کے علاوہ دیگر اشیاء کے حق ملکیت کے مشکر نہیں تھے پھر جوں بول آپ کا ذہن کیموزم کو قبول کرتا گیا۔ آپ نے آہستہ آہستہ دو سری اشیاء کے انفرادی حق ملکیت سے انکار کر دیا۔ آپ کی مختلف ادوار میں کسی ہوئی تحریوں میں اسی لئے تضاد واقع ہوا ہے جس کی چند ایک مثالیں آپ اس مضمون میں بھی ملاحظہ فرمالیں گے پھر جب آپ کے ذہن ان کمیوزم کو بوری طرح قبول کر لیا تو تیسرا مرحلہ اس کمیوزم کو اسلامی بنانے اور اسے قرآن سے ثابت کرنے کا تھا۔ جس کے لئے آپ کو خاصی کدو کاوش کرنا پڑی۔ تقریباً تمام متداول شرقی اصطلاحوں کے مفہوم کو بدل دیا اور قرآنی نظام رہوبیت کے نام سے ایک کتاب لکھ کرانی اس خواہش کو پورا کیا۔

ہم اس موضوع کو دو ابواب میں تقسیم کرتے ہیں۔ پہلے باب میں عدم جی ملکیت کے متعلق وہ دلاکل اور ان کا جائزہ ہے جو اشتراکیت زدہ حضرات کی طرف سے پہلے بھی پیش کے جاتے رہے ہیں اور اب پرویز صاحب نے بیان فرمائے ہیں۔ دوسرے باب میں نظریہ نظام ربوبیت اسے اسلامی بنانے کے طریقے اور پرویز صاحب کا تفیری انداز مدید ناظرین کیا جانے لگا۔

#### ا. ملکیتِ زمین

فطری قانون جِن ملکیت: قدرتی اشیاء سے فائدہ اٹھانے کا فطری طریقہ یہ ہے کہ جس نے اس سے فائدہ اٹھانے میں کبل کرلی وہ اس کا حقدار سمجھ لیا گیا۔ اس کی مثال یوں سمجھ لیجئے کہ جنگل میں عمواً درختوں کے چے، شاخیس اور دیگر لکڑیاں بے کار پڑی رہتی ہیں۔ اب کوئی ہخص انہیں اکٹھا کر کے ایندھن کے طور گھر لے آتا ہے یا انہیں منڈی میں لے جا کر فروخت کر دیتا ہے تو اس کا یہ حق تسلیم کیا جائے گا۔ ایندھن کو اکٹھا کرنے یا اس پر قبضہ کرنے سے پیٹھریہ حق سب انسانوں کے لئے برابر تھا کہ جو کوئی اسے اکٹھا کر کے اس پر اپنا قبضہ جمالے تو یہ اس کی ملکیت سمجھی جائے گی۔

مین پرویزی میں www.muhanmadilibrary.com الله کو کا اسلام کے محصوص نظریات کی اسلام کی کی اسلام کی کی کی کی کی

اب اگر ایک مخص ایندهن کو اکٹھا کر دیتا ہے لیکن اسے یو نمی جنگل میں چھوڑ کر چلا جاتا ہے۔ اس کی حفاظت کا کوئی انظام نہیں کر تا تو پھر بھی اس کا حق ملکیت ختم ہو جائے گا۔ اب جو محض پہلے آئر اس پر

قبضہ جمالے گا وہ ای کی ملکیت تصور ہو گا۔ لیکن اگر پہلے مخص کا جس نے اکٹھا کرنے کی محنت کی ہے۔۔۔

قبضہ بحال ہو اور کوئی دو سرا مخص ہیہ جھگڑا ڈال دیتا ہے کہ اس میں سے آدھا مجھے دے دویا سارا ہی چھین لیتا ہے تو دو سرا مخض غاصب متصور ہو گا جس نے پہلے مخص کے حقِ ملکیت کو جھیننے یا اس میں جھکڑا پیدا

كرنے كى كوشش كى ہے۔ يا أكر پيلے فخص نے يه ايندهن اكٹھاكر كے اپنے گھرييں محفوظ كرليا ہے اور كوئى دو سرا فمخص پہلے فنحص ہے آنکھ بچاکر اس کا محفوظ کیا ہوا ایند ھن اٹھا لے جاتا ہے تو وہ چور سمجھا جائے گا۔

جِق ملکیت کے عوامل: عمویا دو چیزیں کسی انسان کی جِق ملکیت کے لئے ضروری ہوتی ہیں۔ ابتدائی محنت

اور اس پر قبضہ اور حفاظت۔ اب دیکھئے کسی مخص کو ایکی چیز کمیں گری پڑی مل گئی ہے یا اسے خود اٹھا کر اس نے محفوظ کر لیا ہے جس سے وہ تو فائدہ نہیں اٹھا سکت رہ وہ اس کے لئے بیکار ہے اور ایک مدت تک یونمی پڑی رہتی ہے لکین کوئی دو سرا مخص اس چیز سے فائدہ اٹھا سکتا ہے تو اس پہلے مخص کو چاہئے کہ وہ چیزاس شخص کو ازراہ احسان دے دے جو اس کو سمجھتا اور اس ہے ڈائمہ اٹھانے کی اہلیت رکھتا ہے کیونکہ کسی بھی چیز کی اصل

غرض وغایت اس چیز سے انتفاع یا فائدہ اٹھانا ہو تا کھیے۔ اب اگر پہلا مخص وہ چیز از خود دو سرے کے حوالے نہیں کرتا تو دو سرے لوگ اسے الیا کرنے پر مجبوں کرسکتے ہیں۔ بالفاظ دیگر کسی چیز پر ابتدائی محنت اور قضہ جمانے کے باوجود کوئی مخص اس سے انتفاع کی اہلیت نمیں رکھتا تو سے عدم انتفاع اس کے حق

ملکت کے ساقط کرنے کا باعث بن سکتا ہے گویا ابتدائی محنت اور قبضہ نو مکٹےت کے حق میں مفید ہیں۔ انتفاع اس حق کو مضوط بناتا ہے اور عدمِ انتفاع اس حق کو کمزور کر دیتا ہے۔ ایسے ہی حِق ملیت سے متعلق پیدا ہونے والے جھروں کو طے کرنے کے لئے حکومتیں قانون بناتی

ہیں۔ زمین بھی چونکہ ایک قدرتی عطیہ ہے النذا اس سے انتفاع کے لئے بھی میں قدرتی اصول الاگو ہوتے ہیں۔ حکومت کا کام میہ ہونا چاہیے کہ۔

جو فخص جتنی زمین کو زیر کاشت لا کر اس سے فائدہ حاصل کر رہا ہے وہ اس کے قبضہ میں رہنے

۲۔ جس مخص نے کسی قطعہ زمین پر قبضہ جما رکھا ہے لیکن وہ اس کو زیر کاشت نہیں لاتا یا بالفاظ دیگر اس سے فائدہ عاصل نہیں کرتا۔ حکومت اس سے زمین واپس لے کر کسی ایسے فخص کو دے دے جو اسے زیر کاشت لانے کی اہلیت رکھتا ہو۔

 ۳۔ کومت کو یہ بھی حق حاصل ہے کہ بے کار پڑی ہوئی زمین سے پچھ حصہ کسی ایے مخص کو عطاکر دے جواسے زیر کاشت لا کر فائدہ اٹھا سکے اور حکومت کا یہ عطیہ بھی دو اغراض پر مبنی ہو تاہے۔

(۱) محض زمین سے فائدہ حاصل کرنے کے لئے کسی کاشتکار کو دے دی جائے۔ (ب) کسی منحص کو محض حکومت کی خدمات کے صلہ میں عطاکر دی جائے تاکہ وہ ا

(ب) کسی شخص کو محض حکومت کی خدمات کے صلہ میں عطا کر دی جائے تاکہ وہ اسے زیر کاشت لا کر اس سے فائدہ حاصل کرے۔

انسان کی ابتدائی زندگی سے لے کر موجودہ دور تک زمین کی ملکیت سے متعلق کی اصول لاگو رہے ہیں کسی مملکت کے قبضہ میں جتنی زمین ہوتی ہے اس پر ابتدائی حق تو حکومت ہی کا سمجھا جاتا رہا ہے بعد

ہیں گئی مملکت کے قبضہ میں بھنی زمین ہوئی ہے اس پر ابتدائی من تو حکومت ہی کا منجھا جا ہا رہا ہے بعد میں حکومت اننی مندرجہ بالا اصولوں کے تحت زمین کے حق ملکیت کے فیصلے کرتی ہے۔

حِن ملكيت كا اسلامي تصور: اسلام نے آكريہ تصور پيش كياكه برچيز كا خالق ومالك الله تعالى به الندايه كاكتات بشمول زمين سب الله تعالى بى كى ملكيت ب ارشاد بارى ب:

﴿ وَلِلَّهِ مِيزِتُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ "اور زمين اور آسانوں كى وراثت خدا بى كے لئے

المحدید ۱۰/۵۷) تو یہ اس لحاظ ہے ہے کہ اگر ایک الک زمین چے دیتا ہے تو دو سرا اس کی جگہ لے لیتا ہی اور اگر مرجاتا

تو یہ اس لحاظ سے ہے کہ اگر ایک اللہ زمین نج دیتا ہے تو دو سرا اس لی جلہ لے بیتا ہی اور اگر مرجا با ہے تو اولاد اس کی زمین کی وارث بن جاتی ہے۔ ان میں سے کوئی ایسا مالک نہیں جو فافی نہ ہو' صرف اللہ تعالی ہی کی ذات ہے جسے بقائے دوام ہے للذا وہی مین و آسمان کا خالق ومالک بھی ہے اور وارث بھی۔ مگر چو نکہ اللہ تعالی نے یہ زمین ہی نوع انسان کا متعقر اور اس سے فائدہ اٹھانے کے لئے بنائی ہے للذا اسلام نے زمین پر انسانوں کا حق بھی تسلیم کیا ہے۔ اجماعی طور پر بھی اور انفرادی طور پر بھی۔ زمین پر اجماعی حق ملکت یا حکومت کے حق کے لئے درج زبل آیت ملاحظہ فرما ہے:

﴿ أَنَّ ٱلْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِى "بِ شَكَ مِيرِكَ يَكِ كَار بندے زمين كے وارث الصَّنالِحُونَ فَي (الانبياء ١٠٥/٢١) مول كے۔"

اور انفرادی ملکیت کے لئے درج ذیل آیت ملاحظہ فرمائے۔ ﴿ إِنَّ ٱلْأَرْضَ لِلَّهِ بُورِثْهَا مَن يَشَاآهُ مِنْ "بِشَك زمِن الله كى باور اپنے بندول میں سے

ر النظر الدرص بيع يورِ ديه من يسب من بيس بي من المسان من من المدر المدر

دوارث الله تعالی ہے۔ تمهاری محنت کو بار آور بھی وہی کرتا ہے لندا انسانوں کو چاہیئے کہ زمین اور اس سے پیدا شدہ کھیتی کو خدا ہی کے احکام کے مطابق استعال کیا جائے لیعنی پیدا شدہ کھیتی سے الله کا حق بھی ادا کیا جائے اور کسی دو سرے کی زمین کو ناجائز طور غصب بھی نہ کیا جائے۔ رہا زمین پر انفرادی یا اجتماعی حق ملکیت تو اسے اسلام نے جول کا تول بر قرار رکھا ہے۔

یہ تو تھا حق ملکت کے متعلق وہ تصور جو قرآن سے حاصل ہو تا ہے اور جس کی تائید وتوثیق احادیث اور تاریخ سے بھی ہوتی ہے۔ مگر جب سے روس میں اشتراکی نظام قائم ہوا ہے اور اس نے دوسرے ملکوں www.muhammadilibrary.com آئینهٔ رَویزیت [270] کی (حصد:دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات کرا

میں اس نظام کے بپاکرنے کے لئے فضا کو سازگار بنانے کے لئے اپنٹ چھوڑ رکھے ہیں تو اشتراکیت نوادوں نے اسلای سوشلزم کا نعرہ لگانا شروع کر دیا ہے چو نکہ یہ اشتراکی نظام زمین اور اس طرح دو سری اشیاء پر انفرادی جِن ملیت نمین کے عدم جواز کا اشیاء پر انفرادی جِن ملیت نمین کے عدم جواز کا کھوج لگانا شروع کر دیا۔ یہ مسئلہ کوئی ایسا تو ہے نہیں جو انسانی زندگی کے کسی تاریک کوشہ سے تعلق رکھتا ہو۔ یہ مسئلہ انسان کی معاش سے تعلق رکھتا اور بنیادی اہمیت کا حامل ہے۔ چاہیئے تو یہ تھا کہ اگر اللہ تعالی کو زمین کی ذاتی ملکیت کو ناجاز یا حرام قرار دینا مقصود ہو تا تو قرآن میں ایسے واضح احکام نازل کئے جاتے جن سے سابقہ مروجہ جِن ملکیت کی تردید کی جاتی لیکن ایسا نہیں ہوا۔ قرآن میں کوئی ایسا واضح تھم موجود نہیں۔ قرآن نے بہ شار مروجہ عادات ورسوم کی واضح الفاظ میں تردید بھی کی ہے 'حرام بھی کیا ہے اور اصلاح بھی فرمائی ہے۔ جیسے شراب ' سود' تعدد ازواج' میراث' طلاق اور ایلاءوغیرہ۔ لیکن ذاتی حق ملکیت کے متعلق تردید تو درکنار اس کی توثیق ضرور فرمائی ہے جیسا کہ ہم پہلے بیان کر چکے ہیں۔

مشابهات سے استفادہ: ہو گائی ہے کہ جب کسی باطل نظریہ کو قرآن سے ثابت کرنے کی ضرورت در پیش ہو تو واضح احکامات کو چھوڑ کر مشاہہ آیات کو اپنی خواہشات و نظریات کا ہدف بنایا جاتا ہے اور اس بات سے اللہ تعالی نے منع فرمایا ہے۔ ارشاد باری ہے:

﴿ هُوَ ٱلَّذِى آَزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِلْلَبَ مِنْهُ مَالِئَكُ "وَى الله بَى تو ب جس نے آپ الْهَيْمِ بِر كَابِ نازل عُنْكَمَنْتُ هُنَّ أُمُّ ٱلْكِلْلِ وَأُخْرُ مُتَشَابِهِ لَمَ فَأَمَّا لَى جَسِ كَى بعض آيتيں مُحَكُم بِنِ اور (وئ) اصل ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِ مِنْ ذَيْعُ فَيَنَّيْعُونَ مَا تَشْبَهَ مِنْهُ كَتَابِ بِن ادر بعض مَثاب أَنِي او جن كے دلوں ٱبْتِغَانَهُ ٱلْفَتْنَةِ وَٱبْتِغَانَهُ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَسْلَمُ تَأْوِيلَهُ وَمِن كِي بُولِي حَدِدهِ مَثابات كا اتباع كرتے بِن اكم إِلَّا اللهُ وَالنَّسِوْوَنَ فِي ٱلْمِلْهِ ﴿ (آل عمران ١/٧) فَتَدْ بِرَا كُرِينَ ادر اس كى اول كرين عالائكم ان كى

تاویل اللہ ہی جانتا ہے۔ اور (یا پھروہ لوگ) جو علم میں دستگاہِ کامل رکھتے ہیں"

﴿ محكمات وآیات ہیں جن کے معنی ایک ہی ہوں اور صاف اور واضح ہوں اور مشابهات وہ آیتیں ہیں جن میں کئی معنوں کا احتمال پایا جاتا ہو اور مطلب کے کئی پہلو ہوں حقیقت میں مراد تو ایک ہی معنی ہوتے ہیں۔ گر الفاظ اور ان کی ترکیب الیم ہوتی ہے کہ دو سرے معنوں کا بھی احتمال پایا جاتا ہے۔ الیم آیتوں کے معنی ابنی رائے سے نہ کرنے چاہئیں بلکہ یہ دیکھنا چاہئے کہ اس سے رسول اللہ ملٹھیا اور ان کے اصحاب نے کیا سمجھا۔ اس معیار کو نظر انداز کر کے اگر ابنی رائے سے تاویل کی جائے تو اس کے لئے وعید شدید آئی ہے کیونکہ یمی تغیر بالرائے گراہی کا اصل سبب ہے۔

آئینہ پُرویز بیت 271 (حصد: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات

اس آیت سے مندرجہ ذیل باتوں کا پتہ چاتا ہے۔

متشابهات سے اِستنباط کرنا اور محکمات کو نظرانداز کرنا ان لوگوں کا کام ہے جن کے دل میں ٹیٹرھ ہو۔ بالفاظ دعیر جو لوگ کوئی باطل نظریہ قرآن سے کشید کرنا جاہتے ہوں۔

اس واضح تھم کے باوجود ان دوستوں نے متشابہات ہی کو اپنی تاویل کا نشانہ بنایا ہے۔ اب جن آیات یا واقعات سے عدم جواز حق ذاتی ملکیت زمین ثابت کیا جاتا ہے ہم اس کا جائزہ لینا چاہتے ہیں۔

# عدم جوازِ ملکیت زمین پر طلوع اسلام کے دلا کل کا جائزہ

ا۔ قرآنی آیات سے: جن قرآنی آیات سے یہ مسلہ استباط کیا جاتا ہے ان میں سرفرست تو ﴿ اَلاَرْضُ لِلَّهِ ﴾ يا ﴿ لِلَّهِ مِنْوَاتُ السَّمُواتِ وَاللَّهُ زُضِ ﴾ بى بي جنس بم "حِن مليت كااسلام تصور" كے ذيلي عنوان کے تحت پیش کر مچکے ہیں النوا ان براج مزید تبعرہ کی ضرورت نہیں۔ تیسری آیت جو اس سلسلہ

میں بڑی شدومہ سے پیش کی جاتی ہے وہ یہ ہے:

الاحرام نے زمین میں اس کے اوپر بیاڑ بنائے اور ﴿ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِيَ مِن فَوْقِهَا وَيَكُرُكُ فِيهَا زمین مین برکت رکھی اور اس میں سامان معیشت وَقَدَّرَ فِيهَا ۚ أَقُوٰتُهَا فِى أَرْبَعَةِ أَيَّامٍ سَوَآةً

مقرر کیا۔ چار دن (Periods) میں اور تمام طلبگاروں لِلسَّمَآبِلِينَ ﷺ (نصلت ١٠/٤١) کے لئے کیاں۔" سم

آیت بالا میں دو الفاظ سواء اور سائلین ذر معنی ہیں۔ اس وجہ سے آیت کے ترجے مختلف حضرات نے مختلف کئے ہیں۔ تاہم ہم نے وہی معنی درج کئے ہیں جو ہمارے ان دوستوں کے حسب پیند ہیں۔

لفظ مسئل کے معانی: سئل کالفظ پوچھنا اور مانگنا دو معنوں میں استعال ہو تا ہے مثلاً ا. مجمعنی پوچھنا جیسے فرمایا

﴿ سَأَلَهُمْ خَزَنتُهَا أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَذِيْرٌ ﴾ (٦٠. ٨) "ووزخ ك واروغه ان س يوچيس ككياتهار ياس كوئى ڈرانے والانہ آیا تھا؟

۲۔ مجمعنی مانگنا جیسے فرمایا۔

﴿ لَا يَسْنَلُوْنَ النَّاسَ اِلْحَافًا ﴾ (٢٧٢.٢) "وه لوكول سے چمك كر ضيس ما تكتے"

سئل كالفظ قرآن كريم مين ١٤ دفعه استعال موا ب ٥٢ مقالمت ير يوچينے كے معنوں مين آيا ہے اور ١٥ مقامات پر ما تنگنے کے معنوں میں۔ www.muhammadilibrary.com آمگینهٔ پُرویزیّت کنصوص نظریات کر (تصه: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات کی

الفظ سواء کے معانی: اس طرح سواء کا لفظ بھی بنیادی طور پر دو معنی کا حال ہے (۱) استقامت اور (۲) دو

<u> تقط سواء کے سیاں؛</u> ابی طرح مواع کا تقط می بیادی خور پر رود می کا مان ہم (۱) است سے اور (۱) رود چیزوں کے در میان برابری اور اعتدال (مقانیس اللغة لابن الفارس) اور قرآن میں بید لفظ دونوں معنوں میں استعال ہوا ہے مثلاً:

اِستقامت کے لئے ﴿ وَاهْدِنَآ إِلَى سَوَاءِ الصِّرَاطِ ﴾ (٢٢-٣٨) اور جمیں سیدها راستہ دکھا دیجیے۔ یمال سواء کا لفظ مستقیم کے معنوں میں آیا ہے جیسے سورہ فاتحہ میں فرمایا: ﴿ إِهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِیْمَ ﴾

سواء کا تھا ۔ ہے کے سول یال ایا ہے لیے سورہ فاقدیں فرقایا: ﴿ اِلْمَانِوَ الطَّفِر اَلَّ المُسْتَقِيمِ ﴾ (۱-۵) "ہم کوسیدھی راہ پر چلا" ۲۔ برابری اور اعتدال کے لئے جیے فرمایا: ﴿ سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ اَءَنْذَرْتَهُمْ اَمْ لَمْ نُنْذِرْهُمْ ﴾ (۱-۲) آپ انہیں

ا۔ برابری اور اسٹران کے لئے سے موبید ہو سواء صبیع ما اعلام ما معیور سم کا میرور سم کا بھا ہے۔ ڈرائیں یا نہ ڈرائیں ان کے لئے برابر ہے۔ ﴿ وَمُو مُونَ وَمُونَ مِنْ مِنْ اِلْهِ مِنْ اِلْهِ مِنْ اِلْهِ مِنْ اِلْهِ مِنْ اِلْهِ مِنْ اِلْهِ مِنْ اِلْهِ

﴿ خُدُوهُ فَاغْتِلُوهُ إِلَى سَوَآءِ الْجَحِيْمِ ﴾ (٣٧.٣٣) فرشتوں کو تھم دیا جائے گا کہ اس گنگار کو پکڑو اور کھنچتے ہوئے اے دوزخ کے پیچوں بچ لے جاؤ۔

اب دیکھتے ﴿ سَوَآءُ لِلسَّالِلِینَ ﴾ کے مندرجہ ذیل معنی ہمیں تراجم میں ملتے ہیں۔

اب ویصلے ﴿ سواء کیلسا بِدِینی ﴾ کے متدرجہ ویں " کی میں طراع میں سے ہیں۔ ا۔ برابر ہے واسطے پوچھنے والوں کے " (ثماہ رفع الدین)

۲۔ سب مانگنے والوں کے لئے ہرایک کی طلب اور حاجت کے مطابق (تفہم القرآن مودودی صاحب)

۳۔ ٹھیک جواب پوچھنے والوں کو (احمد رضا خاں) ۴۔ تمام ضرور تمندوں کے لئے مکسال طور پر (پرویز صاحب قرآنی نظام ربوبیت)۔

اور یہ اختلاف معانی متاخرین تک ہی محدود نہیں' مقتر میں بھی پایا جاتا ہے۔ مثلاً ابن عباس می شاقتا قادہ اور سدی یہ معنی بیان کرتے ہیں "پوچھنے والوں کا جواب پورا ہون اور ابن زید اس کا یہ معنی بتاتے ہیں " ہرایک کی طلب وحاجت کے مطابق " بحوالہ تفیم القرآن حاشیہ آیت ندکورہ)۔

برابری کس کس کی اور کس بات میں؟: اب ہم یہ فرض کر لیتے ہیں کہ صرف پرویز صاحب کا ترجمہ ہی صحیح ہے تو سوال پیدا ہوتا ہے کہ ضرورت مند' طلبگار یا حاجت مند صرف انسان ہی نہیں دوسری گلوقات مثلاً حیوانات' چرند' پرند' کیڑے' مکوڑے سب ہی خوراک کے مختاج ہیں اور سب کے لئے یہ خوراک زمین ہی ہے حاصل ہوتی ہے۔ جیساکہ ایک دوسری آیت:

﴿ وَأَلْأَرْضَ وَضَعَهَا لِلْأَنَامِ ﴿ ﴾ "اورزمن كو مخلوقات كے لئے بچھایا۔"

(الرحمن٥٥/١٠)

ہے بھی واضح ہے تو کیا ہے ساری مخلوق زمین یا پیداوار زمین میں برابر برابر کی حصہ دار ہوگی جیسا کہ ہمارے مید دوست کہتے ہیں؟ آخر انفرادی ملکیت سے زمین نکال کر اس کی پیداوار کو صرف انسانوں میں

برابر تقسیم کر دیا جائے تو دو سری مخلوق کو ﴿ سَوَآءَ لِلسَّائِلِیْن ﴾ کے زُمرہ سے نکالنے کی کیا دلیل ہے؟ اور دو سرا سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا زمین سب مخلوقات میں برابر تقسیم ہویا اس کی پیداوار؟ اور کیا www.muhammadilibrary.com

273 💢 منظريات 🖍 آئينه ترويزتت یہ ممکن بھی ہے واضح می بات ہے کہ اس زمین کی پیداوار سے انتفاع میں تو سب محلوقات ایک جیساحق

رکھتی ہے جیسا کہ ابتدا میں ایندھن کی مثال سے واضح کیا گیا ہے کہ ہروہ شخص جو زمین کو زیر کاشت لا كراس سے فائدہ اٹھا سكتا ہے۔ اس سے فائدہ اٹھانے میں برابر ہے تو اس برابرى كامطلب صرف يہ ہواكہ

بے کار زمین کو زیر کاشت لانے کا ہر شخص کو ایک جیسا حق حاصل ہے۔ اس میں کسی خاص گروہ یا نسل یا خاندان کا کوئی المیاز نہیں۔ بس میں اس آیت کا مطلب ہے۔ اگر حکومت زمین کو انفرادی ملکیت سے نکال

كرائى تحويل ميس لے لے تو يه ﴿ سَوَآءُ لِلسَآئِلِينَ ﴾ كيے مولى؟ پيراگر حكومت اس كى پيداواركو اپى مرضی سے افراد کو دیتی یا ان میں تقسیم کرتی ہے تو بھی عملی طور پر ﴿ سَوَآء لِلسَآئِلِينَ ﴾ کے نقاضے یورے کرنا ناممکن ہے۔

سیاق وسباق کا طریق: حمی آیت کے مخصوص معانی متعین کرنے کا پلا طریقہ تو تصریف آیات ہے۔ تصریف آیات سے جو متیجہ لکلا دی آپ د کھ چکے ہیں۔ اب دو سرا طریقہ سے کہ آیت زیر غور کو سیاق

وسباق کے اندر رکھ کر معلوم کیا جائے گریہاں کون سے معنی فِث بیٹھتے ہیں۔ آیت محولہ بالا سورہ حم السجدہ کی دسویس آیت ہے۔ اب اس سورہ کی آیات کا ۱۳۴ ملاحظہ فرمائے: ''کھو کیاتم اس سے انکار کرتے ہو جس نے زمین کو دو ﴿ ﴿ قُلَ أَبِنَّكُمُ لَنَكُفُرُونَ بِٱلَّذِى خَلَقَ

دن کی پیدا کیا' اور دو سروں کو) اس کامد مقابل بناتے ٱلْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَتَجْعَلُونَ لَهُۥ أَندَادًا ۚ ذَالِكَ رَبُّ ہو۔ وہی ان سارے جمانوں کا مالک ہے اور اسی نے ٱلْعَكَمِينَ ﴿ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِىَ مِن فَوْقِهَا وَبَـٰزَكَ زمین میں اس کے اوپر بہاڑ بنائے اور زمین میں برکت فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقَوْتَهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامٍ سَوَآءَ

رکھی اور اس میں سان معیشت مقرر کیا (سب) چار لِلسَّآبِلِينَ ۞ ثُمَّ اسْتَوَىٰ إِلَى ٱلسَّمَآءِ وَهِىَ دُخَانُهُ فَقَالَ لَمَا وَلِلْأَرْضِ ٱفْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهَا ۚ قَالَتَاۤ أَنْيْنَا دن میں (اور تمام) طلبگاروں کے لئے کیسال پھر

آسانوں کی طرف متوجہ ہوا اور وہ دھواں تھا تو خدا طَآبِعِينَ ﴿إِنَّ فَقَضَانُهُنَّ سَبِّعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَىٰ فِي كُلِّ سَمَآءٍ أَمْرَهَاۤ وَزَيَّنَّا ٱلسَّمَآءَ ٱلدُّنْيَا نے اس (آسان) اور زمین سے فرمایا "کہ تم دونوں آؤ

خوشی سے یا ناخوشی سے 'انہوں نے کہا ہم خوشی سے بِمَصَنبِيحَ وَحِفْظُأْ ذَالِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴿ ﴾ (فصلت٤١٩/٤) آئے بھر دو دن میں سات آسان بنائے اور ہر آسان

میں اس کے کام کا حکم بھیجا اور ہم نے آسان دنیا کو چراغوں یعنی ستاروں سے مزین کیا اور (شیطانوں سے) محفوظ رکھا۔ بیر زبردست اور خبردار کے مقرر کئے

ہوئے اندازے ہیں"

ہم اس کتاب کے آغاز میں بتا میلے میں کہ انسانی تاریخ کا ایک بنیادی اور اہم سوال یہ بھی ہے کہ اس کائنات کی تخلیق کیونکر ہوئی؟ ان آیات میں اس سوال کا جواب ویا جا رہا ہے جو سائلین کے اطمینان کے

www.muhammadilibrary.com منظريات من الملام المساوع اسلام منظريات من الملام المساوع الملام منظريات منظ لئے کافی ہے۔ اب ان آیات میں سے ﴿ سَوَآءَ لِلسَّآئِلين ﴾ والی آیت نکال کر اسے مخصوص معنی میں محصور کر کے اس سے انفرادی ملکیت زمین کا عدم جواز ثابت کرنا ہمارے خیال میں قرآن کریم سیٹے انداز کا منشاء بورا نہیں کر تا اور جن علماء نے ﴿ سَوَآء لِلسَّا لِلِيْنَ ﴾ کا ترجمہ ''برابر ہے۔ طلبگاروں کے لئے'' کیا ہے وہ بھی اس سے وہ مفہوم مراد لیتے جو ہمارے اشتراکیت پیند حضرات متعین کرتے ہیں۔ چوتھی آیت جس سے یہ مسکہ استنباط کیا جاتا ہے' درج ذمل ہے: ﴿ وَجَعَلْنَا لَكُورُ فِبَهَا مَعَنِيشَ وَمَن لَّسَتُمُ لَهُ ﴿ (١) "اور بم نے اس (زمین) میں تہمارے اور جن کے مِزَدِقِينَ ﴾ (الحجر٢٠/١٥) تم رازق نميں ہو گزارے کے اسباب پيدا کئے -- جن -"(ثناءالله امرتسری) ... - (۲) اور ہم نے معیشت کے اسباب فراہم کئے \_\_\_ تہمارے لئے بھی اور ان بہت می مخلوقات کے لئے جن کے تم رازق نہیں ہو۔ ( تفہیم القرآن) و اس آیت میں مجھی ، مَنْ لَکھُمْمْ لَهُ بِرَازِقِیْنَ ﴾ سے مراد وہ انسان مراد شیں وجن کے پاس اپنی زمین نهیں" بلکه انسان کے علاوہ دو سری محلوقات مراد ہے۔ البتہ شبیر احمد عثانی نے س کا ترجمہ وجہنیں تم روزی نہیں دیتے "کر کے حاشیہ پر " باندی غلام چھاہے اور خدام وغیرہ لکھا ہے۔ اب اگر سے فرض كر بھى ليا جائے كه يمال على الك الله براز قين الله عراد صرف انسانوں كا نادار طبقہ ہی ہے جو زمین کا مالک نہیں تو بھی اس سے ملکیت زمین کا علم ہواز کب ثابت ہوتا ہے؟ یہاں تو ایک اصول بیان کیا جا رہا ہے کہ ''ہم نے سب کے لئے زمین میں سلمان محیثت بنا دیا ہے'' زیاوہ سے زیادہ میں کما جا سکتا ہے کہ امراء کو چاہیئے کہ ناداروں کی ضروریات بھی یو ری کریں اور یہ بات اسلامی تعلیمات کے بالکل مطابق ہے اور اس ہے کسی کو بھی انکار نہیں۔ قرآن ہے ملکیت زمین کے دلا کل اس سلسله میں دو آیات پیلے چیش کی ہانچکی جس چند مزید آیات میہ جس۔ اور والؤورية) أور سليمان مايتي جهب وم تحبيل ہے مقدمہ ﴿ وَكَافِرُدُ بِرَسُلُمُ إِنَّ عَسَيْتُ مِنْ فِي ٱلْخُرُتُ كُ والمحل بررب يتحد ''مھلاتم میں سے کوئی یہ جاہتاہے کہ اس کا تھجوروں ﴿ أَيُودُ أَحَدُكُمْ أَن تَكُونَ لَهُ جَنَّةٌ مِن اور انگوروں کا باغ ہو جس میں نہریں بہہ رہی ہوں نَّخِيلٍ وَأَعْنَابٍ تَجْرِى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ لَهُ اور اس میں اس کے لئے ہر فتم کے میوے موجود فِيهَا مِن كُلِّ ٱلثَّمَرَاتِ وَأَصَابُهُ ٱلْكِبَرُ وَلَهُ ہوں اور اے بڑھلیا آ پکڑے اور اس کے تنفے تنفے

www.muhammadilibrary.com 275 (حصد: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات آغينه برويزتت يج مول تو (ناگمال) اس باغ ير آگ كا بهرا موا بكولا ذُرِيَّةٌ شُهِعَفَآهُ فَأَصَابَهَآ إِعْصَارٌ فِيهِ نَارٌ چلے وہ جل کر راکھ کاڈھیر ہو جائے" فَأَحَتَرَقَتُ ﴾ (البقرة٢/٢٦٦) اسی طرح ایک دو سرے مقام بر فرمایا: ''اور ان ہے دو شخصوں کا حال بیان کروجن میں ہے ﴿ ﴿ وَأَضْرِبَ لَهُمُ مَّثَلًا زَّجُلَيْنِ جَعَلْنَا لِأَحَدِهِمَا ایک کو ہم نے اگور کے دوباغ عنایت کئے تھے اور ان جَنَّلَيْنِ مِنْ أَعْنَكُمْ وَحَفَفْنَاهُمَا بِنَخْلِ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمَا کے گر داگر دمجھجو روں کے در خت لگادیے تھے اور ان زَرْعًا ﴿ الكهف ١٨/ ٣٢) کی درمیان کھیتی بیدا کر دی تھی" ان تصریحات سے واضح طور پر معلوم ہو جاتا ہے کہ ملکیت زمین سے متعلق جو تصور پہلے سے چلا آرہا تھا قرآن کریم نے اسے بدستور برقرار رکھا ہے۔ اگر ملکیت زین کے سئلہ میں ترمیم کرنا مقصود ہو تا تو اس کے لئے واضح اور قطعی احکام امتناع کا نازل ہونا ضروری تھا جیساکہ شراب 'تر کہ 'سود' پردہ' کثرتِ ازواج اور طلاق وغیرہ کے متعلق نازل ہو گئے ہیں بلکہ مید مسئلہ تو اور بھی زیادہ بنیادی اہمیت کا حامل تھا۔ ۲۔ تاریخ اور طلوع اسلام: قرآن کے بعد ان حضرات نے احادیث اور تاریخ سے بھی استشاد کیا ہے کہ حضرت عمر بنائر نے مفتوحہ علاقوں کی زمینوں کو تو ہی تحویل میں لے لیا تھا۔ اس واقعہ کی حقیقت کچھ اس حضرت عمر مٹاٹھ کے دور خلافت میں جب عراق واریان کا بہت ساملاقیہ فتح ہوا تو خمس بیت المال کے لئے اور باقی اموال غنیمت کو مجاہدین میں تقسیم کرنے کا مسئلہ پیدا ہوا۔ حضرت عمرینائٹر اپنی صوابدید کی بنا پر بیہ چاہتے تھے کہ اموالِ منقولہ کو تو مجاہدین میں تقسیم کر دیا جائے لیکن مفتوحہ زمیدی کو بیت المال کی تحویل میں وے دیا جائے۔ آپ بٹائن کے پیش نظر مندرجہ ذیل امور تھے۔ عسکری قوت میں تمی ہو جائے گی۔ ۲۔ ایک وسیع علاقہ مسلمانوں کے زیر تنگین آجکا ہے۔ اس کی سرحدوں کی حفاظت پر بے شار ا خراجات کی ضرورت ہے۔ اگریہ زمینس بھی مجاہدین میں بانٹ دی جائمیں تو اخراجات کیسے پورے ہوں گے؟ ۳۔ آپ مملکت اسلامیہ کو ایک فلاحی مملکت بنانا چاہتے تھے۔ امام بخاری کی روایت کے مطابق ''اگر مجھے بچھلے مسلمانوں کا خیال نہ ہو آ تو میں جو بستی فتح کر تا اسے فتح کرنے والوں میں بانٹ دیتا' جیسے آنخضرت سُتُنَالِيم نے خيبر کو بانث ديا تھا۔ `` (کتاب المزارعہ باب او قاف اصحاب النبی وارض الخراج)۔ چنانچه اس سئله پر شدید اختلاف واقع هوا. حفرت عبدالرحمٰن بناتمه بن عوف ' حفرت بلال بنائه اور تمام فوجی حضرات اس حق میں تھے کہ یہ زمینیں مجاہدین میں تقسیم ہونا چاہئیں جیساکہ فتح نحیرے وقت حضور اکرم النظیانے تقسیم فرمائی تھیں۔ تاہم بہت سے صحابہ حضرت عمر بڑاتھ کے ہم خیال بھی تھے۔ اور

www.muhammadilibrary.com کر (حصہ:دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات کر (حصہ:دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات کر

حفرت بلال بخافر نے آپ کو اس سلسلہ میں اتنا پریشان کیا تھا کہ حضرت عمر نظافر دعار کرتے تھے۔

((اللهم اكفنى بلالاً))

ملکیت کا جواز ثابت ہو تا ہے۔

"ات الله! مجھے بلال تلافر سے نجات دے۔" (كتاب الخراج امام ابو يوسف)

آپ نے اس سلسلہ میں کئی بار اہل شوری اور اکابر صحابہ بڑی آھی کی مجالس مشاورت بھی بلائی لیکن معالمہ طے ہونے میں نہ آتا تھا اور آپ اس سلسلہ میں بہت پریشان رہتے تھے۔ تائید ایزدی سے آپ کو اموال غنیمت سے متعلق ایک آیت کا کلڑا یاد آگیا جو کہ اس معالمہ میں نص قطعی کا درجہ رکھتا تھا اور جس کی وسعت کے اس گوشہ کی طرف پہلے کسی کا ذہن منتقل نہ ہوا تھا۔ آیت کے کلڑے کے الفاظ یہ تھے۔ ﴿ وَالَّذِينَ جَآءُ وَمِنْ بَغَدِهِم ﴾ (لیمن اموال غنیمت میں وہ لوگ بھی شامل ہیں جو بعد میں آنے والے ہیں) چنانچہ حضرت عمر بن الحد ایک اجلاس عام بلایا اور اس معالمہ کے متعلق اس آیت سے استدلال پیش کیا تو عامۃ الناس آپ کے ہمنوا ہو گئے۔ چنانچہ ان نئی مفتوحہ زمینوں کو بیت المال کی ملیت قرار دیا گیا۔

اب دیکھیے اس واقعہ سے بھی فقط انتا ہی ثابت ہوتا ہے کہ نئی مفتوحہ زمینیں تو قوی ملکیت میں لے لی گئیں اور سابقہ زمینیں جو پہلے مالکوں کے قبضہ میں تھیں' وہ ان کے پاس رہیں۔ گویا اس واقعہ سے بھی زمین کی انفرادی ملکیت کا جواز ثابت ہوتا ہے ۔ کہ عدم جواز کسی مالک کی زمین حکومت کو غصب کرنے کا ہرگز اختیار نہیں۔

(۲) آج بھی اگر ایسے حالات پیش آجائیں تو اسلامی ممکنت کے سربراہ کو ایسا کرنے کا اختیار ہے کہ وہ نئ مفتوحہ زمینوں کو سرکاری زمین قرار دے جیسا کہ آج کل بھی یہی دستور ہے۔

(س) جو فیصلہ بھی کیا جائے اس کی دلیل قرآن سے پیش کرنا اور آگ کے متعلق مشورہ کرنا بھی ضروری ہے۔ اس ایک واقعہ کے بغیران حضرات کو ملتِ اسلامیہ کی پوری تاریخ سے کوئی مثال ایس نہیں مل سکی جس سے بید حضرات کچھ فائدہ اٹھا سکیں۔ البتہ ایسے واقعات سے پوری تاریخ بھری پڑی ہے جن سے حق

۳- بائمبل اور طلوع اسلام: قوی ملکت کے جواز پر قلم اٹھاتے ہوئ (کسی صاحب کے استفسار پر)

پرویز صاحب نے بائبل سے انظام یوسنی کو بھی تائید کے طور پر پیش کیا ہے۔ گو اسادی معیار کے لحاظ سے

بائمبل کا مقام حدیث سے بہت بست ہے اور قرآن نے اسے تحریف شدہ بھی قرار دیا ہے۔ تاہم جمال سے
قوی ملکت کی تائید میں کچھ مل جائے وہی غنیمت ہے۔ آپ پہلے بائمبل کی عبارت نقل فرماتے ہیں پھراس

پر تبھرہ پیش کرتے ہیں۔

انظامِ بوسفی: "اور ہاں تمام زمین پر کمیں روئی نہ تھی اس لئے کہ کال ایسا سخت تھا کہ مصری سرزمین اور کنعان کی سرزمین کال کے سبب سے تباہ ہوگئی تھی۔ بوسف نے ساری نقدی جو ملک مصراور کنعان کی

www.muhammadilibrary.com رهد: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات سرزمین میں موجود تھی۔ اس غلہ کے بدلہ میں جو لوگوں نے مول لیا جمع کی اور بوسف اس نقدی کو فرعون کے گھر لایا اور جب ملک مصراور کنعان کی سرزمین میں نقذی کم ہوئی تو سارے مصربوں نے آگر بوسف ے کماکہ ہم کو روٹی دے کہ ہم تیرے ہوتے ہوئے کیوں مرس؟ کیونکہ نفذی چک گئی۔ یوسف نے کماکہ اپنے چوپائے دو اگر نقذی چک گئ کہ میں تمهارے چوپایوں کے بدلے متمیس دول گا' وہ اپنے چوپائے بوسف عَلِينَ كَ بِاس لائے اور يوسف علائل نے گھو رول اور جھٹر بكرى اور گائے بيل كے گلول اور گدھول كے بدلے ان کو روٹیاں دیں اور اس نے ان کے سب چوپایوں کے بدلے میں انہیں اس سال پالاکجب وہ سال گزر گیاوہ دوسرے سال اس کے پاس آئے اور اسے کما کہ ہم اپنے خداوند سے نہیں چھپاتے کہ ہمارا نقتر خرچ ہو چکا ہمارے خداوند نے ہمارے چوپایوں کے محلے بھی لے لئے' سو ہمارے خداوندکی نگاہ میں ہمارے بندول اور زمینول کے سوا کچھ نہیں رہا۔ پس ہم اپنی زمین سمیت تیری آ تھول کے سامنے ہلاک کیوں ہوں؟ ہم کو اور ہماری زمین کو روٹی پر مول لے لو اور اپنی زمین سمیت فرعون کی غلای میں رہیں گے اور دانہ دے تاکہ ہم جئیں اور کے مریس کہ زمین ویران نہ ہو جائے اور بوسف نے مصر کی ساری زمین فرعون کے لئے مول لی کیونکہ مصریوں میں ہے ہر مخص نے اپنی زمین بیچی کہ کال نے ان کو بہت تک کیا تھا۔ سوزمین فرعون کی ہوئی۔ رہے لوگ سواس فرانسیں شہول میں مصری اطراف ایک حد سے دوسری حد تک بسایا۔ اس نے صرف کاہنوں کی زمین مول نہ گئے و نکہ وہ کاہن فرعون کی دی ہوئی جا گیر ر کھتے تھے اور این جاگیر جو فرعون نے انسیں دی تھی کھاتے تھے۔ اس لئے انبول نے اپنی زمینوں کو نہ بیچا۔ تب یوسف نے لوگوں سے کما کہ دیکھو میں نے آج کے دن تم کو اور تھاری زمین کو فرعون کیلئے مول لیا۔ لوب ج تمهارے لئے ہے کھیت میں بوؤ اور جب یہ زیادہ ہو تو یہ ہوگا کہ تم پانچوں حصہ فرعون کو دو کے اور چار حصے کھیت میں پیج بونے کو اور تمہاری خوراک اور ان کی جو تمہارے گھرانے کے ہیں اور تمہارے بچوں کی

بائیبل کتاب پیدائش باب ۳۵ سے یہ اقتباس نقل کرنے کے بعد آپ کیسے ہیں کہ:
"اقتباس بالا سے ظاہر ہے کہ حضرت یوسف طائل نے جب علت مرض پر غور کیاتو انہوں نے دیکھا
کہ ملک کی معاثی بدحالی کا سبب یہ ہے کہ زمین پر برے برے زمیندار قابض ہیں۔ انہوں نے ایسے
حالات پیدا کر دیے جس سے وہ زمیندار مجبور ہو گئے کہ زمینیں حکومت کے ہاتھ فروخت کر دیں '
اس طرح تمام مزروعہ زمین انفرادی ملیت سے نکل کر قومی ملیت میں آگئ۔ اس کے بعد حضرت
یوسف نے اس زمین کو کاشتکاروں میں تقسیم کر دیا اور انہیں آسانیاں بہم پنچائمیں تاکہ وہ خود کاشت
کر سکیں۔ یہ کاشتکار اپنی محنت کے ماحصل کے مالک آپ تھے۔ صرف پیدائش کا پانچواں حصہ

خوراک کیلئے ہوں گے۔ وہ بولے کہ تونے ہماری جانیں بچائیں ،ہم اپنے خداوند کی نظر میں مورو رحم ہوں

اور ہم فرعون کے خادم ہول گے اور یوسف ملائل نے ساری مصر کی زمین کیلئے یہ آئین بنایا جو آج کے دن

تك مقرر ہے كه فرعون بانچوال حصه لے كاگر صرف كابنول كى زمين فرعون كى نه بوكى"

www.muhammadilibrary.com أَمُنِهُ بَرُويِزِيّت كُصُوصَ نَظَرِيات ﴿ (صد: دوم) طلوع اسلام يم مخصوص نظريات ﴿ 278

حکومت کو دینا پڑتا تھا تاکہ اس سے مملکت کا نظام چل سکے۔ اب زمیندار کاشتکار کی محنت میں شریک نہیں تھے' اس طرح حضرت بوسف نے ان موٹی موٹی گایوں کو ذرج کر دیا جو دبلی گایوں کو کھائے جا رہی تھیں۔" (قرآنی فیصلے ص:۳۲۰۔۳۲۰)

طلوع اسلام کی علمی دیانت؟ : گو آپ نے یہ اقتباس نقل کرنے میں بھی حک واضافہ سے کام لیا ہے ہم اسے سردست ہم نظرانداذ کر رہے ہیں۔ البتہ یہ بات ضرور کہیں گے کہ اس سے اگلی آیت آپ نے درج نہیں فرمائی جو اس طرح ہے۔

"اور اسرائیلی ملک مصرمیں جن کے علاقہ میں رہتے تھے اور انہوں نے اپنی جائیدادیں کھڑی کردیں اور وہ برمھے اور بہت زیادہ ہو گئے۔" (حوالہ ایسنا۔ آیت نمبر۲۷)

سَائِج: اب ہم ان نتائج پر نظر کریں مے جو آپ نے بائیبل کی آیات سے لئے ہیں۔

- ا۔ آپ کے خیال میں ملک میم میں قبط کا سبب زمین پر زمینداروں کی ملکیت تھی جب کہ قرآن کریم میں فرعون مصر کا خواب کہ دسمان موٹی گائیں سات دبلی گایوں کو کھا گئیں" کی تعبیر حضرت یوسف ملائیٹی نے یہ بتائی تھی کہ پہلے سات سال رزق کی خوب فراوانی ہوگی بعد میں سات سال سخت قبط نمودار ہوگا۔ اب آگر قبط کا سبب زمینداری ور قبط کو دور کرنے کے لئے زمینوں کو قومی ملکیت میں لیٹا ہی اس کا علاج ہے تو آیا فراوانی کے سات سالوں میں یہ زمینس قومی ملکیت میں تھیں؟ یہ تو ہو آ ہے کہ جاگیردارانہ نظام میں ملک میں قبط پڑجا آہے؟
- ۲۔ صحیح معنوں میں برے زمیندار یا جا گیردار تو کائن لوگ تھ' ان کی زین ان کے پاس ہی رہنے دی گئی تھا؟ توکیا سے علاج صرف چھوٹے زمینداروں کے لئے ہی تھا؟
- ۔ نمینداروں سے بھی حضرت یوسف المنتیائے زمین خریدی تھی ادر اس کے عوض انہیں اتنی مالیت کاغلہ دیا تھالیکن اشتراکیت میں تو زمینیں بحق سرکار ضبط کر لی جاتی ہیں' اس کا کیا جواز ہے؟
- اللہ حفرت یوسف اللہ انے زمینوں کو قوی تحویل میں لینے کے بعد بھی پانچواں حصہ حکومت کے لئے مقرر کر کے بٹائی کا جواز تو ثابت کر دیا حصہ ملکیت کا زیادہ ہو یا کم محنت کا اس سے تو کوئی فرق نہیں پڑا۔ اشتراکیت میں بیدادار کے ماحصل کا مالک کاشتکار نہیں ہو تا بلکہ حکومت ہوتی ہے' اس لئے ہم کستے ہیں کہ اشتراکیت جاگیرداری اور سرایہ داری کی بدترین شکل ہے۔ اس میں حکومت کاشتکاروں سے دبی سلوک کرتی ہے جو انفرادی طور پر ایک زمیندار یا جاگیردار کاشت کاروں سے کرتا ہے۔
  - ۵۔ آپ کے خیال میں موٹی گایوں سے مراد زمیندار اور دہلی گایوں سے مراد کاشتکار ہیں۔

قرآن ان دونوں کی تعداد سات سات بتاتا ہے تو کیا مصرمیں کل سات ہی زمیندار تھے اور سات ہی

www.muhammadilibrary.com المنه رَدِينيّت بِهِ وَيزيّت بِهِ المنهِ عَلَم اللهِ عَلَم اللهُ عَلَم اللهِ عَلَم عَلَم اللهِ عَلَم عَلَم عَلَم عَلَم عَلَم عَلَم عَلَم عَلَم عَلَم كاشتكار تقيج سویہ بیں وہ دلا کل جنہیں ان حضرات نے بسعی بسیار اکٹھا کیا ہے۔ ان دلا کل میں جو قوت یا وزن ہے وه آپ خود ملاحظه فرما سکتے ہیں۔

# ٢. عام اشيائ صرف ير ملكيت كاحق

انفرادی ملکیت کے عدمِ جواز پر طلوعِ اسلام کے دلا کل کا جائزہ آ

# ئىملى دلىل :

"لوگ آپ سے پوچھتے ہیں کہ کیا کچھ خرج کریں ' ﴿ وَيَسْتَعُلُونَكَ مَاذَا يُسْفِقُونَ قُلِ ٱلْعَـفُورُ ﴾ آپ فرماد بیجیے جو کچھ بھی ضرورت سے زا کد ہو!"

اس آیت میں لفظ "عفو" کے معنی فالتو (Spare) ضردرت سے زائد یا پس انداز شدہ رقم ہے۔ بیہ

آیت اپنے مطلب میں صاف ہے کہ انسان کو پس انداز شدہ رقم اپنے پاس نہیں رکھنی چاہئے بلکہ اللہ کی راہ میں خرچ کر دینی چاہئے یا بقول پرویز صاحب فطام ربوبیت میں مفاد عامہ کے لئے کھلا چھوڑ دینا چاہئے۔

اب سوال میہ پیدا ہو تا ہے کہ اگر کسی کی ذاتی سیج ہی نہ ہو تو وہ پس انداز کیا کرے گا اور خرچ کیا کرے گا اور انفاق سے متعلق سوال کیا پوچھے گا؟ گویا جو آئیے ذاتی ملکت کے عدم جواز کے لئے پیش کی جاتی ہے۔ ہمارے خیال میں میں آیت ذاتی ملکت کی ایک داضح دیل ہے۔

دو سری ولیل: دو سری آیت جو اس سلسله میں پیش کی جاتی ہے وہ سے ہے۔ اس کا مفہوم (ترجمہ نہیں)

بھی ہم پرویز صاحب کی زبانی پیش کریں گے۔

«مختلف ا فراد میں اکتسابی استعداد کا فرق خدا کی طرف ﴿ وَٱللَّهُ فَضَّلَ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضٍ فِي ٱلرِّزْقِ فَمَا ے ہے۔ (تمهارا ابنا پیدا کردہ نہیں) جس کی وجہ ہے ٱلَّذِينَ فُضِّلُواْ بِرَآدِي رِزْقِهِ مْرَعَلَى مَا مُلَكَّتُ مخنتوں کے ماحصل (فضل) میں فرق ہو تاہے۔ لیکن أَيْمَنَّهُمْ فَهُمْ فِيهِ سَوَآءٌ أَفَيِنِعُمَةِ ٱللَّهِ جن لوگوں کو اس طرح معاشی فضیلت حاصل ہو جاتی يَجْمَدُونَ ﴿ إِلَّهِ ﴿ (النحل ١٦/ ٧١) ہے وہ اس زا کد پیداوار (یا سرمایہ) کو ان لوگوں کی طرف نہیں لوٹاتے جنہیں اس لئے کم استعداد دی گئی ہے کہ وہ ان کی زیر تحرانی کام کریں وہ ایسا اس لئے نہیں کرتے کہ ان کا ذہن اس تصور کو قبول نہیں کر<sup>تا</sup> که اس طرح معاشره میں سب برابر ہو جائیں۔ بیہ فہنت درحقیقت خداکی طرف سے دی ہوئی نعمتوں

www.muhammadilibrary.com نیهٔ پَرویزنیت 280 کر (حصد:دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات أنمينه بروبزيت کے خلاف محاذیدا کرنے کے مترادف ہے جس کا بتیجہ آپ نے دیکھا قرآن نے اس مئلہ کو کس خوبی سے حل کر کے رکھ دیا ہے۔ (ق-ن-ر-ص ۱۳۹) اور وہ مسئلہ کیا ہے جے قرآن نے حل کر کے رکھ دیا ہے؟ وہ مسئلہ سے کہ "اس فاصلہ کمائی کو اپنی ملکیت تصور کرلینا اور جن کابیہ حصہ ہے انہیں نہ دینا اس امر کا اعلان ہے کہ ذہنی استعداد خدا کی نعمت نهیں تہماری اپنی بیدا کردہ ہے۔ (حوالہ ایضاً) اب دیکھتے کہ اس مسئلہ اور اس مسئلہ کے قرآنی حل سے کسی کو بھی انکار نہیں بلکہ یہ آیت بھی ﴿ فُل الْعَفُو ﴾ کی ہی تفیرو تعبیرے۔ مسللہ مختلف فیہ یہ ہے کہ انفرادی ملکیت کاجواز قرآن سے خابت ہو تاہے یا نہیں؟ تو آیت بالا اور اس کے بیان شدہ مفہوم سے بیہ باتیں سامنے آتی ہیں۔ (۱) معاشرہ میں ایسے لوگ بھی موجود ہوتے ہیں جن کے پاس فاضل دولت ہوتی ہے۔ (۲) معاشرہ میں ایسے لوگ بھی وہ تے ہیں جو نادار ہوتے ہیں اور اپنے گزارے کی حد تک بھی نہیں کماسکتے یہ دونوں باتیں انفرادی ملکت المجھ کر رہی ہیں' اب رہی یہ بات کہ امراء کو چاہیے کہ وہ اپی فاضل دولت غریوں کی ضروریات پر صرف کریں کہ طبقاتی ناہمواریاں ختم ہو جائیں تو اس حد تک تو یہ سب م کھے درست ہے۔ اب سوال صرف بہ ہے کہ اس آیت سے بہ کمال ثابت ہو تا ہے کہ حکومت خود لوگول ے ان کی محنت کا ماحصل چھین لے' ساری کی ساری ملیت حکومت کے قبضہ میں آجائے پھر وہ اپی صوابدید کے مطابق عوام کو ضروریات زندگی میا کرے۔ تھوجت کو اگر پھھ اختیار ہے تو وہ زکوہ وصول كرنے كا ہے جو امراء كى دولت كاكسان كى محنت كے ماحصل كاايك قليل حصد ہو تا ہے اور اس كے لئے قرآن كريم في ﴿ خُذُ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةً ﴾ (١٠٣-١٠) "ان ك اموال عَ آب سُّ أَيِّا زكوة وصول كيجي لینی خُدنُ کا لفظ استعال فرمایا ہے۔ یہ لفظ بجائے خود انفرادی ملکیت کی ایک واضح دلیل ہے۔ اس حکم

کے علاوہ قرآن کریم نے لوگوں کو بیہ ترغیب دی ہے کہ اپنی ضرورت سے زائد اموال اللہ کی راہ میں خرج کر دیا کریں تو یہ بات بھی انفرادی ملکت کے جواز کو ثابت کر رہی ہے۔

تیسری دلیل: تیسری آیت یہ ہے: ﴿ ضَرَبَ لَكُمْ مَّثَكُ مِنْ أَنفُسِكُمُّ هَل لَكُم مِن

مَّا مَلَكَتْ أَيْمَنُكُمْ مِن شُرَكَآءَ فِي مَا رَزَقْنَكُمْ فَأَنْتُمْ فِيهِ سَوَآءٌ تَخَافُونَهُمْ كَخِيفَتِكُمْ أَنفُسَكُمْ كَذَلِكَ نُفُصِّلُ ٱلْأَيْنَةِ لِفَوْمِ يَعْقِلُونَ شَيُّهُ (الروم٣٠/٢٨)

(اینے ہمسرلوگوں) ہے 'اس طرح ہم عقل والوں کے لئے کھول کھول کر آیتی بیان کرتے ہیں۔"

''خدا تمہارے لئے تمہارے حسب حال ایک مثال

بیان کر تا ہے۔ بھلاتم اپنے غلاموں کو اس مال میں جو

ہم نے تم کو دیا ہے 'شریک کرتے ہو کہ تم سب برابر

ہو جاؤ؟ اس بات سے تم یوں ڈرتے ہو جیسے اپنوں

www.muhammadilibrary.com آئینهٔ پَرویزیّت کورزیّت کا این کا کر (حصد:دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات کی

اس آیت کا واضح مفهوم تو یمی ہے کہ آگر تہیں اپنی ملیت میں اپنے غلاموں کو برابر کا شریک بناتا محض اس لئے ناقابل برداشت ہے کہ وہ ملکیت وافقیار میں تممارے برابر ہو کر تممارے ہمسراور شریک بن جائیں گے تو بھلا خدا یہ بات کیے برداشت کر سکتا ہے کہ وہ اپنے مملوک و مخلوق میں سے کسی کو اپنے برابر كاشريك بنالے؟ يجھ عقل وہوش سے كام لوكيكن اس آيت سے بھى اشتراكيت پندول نے يہ مفهوم نكال لیا ہے کہ تم کو (یعنی زمینداروں اور کارخانہ داروں کو) اپنے نوکروں اور مزدوروں کو اپنے اموال میں برابر كاشريك بنانا چائيء يد ايما مفهوم ب جس كا آيت بالاكانه ابتدائي حصد تائيد كرتا ب اور نه آخرى-

مثل مشہور ہے کہ ساون کے اندھے کو ہریاول ہی نظر آتا ہے۔ ای طرح ہمارے اشتراکیت زدہ دوستوں کا حال ہے اور جہال ارض ' رزق اور سواء وغیرہ وغیرہ الفاظ کسی آیت میں دیکھ پاتے ہیں تو انہیں اپ ذہن کے مطابق تو ژنا موڑنا شروع کر دیتے ہیں۔

اس طرح بعض دو سری آیات بھی جو ذاتی مکیت کے عدم جواز کے لئے پیش کی جاتی ہیں وہ فی الحقیقت سرمایہ پرستی کا رد تو ضرور میں سی کی ان میں سے کسی ایک آیت سے بھی ذاتی ملکیت کے عدم جواز پر استدلال نہیں کیا جا سکیا اوں یہ تو ظاہر ہے کہ اسلام سرمایہ پرستی کا دستمن ہے۔ مال محن محن کر رکھنا اور اسے اللہ کی راہ میں خرج نہ کرنا الیا جرم ہے کہ کی سزا جہم ہے۔ بایں ہمہ کسی آیت سے بیہ بھی ثابت نمیں کیا جاسکا کہ ذاتی ملیت ہی جرم ہے۔

٢٠ - طلوع اسلام كاحديث سے احتجاج: پرويز صاحب فرائ بير-

"آب دیکھیں گے کہ قرآن نے کسی رسول کی ذاتی ملیت کا ذکر نہیں کیا۔ خود حضور خاتم النبین کے متعلق یہ حقیقت سب کو تسلیم ہے کہ روز مرہ کی اشیائے متعلقہ کے ﷺ حضور ماڑیجا کی کوئی ذاتی ملکت تھی نہ فاصلہ دولت بلکہ ایک حدیث کے مطابق۔ (جو قرآن کے مطابق ہے اور اس لئے قابل قبول) حضور ملتيه في فرمايا "إنَّا لاَ نُورِثُ" "جمارا كوتى وارث نهيس" "ماتر كنا صدقة" بم جو يجه چھوڑ رہے ہیں۔ وہ سب مفاد عامہ کے لئے ہے۔ (بخاری ۲۶ ص ۹۹۲)

چنانچہ ای اصول کے مطابق باغ فدک جو حضور ماڑائیا کے ذاتی گزارے کے لئے تھا بطور ترکہ تقتیم

نهیں ہوا بلکہ امت کی مشترکہ تحویل میں آگیا۔" (ن-ر-ص ۲۴)۔

باغ فِدك كا قصه اور نتائج: اب ديكھتے جو حديث آپ نے عدم جواز ذاتي مليت كے لئے پيش فرمائي ہے اس کاایک ایک فقرہ اور ایک ایک پہلو جواز مکیت پر شیادت دے رہا ہے مثلاً

ا. آپ نے فرمایا ہے کہ قرآن نے کسی رسول کی ذاتی ملکیت کا ذکر نہیں کیا جب کہ قرآن رسول ملت کا کو ذاتی ملکست کاحق خود عطاکر رہاہے۔ ارشاد باری تعالی ہے۔

﴿ ﴾ وَأَعْلَمُواْ أَنَّمَا غَنِيْمَتُم مِّن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ " "اور جان ركھوكه جو كچھ تهيس غنيمت ميں لمے تو

خُسَدُهُ وَلِلرَّسُولِ ﴾ (الأنفال ٨/ ٤١) اس كاپانچوال حصه الله اور رسول كے لئے ہے۔"

(۲) جس صدیث کو آپ نے قرآن کے مطابق سمجھ کر قابل قبول فرمایا ہے وہ پوری صدیث باختلاف الفاظ اس طرح ہے۔

"نَحْنُ مَعْشَرُ الْأَنْبِيَاءِ لاَ نَرِثُ وَلاَ نُوْرِثُ "بَهُم الْبِياء كالرَّوه نه خود وارث ہوتے ہیں' نہ كوئى مَا تَرَكُنَا صَدَقَةً» مَا تَرَكُنَا صَدَقَةً»

ہو تاہے"

پہلی بات تو یہ ہے کہ اس حدیث کا تعلق صرف انبیاء سے عوام سے نہیں دو سری میہ کہ اگر رسول مڑھیا کی ذاتی ملکت کچھ نہیں ہوتی تو صدقہ کس چز کا؟

س۔ اگر قرآن میں رسول مٹھیلے کی ذاتی ملکیت کا ذکر نہیں تو یہ باغ فدک کدھرے آگیا؟ کیا رسول اللہ کا عمل خدانخواستہ قرآن کے خلاف تھا؟

۳۔ باغ فدک روزمرہ کی مستعمل شیاءے تعلق نہیں رکھتا بلکہ آپ سٹھ کیا کی ضروریات زندگی کا ایک مستقل ذریعہ تھا اور یہ باغ فدک ضرف حق ملکیت نہیں بلکہ حق ملکیت زمین بھی ثابت کر رہا ہے۔

۵۔ اس باغ کا قصہ آپ نے شروع تو کر لیا مگری ذکر ہمیں فرمایا۔ آگے یہ قصہ یوں چاتا ہے کہ اس باغ کو بطور وریڈ حاصل کرنے کے لئے حضرت علی بھی نے حضرت فاطمہ بھی ہوگا کی طرف سے وکیل بن کر حضرت ابو بکر بڑا تھ کی عدالت میں دعویٰ دائر کر دیا جس میں ثابت ہوتا ہے کہ:

(۱) حفرت فاطمہ بھی اور حفرت علی بڑاٹھ دونوں انفرادی مکبت حتی کہ زمین کے حق ملکیت کو درست سجھتے تھے۔

(ب) حضرت ابو بكر بناتھ نے حضور اكرم سل الله كا مذكورہ بالا قول پیش كر كے حضرت فاطمه بن الله كى طرف سے پیش كردہ دعوى خارج كر دیا۔ جس سے معلوم ہوتا ہے كه حضرت ابو بكر بناتھ أور حضرت على بناتھ وونوں كے لئے حضور ساڑيا كا كا يہ قول جمت اور اسلامى قانون كا ماخذ تھا۔

(ج) حضرت عمر بناتھ کی خلافت کے دوران حضرت علی بناٹھ نے دوبارہ یہ مقدمہ پیش کر دیا تو حضرت عمر بناتھ نے یہ بیش کر دیا تو حضرت عمر بناتھ نے یہ باغ حضرت علی بناٹھ کو اس شرط پر واپس کر دیا کہ وہ اے صرف اپنے ذاتی مصرف میں نہ لا کس گے بلکہ اس میں سے خدا کے حکم کے مطابق تیموں' مکینوں اور مسافروں کا حصہ بھی نکالا کریں گے۔ جس طرح حضور اکرم مٹائیا کیا کرتے تھ گویا یہ باغ امت کی مشتر کہ تحویل سے نکل کر بھرے انفرادی ملکت میں آگیا۔

(د) حفرت عمر من الله بھی انفرادی ملکیت کے قائل تھے۔

( ہ ) اس باغ فِدک پر حضور اکرم مٹھائیا کی اپنی گزران بھی تھی اور اس کی پیداوار سے آپ مٹھائیا بتیموں' مسکینوں وغیرہ کو بھی اس قدر دیا کرتے تھے کہ آپ مٹھائیا کے پاس فاصل دولت نہیں رہتی www.muhammadilibrary.com مَنْهُ بَرُورِينَّة کَمُومِ نَظْرِيات ﴿ 283 ﴿ رَصِهِ:دَدَمٍ ) طَلُوعَ اسْلَامِ كَ مُصُوصَ نَظْرِيات ﴿ 283 ﴾

تھی۔ اس طرح کا بُود وسخابھی آپ ملڑ جا کی انفرادی ملکیت کی واضح رکیل ہے۔

# لین دین کے احکام کی پرویزی تاویلیں

اب اس مسئلہ کا دو سرا پہلویہ ہے کہ قرآن کریم میں بے شار ایسی آیات موجود ہیں جو لین دین سے تعلق رکھتی ہیں۔ مثلاً احکام میراث احکام تجارت احکام قرضہ احکام صدقہ وخیرات احکام حق مروغیرہ وغیرہ۔ یہ سب آیات انفرادی ملکیت کا جواز ثابت کرتی ہیں۔ اب ایسی آیات کی جو توجیمات چوتیز صاحب فرماتے ہیں وہ بھی دلچیں سے خالی نہیں۔ ان میں سے چند ایک کا ذکر ہم یمال کرتے ہیں۔

ا۔ احکامِ میراث: احکام میراث کے متعلق ایک مقام پر لکھتے ہیں کہ:

" قرآنی نظام ربوبیت میں چونکہ انفرادی ملکیت اشیائے صرف تک ہی محدود ہوتی ہے لنذا ان احکام کا اطلاق صرف انہی اشیاء پر ہوگا لیعنی انسان کالباس' بسترے' فرنیچروغیرہ اور یمی اشیاء بطور ترکہ آگ منتقل ہو سکتی ہیں اگرچہ اس کی اولاد اس ترکہ کی بھی محتاج نہ ہوگی کیونکہ اس کی تمام ضروریات تو معاشرہ پوری کر رہا ہوگا۔ " (قرآنی نظام ربوبیت ۲۲۹)

غور فرمائے کہ اللہ تعالیٰ کو ایسے بے صرف ت احکام میراث کے نازل کرنے کا فاکدہ کیا تھا جو صرف لباس فرنیچراور بستر تک کی تقلیم تک ہی محدود ہیں جسیا کہ آپ کو خود بھی اعتراف ہے کہ ''آگر چہ اس کی بھی ضرورت نہیں ہوگی'' پھر آپ کو یہ بھی اصرار ہے کہ حضور اکرم ساڑی یہ نظام ربوبیت قائم فرما کر دنیا سے رخصت ہوئے تھے اور ساتھ ہی ساتھ آپ باغ فدک والا قصہ بھی چھیٹر رہے ہیں جو آپ ساڑی کا ترکہ تھا لیکن تقلیم نہیں ہوا' بلکہ قوی تحویل میں چلاگیا۔

<u>طلوع اسلام کے تضادات:</u> یہ تو قرآنی نظام ربوبیت کو برحق ثابت کرنے کا ماحول ہے للندا اس کی سے تعبیر بتائی گئی ہے۔ آپ اس ماحول ہے باہر نکلتے ہیں تو پھراحکامِ میراث کی تعبیر بھی بدل جاتی ہے۔ چنانچہ احکام میراث کے متعلق آپ ایک مقام پر فرماتے ہیں۔

"ای مسئلہ وراثت کو لیجئے ، قرآن نے وصیت کا تھم دے کر انفرادی مصالح کی حفاظت کا پورا پورا سال کر دیا تھا۔ فقہ اور روایات نے وصیت کو ممنوع قرار دے کر ان تمام مصالح کو ختم کر دیا جس سے عجب عجب قتم کی الجمنیں پیدا ہو گئیں پھر قانون وراثت میں تفقہ کی غلطیوں نے قرآن مجید کو کچھ کا کچھ بنا دیا جس سے کروڑوں جائز وارث اپنے آباء واجداد کی جائیدادوں سے محروم ہو گئے۔ "
رقرآنی فصلے ۔ ص:۱۲۲)

اقتباس بالا سے صاف طور پر واضح ہے کہ قرآن کریم نے انفرادی مصالح کی حفاظت کا اتنا مکمل سامان کر دیا ہے کہ کروڑوں جائز وارث اپنے آباء واجداد کی جائیدادوں سے محروم نہ ہونے پائیں۔ ذاتی ملکیت کے جواز میں <u>www.muhammadilibrary.com</u> آئینهٔ رَویزیت کورزیت (نصه:دوم) طوع اسلام کے مخصوص نظریات کی اسلام کے مخصوص نظریات کی

اس سے زیادہ واضح جبوت اور کیا چیش کیا جاسکتا ہے جس کی دو سری مقام پر آپ خود نفی کر رہے ہیں؟ ای طرح ایک صاحب نے وقف کے متعلق استفسار کیا تو آپ نے جواب میں فرمایا:

"قرآن میں انقال اموال کی جننی شکلیں ہیں ان میں سے کمیں بھی اس قتم کے وقف کا جواز نہیں نکتا' مثلاً خرید و فروخت' بخشش' وصیت' وراثت' قرض' خیرات وغیرہ میں کوئی شکل ایسی نہیں جس میں نظل کردہ مال دوسرے کی ملکیت میں نہ چلا جائے اور اس طرح اس پر پہلے مالک کا قبضہ بدستور سرد در آئی نصلہ عوں

اس اقتباس میں بھی بدلائل قرآنیہ ذاتی حق ملکیت کا نہ صرف خود اقرار کر رہے ہیں بلکہ دو سروں کو بھی یمی بات سمجھا رہے ہیں پھر جب نظامِ ربوبیت کا ذکر چھڑتا ہے تو بمصداق "دروغ گورا حافظہ نباشد" انمی احکام کی نئی تاویلات میں لگ جاتے ہیں۔

۲۔ احکام صدقہ وخیرات: قرآن کریم میں صدقات وخیرات کے لئے بہت سے مقامات پر مسلمانوں کو ترغیب دی گئی ہے ایسے احکامات کے متعلق آپ کا ارشاد ہے:

"ملا یہ چاہتا ہے کہ معاشرہ میں ضرور آیک غریب "تگدست اور محتاج طبقہ موجود رہنا چاہیئے تاکہ وہ صدقات و خیرات کے احکام پر عمل کر سکے۔ یہ تصور سرمایہ دارانہ اور یمودی ذہنیت کی پیدادار ہے۔ یہودی لوگ کیا کرتے تھے کہ پہلے ان ہی لوگوں کو قلیہ کروا دیتے تھے پھران کا فدیہ ادا کر کے ان کو چھڑا لیتے تھے۔ اس طرح فدیہ ادا کرنا ان کا صدقہ و خیرات بھی ہو تا تھا اور ان لوگوں پر زندگی بھر کا اصان بھی۔" (قرآنی فیصلے ۔ ص ۲۵۰)

ملا كون؟ : اس اقتباس ميں جہاں تك ملا پر تضحيك و تمسنر كا تعلق تقااس كا حق تو آپ نے پورا پورا ادا كر ديا گمرسوال ہيہ ہے كہ ملا ہے كون اور اس كى تعريف كيا ہے؟ اس سوال كا جواب تو علامہ اقبال نے درج` ذىل اشعار ميں دے ديا ہے' آپ كہتے ہيں۔

زمن بر صوفی و ملا سلامے که پیغام خدا گفتند مارا ولے تاویل شال درجرت انداخت خدا و جرئیل و مصطفیٰ را

اب اگر اس میزان پر کسی ملا اور مسٹر پرویز صاحب کو تولا جائے تو شائد آپ سو ملاؤں ہے بھی بھاری نکلیں جس کا جیتا جاگتا ثبوت آپ کی تصنیف" قرآنی نظام ربوبیت" ہے۔

ملا کا قصور: اور دو سرا سوال یہ ہے کہ آخر ملا بے چارے کا قصور کیا ہے کہ اس پر اس قدر عماب فرمایا جا رہا ہے۔ اس کا جواب واضح ہے کہ ملا جس طرح سرمایہ پرسی کا دشمن ہے اسی طرح اشتراکیت یا بالفاظ دیگر آپ کے نظامِ ربوبیت کا بھی دشمن ہے۔ سرمایہ دارانہ نظام میں اگر معاشرہ کے مفادات کو افراد کے مفاد کے سامنے بچے سمجھا جا اسے تو اشتراکیت میں افراد کے مفادات کو معاشرہ کی خاطر کچل کے رکھ دیا جا اسے۔ www.muhammadilibrary.com آئینهٔ بَرُویزیّت کی (حصہ:دوم)طلوع اسلام کے مخصوص نظریات کر

اگر سرمایہ دارانہ نظام ایک انتها ہے تو اشتراکیت دوسری انتها ہے اوریہ تو داضح ہے کہ جب کوئی چیزا پی انتها کو پہنچ جاتی ہے تو اس سے خیر کا پہلو اٹھ جاتا ہے۔ اسلام نے ان دونوں نظاموں کے درمیان اعتدال کی راہ افتیار کی ہے۔

اب پرویز صاحب چونکہ نظام ربوبیت یا (اشتراکیت) کے دائی ہیں الندا طاکو طعن و تشنیع کا نشانہ نہ بنائیں تو کیا کریں؟ آپ کے خیال میں کو یہ صدقہ و خیرات کے احکام بھی الله کی طرف سے نازل شدہ نہیں بلکہ طانے ان کو قرآن میں درج کر دیا ہے اور اگر یہودی لوگوں کو قید میں ڈال کر پھر فدیہ دے کر انہیں چھڑا لیتے تھے تو یہ بھی طابی کا قصور ہے؟ آپ کی اس قدر برہی کے بعد بھی معالمہ تو وہیں کاوہیں رہا کیونکہ آپ کی دونوں بیان کردہ صورتوں میں انفرادی حق ملکیت <sup>©</sup> ثابت ہی رہتا ہے۔

## کین دین کے احکام کا عبوری دور؟

قرآن میں اور بھی کئی طرح کے لین دین سے متعلق احکام موجود ہیں۔ جیسے تجارت ، قرضہ ، وصیت وغیرہ۔ ان سب احکام بشمول میراث اور مروقہ کی توجیہ آپ یوں پیش فرماتے ہیں۔

"اب رہا ہے سوال کہ آگر اسلام میں ذاتی گئیت نہیں تو پھر قرآن میں دراخت کے احکام کس لئے دیے جی جیں؟ اس کی وجہ ہے کہ قرآن اسانی معاشرہ کو اپنے متعین کردہ پردگرام کی آخری منزل تک آہت آہت بقدر بینچاتا ہے۔ اس لئے وہ جہاں اس پردگرام کی آخری منزل کے متعلق اصول اور احکام متعین کرتا ہے۔ عبوری دور کے لئے ساتھ کے ساتھ راہنمائی دیتا چلا جاتا ہے۔ ورافت ، قرضہ 'لین دین 'صدقات و خیرات و غیرہ کے متعلق احکام اسی دور سے متعلق ہیں۔ جس میں ورافت ، قرضہ 'لین دین 'صدقات و خیرات و غیرہ کے متعلق احکام اسی دور سے متعلق ہیں۔ جس میں ہے گزر کر معاشرہ انتہائی منزل تک پہنچتا ہے۔ جس طرح کوئی ایک معاشرہ جو قرآنی پردگرام پر عمل پیرا ہوتا ہے 'بقدر بخ آخری نقط تک پہنچتا ہے۔ اس طرح تمام نوع انسانی بھی رفتہ رفتہ اس انتہائی معاشرہ کے ایسا معلوم ہوتا ہے کہ انسانی معاشرہ کے نقاضے اب بچھ ایسے شدید ہو بچکے ہیں کہ ان کا حل ان قوانین کے بغیر ممکن نہیں جو قرآن نے نقط کی طرف جا ب بچھ ایسے شدید ہو بچکے ہیں کہ ان کا حل ان قوانین کے بغیر ممکن نہیں جو قرآن نے انتہائی منزل کے لئے تبچویز کئے تھے اور جس کا نمونہ نبی اگرم طابی خات اور ذاتی ملکت کی نفا۔ تمام نوع انسانی کی فلاح و بہود کے لئے مسلسل محنت اور کاوش لیکن فاصلہ دولت اور ذاتی ملکیت کی نفی۔ نوع انسانی کی فلاح و بہود کے لئے مسلسل محنت اور کاوش لیکن فاصلہ دولت اور ذاتی ملکیت کی نفی۔

(قرآنی نظام ربوبیت م ص: ۲۵)

یمی ہے وہ نظام ربوبیت جسے قرآن انسانی معاشرہ کی آ خری شکل قرار دیتا ہے۔"

<sup>﴿</sup> قرآن سے انفرادی حِق ملکیت صرف ثابت ہی نہیں بلکہ قرآن اس کے تحفظ کی صانت بھی دیتا ہے۔ چوری کی صد مقرر کرنا اس کا واضح ثبوت ہے۔

www.muhammadilibrary.com آئینهٔ برّویز تیت کی (حصه:دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات کر

اس اقتباس سے مندرجہ ذیل باتیں سامنے آئی ہیں۔

قرآن کے بے شار اور واضح احکام ، جو لین دین سے متعلق ہیں تو وہ سب عبوری دور سے تعلق رکھتے ہیں گر جس بات کی قرآن نے صرف نشاندہی کی ہے وہ ہی دراصل قرآنی نظام ربوبیت کا پروگرام

ہ۔ اب اے خدا کی حکمت ہی مجھے کہ جو چیز انسانی معاشرہ کی انتمائی منزل تھی اس کی تو فقط

نشاندی کی اور جو احکام عبوری دورے متعلق تھے انہیں بڑی وضاحت سے بیان کر دیا۔ ۲۔ اس نشاندہی والے قرآنی پروگرام (نظام ربوبیت) کی آج اس لئے ضرورت بیش آئی ہے کہ اب انسانی

معاشرے کے تقاضے شدید ہو مچکے ہیں۔ دور نبوی ماڑ کیا میں چو نکہ یہ تقاضے شدید نہیں تھے للذا اس

کی ضرورت کاسوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔

سور اس قرآنی پروگرام کانمونه نبی اکرم مانیدم نے اپنی ذات میں (اپنی امت میں نہیں! مولف) د کھلا دیا تھا۔ یعنی تمام نوع انسانی کی فلاح و بهبود کے لئے مسلسل محنت اور کاوش کیکن فاصلہ دولت اور ذاتی ملکیت کی نفی اور بیہ نفی تو آپ باغ فیرک کے سلسلہ میں د مکھ ہی چکے ہیں۔ علاوہ ازیں آپ مان کی وفات

کے وقت ایک سفید خچر بھی آپ ﷺ کی ذاتی ملیت تھا اور ایک زرہ بھی جو کسی یہودی کے پاس مجھ قرصہ کے عوض ' رہن رکھی ہوئی تھی کے سب باتیں ذاتی ملکیت کا جواز ثابت کر رہی ہیں اور ہیں بھی وفات کے وقت کی پھر یہ نظام ربوبیت سن برائج ہوا تھا جے قرآن نے انسانی معاشرہ کی آخری شکل قرار دیا ہے؟

عبوری دور کے احکام کی مزید تشریح: ایک دوسرے مقام پر آپ ان احکامات لین دین یا عبوری دور کے احکام کی توجیہ اس طرح پیش کرتے ہیں:

"صدقہ وخیرات ' بیج وشری 'لین دین ' تر کہ ومیراث وغیرہ کے تمام احکام اس عبوری دور ہے متعلق میں جوں جوں حالات بدلتے جاتے ہیں۔ عبوری دور کے بیہ احکام پیچھے رہتے جاتے ہیں۔ حقیقت بیہ ہے کہ احکام حالات سے مشروط ہوتے ہیں۔ مثلاً:

قرآن میں زنا کی سزا مقرر ہے آگر کوئی شخص زنا کا مرتکب ہی نہ ہو تو یہ تھم تو موجود رہے گالیکن نافذ

العل نہیں ہوگا۔

 قرآن نے قتم توڑنے کا کفارہ دس مسکینوں کو کھانا کھلانا یا غلام آزاد کرنا مقرر کیا ہے پھر جب غلامی کا وجود ہی حتم ہو جائے تو کفارہ میں "غلام کو آزاد کرنا" نافذ العل نہیں رہے گا۔ اس طرح اگر کوئی معاشرہ ایسا مرفہ الحال ہو جائے کہ اس میں مسکینوں کا وجود ہی نہ رہے تو بیہ حکم بھی ساقط العل ہو جائے گا۔ اس وقت اسلامی نظام فیصلہ کرے گا کہ اس کے بدلے میں کفارہ کے لئے کیا کرنا چاہئے۔

 ادو جماری تاریخ میں ہے کہ حضرت عثان ہاٹھ کے زمانے میں لوگ زکوۃ کا روپیہ جھولیوں میں لئے پھرتے تھے اور کوئی لینے والا نہیں ملتا تھا۔ اب ظاہر ہے کہ ایسے معاشرہ میں صدقہ وخیرات کے تمام

احکام ساقط العل ہو جائمیں گے۔

 اگر کوئی حکومت ایسا انتظام کردے کہ ہر ضرورت مند کو حکومت کی طرف سے قرضہ مل جائے تو پرائیویٹ لین دین کے معاملات ختم ہو جائیں گے اور ان سے متعلقہ احکام بھی جاری نہ رہیں گے۔

ای طرح اگر کوئی شخص ترکه چھو ڈ کرنہ مرے تو اسپر وراثت سے متعلق احکام نافذ ہی نہ ہوں گے۔

ان مثالوں سے آپ نے د مکھ لیا کہ احکام ہمیشہ حالات سے مشروط ہوتے ہیں۔ اگر حالات ایسے پیدا ہو جا کمیں جن میں ضرورت باقی نہ رہے تو یہ احکام نافذ انعل نہیں رہیں گے۔ یاد ر کھیے اس وقت بھی یہ احکام منسوخ (A brogate) نہیں ہوں گے صرف ساقط العل ہو جا کمیں گے۔ اگر کسی وقت پھر وہی حالات پیدا ہو جائمیں تو پھروئی تھم نافذ العل ہو جائے گا۔ جس طرح ﴿ پانی نه ِ ملنے کی صورت میں وضو کا تھم ساقط العل اور شیم کا حکم نافذ العل ہو جاتا ہے اور جب پانی مل جائے تو وضو کا تحکم نافذ ہو جاتا ہے اور اگر ایسا انتظام ہو جائے کہ ملک میں ہر جگہ پانی دستیاب ہو تو پھر تیم سے متعلق تھم بالکل معطل ہو جائے گا۔" (قرآنی نظامِ ربوبیت ص۲۲۸°۳۹

# ا دورزی <u>حیلے</u>

اس طویل اقتباس میں آپ عبوری دور کے اہلم کا فلفہ پیش کرتے ہوئے ایک تو لین دین کے معاملات کی حدود سے دور چلے گئے ہیں۔ بھاا لین دین سی حاملات سے زنا ادر وضو تیمم کے مسائل کا لیا تعلق؟ دد سرے آپ نے عبوری ددر کے احکام اور حالات کی شرط کے مفہوم کو گڈ نڈ کر کے خلط مبحث کر دیا ہے۔ تیسرے قاری کے ذہن کو ساقط العل ، منسوخ اور معطل و فیرہ کی اصطلاحوں میں الجھا أر مغالط وینے کی کوشش فرمائی ہے للندا توضیح کی خاطر ہم نے آپ کی بیان کردہ مثالوں پر نمبر خود لگا دیے ہیں تاکہ مستجھنے میں آسانی رہے۔

ا۔ زنا اور عبوری دور: زنا کے متعلق قرآن میں دو مختلف مقامات پر مختلف سزاؤں کا ذکر ہوا ہے۔ پہلا تھم سورہ نساء میں ہے جو اھ میں نازل ہوئی اس میں درج ذیل سزا کا ذکر ہے۔

''مسلمانو! تمهاری عورتوں میں سے جو بدکاری کا <sup>ک</sup> ﴿ وَٱلَّذِي بَأْنِينَ ٱلْفَاحِشَةَ مِن نِسَآيِكُمْ فَأَسْتَشْهِدُوا عَلَيْهِنَ أَرْبَعَةً ار تکاب کر بمیشیں ان پر اپنے لوگوں میں سے جیار

<sup>🗘 &</sup>quot;طاہرہ کے نام خطوط" میں پرویز صاحب نے بیہ سزا" جرم فخش" کی بیان فرمائی ہے۔ بیہ جرم فخش کیا بلا ہے جس کے لئے چار شماد تیں درکار ہیں؟ اس کی وضاحت موصوف نے بیان نہیں فرمائی۔ نہ ہی یہ بتایا ہے کہ اس جرم فخش اور زنا میں مابہ الامتیاز فرق کیا ہے؟ یہ وهندا آپ کو اس لئے کرنا پڑتا ہے کہ آپ نامخ منسوخ کے

<u>www.muhammadilibrary.com</u>

آئينية ترويزيت 288 كر (حصد: دوم) طلوع اسلام كم مخصوص نظريات

ھخصوں کی شمادت لو' اگر وہ گواہی دے دیں تو ان عورتوں کو گھروں میں بند ر کھویمال تک کہ موت ان کا کام کر دے یا خدا ان کے لئے کوئی اور سبیل پیدا مِنكُمُّمَ فَإِن شَهِدُواْ فَأَمْسِكُوهُكَ فِي الْمُشْكُوهُكَ فِي الْمُثْمُونُ أَوْ يَجْمَلُ اللَّهُ لَلْمُثَنَّ الْمُوْتُ أَوْ يَجْمَلُ اللَّهُ لَمُنْ سَكِيلًا ﴿ النساءَ ٤/١٥)

کر دے"

اس آیت سے دو باتوں کا پتہ چلنا ہے کہ ایک ہد کہ زانمد عورت کی سزا "حبی دوام" ہے اور دوسرے یہ کہ اللہ تعالیٰ اس سزا کو بدل کر کوئی نئ سزا تبویز کرنے والے ہیں۔

چنانچہ ایک سال بعد یعنی غزوہ بی مصطلق کے بعد سورہ نور میں دو سرا تھم یہ نازل ہوا:

﴿ اَلنَّانِيَةُ وَآلزَانِي فَآجِلِدُوا كُلَّ وَنَعِيرِ مِنْهُمَا مِأْنَةَ "زانى مرداور زانى عورت ان ميس سے ہرايك كوسو جَلْدَةٍ ﴾ (انور ٢٤/٢)

اب دیکھے کہ ان دونوں آیات یا احکام کے نزول کا درمیانی وقفہ عبوری دور ہے۔ اس عبوری دور میں سزا ایک ہی تھی۔ کہ اگر طالات ایسے پیدا ہوں سزا ایک ہی تھی۔ کہ اگر طالات ایسے پیدا ہوں تو یہ کر لیا جائے ورنہ وہ کر لیا جائے والی کی بات نہیں تھی پھر جب دو سری سزا کا تھم نازل ہو گیا تو عبوری دور ختم ہو گیا اور نیا تھم آئندہ کے لئے مستقل تھی پر نافذ ہو گیا۔ اب سزائے "عبس دوام" ہمیشہ کے لئے ختم یا معطل یا منسوخ ہو گئی۔ اس عبوری دور کے بعد ایک سزا صرف سو درے ہی نافذ العل ہوگ۔ گویا پسلا تھم یا آیت اس کا ناتخ ہے اور الی دونوں احکام یا آیات کا وقفہ یا درمیانی مت کانام عبوری دور ہے۔

۲۔ عبوری دور اور حالات کی شرط:
مندرجہ بالا اقتباس میں دوسرا الجھاد آپ نے دضو اور سیم کی مثال
دے کر پیدا کر دیا ہے۔ اس مثال کا تو نہ عبوری دور سے کوئی واسطہ ہے نہ لین دین کے معاملات سے ' یہ
دونوں علم ایک ہی دور ایک ہی زمانہ اور ایک ہی وقت میں ساتھ ساتھ چلتے ہیں وہ حالات سے مشروط نہیں
بلکہ شرط سے مشروط ہیں کہ اگر پانی مل جائے تو وضو کر لو اور اگر کہیں پانی نہ ملے تو تیم کرلو پھر یہ بھی
ضروری نہیں کہ اگر کسی مخص کو پانی نہیں ملا اور اس نے تیم کر کے نماز ادا کرلی۔ اب کچھ وقت بعد اسے
یانی مل گیا تو وہ اپنی نماز کو دہرائے۔

عبوری دور اور ناسخ ومنسوخ: زناکی سزاکا آپ نے حوالہ ضرور دیا ہے لیکن بیان نہیں فرمائی دہ اس کے کہ قرآن میں زناکی دو سزاکیں فرکور ہیں؟ ایک ناشخ ہے دو سری منسوخ لیکن آپ ناشخ و منسوخ کے قاکل نہیں' فلمذا آپ عبوری دورکی اصطلاح استعمال فرماتے ہیں حالانکہ مفہوم دونوں کا ایک ہی ہے۔ آپ فرماتے ہیں:

"اگرید عقیدہ رکھا جائے کہ قرآن کی بعض آیتیں دو سری آیات سے منسوخ ہو چکی ہیں تو اس سے

# آئينة رَوير www.muhammagijlibvary.com

قرآن بھیج والے خدا کے متعلق کیاتصور پیدا ہو تا ہے؟ لیکن ملا بے چارے کو اس سے کیا واسطہ کہ خدا کے متعلق کیا تصور پیدا ہو تا ہے۔ (قرآنی فیصلے صهس)

س ۱۳۰۰) نائخ ومنسوخ کی بحث چونکہ تفصیل طلب ہے اس لئے ہم آگے چل کر الگ عنوان کے تحت بیان کر رہے ہیں۔

۳- اختمالات کی دنیا: تیسرا الجھاؤ آپ نے یہ پیدا کر دیا ہے کہ ٹھوس تھائق کی دنیا سے نکل کر اختمالات کی دنیا میں رہے گئے ہیں۔ مثلاً آپ زنا کی سزا کے متعلق لکھتے ہیں کہ آگر "ایسا وقت آ جائے کہ کوئی فخص زنا کا مرتکب ہی نہ ہو۔ اب ظاہر ہے کہ اس وقت زنا کی سزا کی کوئی ضرورت ہی نسیں رہے گا۔ " وقرآنی نظام رہوبیت ۔ ص ۲۲۸)

سوال یہ ہے کہ کیا ایسا دور آبھی سکتا ہے جس میں کوئی فخض زناکا مرتکب ہی نہ ہو' بنی نوع انسان کی تاریخ میں دور تاریخ میں دور نہوی ملٹھیا ہی وہ سنری دور ہے جو اخلاقی اعتبار سے اپنی انتہائی بلندیوں پر تھا پھر جب اس دور میں بھی زناکے واقعات پائے جاتے ہیں تو پھر در کون ساایسا دور ممکن ہے جس میں کوئی فخص زناکا مرتکب بی نہ ہو اور زناکی سزا ساقط العل ہو جائے؟

آگر اس احتمالات کی دنیا کو ذرا اور بھی وسعت دی جانے تو یوں بھی کما جا سکتا ہے کہ "آگر ایسا وقت آجائے کہ کوئی شخص چوری ڈاکہ ن زا اور قذف وغیرہ کا مرتب بی نہ ہو تو تمام قرآنی حدود ساقط العمل ہو جائمیں گی " پھریہ احتمالات کا دائرہ مزید وسیع بھی ہو سکتا ہے کہ "آگر آبیا معاشرہ وجود میں آجائے جس میں سارے لوگ ہدایت یافتہ ہوں تو پھر سارے قرآنی احکام کی ضرورت ہی باتی کر رہے گی۔

٧- نفاذ اور نافذ العل كا فرق: چوتھا الجھاؤكسى قانون يا تھم كے نافذ اور نافذ العل كے فرق سے پيداكيا گيا ہے آگر كوئى مخص زناكا مرتكب نبيں ہو تا تو دافعى اس پر سزاكا قانون نافذ العل نبيں ہوگا۔ ليكن به قانون بسرحال نافذ ضرور رہے گا۔ ساقط نبيں ہوگا۔ قانون كا نافذ العل ہوناگناہ كے ارتكاب سے مشروط ہے ليكن ان كا نفاذ ہرگز مشروط نبيں۔ يہ ساقط صرف اسى صورت بيں ہوگا جب اس كے عوض كوئى دو سرا قانون آجائے گا جسے عام اصطلاح بيں منسوخ كما جاتا ہے۔ قانون كے نافذ العل يا ساقط العل ہونے بيں عبورى دور كا بھى كوئى تعلق نبيں "كيونكه عبورى دور نائخ ومنسوخ كى درميانى مدت كا نام ہے صلات كا نام نبيں ، يونك مشروط تو ہوتے ہيں مگر ساقط ہرگز نبيں ہوتے۔

"ای طرح اگر کوئی مخص ترکہ چھوڑ کرنہ مرے تواس پر وراثت کے احکام نافذ ہی نہ ہوں گے۔"

www.muhannnadilibrary.com المينة برويزيت كموس نظريات مراقصة ادوم النام كم مصوص نظريات م

اس حد تک توبیہ بات ٹھیک ہے لیکن اس دور میں بہت سے ایسے انتخاص بھی ہول گے جو تر کہ چھوڑ كر مريس كے اور ان پريد احكام نافذ العل مول كے۔ ايك شخص يا كني اشخاص كے تركه چھوڑے بغير مرنے

کے باوجود بھی میہ قانون نافذ ہی سمجھا جائے گا اور اس کا عبوری دور سے کچھ تعلق نہیں۔

مساکین کا وجود: اب دو سری مثال کی طرف آیئے که قتم کا کفارہ تین روزے رکھنا یا غلام آزاد کرنا ہے' یا دس مسکینوں کو کھانا کھلانا۔ غلای کا تو اسلام نے مختلف طریقوں سے تدارک کیا اور وہ محتم ہو گئی۔ رہا مسكنوں كو كھانا كھلانے كامسكلہ تو اس سلسلہ ميں آپ پھر خيالى دنيا ميں جا بسے ہيں ' فرماتے ہيں كه "أكر كوئى معاشرہ ایبا مرفہ الحال ہو جائے کہ اس میں مسکینوں کا وجود ہی نہ رہے تو میہ تھم بھی ساقط العل ہو جائے گا" سوال یہ ہے کہ کیا ایسا ہونا ممکن بھی ہے؟ آج کے دور میں امریکہ' برطانیہ' فرانس' عرب ممالک' جاپان وغیرہ مرفہ الحالی کی بلند چوٹیوں پر ہیں۔ ان میں سے آپ کسی ایسے ملک کا نام بتا سکتے ہیں جس میں مسکینوں کا

مسكيني كو ختم كرنے كى بس اي ہى صورت ہے اور وہ ہے اشتراكيت يا سوشلزم كيكن اس ميں مشكل بيد ہے کہ مسکینی ختم نہیں کی جاتی بلکہ مسکینی کا نام ختم کیا جاتا ہے۔ اس نظام میں حکومت افراد سے ان کی محنت کا ماحصل جھین کر سب کو ایک جیسا سیمیں بنا دیتی ہے تاکہ کوئی محض دو سرے کو مسکین کمہ ہی نہ سکے۔ مسکین کی تعریف ہیہ ہے کہ اس کے پاس ذاتی کیست کی کوئی چیز نہ ہو۔ اس نظام میں حکومتی پارٹی تمام رعایا کی انفرادی ملکیتیں چھین کر خود ہی سب سے بڑی سرنگھ دار اور جا گیردار بن جاتی ہے۔ رعایا ساری کی ساری مسکین ہوتی ہے کیونکہ حکومت بوری رعایا کے ماحسل اور محنت کا قانون کے بل بوتے پر استحسال کرتی ہے للذا میہ طرز حکومت جو رو استبداد کی ایس بدترین شکل اختیار کی جاتی ہے جس کی نظیردنیا کی تاریخ میں کہیں شمیں ملتی۔

دو سرا میہ سوال پیدا ہو آ ہے کہ آیا معاشرہ سے امیر وغریب کا امتیاز اٹھ جانا یا مسکین کا وجود ختم ہونا منشائے ایزدی کے مطابق ہے بھی یا نہیں؟ قرآن سے ہمیں اس کا جواب نفی میں ملتا ہے۔ ارشاد باری ہے: ﴿ أَهُرَّ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ يَخُنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم ''کیا یہ لوگ تمہارے پروردگار کی رحمت کو ہانٹتے مَّعِيشَتَهُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا ۖ وَرَفَعْنَا بَعْضُهُمْ ہیں؟ ہم نے ان کی معیشت کو دنیا کی زندگی میں تقتیم فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَنتِ لِيَـنَّخِذَ بَعْضُهُم بَعْضًا كر ديا اور ايك كے دو سرے ير درج بلند كئے 'تاك سُخْرِيًا ﴾ (الزخرف٣٢/٤٣)

ایک دو سرے سے خدمت لے۔"

اسلام امراء واغنیاء کو بیہ تھم ضرور دیتا ہے کہ وہ غریوں اور مسکینوں کو ان کا حق دیں تاکہ طبقاتی

تفاوت کم ہو جائے لیکن وہ اس تفاوت کو کیسر ختم نہیں کرنا چاہتا تاکہ لوگ ضرورت کے مطابق ایک دوسرے کے کام آئیں اور دنیا کا کاروبار چلتا رہے ۔ امراء کے امیر ہونے کو اللہ تعالی نے اپنی رحمت سے

تعبیر فرمایا ہے اور یہ بھی بتا دیا کہ ایس تقسیم ہم نے ہی کی ہوئی ہے ۔

www.muhammadilibrary.com منظريات المنكفة كرومية كالموج اسلام كالموج اسلام كالموج اسلام كالموج الملام كالم كالموج الملام كالموج الملام كالموج الملام كالموج الملام كالموج

اے زوق اس جال کو ہے زیب اختلاف ہے

قتم كاكفاره اور روزے: آپ مثال نمبر ٢ كے تحت كلھتے ہيں كه "آگر غلامى ہو جائے اور معاشرہ ميں مكينول كا وجود بى نه رہ تو اس دقت اسلامى نظام فيصله كرے گاكه اس كے بدلے ميں كفاره كيا ہونا ما سے"

اب دیکھے کہ اللہ تعالیٰ نے قتم تو ڑنے کے کفارہ کی ایک تیسری صورت تین روزے رکھنا بھی بتائی ہے۔ (۸۹-۵) جو سمی بھی ''نظام'' میں رکھ جاسکتے ہیں کیونکہ یہ خالصنا افرادی فعل ہے۔ غالبا پرویز صاحب کو یہ روزے والا کفارہ پند نہیں آیا اور اب مزید فیصلہ ایسے اسلامی نظام یا مرکز ملت کے سپرد فرما رہے ہیں جے محض ایک واہمہ ہی قرار دیا جا سکتا ہے۔

ز کوۃ وصد قات کے احکام کا تقطل : مثال نمبر ۳ میں آپ مدیث کے بجائے تاریخ کے حوالہ سے فرماتے ہیں کہ "حضرت عثمان کے زمانہ میں لوگ ذکوۃ کا روبیہ جھولیوں میں لئے بھرتے تھے اور کوئی لینے والا نہیں ملتا تھا۔ اب ظاہر ہے کہ ایسے معاشرہ سے صدقہ وخیرات کے تمام احکام ساقط العل ہو جائیں گے" یہ مثال تو پکار پکار کر کمہ ری ہے کہ حضرت مثان بٹا تھ کے زمانے میں صحابی ذاتی مکیت رکھتے تھے بھر آپ کا نظام ربوبیت جو آپ کے خیال کے مطابق رسول کرم مرابی نے بپاکر کے دکھا دیا تھا وہ چودہ پندرہ سال تک بھی اپنا وجود قائم نہ رکھ سکا تھا"

ذکوۃ لینے والانہ طنے سے صدقات و خیرات کے تمام احکام سے ساقط العل ہو سکتے ہیں؟ کیا زکوۃ محض صدقہ و خیرات کی ایک قتم ہے؟ صدقہ تو معاثی لحاظ سے اپنے ہمسر کی اپنے سے برے کو بھی دیا جا سکتا ہے۔ جب کہ زکوۃ میں یہ شرط ضرور پائی جاتی ہے۔ کہ جو لوگ اہل نصاب یا زکوۃ دینے والے ہیں وہ لے ہیں سکتے پھرایسے دور میں زکوۃ کے احکام بھی ساقط العل ہیں ہو سکتے کیونکہ مسکنوں کو زکوۃ دینا صرف ایک مصرف ہے جب کہ قرآن نے ذکوۃ کے آٹھ مصارف بتائے ہیں۔ یہ ذکوۃ کی رقم مسافروں' جہاد دینی مدارس اور تبلیغ واشاعت اسلام اور تالیفِ قلوب پر بھی استعال ہو سکتی ہے۔ یہی صورت دوسرے صدقات و خیرات صدقات و خیرات کی بھی ہے تو کسی وقت کوئی ذکوۃ لینے والا مسکین نہ بھی طے تو اس سے صدقات و خیرات کے جملہ احکام کیسے ساقط العمل قرار پاتے ہیں؟ نیز یہ بھی ذہن میں رکھیے کہ اس مثال میں عبوری دور کونیا آیا ہے؟ اور یہ بھی کہ کیا دور عثانی کے مسلمان زکوۃ ادا کرتے بھی ہے یا نہیں؟

لین دین کے احکام: مثال نمبر میں آپ فرماتے ہیں کہ ''آگر کوئی حکومت ایا انظام کر دے کہ ہر ضرورت مند کو قرضہ مل جائے تو پرائیویٹ لین دین کے معاملات ختم ہو جائیں گے اور ان سے متعلقہ احکام بھی جاری نہ ہوں گے۔

اس مثال میں قرض دہندہ حکومت ہے اور مقروض حاجت مندہے اور قرضہ اس رقم کو کتے ہیں جس

آئینے پرویت dillbrary com استان کی استان کار کی استان کا

کی واپسی لازمی ہو تو کیا صرف قرض دہندہ کی نوعیت کی تبدیلی سے قرضہ کے احکام ساقط العل ہو سکتے ہیں۔ قرض دہندہ آگر کسی مهاجن کے بجائے خود حکومت ہو تو اس سے معالمہ کی نوعیت میں کیا فرق پڑ سکتا ہے؟ حکومت کے ایسے نظام سے تو قرضہ کے احکام بھی متاثر نہیں ہوں گے چہ جائیکہ لین دین کے تمام معالمات ختم ہو جائیں اور ان سے متعلقہ احکام بھی نافذ نہ رہیں۔ قرضہ تو لین دین کی صرف ایک قتم ہے جب کہ لین دین میں بچے و شریٰ مزارعت ' مساقات' آجر اور اجیر' بہہ ووقف' سکٹی و عمریٰ ' میراث ووصیت وغیرہ سب بچھ شامل ہے وہ کیو نکر ساقط العل ہوں گے؟

## ذاتى ملكيت اور اركانِ اسلام

اسلام کے پانچ ارکان میں سے دو ارکان ایسے ہیں جنہیں صرف اس صورت میں بجالایا جا سکتا ہے جب مسلمانوں کے پاس ذاتی ملکیت موجود ہو' ان میں ایک ذکوۃ ہے اور دوسرا فریضہ حج۔

انفرادی ملکیت اور زکوق: زکرہ کی ادائیگی کا تھم قرآن میں تقریباً سربار آیا ہے جے آپ عبوری دور کے فلفہ اور طلات کی شرط کی آڑ میں ساتھ العل قرار دینا چاہتے ہیں طلانکہ ذکوہ کے احکام کا نہ تو عبوری دور سے کوئی تعلق ہے اور نہ طلات کی شرط کے عبوری دور سے تو اس لئے کہ عبوری دور کے تعین کے لئے بعد میں کسی ایسے واضح تھم کا نزول ضروری ہے جو آئندہ بھیشہ کے لئے نافذ العل رہے اور قرآن میں کوئی ایسا تھم نہیں ملتا اور طلات سے اس لئے کوئی تعلق نہیں کہ آگر یہ فرض کر بھی لیا جائے کہ کسی دور میں مسکینوں کا وجود معاشرہ سے ختم ہو سکتا ہے پھر بھی ذکوہ کے مصارف اتنے زیادہ ہیں کہ ان سب کا فقدان صرف اس صورت میں ممکن ہے کہ کسی دور میں اسلام اور اسلامی معاشرہ کا نام ونشان ہی باقی نہ رہے جیسا کہ اشتراکیت میں ذاتی ملیت کے فقدان اور سرے سے خدا ہی کے انکار پر مبنی معاشرہ قائم ہوتا ہے۔

ذاتی مکیت اور جج: جج اسلام کا ایسا رکن ہے جس میں لین دین کا بھی کوئی تعلق نہیں اور ذاتی ملیت کا بھی پورا تصور موجود ہے۔ ارشاد باری ہے:

﴿ وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِبُّ الْبَيْتِ مَنِ السَّطَاعَ "اورلوگوں پرالله کاحق ( یعنی فرض ) ہے کہ جواس گھر إِلَيْهِ سَبِيدِكُم ﴾ (آل عمران ٣/ ٩٧)

اب فرمائے کہ قرآنی نظام ربوبیت میں مسکینی ختم ہونے سے صدقات وخیرات کے احکام تو ساقط العل ہو جائمیں گے لیکن حج کا اس سے یکسر مختلف معالمہ ہے پھر جب لوگوں کے پاس ذاتی ملکیت ہی نہ ہوگی تو ایسے فاون کی رائٹا کیسے ممکنے ہے جس سے متعلقہ میں مار سے خیار شافیاں ترین

اس فریفنہ کی ادائیگی کیسے ممکن ہے؟ جس کے متعلق پرویز صاحب خود ارشاد فرماتے ہیں کہ: ''جج 9ھ میں فرض ہوا۔ حضور ساڑالیا اس سال خود تشریف نہیں لے گئے لیکن اپنی طرف سے پچھ

/w.muhammadilibr<u>arv.com</u> کے (حصہ: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات کم جانور امیر کارواں حضرت ابو بکر صدیق بنافھ کے ساتھ کر دیئے تاکہ وہاں مصرف میں لائے جائمیں۔ ا گلے سال خود حضور مانکیا ج کے لئے تشریف لے گئے اور وہیں جانور ذیج کئے۔" (قرآنی فیصلے

ص ۱۵) اس اقتباس سے معلوم ہو تا ہے کہ رسول اگرم علی کیا نے سن اھ میں جج کیا اور یہ آپ ملی کیا کی زندگی

كا آخرى دور ہے جس كے صرف ٣ ماہ بعد اوا كل ربيع الاول سن ااھ ميں آپ ملتي كي وفات ہو گئي تھى۔

كويا آب ما الميام كاس انتاكي آخر دور ميس بھي۔ (۱) زاتی مکیت کا نصور موجود تھا کیونکہ آپ مٹھیا نے اپی طرف سے قربانی کے جانور امیر کاروال کے

ساتھ کر دیے تھے کہ مکہ جاکر وہاں ذرج کئے جائیں۔

آپ ایک طرف تو قرآن کے نزول کی مقصد ذاتی ملکیت کی نفی اور نظام ربوبیت کا قیام ثابت کر رہے

ہیں۔ دو سری طرف میہ وضاحت فرما رہے ہیں گھر پیول اللہ ساڑیے اپنی آخری زندگی تک اس مشن میں ناکام

رہے۔ اب آپ خود ہی غور فرما کیجئے کہ آپ کے ان تضاد بیانات سے اللہ اور اس کے رسول ساتھیا کے

# # #

متعلق کیا تصور قائم ہو تا ہے اور خود آپ کے متعلق کیا؟

(r) آپ کے وضع کردہ نظام ربو ہیت کا کوئی وجود نہ تھا جو ذاتی ملکیت کی نفی کرتا ہے' جس کے متعلق

" میں وہ نظام ربوبیت ہے جمعے فرک معاشرہ کی آخری شکل قرار دیتا ہے۔" (ق- ن- ر- ص ۲۵)۔

آب لکھتے ہیں کہ:

www.muhammadilibrary.com عضوص نظريات المنائع ويزيمت والمنائع ويزيمت المنائع عضوص نظريات المنائع عضوص نظريات المنائع والمنائع المنائع والمنائع المنائع والمنائع المنائع والمنائع المنائع والمنائع والمنا

الب: بهفتم

## نظام ربوبيت كافلسفه اور تشريف آورى

رویر صاحب کے کارہائے نمایاں میں سے ایک کام قرآنی نظام ربوبیت کی ایجاد بھی ہے جیسا کہ وہ خود ہی نامیا کہ وہ خود ہی تاہمی کہ ۔

نظام ربوبیت کی ایجاد کی ضرورت: "زمانه من حیث الکل آگ بردهتا چلا آرہا ہے کہ ہردور میں نظام ربوبیت کی ایجاد کی ضرورت: "زمانه من حیث نقاضے ابھر کر سامنے آت ہیں۔ جس دور میں جو نقاضا نمایاں طور پر سامنے آتا ہے اس دور کے انسان لامحالہ اس پر زیادہ غور و فکر کرتے ہیں۔ رزق کی سرچشموں کی تقییم کا نقاضا جس شدت ہے ہمارے دور میں ابھر کر سامنے آیا ہے گزشتہ تیرہ سو سال میں ایسا بھی نہیں ہوا تھا۔ اس لئے ہمیں یہ نہیں دیکھنا چاہئے کہ میں ایسا بھی نہیں کو تقال کیا چیش کرتا ہے" (ن-ر-کہ ہمارے ہاں ہو تاکیا چلا آرہا ہے۔ دیکھنا یہ چاہئے کہ اس تقاضے کا حل قرآن کیا چیش کرتا ہے" (ن-ر-مقدمہ ص ۲۳)

اب تو یہ واضح ہے کہ اس دور میں اشتراکیت ہی زمانے کا وہ شدید تخاصا ہے جو روس میں نیا نیا ابھرا ہے۔ روس نے جس دہشت گردی اور خونریزی سے یہ انقلاب بیاکیا۔ وہ سب جانتے ہیں گراس خونی انقلاب پر پرویز صاحب کے استاد حافظ اسلم بہت خوش ہوئے تھے۔ وہ کہتے تھے کہ لا اللہ کا یمی معنی ہے۔ پرویز صاحب نے اس وجہ سے اشتراکی انقلاب کے مسکلہ شکم پروری کو زمانے میں سب سے شدید تقاضا محسوس کیا اور اس شدت احساس سے قرآن میں غور فرمانے لگے اور اس غور فرمانے کا طریقہ یوں بتایا کہ۔

قرآن میں غور کرنے کا طریقہ: "میں قرآن کا ایک ادنی طالب علم ہوں۔ قرآن سے رہنمائی حاصل کرنے کے لئے میرا بیشہ یہ انداز رہا ہے کہ میں پہلے سے کوئی خیال قائم کرکے قرآن کے اندر نہیں جاتا۔ ایک سوال کو سامنے رکھتا ہوں اور خالی الذہن ہو کر کوشش کرتا ہوں کہ مجھے قرآن سے اس کا کوئی حل مل

جائے۔ جو حل مجھے قرآن سے ملتا ہے اسے قبول کرتا ہوں۔ خواہ وہ ساری دنیا کے مسلمات کے خلاف ہی کول نہ جائے " (الینا ص ٢٠) کول نہ جائے " (الینا ص ٢٠)

اِشتراکیت اور ربوبیت: پھراس طرح خالی الذہن ہو کر جو آپ نے ایک ادنیٰ طالب علم کی حیثیت سے

www.muhammadilibrary.com کے معلوم اسلام کے مخصوص نظریات کر مصد: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات کر کھی

قرآن میں غور فرمایا تو بہت سی الی باتیں دریافت کر ڈالیں جو واقعی ساری امت مسلمہ کے مسلمات کے خلاف تھیں۔ مثلاً یہ کہ قرآن کی رو سے نہ زمین کی ملکیت جائز ہے نہ انفرادی ملکیت۔ نیز یہ بھی دریافت فرمایا کہ انسان جو کچھ کمائے وہ سرکار عالیہ کا ہو تا ہے اور سرکار عالیہ ہرایک کو اس کی بنیادی ضروریات مثلاً روٹی "کیڑا اور مکان دینے کی ذمہ دار ہے چونکہ اشتراکیت بھی اپنی ظاہری شکل میں کی کچھ ہے لندا وہ اشتراکیت اور ربوبیت کے فلسفہ کا فرق بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ اشتراکیت مادی یا میکائل نظریہ حیات ہے جب کہ ربوبیت قرآنی نظریہ حیات ہے ۔ اشتراکیت نہ خدا کی قائل نہ آخرت کی اور نہ مرنے کے بعد کی زندگی کی۔ ان کے ہاں جو کچھ ہے بس یہ دنیا ہی دنیا ہے اور مادی جسم کے تقاضے ہیں۔ جب کہ ربوبیت میں انسان خدا' آخرت اور حیات <sup>©</sup> بعد الممات کا قائل ہو تا ہے۔ علاوہ ازیں نظام ربوبیت صرف مادی جسم کے نقاضے ہی بورے نہیں کر ؟ بلکہ اس سے انسان کی ذات کی نشوونما ادر سیمیل بھی ہوتی ہے۔ اصل مقصد ذات کی سکیل ہے اور مادی نقاضے پورا کرنا محض حصولِ مقصد کا ذریعہ ہے۔

چونکه صوفیه کاطبقه بھی تزکیه نفس ہی کا مدی ہے للذا وہ ربوبیت اور تصوف کا فرق یہ بتاتے ہیں که تصوف میں ترک دنیا کا طریقہ اختیار کیا جاتا ہے۔ جب کے ربوبیت میں اسی دنیا میں رہ کر جسم کے مادی تقاضوں کو پورا کرنا شرط اولین ہے۔ صوفیہ ذات کی نفی کرتے ہیں اور ان کا منتہائے مقصود اللہ کی ذات میں مل جانا یا واصل بالله یا واصل بحق موتا ہے۔ جب کہ ربوبیت میں ذات کی نفی کے بجائے اس کا اثبات اور اسے پختہ تر کیا جاتا ہے اور اس کا منتہائے مقصود خدا تک پہنچنا ہے۔ واصل جی بن نہیں۔ (ن-ر ص٧٦ مخصاً)

فلسفه ربوبیت: آپ فرماتے ہیں کہ کائات کی ہرشے میں کچھ نہ مجھ مفتر صلاحیتیں موجود ہوتی ہیں۔ ان مفتم صلاحیتوں کا صبح طور پر نشوونما پاکر اپنے منتهائے مقصود کو پہنچ جانا ربوبیت کہلا تا ہے۔ مثلاً کسی درخت كاايك ج بها اس ميس درخت بننے كى صلاحت مفسر به اگر اس ج كو زمين ميں بو ديا جائے اور اس مناسب آب وہوا ملتی رہے تو پہلے اس میں ہے کونیل نکلے گی' جس سے معلوم ہو جائے گا کہ ربوبیت کا عمل ٹھیک طور پر جاری ہے حتی کہ وہ بیج ایک دن تناور در خت بن جائے گا گویا اس کی ربوبیت کی سمحیل ہو مینی کیونکہ میں اس بیج کا متہائے مقصود تھا۔ اگر اس بیج کو زمین میں بونے سے کو نیل ہی نہ نکلے۔ خواہ اس کی وجہ بیج کی خرانی ہو یا زمین کی' پانی کی تمی ہو یا بیشی یا دو سری وجہ ہو تو ہم یہ سمجھ کیں گئے کہ صرف بیج کی ربوبیت کا عمل ہی نہیں رکا بلکہ اصل ہے بھی ضائع ہو گیا۔ قرآن کی اصطلاح میں اس تیخریبی نتیجہ کو باطل کما جاتا ہے اور اگر اس نشوونما کے نتائج تقمیری موں تو یہ حق کملاتا ہے۔ (ایساً ص ۴۰۳ مخضاً)

ن پرویز صاحب جس طرح کے خدا آخرت اور حیات بعد الممات کے قائل میں اس کی تفصیل آگے آئے گی۔

www.muhammadilibrary.com آئینهٔ رُویزیت بی (نصه:دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات کر

انسان کی مضمر صلاحیتیں: ج ایک مادی چیز ہے جس کی مضمر صلاحیت درخت بنتا ہے اور آگر کونپل نکل آئے تو سمجھا جا سکتا ہے کہ اس کی مضمر صلاحیت کی نشودنما ٹھیک طور پر ہو رہی ہے۔ لیکن انسانی ذات یا نفس ایک غیر مرکی شے ہے لہذا اس کی مضمر صلاحیتوں اور ان کی نشودنما کے متعلق پرویز صاحب فرماتے ہیں کہ۔

ہیں کہ۔

"ترآن نے کہا ہے کہ نفس انسانی کا تعلق روح خداوندی سے ہے للذا یہ معلوم کرنے کے لئے کہ انسانی دات کی کیا خصوصیات ہیں ہمیں یہ معلوم کرنا ہوگا کہ خود خدا کی صفات کیا ہیں؟ قرآن نے اس کے لئے دات کی کیا خصوصیات ہیں ہمیں یہ معلوم کرنا ہوگا کہ خود خدا کی صفات کیا ہیں؟ قرآن نے اس کے لئے اساء الحنی کی اصطلاح استعمال کی ہے اور ان اساء کا شرح وبسط شے ذکر کیا ہے چونکہ انسانی ذات نفخ روح کی وجہ سے روح خداوندی ہی کی مظرہے۔ اس لئے اساء الحنی سے ایک سمٹے ہوئے انداز میں خود انسانی صفات کی مختلف صلاحیتوں کا بھی تعارف ہو جاتا ہے۔۔۔۔۔۔ مسلمیتیں جو نفس انسانی میں مضمرہیں۔ ان کی نشوونما اور بالیدگی (ربوبیت) مقصود زندگی ہے للذا اب ہمارے سامنے ایک مستقل معیار آگیا جس سے یہ ہر وقت بہچانا اور بالیدگی (ربوبیت) مقصود زندگی ہے للذا اب ہمارے سامنے ایک مستقل معیار آگیا جس سے یہ ہر وقت بہچانا اور باپا جا سکتا ہے کہ ہماری کون کوئی صلاحیت نشوونما پا رہی ہے اور کوئی ہنوز خوابیدہ ہے۔۔۔ "(ایصنا۔ ص:۲۵۔ ۱

مضم صلاحیتیں اور مستقل اقدار: "اب سوال پیدا ہو گاکہ جب ہماری یہ صلاحیتیں نثود نما پاجائیں تو ہمیں کس طرح معلوم ہو کہ فلال صلاحیت (قوت) کا صحح معرف کیا ہے؟ کیونکہ اصل مقعد قوت کا حصول نہیں بلکہ اس قوت کا معرف ہے اس سوال کا جواب قرآن نے یہ بتایا ہے کہ ایک ہی قتم کے موقع کے لئے ایک ہی اصول ہوگا۔ مثلاً گواہی صحح صحح دیتا چاہئے خواہ اپنے ہی متعلق دینی پڑے یا کسی دو سرے کے لئے ایک ہی اصول ہوگا۔ مثلاً گواہی صحح صحح دیتا چاہئے خواہ اپنے ہی متعلق دینی پڑے یا کسی دو سرے کے متعلق یا غیر قوم کے متعلق ایسے اصولوں کو متعلق اقدار کتے ہیں۔ آن کے نزدیک صفات خداوندی ابدی صداقتیں (Eternal Truths) یعنی متعلق اقدار ہیں۔ جن کا تحفظ بسرطال وبسرکیف ضروری ہے۔ (ایسناص اے ۲۰۰۷ طفعاً)

"ہم نے دیکھا ہے کہ قرآن کی رو سے متعقل اقدار وہ ہیں جنہیں صفات خداوندی یا اساء الحلیٰ کما جاتا ہے یہ اساء متعدد ہیں۔ اس لئے وہ متعقل اقدار بھی جن کی رو سے انسانی ذات کی نشود نما ہوتی ہے۔ متعدد ہیں۔ لیکن ان سب میں ایک قدر الی ہے جو اس عمارت (نظام ربوبیت) کے لئے سنگ بنیاد کی حقیت رکھتی ہے۔ اس کے گرد باقی تمام اقدار گردش کرتی ہیں۔ قرآن کی ابتدا ای قدر سے ہوئی ہے۔ یہ قدر ہے رب العالمینی۔ یعنی تمام کا نتات کی ربوبیت قرآن کی سب سے پہلی آیت ہے"....." انسانی ذات کی ربوبیت کے فکر کرے اور بھشہ دو سروں کو ربوبیت کی فکر کرے اور بھشہ دو سروں کو این آب پر ترجیح دے جس خدا نے جسمانی پرورش کے لئے وہ قانون (طبعی قانون) بنایا ہے۔ اس نے انسانی ذات کی یرورش کے لئے یہ قانون بنایا ہے۔ اس نے انسانی ذات کی یرورش کے لئے یہ قانون بنایا ہے۔ اس نے انسانی ذات کی یرورش کے لئے یہ قانون بنایا ہے۔ اس نے

انسانی ذات کی نشوونما کا فائدہ: "انسانی ذات کی پرورش (نشوونما اوجیت) ہو جائے تو اسے حیات انسانی ذات کی نشوونما کا فائدہ: "انسانی ذات کی پرورش (نشوونما اوجیت) ہو جائے تو اسے حیات جاودال حاصل ہو جاتی ہے۔ قرآن میں ہے کہ "اے گروہ جن دانس! اگر تم میں ذمین و آسان کی حد بندیوں ہے آگے نکلنا چاہتے ہو تو ایسا بھی ممکن ہے۔ لیکن اس کے لئے قوت کی ضرورت ہے اور یہ قوت نفس انسانی کی ربوبیت سے حاصل ہوتی ہے۔....." "قرآن کتا ہے کہ تم انسانیت کی منزل تک ارتقائی صورت میں آگئے تھے اس کے بعد تم ﴿ طبقا عن طبق ﴾ درجہ بدرجہ منزل بہ منزل اور چڑھتے جاؤ گے تاکہ وہ روح خداوندی جو تمہاری ذات میں پھوئی گئی تھی۔ خدا کے قانون ربوبیت کی روسے پوری نشوونما پاکر مشہود ہو جائے ﴿ وَانَّ اِلٰی رَبِّكَ الْمُنْتَهٰی ﴾ (۲۵۰۳) ہے جی نفس انسانی کے ارتقائی مناذل اور ہے ہے پاکر مشہود ہو جائے ﴿ وَانَّ اِلٰی رَبِّكَ الْمُنْتَهٰی ﴾ (۲۵۰۳) ہے جی نفس انسانی کے ارتقائی مناذل اور ہے ہے

اس کا مقصود۔ (ایسناص ۵۳)

نظرید ربوبیت کا تجزید: اب دیکھئے مندرجہ بالا تین چار اقتباسات میں ہم نے "نظام ربوبیت" کے انسانی 
ذات کی نشود نما کے تقریباً سب پہلوؤں پر پرویز صاحب کے الفاظ میں ہی روشنی ڈال دی ہے۔ بظاہریہ فلسفہ
خوشنما اور اسلام کے مطابق بھی سحائیم ہوتا ہے لیکن اس میں کئی باتیں غلط ہیں اور کئی محل نظر۔ مثلًا۔

(۱)۔ صفات خداوندی میں سے صرف چنہ ایک ایسی ہیں۔ جن کو اپنانے سے انسانی ذات کی نشوونما ہوتی

ہے۔ مثلاً میں ربوبیت یا خالقیت مگر بہت می سفت خداوندی ایس جیں جو انسانی ذات کی نشوونما کے لئے مملک جیں۔ مثلاً اللہ تعالیٰ جبار ہے۔ متکبر ہے' حاکم مطلق ہے اور قانون دہندہ ہے۔ وغیرہ وغیرہ۔ اب اگر

انسان ان صفات خداوندی کو اپنانے سکے تو انسانی ذات کی سے دنماتو در کنار وہ تو جاہ و برباد ہو جائے گی یعنی جے کی کو نیل میں کہ کو کہا ہے کہ نفح خداوندی کی وجہ سے انسانی روح صفات کی کو نپل بھی نہ نکل سکے گی للندا ہے اصول ہی غلط ہے کہ نفح خداوندی کی وجہ سے انسانی روح صفات

خداوندی کی مظهر بن جاتی ہے ہوران صفات کی نشوونما کا نام تزکیہ نفس ہے۔ (۲)۔ پرویز صاحب نے صفات خداوندی اور ابدی صداقتوں کو ایک دوسرے کا متبادل ومترادف قرار دیا ہے

حالانکہ یہ دونوں چیزیں بالکل الگ الگ ہیں۔ صفات خداوندی تو وہ ہیں جن کا ذکر اوپر ہوا اور ابدی صداقتیں یہ ہیں کہ اپنے عمد کو ہر صورت میں ایفا کرنا چاہئے۔ شمادت ہر صورت میں ٹھیک ٹھیک دینی چاہئے۔ تکبر انسان کو لیے ڈوجنا ہے۔ اچھ کام کرنا چاہئیں اور برے کاموں سے اجتناب کرنا چاہئے۔ اپنے مرے یہ رہے کاموں سے اجتناب کرنا چاہئے۔ اپنے مرے یہ رہے کی کاموں سے اجتناب کرنا چاہئے۔ اپنے مرے یہ رہے کی کاموں سے اجتناب کرنا چاہئے۔ اپنے مرے کاموں سے اجتناب کرنا چاہئے۔ اپنے مرے در کاموں سے اجتناب کرنا چاہئے۔ اپنے مرے در کو اسے موجد کاموں کی جو رہے کی کاموں کے در کاموں کی جو رہے کی کاموں کے در کاموں کی جو رہے کی کاموں کی جو رہے کی کاموں کی جو رہے کی کاموں کے در کاموں کے در کاموں کی جو رہے کی کاموں کی کاموں کے در کاموں کی کاموں کی کاموں کی کاموں کی کاموں کی کاموں کی کرنا چاہئے۔ اسے کاموں کی کاموں کی کاموں کی کرنا چاہئے۔ اسے کاموں کی کاموں کی کاموں کی کاموں کی کرنا چاہئے۔ اسے کاموں کی کاموں کی کاموں کی کاموں کی کرنا چاہئے۔ اسے کاموں کی کرنا چاہئے۔ اس کاموں کی کاموں کاموں کی کاموں کی کاموں کرنا چاہئے۔ اس کاموں کی کرنا چاہئے کاموں کی کرنا چاہئے کی کرنا چاہئے کی کرنا چاہئے کرنا چاہئے کی کرنا چاہئے کرنا چاہئے کی کرنا چاہئے کرنا چاہئے کی کرنا چاہئے کی کرنا چاہئے کرنا چاہئے کرنا چاہئے کی کرنا چاہئے کی کرنا چاہئے کی کرنا چاہئے کرنا چاہئے کی کرنا چاہئے کی کرنا چاہئے کرنا چاہئے کرنا چاہئے کی کرنا چاہئے کرنا چاہئے کی کرنا چاہئے کرنا کرنا چاہئے کرنا چاہئے کرنا چاہئے کرنا چاہئے کی کرنا چاہئے کی کرنا چاہئے کرنا چاہئے کرنا چاہئے کرنا چاہئے کی کرنا چاہئے کرن

برے بزرگول کا ادب واحرام کرنا چاہئے۔ وغیرہ وغیرہ علاوہ ازیں کچھ ابدی صداقتیں ایس بھی ہیں جن کا صفات خداوندی سے چندال تعلق نہیں تاہم ابدی صداقتیں ضرور ہیں۔ مثلاً دو اور دو چار ہوتے ہیں یا ہر

جاندار کو موت ضرور آئے گی۔ وغیرہ وغیرہ۔ (۳)۔ انسانی ذات اور بالحضوص مسلمان کی ذات کی نشوونما کا انحصار' ابدی صداقتوں پر نہیں بلکہ قرآن کے

احکام کی تغیل پر ہے۔ مثلاً قرآن کا تھم ہے کہ کوئی مسلمان کسی کافر کو اپنارازدان نہ بنائے یا ہے کہ مسلمان آپس میں رحم دل اور کافروں کے حق میں سخت تر ہوتے ہیں۔ ایسے احکام ابدی صداقتیں نہیں ہیں۔ تاہم مسلمان کو ان پر عمل کرنا ضروری ہے۔ اس سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ برویز صاحب نے انسانی ذات کی

www.muhammadilibrary.com رصد روم) طلوع اسلام مستحضوص نظريات مرافع اسلام مستحضوص نظريات مرافع اسلام مستحضوص نظريات م

نشود نما کے لئے جو اصول بیان فرمائے ہیں۔ قرآنی احکام ان کی تائید نہیں کرتے۔ نیز اس سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ پرویز صاحب کا یہ نظریہ "انسانی ذات کی نشود نما" اور شری اصطلاح "تزکید نفس" دو الگ الگ چیزیں ہیں۔ الگ چیزیں ہیں۔

(٣). پرویز صاحب نے ضفات خداوندی یا اساء الحنیٰ کے متعلق لکھاہے کہ وہ متعدد ہیں تو ان کو درج کر دینے میں کیا حرج تھا؟ ظاہرہے کہ اگر وہ یہ متعدد صفات درج کر دینے تو اس سے آپ کے پیش کردہ فلسفہ پر زد پرتی تھی للذا اتنی تغیم کتاب میں بھی ان متعدد صفات کا اندراج مناسب نہ سمجھا گیا اور صرف رب العالمین کا ذکر کیا گیا۔ جس سے آپ کے نظریہ کی تائیہ ہوتی ہے۔

(۵)۔ ای طرح متقل اقدار یا ابدی صداقتوں کے متعلق بھی آپ نے بتایا کہ وہ متعدد ہیں ان متعدد اقدار کو بھی آپ نے بتایا کہ وہ متعدد ہیں ان متعدد اقدار کو بھی آپ نے درج نمیں فرمایا بلکہ ان میں سے صرف ایک "متقل قدر" انسانی ذات کی نشوه نما" لینے" کے بجائے "دیے" سے ہوتی ہے۔ کا ذکر فرمایا۔ اس کی وجہ بھی وہی ہے جو اوپر مذکور ہوئی۔ اور بیہ سب مجھ ﴿ اَفَتُوْمِنُونَ بِبَغْضِ الْكِتَابِ وَ كَافَةُونُونَ بِبَغْضِ ﴾ کے مصداق ہے۔

(۱)۔ اور اس نظریہ پر سب سے بڑا اعتراف ہم ہے کہ آخر انسانی ذات کے نشودنما پاکر قوت حاصل کرنے اور اور چڑھنے کی کیا تک ہے۔ جب کہ پرویز صلب کے نظریہ کے مطابق خدا اوپر ہے ہی نمیں بلکہ ہر جگہ موجود ہے۔

(2)- پرویز صاحب فراتے ہیں کہ انسانی ذات کی نشو ونما ہے ۔ حیات جاوداں حاصل ہو جاتی ہے۔ لیکن "قرآنی فیصلے" ایک مضمون "عذاب قبر" میں یہ ثابت کر رہے ہیں کہ کسی مرنے والے کی موت کے دن سے لئے کریوم النشور تک برزخ زمانی نہیں ہے۔ اگر اس عرصہ میں برز شنمانی ہے ہی نہیں تو حیات کیسے جاوداں بن گئی؟ اور اگر فی الواقع حیات جاوداں ہے تو قبر کاعذاب و تواب از خود ثابت ہو جا ہے۔

اشتراکیت اور ربوبیت کے جذبہ محرکہ کا فرق: اشتراکیت اور ربوبیت جو نکہ دونوں اپی ظاہری شکل میں ایک جیسی ہیں۔ دونوں میں انفرادی ملکیت کی نفی ایک جیسی ہے اور دونوں میں کیی اصول کار فرہا ہے کہ انسان اپنی سب محنت کی کمائی حکومت کے حوالہ کر دے یا حکومت اس کی محنت اور کمائی پر قابض ہو جائے پھر حکومت ہی بقدر سدر متی افراد معاشرہ کی ضرریات زندگی کو پورا کرے۔ اب پرویز صاحب کہتے ہیں کہ اشتراکیت کے پاس کوئی ایسا جذبہ محرکہ نہیں کہ وہ کسی انسان کو اس بات پر آمادہ یا مجبور کرے کہ وہ اپنی ساری کمائی تو حکومت کے حوالے کر دے۔ لیکن اس میں سے لے اتناہی جو اس کی ضروریات زندگی کو پورا کر سکے۔ لنذا یہ اشتراکیت کا نظام فیل ہو جائے گا۔ اب دیکھتے جمال تک اشتراکیت کے فیل ہونے کا تعلق ہے ہم بھی پرویز صاحب کے ہم خیال ہیں۔ تاہم اس ناکای کی وجہ قوت محرکہ کی کروری نہیں اشتراکیت کا جذبہ محرکہ۔ دنیا بھر کے مزدوروں'کسانوں اور محنت کشوں کو زمینیں اور کار فانوں کا مالک بنانا اور معاشی مساوات قائم کرنا اور طبقات کو ختم کرنا ہے۔ اسی جذبہ محرکہ یا نعرہ سازی و نعرہ بازی میں اتنی

قوت ہے کہ ہر ناواقف اس کی طرف کھنچا چلا آتا ہے۔ اشتراکیت کی ناکامی کی اصل وجہ قاہرانہ واظلی استبدادی نظام ہے جس سے اس دلفریب نعرہ کے فریب خوردہ لوگوں کو دام میں سینے ہی سابقہ پیش آتا ہے گویا اشتراکیت کی ناکامی قوت محرکہ میں کی کی وجہ سے نہیں بلکہ اس فریب کی وجہ سے جو اس نعرہ کی آڑ میں دیا جاتا ہے۔

پرویزی جذبہ محرکہ کی قوت: اب اشتراکت کے مقابلہ میں پرویز صاحب نظام رہوبیت کا جذبہ محرکہ انسانی ذات کی نشونما اور جمیل اور اس کا ذرایعہ بتاتے ہیں۔ جسمانی ضروریات کی جمیل۔ آپ کا بیہ نظریہ بھی قرآنی تعلیمات کے خلاف ہے۔ قرآن نے نزکیہ نفس کی بنیاد تقویٰ پر رکھی ہے اور تقویٰ کے معنی ہیں "سزا کے خوف ہے برے کاموں ہے بچنا اور ایچھ کاموں کو افقیار کرتا" اور ان معنوں کی تائید ایک مقام پر پرویز صاحب نے انقام کا خوف یوں ختم کیا کہ جنم کو اس مادی دنیا میں لے تہتے ہیں وہ کہتے ہیں کہ جمال انسانی ذات کی نشودنما رک گئی وہی اس کے جنم کو اس مادی دنیا میں لے تہتے ہیں۔ یعنی جو لوگ لئے جنم (جمیم) ہے (ان۔ ر۔ ص دے) اس طرح وہ جنت کو بھی اس دنیا میں لے آتے ہیں۔ یعنی جو لوگ لئے جنم (جمیم) ہے (ان۔ ر۔ ص دے) اس طرح وہ جنت کو بھی اس دنیا میں لئے آتے ہیں۔ یعنی جو لوگ مادی نعتوں کو اننی دو قتم کے لوگوں پر پوری چا گئا تی ہے فٹ کر دیتے ہیں۔ رہا حیات بعد الممات کے بعد مدت اور جنم کا سوال تو اس کے متعلق آپ کہ دیتے ہیں کہ اس جنت اور جنم کے قواب وعذاب کا جم موجودہ مادی ذرائع ہے اوراک کر ہی نہیں سکتے۔ (ق ۔ ف کی اس جنت اور جنم کے قواب وعذاب کا جم موجودہ مادی ذرائع ہے اوراک کر ہی نہیں دیکھ لیا تو ان میں سے کتنے لوگ ایسے ہیں جو اس دنیا کی جنم ہے قرار جنت کے لئی جنس نظام بہوبیت کے قیام پر آمادہ ہو سکتے ہیں؟ اس مشاہدہ ہے آپ کے اس "جذبہ محرکہ" کی قوت کا اندازہ ہو جاتا ہے۔

اور دوسرا سوال یہ ہے کہ بہت سے غریب صحابہ حتیٰ کہ بہت سے انبیاء بھی ایسے ہیں جن کی ضروریات زندگی تک بھی پوری نہ ہو سکیں اور وہ رحلت فرما گئے۔ اب پرویزی نظریہ کے مطابق ان کی ذات کی نشوونما رک گئی تھی یا ابھی شروع ہی نہ ہوئی تھی تو کیا وہ سب (نعوذ باللہ) پرویزی خیال کے مطابق جہنمی تھے اور جنم بھی ایسی جو اس دنیا میں شروع ہو جاتی ہے پھر مرنے کے بعد بھی پیچھا نہیں چھوڑتی۔ آگرچہ اس حیات بعد المملت کی جنم کی عقوبات کو موجودہ مادی ذرائع سے ہم سمجھ نہیں سکتے۔

## نظام ربوبیت کی تاریخ

پرویز صاحب جب نظام ربوبیت کو قرآن سے ثابت فرما رہے ہیں تو بھراس نظام کے "قرآنی" ہونے میں آخر کیا شک ہو سکتا ہے؟ اب یمال ایک بڑا اہم سوال پیدا ہو تا تھا کہ حال قرآن حضور نبی کریم مٹھیلم نے بھی یہ نظام قائم فرمایا تھا یا نہیں؟ اس سلسلہ میں آپ سخت پریشان ہیں للذا آپ کے بیانات ایک www.muhammadilibrary.co غت کر (حصه:ووم) طلوع اسلام سے مخصوص نظریات کر

دو سرے سے متصادم اور متضاد ہیں مثلاً۔ (I) رسول الله نے شایر یہ نظام مشکل فرمایا ہو؟: فرماتے ہیں۔

<u>"میں نے جو گزشتہ صفحات میں لکھا ہے (اور جو کچھ بعد میں آئے گا) اس میں آپ نے ایک چیز کو نمایاں طور </u> یر محسوس کیا ہو گا اور وہ یہ کہ میں نے جو کچھ لکھا ہے۔ اس کی سند میں صرف قرآن کی آیات پیش کی ہیں۔ تاریخ اور روایات سے پچھ نسیں لکھا حتی کہ میں نے یہ بھی نسیں بتایا کہ نبی اکرم نے جس نظام ربوبیت کو تنشکل فرمایا۔ اس کے خدوخال کیا تھے؟ اور وہ کب تک علی حالیہ قائم رہا..... ایک بات بالکل واضح ہے اور وہ یہ ہے کہ اگر آپ کو یہ تشکیم ہے کہ جو پچھ ان صفحات میں لکھا گیا ہے وہ قرآن کی رو سے صحیح ہے تو اس کے بعد ہمیں یہ بھی تعلیم کرنا بڑے گا کہ نبی اکرم ساتھ نے اسی کے مطابق معاشرہ کی تشکیل فرمائی هوگی ـ " (ن ـ ر ـ ص ۲۲۳ ـ ۲۲۳) ـ

اس اقتباس میں '' تشکیل فرمائی ہو گی" ہے معلوم ہو تا ہے کہ پرویز صاحب خود بھی اس معاملہ میں مشکوک ہیں۔ ناہم ایک دوسرے مقام پر اس''افتراء علی الرسول" کا ار تکاب بزی جسارت ہے کرتے ہوئے لکھتے

(ب) رسول الله نے نظام ربوبیت قائم كر ليك الله "آج دنيا جران ب كه ﴿ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللهِ وَالَّذِيْنَ مَعَهُ ﴾ كي قليل جماعت نے اتنے مختصرے عرصہ کی ایسی محیرالعقول ترقی کس طرح کرلی تھی۔ دنیا حیران ب اور اس کے لئے تحقیقاتی ادارے قائم کرتی ہے۔ سیک اے معلوم نسیس کہ رسول اللہ نے وہ معاشرہ منتکل کر لیا تھاجو قرآنی نظام ربوبیت کا حامل تھا۔ یہ تمام محرالھی ترقیاں اس کے تمرات تھیں۔" (ن- رص۱۸۰)-

دنیا تو اس بلت پر حیران ہے اور ہم اس بلت پر حیران ہیں کہ دنیا نے استنے تحقیقاتی ادارے بھی قائم کے۔ کیکن انہیں ترقی کا وہ سربستہ راز معلوم نہ ہو سکا جو پرویز صاحب کو کوئی ادارہ قائم کئے بغیر ہی معلوم ہو گیا۔ کہ اس کا اصل سب "قرآنی نظام ربوبیت" کی تشکیل تھا۔

پھرایک تیسرے مقام پر پرویز صاحب دور نبوی ملٹائیلم میں نظام ربوبیت کی تشکیل کو خود ہی عقلی لحاظ ے ناممکن العل قرار دیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ۔

(ج) دورِ نبوی میں بید نظام قائم نہیں ہو سکتا تھا: "لین اس کے ساتھ ہی یہ بھی حقیقت ہے کہ جس زمانہ (چھٹی صدی عیسوی) میں قرآن نازل ہوا ہے۔ زبن انسانی اپنی پختگی تک نہیں پہنچ چکا تھا۔ اس نے فقط اپنے عمد طفولیت کو چھوڑا تھا۔ اب اے رفتہ رفتہ پختگی تک پنچنا تھا۔ نبی اکرم ملٹاکیام نے این فقید الشال تعلیم اور سیرت سے قرآنی اصولوں کو معاشرہ میں نافذ العل کر کے دکھا دیا تھا کہ معلوم ہو جائے کہ بیہ اصول ناممکن شیں۔ لیکن اس زمانہ کی ونیا ہنوز زہنی طور پر اس سطح پر نہیں آچکی تھی کہ وہ ان اصولول کو

آئينة رَّ ويزيت . www.muhammadililorary.com

یا ان کی بنیادوں پر قائم کردہ معاشرہ کو شعوری طور پر اپنا سکے۔ یہ چیزیں ابھی ان کے شعور میں ساہی نہیں کئی تھیں۔ اگر مسلمان اے اس ''ایمان بالغیب'' کے انداز سے جس سے یہ معاشرہ قائم ہوا تھا۔ آگے چلاتے رہتے تو یہ آگے بوھتا رہتا۔ لیکن انہوں نے اس طریق کو چھوڑ دیا اور شعوری طور پر دنیا ہنوز اس قائل نہ تھی کہ اے اختیار کر سکتی للذا یہ نظام ختم ہوگیا۔ (ن- ر- ص:۲۳۴)

کچھ سمجھے آپ پرویز صاحب کیا فرما رہے ہیں؟ آپ فرماتے ہیں کہ آپ ساڑھیا نے یہ نظام قائم تو فرمایا تھا۔ گر صحابہ کو اس کی سمجھے نہ آسکی پھراس میں قصور صحابہ کا بھی نہیں کیونکہ اس دور میں انسان کی ذہنی سطح ربوبیت کا نظام سمجھنے کے قابل ہی نہ تھی۔ ہاں اگر صحابہ جس طرح اللہ 'کتابوں' رسولوں' فرشتوں اور یوم آخرت پر ایمان بالغیب لائے تھے۔ اس طرح اس فلفہ پر بھی ایمان بالغیب کے آتے تو یہ نظام آگے ' چتا رہتا۔ لیکن چو نکہ صحابہ اس فلفہ پر ایمان بالغیب نہ لائے اور نہ ہی ان کی ذہنی سطح اس قابل تھی کہ وہ اس فلفہ کو سمجھ سکتے للندا انہوں نے اس نظام کو چھوڑ دیا اور یہ اس طرح یہ نظام رسول اللہ کی رحلت کے اس فلفہ کو سمجھ سکتے للندا انہوں نے اس نظام کو چھوڑ دیا اور یہ اس طرح یہ نظام رسول اللہ کی رحلت کے

چلئے یہ بات بھی طے ہوئی کہ دور خردی متی پیلے میں انسانی ذہن ہنوز پختہ نہیں ہوا تھا تاہم اپنے عمد طفولیت سے نکل چکا تھا۔ لیکن پرویز صاحب تو آئی نظام کو عمد طفولیت میں بھی نازل فرما رہے ہیں۔ آپ درج ذیل آیت کی تفییراس انداز میں پیش فرماتے ہیں۔

#### به نظام سب انبیاء پر نازگ ہوا تھا

﴿ فُولُواْ مَامُكَا بِاللّهِ وَمُا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمِيْنَ وَمَا أُوقِي مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَا أُوقِي مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَا أُوقِي مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَا أُوقِي اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ

اس ترجمہ سے درج ذیل باتیں معلوم ہو ئیں:

فورأى بعد ختم هو حميا تفا.

(۱) الله پر ایمان لانا کے معنی نظام ربوبیت کو اپنا نصب العین بنانا اور اس پر ایمان لانا ہے۔ (۲) ابراہیم ملائق سے لے کر دور نبوی سائھیلم تک ہے تمام انبیاء ورسل پر یمی نظام ربوبیت ہی نازل ہو ا www.muhammadilibrary.com
منظر يات منظر

'' ﴿ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُوْنَ ﴾ میں ہ کی ضمیر ربوبیت کے ضامن (خدا) کی طرف نہیں مرتی بلکہ براہِ راست اس نظام کی طرف مرجاتی ہے۔

اب اس سے آگے چلئے یہ سب بیان فرمانے کے بعد پرویز صاحب یہ بھی اعتراف فرما رہے ہیں کہ اسلام کی تاریخ میں قرآن سے یہ نظام ثابت کرنے کی میری پہلی کو شش ہے کہتے ہیں۔

#### اسلام کی تاریخ میں پہلی کو مشش:

"جہال تک میرا مطالعہ رہنمائی کرتا ہے قرن اول کے بعد (کہ جس میں یہ نظام اس زمانے کے طالت کے مطابق اپنی عملی شکل میں قائم ہوا تھا) اسلام کی تاریخ میں میری یہ پہلی کوشش ہے۔ جس میں اس نظام کو سامنے لایا گیا ہے۔ (ن- ر- مقدمہ ص:۲۲)

یہ سب اقتباسات ایک بار پر ذہن میں لا کر بتاہیے جو فلسفہ پرویز صاحب پہلی بارپیش فرمارہے ہیں اور شے صحابہ بھی نہ سبحھ سکے تھے اسے سابقہ انبیاء اور ان کے متبعین نے کچھ سمجھا ہو گا؟ نیزیہ بھی فیصلہ فرما لیجئے کہ دور نبوی یا قرن اول میں یہ نظام قام ہوا تھا یا نہیں؟

## نظامِ ربوبیت کو قرآن کے کشید کرنے کے طریقے

اس سلسلہ میں آپ نے کئی طریقے استعال فرمائے میں جن کی مخضررو سکیدادیہ ہے۔

ا۔ اپنی طرف سے بے جا اضافوں کے ذریعہ سے: آپ کسی آیٹ کے ترجمہ میں اپنی طرف سے کھھ ایسے اضافے کر دیتے ہیں۔ جن کا قرآنی الفاظ سے کوئی تعلق نہیں ہو تا اور اس طرح اس نظام کو ثابت فرماتے ہیں مثلاً:

کیا آپ ہنا سکتے ہیں کہ خط کشیدہ الفاظ قرآنی آیت کے کس لفظ کا معنی ہو سکتے ہیں یا کشید کئے جا سکتے ہیں؟ درج ذیل مزید آیات اور خط کشیدہ الفاظ کو دیکھتے جائے۔

﴿ إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا "جم نے اے (ربوبیت کا) راستہ وکھا دیا ہے اب کھوڑا ﷺ (الإنسان ۲/۷۱) علیہ انگار کردے۔ (ن رص ۱۵) انگار کردے۔ (ن رص ۱۵)

﴿ وَمَن يَبْتَعِ غَيْرَ ٱلْإِسْكَنِمِ دِينَا فَكَن يُقْبَلَ جو فَحْصَ اس ضابطه (اسلام) كے سوا نمى اور ضابطه كو

| <u>www.muhammad</u><br>30: حرر (حصر: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات | щbrа<br>3 XX        | ry.co            | <del>۱1</del><br>آئینه کردیز تیت | $\longrightarrow \Rightarrow$ |
|----------------------------------------------------------------------|---------------------|------------------|----------------------------------|-------------------------------|
| ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                |                     |                  |                                  | مِنْـهُ﴾ (آل عم               |
| قابل قبول نمیں ہوگا (کیونکہ وہ ربوبیت کے حصول کا                     |                     |                  |                                  |                               |
| زربعه نهیس بن سکتا)(ن-ر-ص:۱۹)                                        |                     |                  |                                  |                               |
| کیا (یه لوگ سجھتے ہیں که) ہم ان لوگوں کو جو دنیا میں                 | تهليكنت             | عَكِمِلُواْ آلهُ | نَ ءَامَـنُواْ وَ                | ﴿ أَمْ نَجْعَلُ ٱلَّذِي       |
| ناہمواریاں پیدا کرتے ہیں ان لوگوں کے برابر کر دیں                    | <b>ل</b> مُتَّقِينَ | ز نَجْعَلُ آ     | ٱلأَرْضِ أَ                      | كَٱلْمُفْسِدِينَ فِي          |
| گے جو ہمارے <mark>قانون ربوبیت</mark> پر ایمان لاتے ہیں اور          |                     | (۲               | ۱ (ص۸/۳۸)                        | كَٱلْفُجَّادِ ﴿ إِنْ الْمُ    |
| ہمواریاں بیدا کرنے والے پروگرام پر عمل بیرا ہوتے                     |                     |                  |                                  |                               |
| ہیں کیا وہ لوگ اپنی معاشی زندگی کو ہمارے قانون <u>۔۔</u><br>ق        | - <b>-</b>          |                  |                                  |                               |
| الگ رکھتے ہیں (فجار) ان لوگوں کے برابر ہو جا کمی گ                   |                     | _                |                                  |                               |
| جو اس زندگی کو ہمارے قانون سے ہم آہنگ رکھنے                          |                     |                  |                                  |                               |
| ہیں(ن-ر-ص ۲۳۲)۔                                                      |                     | coll             |                                  |                               |
| ، کر حیران نہ ہوں۔ نظام ربوبیت کو قرآن سے ثابت                       | - 1                 |                  |                                  |                               |
| فا                                                                   | 1104                | وہ کار آمد۔      | سب سے زیا                        | كرنے كابيہ طريقه              |
| کئے 📆 فی الفاظ: دو سرا طریقہ یہ ہے کہ آپ کے                          | بیت کے              | ' نظام ربو       | ن ربوبیت                         | ۲۔ ربوبیت' قانو               |
| بوبیت یا نظام بیوبیت ہتایا ہے۔ مثلاً۔                                | ، یا قانون ر        | ای ربوبیت        | زجمه يا مفهوم                    | بت سے الفاظ کا ن              |
| لفظ بطور فاعل ہی استعال ہو تا ہے۔ کیکن آپ اس'                        | ہے اور سیر          | گار یا مالک      | کا معنی پرورد'                   | ا۔ <u>"رب"</u>                |
|                                                                      |                     | تے ہیں جیسے      | ، ربوبیت نتا۔                    | ترجمه خداكي                   |
| تمام نوع انسانی خدا کی ربوبیت کے لئے اٹھ کھڑ                         | € ◎                 | آلْعَالَمِينَ    | اَسُ لِرَبِ                      | ﴿ يَوْمَ يَقُومُ ٱلَّـَا      |
| ہوگی۔ (ن-ر- <i>ص</i> ۲۵۸)                                            | v                   |                  |                                  | (المطففين ٨٣/٦)               |
| _                                                                    | ہے جیے۔             | ر ربوبیت _       | معنى تجفى نظام                   | r۔ "اللہ" کے                  |
| نظام ربوبيت متهيس بورى بورى حفاظت كالقين دلاتا                       | ﴿ كُٰذَ ﴾           | مِنَّهُ وَهَ     | م مُغْفِرَةً                     | ﴿ وَاللَّهُ يَعِدُكُ          |
| ہے اور فرادانیوں کی ضانت دیتا ہے۔ (ن ص۵۷)                            |                     |                  | ·                                | (المقدة 7/ ١٨٢٧)              |
|                                                                      | وبيت ہے.            | ی قانون را       | " کے معنی بھ                     | ٣- " قُرْآن مجيد              |
| وہ قانون ایسے محفوظ مقام میں رکھا گیاہے جہاں زمانے                   | <b>€</b> @,         | لؤج تحقفوظ       | مِيدُّ ﴿ إِنَّ إِنِّي فِي        | ﴿ بَلْ هُوَ قُرْءَانٌ مِّ     |
| کے اثرات نہیں پہنچ کتے۔ (ن-ر-م ۲۱۵)                                  |                     |                  | (1                               | (البروج٥٨/ ٢٦١                |
| ام ربوبیت بھی۔ اس کی مثال اوپر گزر چکی ہے۔                           |                     |                  |                                  |                               |
|                                                                      |                     |                  |                                  | ۵۔ <u>"اسلام"</u> کا          |
| جس میں ہرشے کی مضمر صلاحیتوں کا نشوہ نما ہو جائے                     | ور سنخيل            | لام کا قیام ا    | ن ہیں اس نظ                      | اسلام کے معم                  |

آئيد بريوي بالمال المالية الم

لعنی نظام ربوبیت کی متنمیل (ن- ر- ص ۱۲۰)۔

٧- بيئة ك معنى بهى قانون ربوبيت بـ

''تمهارے پاس خدا کا قانونِ ربوبیت نهایت واضح ﴿ فَدَ جَآءَتُكُم بَكِنَكُ مِن رَّبِكُمْ ﴿ (الأعراف ٧/ ٨٥) اندازمیں آچکاہے۔"(ن-ر-ص۹۴)

2. لفظ "آیات" کامعن بھی قانون ربوبیت ہے لکھتے ہیں۔

" یہ وہ لوگ ہیں جو خدا کے قانون ربوبیت سے انکار ﴿ أُوْلَٰئِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِنَايَتِ رَبِّهِمْ ﴾ کرتے ہیں۔"(ن-ر-<sup>ص ۹۷</sup>۰)

غور فرمايئ أكر رب- الله- قرآن مجيد- دين- اسلام بينة اور آيات ان سب الفاظ كالمفهوم قانون ربوبیت یا نظام ربوبیت مو تو پھر بھی یہ نظام قرآن سے ثابت نہیں کیا جا سکتا؟

## ۳. نئی نئی اصطلاحات کا طریقه

دنیا اور آخرت کے کئی مفہوم: اس سلسلہ میں پہلے تو آپ نے الفاظ دنیا اور آخرت کے بہت سے معانی یوں متعین فرائے۔

(۱) دنیا جمعنی حال ادر آ خرت جمعنی مستقبل - (۲) دنیا معنی فاتی مفاد اور آ خرت جمعنی کلی مفاد - (۳) دنیا جمعنی مفاد عاجلہ اور آ خرت بمعنی آنے والی نسلوں کا مفاد۔ (٣) ﴿ بمعنی طبعی زندگی اور آ خرت بمعنی مرنے کے بعد کی زندگی۔ (نظام ربوبیت ص۸۵ نیز لغات القرآن تحت ۱- خ-ر)

ی زندلی- (نظام ربوبیت ص۸۵ نیز لغات القرآن محت۱- خ-ر) ان چار معانی میں سے مسلمانوں کے ہاں صرف چوتھا معنی درست اور مسلم ہے۔ باقی معانی پرویز صاحب کی اپنی ضرورت کے تحت ایجاد کردہ ہیں کیونکہ ضرورت ہی ایجاد کی مال ہو آئی ہے۔ یہ تو دنیا اور آخرت کے مقابلتامعنی تھے۔ ممر صرف لفظ آخرت کے دو معنی اور بھی ہیں لیعنی۔

(۵) آخرت بمعنی آخر الامرجیے۔

وه (ابتداءً کیاہی خوش آئند کیوں نہ ہو) آ خرالامر نظر ﴿ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ ﴾ آجائے گاکہ اس کا نتیجہ خسارہ ہی رہا۔ (ن- ر-ص ۱۹) (آل عمران٣/ ٨٥)

(١) . آخرت ك معنى حال اور مستقبل دونول كي خوشكواريال بهي ب لكصة بي .

"قرآن نے آخرت کی اصطلاح استعال کی ہے جس سے مفہوم ہے حال اور مستقبل کی "خوشگواریاں"

تھویا اس مفہوم میں آپ نے دنیا اور آخرت دونوں کے مفہوم نمبرا کو جمع بھی کر لیا اور خوشگواریوں کا اضافہ بھی فرمالیا۔ نیز آپ میہ بھی فرماتے ہیں کہ "عربی زبان میں قریب کے لئے دنیا کا لفظ آتا ہے اور بعید کے لئے آخرت کا۔" (ن-ر-ص20) حالانکہ یہ دونوں لفظ (قریب اور بعید) عربی زبان کے ہیں اور انہی عام آئينة رَدِورِنَة www.muhammadillhrary.com منظريات ملاسمة رَدِورَ الله على المساورة الله المساورة الله المساورة

معنوں میں قرآن مجید میں بھی استعال ہوئے ہیں پھر معلوم نہیں پرویز صاحب کو ایسا سفید جھوٹ بولنے کی

ایک اور مقام پر دنیا اور آخرت کی اصطلاحات کی تشریح کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔ "تحفظ مفاد کا وہ

طریقہ جس میں ہر فرد اینے پیش یا افتادہ یا قریمی مفاد کا حصول جاہتا ہے قرآن کی اصطلاح میں متاع الدنیا

کہلاتا ہے اور تحفظ مفاد کا دو سرا طریق جس میں بہود کلی سے افراد کے مفاد کا تحفظ ہوتا ہے۔ متاع آخرت." (ن-ر-ص ٨٢) يه متاع آخرت كالفظ بهي برويز صاحب كي ذاتي اختراع ب- قرآن مي يه لفظ

کمیں ذکور نہیں جب کہ برویز صاحب کے ہاں بیہ قرآنی اصطلاح ہے۔

دنیا اور آخرت کے چند در چند مفہوم بتانے کے بعد لکھتے ہیں کہ۔

"حیات الدنیا اور حیات آ خرت کی ان دو بنیادی اصطلاحوں کو انچھی طرح ذہن تشین کر لینا چاہئے کیونکہ قرآنی نظام ربوبیت کی تمام گردشیں ان ہی منفی اور مثبت محوروں کے گرد گھومتی ہیں۔ جب تک ان

اصطلاحات کا صحیح مفہوم سامنے نہیں ؟ یے گا۔ قرآن کے وہ مقامات سمجھ میں نہیں آسکیں گے جن میں نظام ربوبیت سے بحث کی گئی ہے۔" (ن-ر-ص ٨)

اب یہ تو غالبا آپ کو معلوم ہو گیا ہو گا کر ویز صاحب دنیا اور آخرت کے است زیادہ معانی کیوں ذائن تشین کرانا چاہ رہے ہیں۔ وجہ یہ ہے کہ جب تک آپ ان اسباق کو اچھی طرح ذائن تشین نہ کر لیں

اور بیہ معلوم نہ کرلیں کہ فلال مقام پر کونسا معنی زیادہ مفید کہے گا۔ اس وقت تک قرآنی نظام ربوبیت

قرآن سے ثابت نہیں ہو سکتا۔ اقامت صلوة اور ایتائے زکوة: پراتی بات پر بھی آپ اکتفائیس کر علیاس کے بعد اقامت صلوة

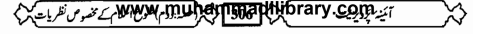
اور ایتائے زکوہ کے قرآنی مفہوم باتے ہیں۔ ہم آئندہ ان عنوانات پر قرآنی مسائل کے حصہ کتاب میں الگ طور پر بحث كر رہے ہيں۔ سردست اتنائى سجھ ليجئے كه اقامتِ صلوة كامفهوم نظام ربوبيت كى ياد دہانى کے اجتماعات موقع میں اور ایتائے زکوہ کے دو مفہوم میں۔ ایک ید کہ افراد اپنا زائد از ضرورت مال عومت کے حوالہ کر دیں اور دو سرایہ ہے کہ حکومت سب کچھ لوگوں سے از خود لے لے پھر انہیں

ضروریات زندگی میا کرے تو حکومت کا بدلوگوں کو ضروریات فراہم کرنے کاعمل ایتائے زکوۃ ہے۔ ا بتائے ذکوۃ کا دو سمرا مفہوم متعین کرنے کی داستان بھی دلجیپ ہے اور قرآن سے اس کا استدلال اس سے

بھی دلچیب تر۔ آپ فرماتے ہی کہ اللہ تعالی نے کما ہے کہ۔ ﴿ ﴿ وَمَا مِن دَآبَتَةِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ لَيْ مِن مِن كُلَّ عِلْ والااليانين جس كرزق كى ذمه

داری اللہ پر نہ ہو۔ رِزْقُهَا﴾ (مود١/١)

لیکن ہم دیکھتے ہیں کہ اللہ کی اس ذمہ داری کے باوجود ہزاروں اور لا کھوں انسان بھوک اور قحط ہے مر جاتے ہیں تو یہ اللہ کی ذمہ داری کیا ہوئی؟ پھراس کا جواب دیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ جن کاموں کی اللہ



نے ذمہ داری لے رکھی ہے۔ اس انسانوں کی دنیا میں وہ کام بھی انسانوں کے ہاتھوں ہی سرانجام پاتے ہیں للذا رزق کی ذمہ داری اس معاشرہ کے سریر ہوگی جو للذا رزق کی ذمہ داری اس معاشرہ کے سریر ہوگی جو خدا کے قانون کے مطابق مشکل ہوگا" پھراس کے طریق کار کا درج ذیل آیت سے استدلال فرماتے ہیں:

#### الله سے مراد قرآنی معاشرہ:

﴿ ﴿ إِنَّ اللَّهُ أَشَارَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينِ الله تعالى نے مومنین سے ان کی جانیں اور ان کے اُنفُسَهُ مَر وَاُنكِمَ مِأْتُ لَهُمُ الْجَسَنَةً ﴾ اموال جنت كي عوض من خريد لئے ہيں۔

پردیز صاحب اس آیت میں اللہ سے مراد قرآنی معاشرہ 'مومنین سے مراد افراد معاشرہ اور جنت سے مراد روثی کیڑا اور مکان یا ضروریات زندگی لیتے ہیں۔ گویا قرآنی حکومت افراد معاشرہ کو ضروریات زندگی دے گی۔ (ایتائے ذکوة) اور اس کے عوض افراد معاشرہ کی جانیں بھی اور اموال بھی سب کچھ قرآنی حکومت کے ہوتے ہیں۔ اس معاہری روسے افراد معاشرہ اپنی انفرادی ملکیت رکھ ہی نہیں سکتے کیونکہ وہ تو اپنا سب کچھ حتی کہ جانیں بھی قرآنی حکومت کے ہاتھ "جنت" کے عوض فروخت کر چکے ہوتے ہیں۔ اپنا سب کچھ حتی کہ جانیں بھی قرآنی حکومت کے ہاتھ "جنت" کے عوض فروخت کر چکے ہوتے ہیں۔ ان رص ایما تا ۱۲۳۲ طخصاً)۔

اب دیکھے اس معاہدہ میں دو چیزیں تو محسوس و محموس (مومنین) اور قابل فروخت چیز (ان کے جان و مال) اور دو چیزیں انسان کے حیط اوراک سے باہر اور کی مشہود تھیں۔ لینی اللہ (بائع) اور جنت (قیمت) ان دونوں کی بھی آپ نے الی تعبیر کی وہ بھی محسوس ومشہود ہو جائیں بھرائیان بالغیب کیا ہوا؟ جنت کے متعلق تو اس سے بیشتر سرسید صاحب بھی تبصرہ فرما کی ہیں۔ اگر جنس الی ہی ہے جس میں حوریں ہیں شراب ہے یہ اور وہ ہے تو اس سے تو ہمارے خرابات ہی بمتر ہیں؟ للذا آپ کو جنت بس اس دنیا میں درکار ہے جو لباس خوراک مکان وغیرہ پر مشمل ہو۔ لیعنی شیطانی جنت جس کا جھانسا ابلیس نے آدم کو دیا تھا اور اللہ سے مراد لی آپ نے قرآنی معاشرہ۔

چند قرآنی اصطلاحات: کین اتن باتوں سے بھی اتا عظیم الثان نظام ربوبیت بھلا قرآن سے کیسے ثابت ہو سکتا تھا لاذا آپ نے ایک بی جگہ بائیس الفاظ کی ایک فرست دی اور انہیں اہم الفاظ کو اصطلاحات کا نام دیا بھران کے معنی متعین کے۔ یہ تمام مفاہیم انسان کے معاشی مسئلہ کے گرد ہی گھو متے ہیں اور ان مفاہیم میں آپ کو ہمواریاں ناہمواریاں خوشگواریاں ' باخوشگواریاں ' پروگرام ' معاشی پروگرام ' نظام اور قانون کے الفاظ بھرت ملیں گے۔ پرویز صاحب غالبا یہ سبجھتے ہیں ان الفاظ کے جو معنی انہوں نے درج کردی کے الفاظ بھرت ملیں گے۔ پرویز صاحب غالبا یہ سبجھتے ہیں ان الفاظ کے جو معنی انہوں نے درج کردیے ہیں وہ واقعی اصطلاحی معنی بن جائیں گے طلائکہ اصطلاحی معنی وہ ہوتے ہیں جو کسی معاشرہ میں رائج ہوں اور معاشرہ ان کے مفہوم سے واقف ہو۔ مثلاً صلوۃ کے لغوی معنی کئی ایک ہیں۔ لیکن اصطلاحی مفہوم وہ

آمَيْدَ رَودِ Mywwy.hnuba) (phadilit) (ary.com وضوص نظريات

ہوگا جس طرح دور نبوی ساتھ کے میں صلوۃ کا طریقہ رائے تھا۔ اب یہ قرآنی نظام ربوبیت تو پرویز صاحب کے زبن کی پیداوار ہے پھران کے مخلف الفاظ کے مفہوم متعین کر دینے ہے وہ اصطلاحات کیے بن عمق ہیں؟ خیراس بات کو بھی جانے دیجے بات یہ ہو رہی تھی کہ آپ نے دنیا اور آخرت کے مخلف مفہوم بتانے کے بعد بائیس قرآنی اصطلاحات تو نظام ربوبیت کے ص ۸۸ تا ص ۸۸ پر درج فرہا دیں۔ لیکن ایسے مزید جواہر ریزے اس ساری کتاب میں کافی تعداد میں بھرے پڑے ہیں جو اس قرآنی نظام ربوبیت کے لئے انڈس کا کام دیتے ہیں۔ اگر آپ ایسے الفاظ کے وہی معنی یاد کرلیں جو پرویز صاحب بتا رہے ہیں تو پھر توقع ہے کہ آپ کو قرآن میں قرآنی نظام ربوبیت بھی نظر آنے لگے۔ ورنہ نہیں ہم ایسی اصطلاحات میں سے چند ایک آپ کو قرآن میں قرآنی نظام ربوبیت بھی نظر آنے لگے۔ ورنہ نہیں ہم ایسی اصطلاحات میں سے چند ایک آپ کے تفن طبع کے لئے بہ تر تیب حروف حجی یمال پیش کر رہے ہیں تاکہ آپ ذرا آسانی ہے ان سے فائدہ اٹھا سکیں۔

| پردیزی مفہوم                                                                     | معنی اللہ    | لفظ |
|----------------------------------------------------------------------------------|--------------|-----|
| "انسان کی محاثی زندگی۔ وسائل پیدادار" (ص۸۲) ان                                   | زمین یا پستی | رض  |
| منانی کو پرویز صاحب نے خود بھی ایک دو سرے مقام پر قبول                           |              |     |
| نميں ليا لکھتے ہيں كہ ﴿ فَلِلَّهِ الْحَمْدُ رَبِّ السَّمْوَاتِ وَ رَبِّ          |              |     |
| الْأَرْضِ ﴾ (٣١٤٣٥) "اس خدا كا قانون ربوبيت پيتيول اور                           |              |     |
| بلنديون كو محيط بي ان- ر- ص١٣٩)                                                  |              |     |
| علاوه ازیں اللہ تعالی فرمائے ہیں:                                                |              |     |
| ﴿ فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ اثْتِيَا طَوْعًا أَوْكَرْهًا ﴾ (اسم:١١) "الله تعالى |              |     |
| نے آسان اور زمین سے فرمایا آؤ خوشی سے یا مجبوری سے۔"                             |              |     |
| اب اس آیت میں ارض کی جگه انسان کی معاشی زندگی یا                                 |              |     |
| وسائل پیدادار کا معنی فٹ کر کے دیکھنے کوئی مطلب نکانا                            |              |     |
| ب؟ پھر تیسرے مقام پر ارض کا معنی معاشی نظام انسانیت                              |              |     |
| اور اساء کے معنی کا نکاتی نظام ہتاتے ہیں۔ فرماتے ہیں۔                            |              |     |
|                                                                                  |              |     |
|                                                                                  |              |     |

"يه انقلاب عظيم آكر رب كاد وه انقلاب جس مين معاشى

وَالْأَرْضُ جَمِيْعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيْمَةِ وَالسَّمْوَاتُ مَطُويُّتٌ

و محلیا ارض کے معنی وسائل پیداوار بھی ہیں۔ معاثی زندگی

ابلیس' شیطان' اور جن کے پرویزی معانی کتاب مذا کے حصہ

"اليا نظام جس مين ايك طرف سے افراد كى محنت كا ماحسل

آیا جائے اور دوسری طرف سے مفاد عامہ کے لئے لکا جائے۔ (نفق) ایبا راستہ جو دونوں طرف سے کھلا ہو)۔ لیجئے

ن ایک ہی قرآنی لفظ سے آپ نے اشتراکیت کے لئے بورا میدان ہموار کر لیا چونکہ انفاق میں راستہ دونوں طرف سے

کھلا ہو تا ہے اور اشتراکیت میں بھی راستہ دونوں طرف افراد

﴿ وَإِن كُنَّ أُوْلَنتِ حَمَّلٍ فَأَنفِقُواْ عَلَيْهِنَّ حَتَّى يَضَعَّنَ

حَمَلَهُنَّ ﴾ (١:١٥) "أور أكر وه حمل والى مو تو بيه جنف تك

"خدا کے نظام ربوبیت کے ان دیکھے نتائج پر یقین رکھنا۔"

بھی'معاشی نظام انسانیت بھی اور کائٹات کی پستیاں بھی۔"

عشم باب ا میں تفصیل سے دیے گئے ہیں۔

بيَمِينه ﴾ (٢٨٥-٢١) (العِنَاص ٢٨٥)

کے مطابق قائم) ہوگا جس کے ہاتھ میں کائناتی نظام ہے ﴿

نظام انسانیت بھی خدا کے ہاتھ میں الینی اس کے قانون

اور نظام کی طرف کھاتا ہے الندا انفاق سے مراد بس میں اشتراکی نظام ہی ہو سک ہے۔ اب درج ذیل آیت ملاحظہ

> لیخی اللہ اس کی كتابون فرشتون

رسولول اور آخرت ير بن ديكھے يقين

كرنابه

﴿ أيمان بالغيب

🕝 ابلیس

(٢) انفاق

شبطان

خرچ کرنا

ص ۸۸\_

ان پر خرچ کرتے رہو۔

اب بتائے یمال دو سمرا راستہ کد هرہ؟

www.muhan ر (حصه: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات ر آنكنه كرورتت

اب دیکھتے اللہ تعالیٰ کے نظام ربوبیت کے نتائج ان دیکھیے نہیں ہیں۔ انہیں ساری دنیا دیکھ رہی ہے۔ کہ ہر چیز کس طرح برورش یا رہی ہے۔ البتہ برویز صاحب کے "قرآنی نظام ربوبیت" کے نتائج واقعی ان دیکھے ہیں کیونکہ ایسانظام نہ دنیا

میں تبھی قائم ہوا نہ آئندہ ہو سکتا ہے۔

معاثی پروگرام کو مستقل اقدار (قانون خداوندی) کے ساتھ

مم آبنك كرنا اور اس طرح فرد اور معاشره كو خوف دحزن ہے بچالیہا"

اس مفهوم كو سامنے ركھيے اور درج ذيل آيت كو بھي ﴿ وَمَنْ يُعَظِّمْ شَعَآئِرَ اللَّهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقْوَى الْقُلُوبِ ﴾ (٣٢:٢٣) "جو الله کے شعار (منسوب شدہ ادب کی چیزیں) کی عظمت

رکھے تو یہ ول کی پر بیزگاری ہے دیکھتے اس آیت میں معاثی پرونزام ایک بات نظر نہیں آتی ہے؟

علاوہ اور پرویز صاحب خور ایک دو سرے مقام پر تقوی کا معنى ايني ذمه ورويوں كو يورا كرنا۔ " بتاتے بيں لكھتے بيں كه-

"جو فخص اپنی زمه دار پول کو سب سے زیادہ بورا کرتا ہے۔ وہ سب سے زیادہ عرف کی مستحق قرار پایا ہے۔ ﴿ إِنَّ اكْرُمَكُمْ عِنْدَاللَّهِ أَنْفُكُمْ ﴾ "يهال بهي معاشي پروگرام اور

مستقل الدار اور بم آبئل کے مفاہیم فٹ سیس بیلھتے۔ "سامان رزق کی کمی کی وجہ سے افسردہ خاطر رہنا حتیٰ کہ وہ

بال بیج بھی حزن کہلاتے ہیں۔ جن کی معاش کی فکر سے انسان عملین ہو جائے۔ (ص٥٦)

اب ویکھتے اللہ تعالی رسول اکرم سٹھیا سے فرماتے ہیں: ﴿ فَلاَيَخُونُكَ قَوْلُهُمْ ﴾ (٢٠:٣٦) "ان كافرول كى بات سے

آب عملين نه مول-"

سزا کے خوف سے گناہوں سے بجنا اور اوا مربجا لانا

צט אט (ד)

ه تقويٰ

310 كر (حصد: دوم) طلوع اسلام ك مخصوص نظريات

اب ان کافروں کی بات میں وہ رزق کی کمی کہاں سے آگئ

تھی جس سے آپ مملین رہتے تھے؟ ودكسي عمل كالتميري پهلو جو تھوس نتائج كي شكل ميں سامنے

آجائے اور اپن حکم پر ائل رہے۔ دھویا حق تعمری پہلو کا نام ہے اب درج ذمل آیات ملاحظہ فرمائے۔

﴿ وَشَهِدُوۡاۤ أَنَّ الرَّسُوۡلَ حَقٌّ ﴾ (٨٤:٣) "اور وه كوابى دے عِکے کہ یہ پینمبرسیاہے۔"

﴿ فَالُّوا لَقَدْ عَلِمُتَ مَالَنَا فِي بَنْتِكَ مِنْ حَقِّي ﴾ (اا:49) "وه بولے تم جانتے ہو کہ تماری بیٹیوں میں عارا کوئی حق

پہلی آیت میں حق بمعنی سیا اور دوسری میں حق بمعنی التحقاق ہے۔ ان دونوں آیات میں آپ کو کسی عمل کا کوئی منجی پہلو نظر آتا ہے جو ٹھوس سائج کی شکل میں سامنے آگیا

(ا) دین نام بی قرآن کے عطا کردہ مستقل اقدار کے تحفظ کا ہے" (لغات القرآن الربي عنوان (ق - د - ر)

(٢) قرآن نے واضح الفاظ میں بتایا ہے کہ الدین سے مفهوم نظام ربوبیت کا قیام ہے۔" (ن- ر- ص١١٥)

ان معانی کی تردید بھی خود ہی پرویز صاحب نے رو مقامات پر فرما دی ہے۔ مثلًا:

(ا) ﴿ اَوَانِتَ الَّذِي يُكَذِّبُ بِالدِّيْنِ ﴾ (١٠٤٨) "كيا آپ نے اس هخص کو دیکھا جو ہمارے قانون مکافات کو جھٹلا<sup>تا</sup> ہے۔" (ن-ر-ص+۱۱۷) حقيقت- سيح سيا- حق (حقوق)

ا-تكمل حاكميت ۲- کمل ۳- قانون جزا وسزا

۴-جزا وسزا كانفاذ

30

🕢 وين

🔀 311 💸 (حصد: دوم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات آئينه برويزتت ٢- خدا مالك يوم الدين ب- دين كے معنى مكافات عمل ك یں (قرآنی فیصلے ص۹۲): ﴿ وَمَنْ اَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِيْ فَإِنَّ لَهُ مَعِيْشَةً ضَنْكًا ﴾ "جو قوم ذکر'یاد'یاد کرنا J; ① اس (فدا) کے اس قانون 🏵 سے روگر دانی کرتی ہے اس کی معیشت تک ہو جاتی ہے۔" (ص۲۸۱) اس آیت میں ذکر کا معنی قانون کیا گیا ہے۔ اب میں معنی درج ذمل آیت میں فٹ سیجیے: ﴿ لَقَدْ أَنْزَلْنَا اِلْنِكُمْ كِتَابًا فِيهِ ذِكْرُكُمْ ﴾ (١٠:٢١) "بُم نِي تہاری طرف کتاب جھیجی ہے جس میں تہارا ہی ذکر ہے۔" اب يه تو ظاهر م كه قرآن مين بى نوع انسان اور امم سابقه کا ذکر تو ہے مگر ان کے کسی قانون کا ذکر نہیں للذا برویزی معنی غلط ہیں۔ خدا کی قانون ربوبیت جو تمام کائلت میں جاری وساری ہے" يرورد گارياكنے والا ن رب (ص۸۲) کویا رب کسی مقتدر استی کا نام نمیں بلکہ بے جان قانون ربوبیت کالی ہے۔ ربوبیت ''کسی شے کا کالی نشودنما یا کر این سمحیل تک پہنچ 🕧 ربوبیت جانا۔ لین اس کی مضمر صلاحین کا بورے طور پر نشودنما یا جانا۔" (ص٨٦) بير لفظ جميں قرآن ميں كميں نہيں ملا۔ اسے خواہ مخواہ قرآنی اصطلاحات میں شامل کر لیا گیا ہے۔ نظام ربوبیت کی حامل جماعت "(ص۸۸) بم پرویز صاحب کی مشائخ ورديش (1) الربانيون تحرروں سے ہی ثابت کر کیے ہیں۔ کہ آپ کا ایجاد کردہ نظام ربوبیت آج تک دنیا میں قائم نہیں ہوا تو پھر ربانیون کوئی ادر لوگ بی ہو سکتے ہیں اس نظام کی حامل جماعت کیے ہو سکتی ے؟ ن کی آیت اس کلب کے ص ---- پر بھی ورج ہے جمال قانون خداوندی کی وضاحت فٹ نوٹ میں پوری کر دی گئی ہے کہ خدا کا کا نکاتی قانون جس کے مطابق زمین کے ذخیروں سے رزق حاصل ہوتا ہے اور جو کافر

مومن سب ہریکساں حاوی ہے۔

312 🄀 (حصہ: ددم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات آئينهُ بَرُويِزِيّت

یرویز صاحب فرماتے ہیں:

﴿ وَلَهُ ٱسۡلَمَ مَنۡ فِي السَّمُوٰتِ وَالْاَرْضِ طَوْعًا وَّكَرْهَا وَّالَيْهِ

🕝 رجوع الى الله الله كى طرف لوثنا

آسان۔ بلندی

برے کام- برائیاں

ا ساء (ج سادات)

(۵) سیئات

اور أكر الفاظ :

القرآن ج ص ١١)

فرماتے ہیں کہ:

یر جَمُون ﴾ (۸۳:۳) "مائات کی ہرشے اس کے قانون کے

سامنے سر تسلیم خم کئے ہے۔ طوعاً وکرہاً ان اشیاء کی تمام

حر متیں ای مورے اردار دش کرتی ہیں۔" (ن- ر- ص ۱۱۳)

ص٨٨) ليكن لغات القرآن ميس آپ اساء كالمعنى آسان يا هر وہ چیز جو زمین پر سامیہ فکن ہو" ہتاتے ہیں۔ (تحت مادہ

سر م.و) نیز ای کتاب کے ص ۲۴۹ پر آپ نے ساوات

﴿ فَقَصْلُهُنَّ سَنِعَ سَمُوٰتٍ فِي يَوْمَيْنِ ﴾ (١٢:١٣) كِيمراس نے دو دن میں سات آسان بنائے تو اللہ نے دو دن میں سات قانون

بنائے تھے یا نظام بنائے تھے۔ یا سات بلندیاں بنائی تھیں؟

"انسانی ذات اور معاشرہ کا توازن بگاڑنے والا پروگرام."

(ص٨٦) اب ديكه كه يه برورام كالفظ كدهر س آكيا؟

علاوہ ازیں سیئات جمع کالفظ ہے لنذا پروگر ام بھی زیادہ ہونے

چاہئیں حضرت لوط کی قوم کے متعلق الله فرماتے ہیں ﴿ كَانُوْا يَعْمَلُونَ السَّيِّفَاتِ ﴾ لِعنى برے كام (اواطت) كرتے تھے توكيا وہ لوگ صرف توازن بگاڑنے والے پروگرام بنایا کرتے تھے؟

صاحب نے خودی تردید کردی۔

﴿ ثُمَّ الَّذِهِ تُرْجَعُونَ ﴾ (٢٨:٢) تو اس كے معنى ہو جاتے ہيں «تنهيس آخر الامراس كى طرف لوث كر آنا ہوگا." (مفهوم

"خدا کا کائٹاتی قانون جو از خود جاری وساری ہے۔" (ن- ر-

کا مفہوم بلندیاں لکھا ہے۔ گویا ربوبیاتی معنوں کی برویز

ساء کے معنی کا عاتی قانون بھی ہے۔ کا تناتی نظام بھی اور

کائناتی بلندیاں بھی۔ لینی کے مفہوم قرآن کے مطابق قانون و نظام اور بلندي سب تم معني لفظ بين- اب الله تعالى

www.muhammadilibrary.com پزیت کنفوص نظریات 🔾 (حصه:ووم) طلوع اسلام کے مخصوص نظریات آمكينه ترويزتت "زندگی کی خوشگواریان" (ص۸۸) اب درج ذبل آیات مین ياكيزه چيزيں 🕦 طيبات يه معنى فث كر ديكه كو معنى بنة بين؟ مثلًا الله فرمات بين: عورتيں

بزرگی- برائی- رتبه-

مرياتي

ⓒ افضل

﴿ اَلطَّيِّبَاتُ لِلطَّلْتِينِنَ وَالطَّلِّبُونَ لِلطَّلِّبَاتِ ﴾ (٢٦:٢٣) " إِك

عورتیں پاک مردول کے لئے ہیں اور پاک مرد پاک عورتوں

﴿ مَثَلًا كُلِمَةً طَلِبَةً كَشَجَرَةٍ طَلِبَةٍ ﴾ (١٣٠١٣) "باكيزه بات كى

مثال پاکیزہ درخت کی طرح ہے۔" "معاشی سهولتیں" رزق کی فراوانی" اب دیکھنے سورہ نور میں

واقعہ افک میں زنا اور تہمت کی حدود مقرر کرنے کے بعد الله تعالى فرمات بن:

﴿ وَلَوْلَا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ فِي الدُّنْيَا وَالْأَخِرَةِ

الْمَسَكُمْ فِيمَا أَفَصْتُمْ فِيهِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (١٣:٢٣) "اور أكر دنیا آدر آخرت میں تم پر خدا کی مہانی اور رحمت نہ ہوتی تو جس معلی میں تم منهمک تھے اس کی وجہ سے تم پر سخت

عذاب نازل ہو 🕾 " تو اس قصہ کو رزق یا مناشی سمولتوں سے کیا تعلق ہے؟ کیا پہلے وہ تک وست سے کہ اللہ نے ان پر رزق کی فراوانی ے ایک برے عذاب سے بچا لیا تھا؟ ای طرح ایک دوسرے مقام پر اللہ تعالی حضور اکرم ماتیدا کو فرماتے ہیں:

🗘 ارض وساء کے اور بھی بہت سے معانی برویز صاحب نے بیان فرمائے ہیں۔ تفصیل کے لئے دیکھئے فکر برویز بر عجمی شیوخ کی اثر اندازی۔ www.muhammadilibrary.com منظريات منظر منظريات منظريات منظريات منظريات منظريات منظريات منظريات منظريات

﴿ وَلَوْلاَ فَصْلُ اللّهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ لَهَمَّتْ طَآنِفَةٌ مِنْهُمْ أَنْ يُّضِلُّوكَ ﴾ (١١٣/٨) "أكرتم پر خداكى مهمانى اور رحمت نه موتى تو ان ميں ايك جماعت تم كو بهكانے كا ارادہ كر چكى تقى۔"

یہ آیت تهمت کی قباحت بیان کرنے کے بعد کی ہے۔ بتائیے اس مقام پر معاثی سولتوں کی کوئی تک ہے؟

## ۴۰ تفییری انداز

یہ تغییری انداز کا طریقہ کوئی الگ چیز نہیں بلکہ پہلے تین طریقوں کو آگر بیک وقت ملا کر استعال کیا جائے تو یہ چوتھا تغییری انداز بن جائے گا۔ اب اس کی چند مثالیں ملاحظہ فرمائے۔

ا۔ سرواید داری اور طبقاتی تقسیم: پرویز حاصب سرواید دارانہ نظام میں طبقاتی تقسیم کا نقشہ کھینچتے ہیں۔ لطف کی بات یہ ہے' جو آیات اللہ تعالی نے قیامت کے احوال سے متعلق نازل فرمائی ہیں' وہ آپ اس معاشرہ پر منطبق کرتے چلے جاتے ہیں۔ ارشاد ہے:

www.muhammadilibrary.com آمَینهٔ رَّدویزیّت کی (دهسه:دوم) طلوع اسلام کی مخصوص نظریات کی درییت کی این اسلام کی مخصوص نظریات

ليتاہے۔"

"غور کیجے کتی بوی ہے یہ حقیقت جے قرآن نے دو جملوں میں سمیٹ کے رکھ دیا ہے' ایہا انسان سمیٹ کے رکھ دیا ہے' ایہا انسان سمتا ہے کہ میراکوئی کچھ نہیں بگاڑ سکتا۔ ﴿ اَیَحْسَبُ اَنْ لَنْ یَقْدِرَ عَلَیْهِ اَحَدٌ ﴾ (۹۰-۵)" (ق-ن-ر-

اس اقتباس میں آپ نے سات مخلف سورتوں سے آیات لے کر طبقاتی تقسیم کاجو نقشہ پیش کیا ہے۔
یہ آپ کے تغیری انداز کی جیتی جاگتی تصویر ہے۔ اس طرح قرآن کے سیاق دسباق سے بنیاز ہو کر تو دنیا
وانیما کا ہر ایک نظریہ اور عقیدہ قرآن سے ثابت کیا جا سکتا ہے۔ ہم اس اقتباس میں سے دو مقامات کے
سیاق وسباق کا تذکرہ کریں گے جو احوال آخرت سے متعلق ہیں۔

(۱) سورہ عبس (۸۰) کی جو آیات ۳۲ ۳۵ درج کی گئی ہیں۔ ان سے اگلی آیات یوں ہیں

﴿ وُجُونٌ ۚ يَوْمَهِ فِي مَنْفِرَةٌ ﴿ مَا حَكَةً ﴿ اللَّهُ عَلَيْهَا عَلَيْها عَلَيْهَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْها عَلَيْهِ عَلَيْها عَلَيْهِ عَلَيْها عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهَا عَلَيْهِ عَلَيْها عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْها عَلَيْها عَلَيْها عَلَيْهِ عَلَيْهَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْها عَلَيْها عَلَيْها عَلَيْهَا عَلَيْها عَلَيْها عَلَيْها عَلَيْها عَلَيْها عَلَيْها عَلَيْهِ عَلَيْها عَلَيْها عَلَيْها عَلَيْها عَلَيْها عَلَيْها عَلَيْهِ عَلَيْها عَلَيْهِ عَلَيْها عَلَيْهِ عَلَيْها عَلَيْها عَلَيْهِ عَلَيْها عَلَيْهِ عَلَيْها عَلَيْهِ عَلَيْها عَلَيْهِ عَل

فَرَدَةً ﴿ أَوْلَيْكَ هُمُ الْكَفَرَةُ الْفَجَرَةُ ﴿ أَلْفَجَرَةُ ﴿ إِلَى ﴿ بِهِى لَهِ بِهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَا اللهِ اللهُ ال

ے پرویز صاحب فرار چاہتے ہیں۔ (عبس ۱۸۰-۲۲) (۲) سورہ اعراف (۷) کی آیت نمبر ۳۸ کا جو کلوا پیش کیا گیا ہے وہ پوری آیت یول ہے:

﴿ قَالَ اَدَخُلُواْ فِي أَمْسِ فَلْ خَلَتَ مِن قَبَلِكُم مِنَ اللهِ فَالَا اللهِ فَاللهِ فَاللهُ مُن فَاللهُ فَا لللهُ فَاللهُ فَاللهُ فَاللهُ فَاللهُ فَاللهُ فَا فَاللهُ فَا فَاللهُ فَا مُنافِعُ فَا مُنافِعُ فَا مُنافِعُ فَاللهُ فَاللهُ فَاللهُ فَاللهُ

كود كناعذاب ديا جائے كا مكرتم نهيں جانے"

اب دیکھئے اس آیت سے مندرجہ ذیل باتوں کا پہ چاتا ہے۔

www.muhammadilibrary.com المنية برويزينت منظريات المنية برويزينت المنية برويزينت المنية برويزينت المنية ا

جن بھی انسانوں کی طرح ایک الگ نوع ہے جو انسانوں کی طرح شریعت کی مکلف ہے۔ وہ بھی جنم میں داخل ہوں گے جب کہ "پرویز اینڈ کو" کو ان کی الگ نوع ہونے کے منکر ہیں۔ وہ جن سے "دہماتی لوگ مراد" کیلتے ہیں۔

۲۔ اس آیت میں اخروی زندگی اور جهنم کا نقشہ پیش کیا گیا ہے جس کی طرف اشارہ تک نہیں پایا جاتا۔
 ۳۔ اس آیت میں طبقاتی تقییم اور امیرو غریب کی داستان بیان نہیں کی جا رہی بلکہ بد کردار انسانوں کا ذکر

ہے للذا اس آیت کو غلط مقام پر استعمال کیا گیا ہے۔ ۱۲ ۔ لَعَنَ کے معنی جو آپ نے دور کرنا اور محروم کرنا بتائے ہیں تو اس معنی کو یمال فٹ کر کے دیکھتے 'کیا جہنم میں پڑی ہوئی ایک جماعت دوسری آگے والی جماعت کو جہنم کے عذاب سے دور کرنے یا محروم

کرنے کی طاقت رکھتی ہوگی؟ اور خود اس کی جگہ لے لے گی؟ صاف واضح ہے کہ یمال "لعنت" کے معنی "دور کرنا" نہیں بلکہ "پھٹکار" ہے۔

# ٢- نظام ربوبيت ك قائلين اور منكرين:

محرم پرویز صاحب کی تحریر میں آیک خصوصت سے بھی پائی جاتی ہے کہ آپ پہلے اپ خیالات و نظریات یعنی نام نماد قرآنی افکار تحریر کرتے بھی جاتے ہیں اور آخر میں قرآن کے پیچے چانا گوارا نہیں فرماتے بلکہ قرآن کو اپ خیالات کے پیچے لگانا چاہتے ہیں۔ فلام ہے کہ سے انداز نمایت غلط ہے۔ درج ذیل اقتباس میں آپ سورہ دہرکی وہ آیات جو روز قیامت 'جنت اور دوزخ سے متعلق ہیں 'اپ نظام ربوبیت کی تائید وتوثیق میں چیش فرما رہے ہیں۔ اس اقتباس سے پوری وضاحت ہو جاتی ہے کہ آپ جنت 'دوزخ کی مستحق میں لوگوں کو سیجھتے ہیں؟ فرماتے

ين

"اسے (انسان کو) یہ بھی بتا دیا کہ اس (نظام ربوبیت کے) راستے سے روگر دانی کرنے کا نتیجہ یہ ہوگا کہ انسانی ذات کی صحیح آزادیاں سلب ہو جائیں گی۔ زندگی گھٹ کر جوئے کم آب رہ جائے گی۔ اس کی کھٹیاں جھلس جائیں گی۔ ﴿ إِنَّاۤ اَعْتَدُنَا لِلْکُفِوِیْنَ سَلْسِلاً وَ کَی کُشُورِیْنَ سَلْسِلاً وَ اَعْدَلَاً وَ مَعْدِیْنَ اللّٰکِفُودِیْنَ سَلْسِلاً وَ اَعْدَلَاً وَ مَعْدِیْنَ اللّٰکِفُودِیْنَ سَلْسِلاً وَ اَعْدَلَاً وَ مَعْدِیْنَ اِللّٰکِفُودِیْنَ سَلْسِلاً وَ اَعْدَلَا وَ مَعْدِیْنَ اللّٰکِفُودِیْنَ سَلْسِلاً وَ مِعْدِیْنَ اللّٰکِفُودِیْنَ سَلْسِلاً وَ مِعْدَیْنَ وَالوں کے لئے زنجیری اور طوق اور جھلا دینے والی آگ کے شعلے بنا دیئے گئے ہیں۔ ان کے بیا میں جو لوگ اس راستے کو افتیار کر لیں گے ان کے سینے میں کشادگی اور نگاہوں میں وسعت پیا ہوگ والی اور زندگی پھیل کر بحر بیکراں بن جائے گی (ان لوگوں کو اہرار کہہ کر پکارا گیا ہے جس کے معنی کشادگی اور وسعت کے حامل ہوتے ہیں) یہ اس پیالے سے آب حیات پئیں گے جس میں سکون اور محصند کی والی ہوتے ہیں) یہ اس پیالے سے آب حیات پئیں گے جس میں سکون اور محصند کی آمیزش ہوگی ﴿ إِنَّ الْاَبُواْلَ يَشْرَبُوْنَ مِنْ کُاسٍ کَانَ مِزَاجُهَا کَافُوْرَا ﴾ (۲۱۔۵) یہ شراب آئے گی کمال سے؟ اس چشے سے جے یہ لوگ دل کی گمرائیوں سے بھاڑ کر نگالیں گے۔ (عَیْنَا اور مُحیْدُک کی آمیزش ہوگی ﴿ إِنَّ الْابُولَ وَ مِنْ کُاسٍ کَانَ مِزَاجُهَا کَافُورُول کی ایک سے بھاڑ کر نگالیں گے۔ (عَیْنَا

www.muhammadilibrary.com آئینہ پَرویز نیت منصوص نظریات کے تضوص نظریات کے اسلام کے تضوص نظریات کی اسلام کے تضوص نظریات کی اسلام کے تنصوص نظریات کی اسلام کی تنصوص نظریات کی تنصوص نظری کی تنصوص نظریات کی تنصوص نظریات ک

یکشوب بھا عِبَادُ اللّٰہ یَفَجِرُوْنَهَا تَفْجِرُوْنَهَا کَفْجِرُوْنَهَا کَفْرِی گے۔ یہ نظام ایبا نہیں جے ان پر استبداداً ٹھونس دیا جائے۔ یہ دل کی دنیا ہے ابھر کر باہر آئے گا۔ یہ ہوگا کیے؟ اس طرح کہ یہ لوگ ان تمام واجبات کو جے یہ از خود اپنے اوپر عاکد کریں گے۔ نمایت عمر گی ہے ادا کرتے جائمیں گے۔ ﴿ یُوْفُونَ بِالنَّذُرِ ﴾ مرضی ہے مانی ہوگا۔ ور کیجے۔ نذر کمی کی طرف ہے عائد کردہ تادان نہیں ہوتا۔ خود اپنی مرضی ہے مانی ہوئی منت ہوتی ہے) انہیں اس بات کا احساس ہوگا کہ اگر ہم نے اس قتم کا معاشرہ لوگ اس ہے بچنا چاہیں گے وہ بھی نہ خوا گا۔ جس میں شراس طرح عام ہو جائے گا کہ جو لوگ اس ہے بچنا چاہیں گے وہ بھی نہ نی سیس سے دہ اللہ کا انظام کریں کان شرُہُ مُسْسَطِیْوْا ﴾ (۲۷۔ ے) اس لئے وہ کریں گے کیا؟ ان تمام لوگوں کی روثی کا انظام کریں گرت رک جائے (مکین) یا جو معاشرے کے اندر رہتے ہوئے اپنے آپ کو تنا پائیں (اسیراً) کے جن کی حرکت تو ہو لیکن ور فاری موانعات ہے اس طرح گر جائیں کہ ال نہ سکیں (اسیراً) ور یہ مناوز ا کی انتظام کریں اور یہ سب کچھ مفاد خویش کی کشش دجائیت کے علی الرغم کریں گے۔ ﴿ وَیُطْعِمُونَ الطّعَامُ عَلٰی وَرِیْ اللّهُ اللّهُ مُونِیْنَ اللّهُ اللّهُ مُحَرِدًا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُحَرِدًا اللّهُ اللّه

"یہ ہیں نظام ربوبیت کی بنیادیں۔ یعنی دل کی مرائیوں کے دہ چشے ابلیں جو مزرع انسانیت کی برد مندی اور سرسبزی وشادانی کا موجب بنیں۔ قلب ونگاہ کی اس کی بلی کا نام ہے مصلی بنتا۔" (قرآنی نظام ربوبیت ص ۱۹۳۳/۱۹۳)

- اربودیت کا مستقلمی زندہ باد! آپ بیہ بات المجھی طرح زہن نشین کر لیجئے اور یاد ر کھیے کہ سورہ دہر کی مندرجہ بالا آیات

آپ کے ایجاد کردہ نظام ربوبیت کی بنیادیں بتانے کے لئے ہی نازل ہوئی تھیں پھریہ بھی کس قدر افسوس کی بلت ہے کہ آپ کو بیسیوں سال نمازیں ادا کرتے گزر گئے مگر مصلی بننے کامفہوم سجھ میں نہ آسکا۔

س۔ جہنم صرف سرمایید دار کے لئے اور صرف دنیا میں ہے: پرویز صاحب فرماتے ہیں کہ "ہر شخص چاہتا تھا کہ جو کچھ اسے مردوں سے ہاتھ آئے سب بچھ سمیٹ کر رکھا جائے (۸۹-۱۹) اور ادھرادھر کا مال اکشاہو کر اس کے گھر پہنچ جائے (۸۹-۲۹) اس معاشرہ کا انجام آگر جہنم کی تاہیاں نہ ہو تا تو کیا ہو تا؟ یہ آگ کمیں باہر سے نہیں آئی۔ وہی دولت جو انہوں نے جمع کر رکھی تھی' بند رہنے سے اس قدر گرم ہو گئی ہے کہ اس سے ان کے جسموں کو داغا جا رہا ہے (۳۵:۹) جو انہوں نے بوے برے لمبے چو ڑے سماروں اور بحروسوں کے ستونوں میں بند کر رکھی تھی۔ اب وہی آگ ان کے دلوں پر چڑھ رہی ہے۔ (۱۱۰۳ تا۹) قرآن کہتا ہے کہ یہ لوگ در حقیقت انسانیت کی سطح تک پہنچ ہی نہیں تھے۔ ان کی زندگی حیوانی سطح پر تھی جو کھاتے چیتے اور مرجاتے ہیں اور زندگی کا نتیجہ سے جنم ہے۔ (۱۳:۲۷) (ن-ر-ص۹۹)

آئيد بروريت بروريت المال علي المال المال

اس چند سطور کے اقتباس پر چار مختلف سورتوں الفجر' التوبہ' الهمزہ اور محمد کی مختلف آیات کو جو ژکر مال جمع کرنے کی ندمت پیش کرنے کے علاوہ درج ذیل انکشافات بھی آپ نے فرمائے۔

ا۔ اگر کمیں دولت کو جمع کر کے رکھا جائے تو وہ دولت اس قدر گرم ہو جاتی ہے کہ اس سے جسموں کو

داغا جا سکتا ہے۔

۲۔ اور آگرید دولت بوے بوے لیے چوڑے ساروں اور بھروسوں کے ستونوں (جو آج کل بنگ بھی ہو سكتے ہيں مؤلف) ميں ركھى جائے تو وہ آگ جو اس دولت ميں پيدا ہوتى ہے اس سے جسم تو خير سي دانع جاتے البتہ وہ آگ داول پر چراصنا شروع کر دیتی ہے۔

آج كل بھى بت سے لوگ دولت گرول میں بھى دفن كرتے ہیں اور بنكول میں بھى ركھتے ہیں۔ ليكن كيا تبھى يە جمع شده دولت كرم موتى ہے۔ يا اس كى كرى سے كوئى فخص داغا كيا ہے؟ يا يه دولت كى آگ كى كے دل پر چردهاكرتى ہے؟ يہ ہے پرويز صاحب كے حيات بعد الممات ميں جنم كے عذاب سے انكار كا نموند۔ ایسے عذاب کو وہ اسی ونیایس اور محض الفاظ کی بازی سری کے رنگ میں پیش فرما رہے ہیں۔

جن لوگوں نے خدا کے قانون ربوبیت کو ایا تھیں بنا لی اور اس راہ پر نمایت استقلال واستقامت ہے گامزن ہوئے تو یہ ہی وہ لوگ کہ قانون ربوبیٹ کے نتائج پیدا کرنے والی کائٹاتی قوتیں ان کی ممہ و مددگار مول گی ﴿ تَتَنَوَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلْدِكَةُ ﴾ (٢١-٣٠) جو أنهي يقين ولاكي كد ان كے لئے خوف وحزن كاكوتى مقام نهيس ﴿ ألاَّ تَحَافُوا وَلاَ تَحُوزُنُوا ﴾ (١٣٠: ٣٠) اور وه الثين اس "جنت"كى بشارت ديس كى جن كا ان سے وعدہ کیا گیا تھا۔ ﴿ وَاَبْشِرُوْا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوْعَدُونَ ﴾ (اسما) اس كا تيجه يه جو گاكه وه قوتيل ان کے قریبی مفاد زندگی (حیوة الدنیا) میں بھی ان کی رفیق اور کارساز ہوں گی اور مستقبل کی زندگی میں بھی ان كى معين ومدكار ﴿ نَحْنُ أَوْلِيَآءُكُمْ فِي الْحَيْوةِ الدُّنْيَا وَفِي الْأَخِرَةِ ﴾ (٣١:١١) اور اس طرح قريب ومستقبل (دنیا و آخرت) دونول میں ان کا جو کچھ جی جاہے گا ملے گا اور جو کچھ طلب کریں گے ان کے سائة آجات كاد (وَلَكُمْ فِينِهَا مَا تَشْتَهِي الْفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِينِهَا مَاتَدَّعُونَ ﴾ (٣١:٣١) (ن-ر-٣٢٢)

مندرجہ بلا آیات میں قرآن نے جو فاکدے اللہ پر ایمان لانے اور اس پر ڈٹ جانے کے بتائے تھے۔ وہ یرویز صاحب نے وہاں سے اٹھا کر قانون ربوبیت کے کھاتے میں ڈال دیئے اور جہال ملائکہ کا ذکر آیا تو اس ے مراد بے شعور اور بے روح کا کاتی قوتیں مراد بتلائی پھریسی بے روح وبے شعور کا کتاتی قوتیں مومنوں

ے ہم کلام بھی ہوتی اور انہیں خو شخبری بھی سناتی ہیں -

ناطقہ سرگریاں ہے

آئيد برويين www.muhammadilibrary.com

قانون کی قوت؟ : "جو محض اس حقیقت سے انکار کرتا ہے۔ اسے میرے قانون کے پرد کر دو۔ ﴿ فَذَرْنِيْ وَمَنْ يُكَذِّبُ بِهِذَا الْحَدِيْثِ ﴾ (٢٩:٩٨) میرا قانون مکافات عمل آبستہ آبستہ بتدریج اس طرح پکڑ لے گا کہ انہیں معلوم بھی نہیں ہوگا کہ یہ گرفت کمال سے آگئ۔ ﴿ سَنَسْتَذَ رِجُهُمْ مِنْ حَبْثُ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ (٢٨:٣٨) موجودہ وقفہ صرف مملت کا ذانہ ہے یا نہیں کہ جارا قانون کرور ہے۔ اس لیے یہ یکٹر فت میں نہیں آسکے۔ جارا قانون بڑی شخت گرفت کا مالک ہے ﴿ وَامْلِيْ لَهُمْ إِنَّ حَدِيْنَ ﴾ (٢٥:٩٨) یہ کہتے ہیں یہ پاگل پن کی باتیں ہیں کہ تم اپنا سب کچھ دو سروں کو دے دو۔ اس سے تہیں دنیا اور آخرت کی خوشگواریاں نفیب ہو جا کمیں گی۔ ان سے کہو کہ تعوثری دیر انظار کرو ﴿ فَسَنَنْ سِنَ وَیْنِیْ اِللّٰہُ مِنْ وَرِیْ اِنْکِکُمُ الْمَفْتُونُ ﴾ (٢٨:٥٠١) تم بھی دکھے لوگے اور یہ بھی دکھے لیں گے کہ کون پاگل پن کی باتیں کرتا ہے۔ تم اس دقفے سے گھراؤ نہیں۔ ہمارا قانون انہیں چاروں طرف سے گھرے جا رہا ہے۔ ﴿ وَاللّٰهُ مِنْ وَرَانِهُمْ مُحیْظٌ ﴾ (٢٨:٥٠٥) اس لیے کہ وہ قانون انہیں جاروں طرف سے گھرے جا رہا ہے۔ ﴿ وَاللّٰهُ مِنْ وَرَانِهُمْ مُحیْظٌ ﴾ (١٨:٥٠٥) اس لیے کہ وہ قانون الیا نہیں جس پر ان کی تحذی کی کارروائیاں کی اس کے کہ وہ قانون الیا نہیں جس پر ان کی تحذی کی کارروائیاں کی اس کے کہ وہ قانون الیا نہیں۔ وہ قانون الیے محفوظ مقام میں رکھا گیا ہے جمال زمانے کے اثرات بینی میں سکتے ﴿ بَلْ هُوَ قُوٰانٌ مَّجِیدٌ فِیْ لَوْحٍ مَحَفُوْظٍ ﴾ (٢٥:١-٢٢)

اس اقتباس سے مندرجہ ذیل باتیں معلوم ہوئی ہیں۔

ا۔ چونکہ قانون کی قوت بھی اللہ سے کم نہیں للذا اللہ کا غیروم" قانون" ہی ہو تا ہے۔ استداری میں میکا میں میکا میں میں اللہ سے اللہ اللہ کا خاروں کا اللہ کا علمہ میں اللہ کا اللہ کا اللہ کا اللہ

الله تعالی اگر واحد مشکلم کا صیغه استعال فرمائیس تو اس کا منبوم میرا قانون اور اگر جمع مشکلم کا صیغه استعال فرمائیس تو اس کا مفهوم "جمارا قانون" ہو تا ہے۔ محویا صیف کی تبدیلی قانون پر بھی اثر انداز ہوتی ہے۔

س۔ کیند کے معنی بھی قانون ہے۔

۳۔ قرآن مجید کا مفہوم بھی "قانون" ہی ہو تا ہے۔ اور لوح محفوظ کا معنی "محفوظ مقام" ہے گویا لوح کا معنی مقام ہے یہ قانون وہیں رہتا ہے۔

۵۔ نظام ربوبیت کے اپنے فاکدے: اس نظام میں اس قتم کے ایعنی اتفاقی) حوادث کے لیے پہلے ہی مخواکش رکھ دی گئی ہے۔ ﴿ مَاۤ اَصَابَ مِنْ مُصِيْبَةٍ فِی الْاَرْضِ وَلاَ فِی اَنْفُسِکُمْ اِلاَّ فِی کِیْبِ مِنْ قَبْلِ اَنْ تَجُواکُشُ رکھ دی گئی ہے۔ ﴿ مَاۤ اَصَابَ مِنْ مُصِیْبَةٍ فِی الْاَرْضِ وَلاَ فِی اَنْفُسِکُمْ اِلاَّ فِی کِیْبِ مِنْ قَبْلِ اَنْ نَبْوا اَسْ اَللَٰهِ یَسِیْو ﴾ (۲۲:۵۷) اس نظام میں اس قتم کے خارجی یا داخلی حوادث کے لیے ذخیرہ کرلیتا کچھ دشوار نمیں ﴿ اِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ یَسِیْو ﴾ استعداد کے کم یا سلب ہو جانے سے انسان سان نشوونما سے محروم نمیں رہ جاتا۔ ﴿ لِکَیْلاَتَاْ سَوْا عَلٰی مَافَاتَکُمْ ﴾ (۲۳:۵۷) اس لیے کہ جن کی استعداد زیادہ ہوتی ہے۔ وہ اس استعداد کے ماحصل کو اپنی ملکت نمیں سمجھ لیتے ﴿ وَلاَ تَفْرَ حُوْائِمَا اللّٰکُمْ ﴾ (۲۳:۵۷) یہ دشواری اس معاشرے میں پیش آتی ہے جمال ہم محفص خود بڑا جنے کی فکر کرے اور اللّٰکُمْ ﴾ (۲۳:۵۷) یہ دشواری اس معاشرے میں پیش آتی ہے جمال ہم محفص خود بڑا جنے کی فکر کرے اور

آئينې پوي www.mujanadikbrary جوس نظريات

اس کے لیے دو سرے انسانوں کی کمائی پر اس طرح چیکے چیکے ہاتھ مارے جس طرح شکاری دبے پاؤں شکار کو جا ربوچتا ہے۔ (وَاللّٰهُ لاَ يُعِبُّ كُلَّ مُخْعَالٍ فَخُوْدٍ (۵۷-۲۳) (ن-ر-ص۱۵۷) اب دیکھتے اس سورہ حدید کی مندرجہ بالا دو آیات کا سیدھا سادا ترجمہ یوں ہے۔

"کوئی مصیبت ملک پر اور خود تم پر نہیں آتی گر ہمارے اس مصیبت کو پہنچانے سے بیشتر ایک کتاب میں (کلھی ہوئی) ہے اور بیہ بات (پہلے لکھ رکھنا) اللہ کے لیے آسان کام ہے تاکہ جو پکھ تمہارے ہاتھ سے نکل جائے اس پر افسوس نہ کرو۔ اور جو پکھ تمہارے ہاتھ لگ جائے اس پر اترایا نہ کرو۔ اور اللہ سمی دھوکے باز اور پیخی بگھارنے والے کو پہند نہیں کرتا"

اب دیکھے ان آیات میں اللہ تعالیٰ نے عقیدہ قضاء وقدر کا ذکر اور اس کا فائدہ بتایا ہے۔ اب پرویز صاحب نے اینے مفہوم میں سے کیا کہ .

(۱) کتاب سے مراد گنجائش وخیرہ یا سٹور ہے۔ (۳) اللہ سے مراد نظام ربوبیت ہے۔ (۳) فات سے مراد کم استعداد والا ہونا اور (۵) وَاللّٰه لاَ یعت اور فخود کاکوئی مستعداد والا ہونا اور (۵) وَاللّٰه لاَ یعت اور فخود کاکوئی مفہوم بیان نہیں فرمایا۔ پھر اس طرح جیکے چیکے اور دیے پاؤں عقیدہ قضا وقدر پر ایمان کو نظام ربوبیت پر ایمان لانے سے تعبیر کیا اور اس عقیدہ کی فیا کد کو نظام ربوبیت کے کھاتے میں ڈال دیا اس طرح یہ ثابت کر دکھایا کہ نظام ربوبیت کے دو فاکدے ہیں۔

اس مصیبت کے وقت نظام ربوست کے پاس ذیرہ ہوتا ہے۔ جس سے وہ مصیبت زدہ کی مدد کر سکتا
 اور:

© اس نظام میں زیادہ استعداد والا تھوڑی استعداد والے کی کمائی کو دبے پاؤں اور چیکے چیکے دبوچہا میں۔

۲۔ نظام ربوبیت کا فلسفہ اور مزید فوا کد: "وہ (قرآن) کہتا ہے کہ جن وانس اپی پیدائش کے مقصد کو اس صورت میں حاصل کر کے ہیں کہ وہ قانون خداوندی کے مطابق ذندگی ہر کریں ﴿ وَمَا حَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسُ اِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴾ (۵۲:۵۱) ہی ای صورت میں ممکن ہے کہ تمام افراد نظام خداوندی سے خسلک ہو جا کیں ایکن اس سے یہ نہ سمجھ لیا جائے کہ اس میں نظام خداوندی کا کچھ اپنا فائدہ ہے ' بالکل شیں۔ اس لیے یہ نظام اپنے لیے کچھ شیں چاہتا ﴿ مَاۤ اُرِیْدُ مِنْ وَزْقِ وَمَاۤ اُرِیْدُ اَنْ یُظِعِمُونِ ﴾ (۱۵-۵۵) یہ نظام افراد معاشرہ سے کچھ لینے کے لیے وجود میں شیں آتا۔ خود ان کی پرورش اور قوت کا انظام کرنے کے لیے وجود میں شیں آتا۔ خود ان کی پرورش اور قوت کا انظام کرنے کے لیے افراد معاشرہ سے کھو یُظِعِمُ وَلاَ یُفِظَعَمُ ﴾ (۲-۱۳) وہ افراد سے عبودیت (یعنی اپنی صلاحیتوں کو نظام کے مقرد کردہ ضوابط کے مطابق صرف کرنے) کا مطالبہ اس لیے کرتا ہے کہ اس سے خود افراد کی ذات بحر پور جوانیوں ضوابط کے مطابق صرف کرنے) کا مطالبہ اس لیے کرتا ہے کہ اس سے خود افراد کی ذات بحر پور جوانیوں کئی منہوم شوابط کے مطابق صرف کرنے) کا مطالبہ اس لیے کرتا ہے کہ اس سے خود افراد کی ذات بحر پور جوانیوں کئی منہوم میں تک پینچ کر کامل اعتدال حاصل کر سکتی ہے۔ ﴿ إِیّاكَ نَعْبُدُ وَ إِیَّاكَ نَمْتُونِدُ ﴾ (۱-۲۰) کا کی عملی مفہوم

آئينة پر برورون نظريات برورون برورون

ہے۔" (ن در ص ۱۸۵)۔

کی سمجے آپ کہ ﴿ إِیاكَ نَعبدُ و اِیَاكَ نستَعِین ﴾ کاعملی مفہوم کیا ہے؟ وہ یہ ہے کہ یہ نظام رہوبیت آپ سے جو کھ لیتا ہے۔ اس سے نہ تو لیتا ہے اور نہ کھھ کھا تا ہے بلکہ الٹا آپ کو کھا تا ہی ہے۔ قوت ہی دیتا ہے اور اپ پی رکھتا ہی نہیں۔ اب دیکھیے نظام تو محض قواعد وضوابط اور ان میں ربط وضبط کا نام ہے۔ جسے عصبی نظام 'عصلاتی نظام انتضام 'گردش خون کا نظام سرمایہ داری 'نظام معیشت وغیرہ وغیرہ۔ اور یہ ایک بے شعور اور بے جان ہی چیز ہے۔ اس کا کھانے کھلانے اور لینے دینے کیا تعلق؟ اگر اس سے مراد نظام حکومت یا نظام دین کا قیام ہے تو ظاہر ہے "نہ یہ انسانوں پر مشمل ہو سکتا ہے۔ اور یہ انسان خود بھی ضرور کھا کیں گے اور جب تک کچھ لیس کے نہیں وہ دین گے کیا؟ للذا یہ پرویزی تعبیر بیکار انسان خود بھی ضرور کھا کیں گے اور جب تک کچھ لیس کے نہیں وہ دین گے کیا؟ للذا یہ پرویزی تعبیر بیکار خواہا ہے۔ چنانچہ خود پرویز صاحب نے ﴿ اِیَّاكَ نَسْتَعِیْنُ ﴾ کا "مفہوم القرآن" میں جو مفہوم بیان فراہا ہے۔ وہ پہلے مفہوم سے بالکل مختلف ہے۔ لکھتے ہیں۔

"بی نظام ان افراد کے ہاتھوں منظم ہو گا جو اس حقیقت کبری کا اعلان اور عملاً اس اعلان کی تصدیق کریں گے کہ ہم خدا کے سواکسی کی اطاعت اور محکومیت اختیار شیں کرتے ہیں" (مفہوم القرآن جا ص ا۔ الف) اب دیکھے اس مفہوم میں نہ کہیں کھانے کھلانے اور لینے دینے کا ذکر ہے نہ ہی افراد کی ذات بھرپور جوانیوں تک پہنچ کر کائل اعتدال حاصل کرنے کا چھرے۔ لیکن اس کے باوجود دونوں مفہوم ایک ہی آ بہت کے ہیں۔ اور دونوں ہیں بھی صحیح علاوہ اذیں دونوں بین کچھ اقدار مشترک بھی ہیں۔ مثلاً دونوں میں نستعین کا معنی چھوڑ دیا گیا ہے۔ اور دونوں میں عبادت اور عبود سے کا معنی وہ بتایا گیا ہے جو کہ اسلام کا ہے

نه که عبادت اور عبودیت کا.

2- نظامِ ربوبیت کب اور کیسے آئے گا؟: مندرجہ ذیل آیات اور اس کے مفہوم میں نظام ربوبیت کے تشریف لانے کا ذکر ہے۔ ذرا غور سے قرآن کے الفاظ اور اس کے مفہوم کو اور بالخضوص خط کشیدہ الفاظ کو ملاحظہ فرماتے جائے۔ ایبا نہ ہو کہ وہ آبھی جائے اور آپ کو خبر بھی نہ ہو۔ فرماتے ہیں:

> ﴿ قَدْ خَسِرَ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِلِقَآءِ ٱللَّهِ حَقَّةِ إِذَا جَآءَتُهُمُ ٱلسَّاعَةُ بَغْتَةً قَالُواْ يَحَسَّرَنِنَا عَلَىٰ مَا فَرَّطْنَا فِيهَا﴾ (الانعام١/١٦)

﴿ وَهُمْ يَعْمِلُونَ أَوْزَارَهُمْ عَلَىٰ ظُهُودِهِمْ أَلَا سَآءَ مَا يَزِرُونَ ﴿ ﴾ (الانعام ٦/ ٣١)

یہ جماعت جو سمجھے جیٹی تھی کہ خدا کے قانون سے
ان کا کبھی نگراؤ نہیں ہو گا تباہ ہو کر رہے گی۔ حتی کہ
جب انقلاب کی گھڑی دفعتاً نمودار ہو جائے گی تو وہ

جب العلاب في الفرى دفعتا ممودار ہو جائے في او وہ كف افسوس مل كر كميں گے كه اس باب ميں جو پچھ ہمارى طرف سے ہو تارہاس پر ہميں ندامت ہے۔

لیکن ان کی میہ پشیانی اس وقت ہوگی جب ان کے اعمال اپنا نتیجہ مرتب کر چکے تھے ان کے اعمال کس قدر ناہمواریاں پیدا کرنے والے تھے۔ www.muhammadifibrary.com

اس وقت وہ دیکھیں گے کہ قریبی مفاد پرتی کا نظریہ کس طرح بچوں کا کھیل اور سعی لاحاصل تھا۔ اس کے بر عکس جن لوگوں نے اپنی جدوجہد کو خدا کے قانون ربوبیت کے ہم آہنگ رکھا ان کے مستقبل کی زندگی کس قدر منفعت بخش ثابت ہوگ۔ اے کاش یہ لوگ اس حقیقت کو پہلے سمجھ لیتے۔ (ن۔ رص ۲۳۲)۔

اب دیکھئے قطع نظر دوسرے مفاہیم کے ایک مفہوم تو بڑا واضح کے کہ السَّاعة سے مراد نظام ربوبیت کے تشریف لانے کا دن ہے۔ اب اس دن ہو گاکیا؟ ہے بھی ملاحظہ فرمایئے۔

"جس انقلاب عظیم کے متعلق متہیں کہا جا رہا ہے وہ آکر رہے گا (۲۰۱:۲۲) اس وقت یہ تمام سرکش

اور متمرد ارباب اقتدار جو اس وقت اس نظام کی مخالفت میں اس قدر ذوروں پر ہیں۔ خاسروناکام 'بد حواس ہو کر ادھر ادھر بھاگیں گے (۱۳:۳۱) ان ہے کما جائے گا کہ اب کمال بھاگ رہ ہو؟ (۱۳:۳۱) اب وقت اس کمیں بناہ نہیں مل سکتی (۱۳:۵۱) اس وقت ان ہے کما جائے گا کہ یہ ہے تمہارا اعمال نامہ جو اس وقت اس انقلاب کے رنگ میں بے نقاب ہو کر تمہار ہے سامنے آیا ہے (۱۳:۵۷) اس وقت ان کی ہے حالت ہو جائے گی جیسے کئے ہوئے کھیت یا بجھے ہوئے کو کئے (۱۳:۵۱) پھر ان پر نہ آسمان روئے گا نہ ذمین۔ صف ماتم بچھ جائے گی (۱۳:۵۷) اور نہ ہی ہم متاسف ہوں گے (۱۴:۵۱) للذا ان ہے کہو کہ جو کچھ تم ہے کما جاتا ہے اس بہو نہیں بلکہ خون کے آنسو روؤ (۱۳:۵۲) کہ یہ مقام روئے ہی کا ہے۔ " (ن- ر- ص۱۳۵-۲۵) مندرجہ بالا چند سطور کے اقتباس آٹھ مختلف سورتوں کی آیات کو جس بھونڈے طریقے ہے جو ڈکر قیامت کے مناظر کو 'دنظام ربوبیت کے یوم انقلاب "پر فٹ کیا گیا ہے۔ اسے دیکھ کر کسی کا یہ شعریاد آ جاتا ہے۔ مناظر کو 'دنظام ربوبیت کے یوم انقلاب "پر فٹ کیا گیا ہے۔ اسے دیکھ کر کسی کا یہ شعریاد آ جاتا ہے۔ کسی کی ایمنٹ کمیں کی ارورڈا بھان متی نے کنبہ جو ڈا

اب کھ مزید مناظر بھی ملاحظہ فرمائے۔

۸۔ نظام ربوبیت کے انقلاب کا دو سرا منظر: "یہ فطرت کا اٹل فیصلہ ہے جے واقع ہو کر رہنا ہے۔ جو بری بری طاقیس نظام ربوبیت کی راہ میں حاکل ہوں گی۔ انہیں اس طرح راستے سے ہٹا دیا جائے گاجی طرح تیز و تند ہوا برے برے تناور درخوں کو جڑ سے اکھر دیتی ہے۔ ﴿ وَیَسْنَلُونَكَ عَن الْمِعِبَالِ فَقُل يَنْسِفُهَا رَبِّيْ نَسْفًا ﴾ (۱۰۵:۲۰۱) اور اس کے بعد میدان صاف ہو جاتا ہے۔ ﴿ فَیَذَرُهَاقَاعًا صَفْصَفًا ﴾ (۱۰۲:۲۰۱) جی میں نہ کوئی ٹیڑھ پن باتی رہتا ہے۔ نہ اونج جُ ﴿ لاَ تَزی فِیْهَا عِوَجًا وَلاَ اَمْنَا ﴾ (۱۰۲-۱۰) ان سے اس طرح میدان صاف کر دینے کے بعد انسانیت کا وہ گروہ عظیم جو آج تک اسے بری طرح کیلا جارہا ہے رابعنی مزدور طبقہ۔ مولف) ابھر کر اوپر آجائے گا۔ ﴿ وَتَوَى الْاَرْضَ بَادِزَةً ﴾ (۱۰۵:۲۰) (ن-ر-ص ۲۷۸)

uhammadilibrary.com مرکز [ 323 | ۳۰۱۱ <del>۱۷۷۷ ۲۰۱۱</del> به: دوم)طلوع اسلام کے مخصوص نظریات

ارض کے معنی "بری طرح سے کچلا ہوا طبقہ" ہے۔

ہیں۔ کیونکہ الساعة كاليمي عملي مفهوم ہے۔

بارزة كامعنى كطے ميدان ميں سامنے آنا نسيس بلكه ابحركر اوپر جانا ب-

سے ابت فرمایا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ جس قدر تحریف پرویز صاحب نے فرمائی ہے اس سے یہ قرآن وہ

قرآن رہتا ہی نہیں جو باقی تمام امت مسلمہ سمجھتی ہے یا جے بطور دلیل پیش کیا جا سکتا ہے۔ ہو سکتا ہے پچھ لوگوں کو آپ سے ایس اندھی عقیدت ہو جو آپ کی ہر طرح کی تاویلات کو تشکیم کرنے پر آمادہ ہو جائیں۔

لیکن وہ فخص جو تھوڑی بہت بھی عربی سمجھتا ہو' ایسی خرافات کو قبول کرنے کے لیے بھی تیار نہیں ہوسکتا۔

www.frull.of

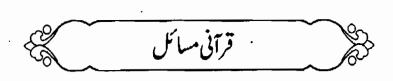
سویہ تھے وہ مخلف طریقے اور حرب جن کو استعال کرنے کے بعد آپ نے اس نظام ربوبیت کو قرآن

قرآن میں جو قیامت کے مناظر پیش کیے گئے ہیں۔ یہ فی الحقیقت نظام ربوبیت کے انقلاب کے مناظر

جبال کے معنی نظام ربوبیت کی مخالف قوتمی ہیں جو بردی بری ہی ہوتی ہیں۔ چھوٹی نہیں ہو سکتیں۔

وم) قرآنی مسائل

حصبه سوم



(قرآنی فضلے کے جواب میں صرف إن مسائل سے تعرض كياگيا ہے جن كاجواب دينا ضروري تھا)

🕦 قرآنی نماز 🕝 قرآنی ز کوة و خیرات 🕑 قربانی الله تعدد ازواج اطاعتِ والدين

﴿ نَاتِحُ ومنسوخ ا غلام اور لونڈیاں علام 🕥 عذاب قبر 🔑 رجم اور حد رجم

(2) ترکه اوروصیت

www.muham.madilibrary.com. آئید: رَویزیت کر (هصروم) فرانی مسائل

## 🛈 قرآنی نماز

پرویز صاحب نے اپنے کسی مضمون میں لکھا کہ ذکوۃ کانصاب اور اس کی شرح چونکہ قرآن نے متعین نہیں گی۔ لندا رسول اللہ کے بعد قرآنی معاشرہ یا قرآنی حکومت سے حق رکھتی ہے کہ اس کی جزئیات متعین کرے۔ اس پر کسی متنصر نے سوال کیا کہ قرآن نے تو نماز کی جزئیات بھی متعین نہیں کیں۔ نہ کہیں نمازوں کی تعداد کا ذکر ہے نہ او قات کا نہ ترکیب نماز کا نہ تعداد رکعت کا توکیا سے جزئیات بھی قرآنی معاشرہ ہی متعین فرمائے گا؟

نماز اور تواتر کا سمارا: اس کے جواب میں پویر صاحب نے فرمایا کہ "زمانہ کے تقاضے زکوۃ پر تو اثر انداز ہو سکتے ہیں لیکن نماز پر یہ تقاضے اثر انداز ہیں ہوتے آخر وہ کوئی ضرورت اس بات کی مقتضی ہوگی کہ رکوع میں سُنبحان رَبِی الْعَظِیْم کی جگہ سُنبحان اللّٰهِ تَعَالٰی عَمّا یَصِفُونَ پڑھا جائے یا دو سجدوں کی بجائے صرف ایک سجدہ کیا جائے۔ لہذا جو اعمال ملت میں تواتر سے چلے آرہے ہیں انہیں علی عالہ رہنے دیا جائے گا۔ البتہ جن جزئیات میں مختف فرقوں میں اختلاف ہے قرآنی معاشرہ ان کو بتدر آئے ختم کر دے گا۔ البتہ جن جزئیات میں مختلف فرقوں میں اختلاف ہے قرآنی معاشرہ ان کو بتدر آئے ختم کر دے گا۔ البتہ جن جزئیات ان مسلمہ جزئیات (یعن نمازوں کی تعداد رکعات کی تعداد' اوقات نماز اور ترکیب نماز) میں کی تبدیلی کی ضرورت محموس کرے تو وہ ایسا کرنے کی اصولاً مجاز ہوگی۔

(قرآنی فصلے 'صفحہ: ۱۲ تا ۱۴ طخصاً)

اب سوال یہ ہے کہ یہ قرآنی حکومت ماضی میں کبھی قائم ہوئی بھی تھی یا نہیں؟ ظاہر ہے کہ طلوع اسلام کے خیال کے مطابق ایسی قرآنی حکومت کا امکان آگر ہو سکتا ہے تو طوکیت سے پہلے یعنی ظافت راشدہ کے دور میں ہی ہو سکتا ہے۔ وفات النبی کے بعد تمیں سال کے اس ددر میں زمانے کے تقاضے بھی ہمت بدل چکے تھے۔ سلطنت اسلامیہ میں دس گنا وسعت پیدا ہو چکی تھی اور لاتعداد نے محکے بھی قائم ہو چکے تھے۔ توکیا اس دور میں قرآنی حکومت نے اپنے اس اصولی حق کو کبھی استعال بھی کیا تھا ہم اس سوال کو اور زیادہ آسان بتا دیتے ہیں ادر اسے صرف نماز تک ہی محدود نہیں رہنے دیتے۔ بلکہ یہ بوچھتے ہیں کہ نماز کا معالمہ ہو یا زکوۃ کا 'ج کا ہو یا روزہ کا قصاص کا ہو یا دیت کا 'جنگ کا ہو یا صلح کا 'ہمیں کوئی ایک مسئلہ ایسا بتایا جائے جس میں اس قرآنی حکومت نے اپنا یہ اصولی حق استعال کرتے ہوئے حسب اقتفات زمانہ ایسا بتایا جائے جس میں اس قرآنی حکومت نے اپنا یہ اصولی حق استعال کرتے ہوئے حسب اقتفات زمانہ

www.muhammadilibrary.com رصد سوم) قرآنی سائل مسائل م

تبدیلی کی ہو؟ اور اے امت نے محوارا کر لیا ہو؟

اور دوسرا سوال میہ ہے کہ میہ تواتر آخر کب سے شروع ہوا؟ آگر اس تواتر کا تعلق دور نبوی ساتھ کے ا شروع ہوتا ہے۔ اور دور نبوی سائیل کے بعد کی قرآنی حکومتوں نے بھی اس میں کوئی رد وبدل نہیں کیا۔ تو آئدہ لیتی مستقبل میں اگر مجمعی پرویز صاحب کی مزعومہ قرآنی حکومت قائم ہو بھی جائے تو وہ ایسے ردو

بدل کی اصولاً مجاز کیسے بن جائے گی؟ اس اصول کے لیے آخر کوئی دلیل یا نظیر بھی تو در کار ہے۔ اور تيسرا سوال بي ہے كه نماز كے قيام كا علم آغاز نبوت ميں ہى نازل موا تھا۔ سورہ ماعون جس كاتر تيب نزول کے لحاظ سے نمبر کا ہے اس میں اللہ تعالی فرمائے ہیں ﴿ الَّذِيْنَ هُمْ عَنْ صَلاَتِهِمْ سَاهُون ﴾ (١٠٥-٥) ليني نمازكي ادائيكي كا تحكم اس وقت ديا كيا جب كه نه ابعي قرآني حكومت قائم هوكي تحق اور نه مشورہ کا تھم نازل ہوا تھا (مشورہ کا تھم پہلی بار سورہ شوری میں نازل ہوا جس کا تر تیب نزول کے لحاظ سے نمبر ۱۲ ہے نہ ہی نماز اداکرنے کی ترکیب قرآن میں کہیں نظر آتی ہے۔ پھر یہ نماز کی ترکیب رسول الله ماہیا نے کس حیثیت سے اختیار فرمانی تی؟ نماز کی ابتدا میں قیام ہو پھر رکوع ہو' پھر سجدہ ہو' پھر جلسہ ہو پھر دو سرا سجدہ مو یا بید کہ ایک رکعت میں الکی تو ایک بار بی ہونا چاہیے لیکن سجدہ دو بار پھر بید کہ ہر نماز میں ر کعات کی تعداد اتنی ہونی چاہئے' نماز یول شروی کرنی چاہئے اور اس طریقہ سے محتم ہونی چاہئے۔ یہ تمام باتیں آپ نے اپن مرضی سے افتیار فرمائی تھیں یا گئی آسانی ہدایت کے تحت؟ پھر آپ کے بعد ملوکیت ے پہلے کی قرآنی حکومتوں نے نماز کی جزئیات میں کوئی رودبول کیا تھا؟

نمازول کی تعداد: برویز صاحب فراتے ہی کہ:

"يمال ايك مولوى صاحب سے ذكر كيا كيا كه وحى صرف قرآن شريف من جدية انبول نے فرمايا اگر تم وحی خفی کے محر ہو تو ہاؤ کہ قرآن میں پانچ وقت کی نمازوں کا ذکر کمال ہے؟ ان کا ارشاد ہے کہ بد وقت رسولَ الله متفايم ن وحي معنى كي بنياد رر مقرر فرمائ تھے۔" (قرآنی فيصله ص١٥)

اب اس بنادُنی سوال کے جواب میں برویز صاحب نے بخاری سے معراج والی حدیث کا ترجمہ درج کر کے جس میں یائج نمازوں بعنی تعداد کی فرضیت کا ذکر ہے۔ یہ طابت کرنے کی کوشش فرائی ہے کہ یہ حدیث وضعی ہے اور کسی میودی کی گھڑی ہوئی ہے۔ اور اس نے بد وضع اس کیے کی کد موی السنا کی حضرت رسول اکرم ملتی ایم پر فضیلت هابت ہو سکے۔ اور نیز یہ کہ اس نمازوں کی تعداد والی وحی خفی کی میں کچھ حقیقت ہے۔ (ق-ف ص۱۵ تا ۱۸ الخماً)

ہم بقول پرویز صاحب بید تشکیم کر کیتے ہیں کہ بید روایت و صنعی ہے۔ محمر سوال بیہ ہے کہ: (۱) جب اس دور میں حدیث کو جبت تسلیم ہی نہیں کیا جاتا تھا جیسا کہ طلوع اسلام اکثر پر چار کرتا رہتا

ہے ۔ تواس یہودی کو بیہ روایت گھڑنے کی ضرورت ہی کیا تھی؟ آخر کھوٹے سکے کو کون قبول کر تاہے؟

(۲) میہ روایت تو ہوئی و صنعی اور قرآن میں نمازوں کی تعداد جائی نہیں گئی۔ پھر یہ پانچ نمازیں آکد حر

<u>www.muhammadilibrary.com</u> آئینهٔ پَرویزغت کا <u>327</u> (هسه سوم) قرآنی مسائل

(٣) مولوی صاحب کا اصل سوال ہے تھا کہ قرآن میں پانچ نمازوں کا کیس ذکر ہے؟ ہے سوال تو جوں کا توں ہی رہا۔ مولوی صاحب نے اصل سوال ہے تو نہیں کیا تھا کہ ذرا وئی خفی کی حقیقت پر روشنی ڈال دیجے! جو پرویز صاحب نے اپنا سارا رخ اس طرف موڑ دیا۔ اور جمال تک اصل سوال کا تعلق تھا۔ اس کے متعلق فرمایا کہ "ہے تو ہم پھر بھی عرض کریں گے کہ نماز کے متعلق قرآن میں کیا چھ ہے۔ سردست آپ اتنا دیکھیے کہ دی متلو کی حقیقت کیا ہے (ایسنا ص ۱۱) گر بھیں افسوس ہے کہ پرویز صاحب نے بعد میں بھی یہ نہیں بتایا کہ قرآن کی روسے نمازوں کی تعداد کیا ہے؟

قیام صلوة كامقصد: كى صاحب نے رويز صاحب سے بوچھاكه:

- (۱) آپ کے پیش کردہ نظام صلوۃ میں اس صلوۃ کاکیامقام ہوگا جے موقت فریضہ کما گیا ہے؟
  - (٢) آپ خود كس طرح نماز راهة بير. (ايشأ ص١٩)

اب پہلے سوال کے جواب میں آپ نے اپ مخترعہ نظام ربوبیت کی کھھ تنصیلات پیش کرنے کے بعد فرمایا کہ قوانین خداوندی نے اس کا انظام کر اکھا ہے کہ اس نظام (ربوبیت) کی بار بار یاد دہانی کرائی جائے اک اس کے اصول ومبانی اجاگر ہوتے رہیں اور آس کی اہمیت نگاہوں سے او جھل نہ ہونے پائے اس یاو دہانی کا نام صلوٰۃ کا فریضہ موقت ہے یعنی خاص او قات کا اجھیج۔ " (ایسنا ص ۱۱)

اب دیکھئے یہ عجیب قتم کی منطق ہے کہ پرویز صاحب جس ظام ربوبیت کے قیام کو اصل مقصد دین قرار دے رہے ہیں اس کا تو قرآن کریم میں کمیں ذکر تک نہیں اور جس چیز (نماز) کو آپ فقط نظام ربوبیت کی یاد دہانی کا ذریعہ قرار دے رہے ہیں۔ اس کا ذکر قرآن کریم نے کم وہیش سے سو مرتبہ کر دیا۔

پرویز صاحب بیہ بتانے سے بھر پہلو تھی فرہا گئے بیہ خاص او قات اجتماع دن میں کتنی بار ہونے جاہئیں جو اس نظامِ ربوہیت کی یاد دہانی کے لیے قائم کیے جائیں گے۔

الله تعالی تو اقامت صلوٰۃ کامقصدیہ بتاتے ہیں کہ ﴿ وَاقِیمِ الصَّلُوٰۃَ لِلْاِنْخُرِیٰ ﴾ (۲۰-۱۳) یعن نماز میری یاد کے لیے قائم کرولیکن پرویز صاحب فرماتے ہیں کہ اقامتِ صلوٰۃ کامقصدان کے مخترعہ نظام ربوبیت کے اصول ومبانی کی یاد دہانی ہے۔

صلوٰۃ کے دو سرے مفہوم: صلوٰۃ کا پہلا مفہوم "نظام ربوبیت کے اصول و مبانی کی یاددہانی کا اجماع ہے" اب دو سرے مفہوم ملاحظہ فرمائیے ' فرماتے ہیں:

(٢) صفات خداوندی کو بطور معیار سامنے رکھ کر ان کے پیچھے پیچھے چانا یا کتاب اللہ کے ساتھ پوری بوری وری وابنگی سے اپنے اندر صفات خداوندی کا منعکس کرتے جانا صلوۃ ہے " اب اس مفہوم کی رو سے اجتماع قائم کرنے کی چھٹی مل گئی۔ اب تیسرامفہوم دیکھئے۔

www.muhammadilibrary.com منتقه حاله منتقه حاله منتقه حاله منتقه حاله منتقه عاله منتقه من

(٣) "الصلوة صراط متقم روطن كانام ب"جس ك متعلق فرمايا:

﴿ إِنَّ رَبِّى عَلَىٰ صِرَطِ مُسْتَقِيْمِ ﴾ "ميرے نشوونما دينے والے كا قانون ربوبيت خود در در در مار مار س

(هود ۲/۱۱ه) متوازی راه پر چل رہا ہے۔"

اس (قانون ربوہیت) کے پیچھے پیچھے تم بھی چلتے جاؤ۔ مصلیٰ اس تھوڑے کو کہتے ہیں جو گھڑ دوڑ میں پہلے نمبر پر آنے والے تھوڑے کے بالکل پیچھے پیچھے ہو جو ادھرادھر کی راہوں پر نکل جائے وہ مصلیٰ نہیں "سلیم

کے نام تیرہوال خط ص۹۰۹۔ (ن-ر- ص۱۹۰) اب دیکھئے مندرجہ بالا آیت کے ترجمہ میں پرویز صاحب نے قانون ربوبیت کے الفاظ اپنی طرف سے

شامل کر کے بے جان قانون کو متوازی راہ پر چلا دیا۔ پھر تمام مصلین کو اس بے جان قانون ربوبیت کے پیچھے پیچھے لگا دیا۔ اب جو محض اس قانون ربوبیت سے ادھرادھرکی راہ اختیار کرے گا وہ مصلی نہیں بلکہ

سی اور قسم کا گھوڑا ہے۔ (۴) قرآنی اصطلاحات کے معمن میں اقام الصلوّة کا مفہوم یوں بیان فرمایا کہ:

«معاشره کو ان بنیادوں پر قائم کر چن پر ربوبیت نوع انسانی (رب العالمینی) کی عمارت استوار ہوتی میں "قلب نظر کن بازتال جماس متا چیک دیجہ میں " (در مصر میں)

ہے۔ " قلب و نظر کا وہ انقلاب جو اس معاشر کی روح ہے۔" (ن-ر-ص۸۷) اس مفہوم کی روے نہ آپ کو گھو ڑا بننے کی خرورت ہے۔ نہ اصول ومبانی کے یادوہانی کے اجتماعات

اس مہوم ی روسے نہ آپ ہو ھو را بے ی جوارت ہے۔ یہ اسون و مبان سے یادوہان کے اجماعات کی۔ نہ صفاتِ خداوندی کو اپنے اندر منعکس کرنے کی جی قلب و نظر میں نظام ربوبیت کے لیے انقلاب پیدا کر لیجے تو آپ کی صلوۃ ادا ہو گئ۔ اور:

(۵) پانچوال مفهوم يول بيان فرمايا كه:

ا۔ نظامِ صلوٰۃ کیا ہے؟ اس کے متعلق بہت کچھ کمہ چکا ہوں۔ لیکن قرآن کریم نے اس تمام تفصیل کو سٹ سمٹاکر ایک فقرہ میں رکھ دیا ہے بعنی۔

﴿ وَلَتَ نَكُ نُظِيمُ ٱلْمِسْكِينَ ﴾ "بم ساكين كرزق كاابتمام نيس كرت-"

(المدنر ٤٤/٧٤) (المدنر ٤٤/٧٤)

زندہ باد! اب دیکھئے آیت بالا کا سیاق و سباق یہ ہے کہ قیامت کے دن اہل جنت جنم والوں ہے ہو چھیں گے کہ تم کس وجہ سے دوزخ میں پڑے؟ تو وہ چار باتیں بتائیں گے: (۱) وہ نماز نہیں پڑھتے تھے (۲) مسکینوں کو کھانا نہیں کھلاتے تھے اور (۳) اور روز جزا کو جھٹلاتے تھے اور (۳) اور روز جزا کو جھٹلاتے تھے۔ اب پرویز صاحب نے پچھلے دو جرائم کا تو ذکر ہی چھوڑ دیا۔ اور پہلے جرم کو دوسرے میں ضم کرکے نماز نہ پڑھنے کی شرح یہ فرمائی کہ وہ مسکینوں کو کھانا نہیں کھلاتے تھے گویا لم نک من المصلین کا

مطلب ہوا ولم نک نطعم المسکین۔ اس مفہوم کی رو ہے اقام الصلوۃ کامفہوم مسکینوں کو کھانا کھلاتا ہے۔ یہاں نہ اصول و مبانی کی یاد دہانی www.muhammadilibrary.com رصد روم) قرآنی صائل کے اللہ کے دیریقت کے 1329 کی دوم اللہ کا اللہ کا اللہ کا اللہ کا ا

کے اجتماع کی بات ہے نہ دو سرے نمبر پر آنے والے گھو ڑے گی۔ نہ صفات خداوندی کو منعکس کرنے کی نہ قلب و نظرے انقلاب کی ۔ قلب و نظرے انقلاب کی ۔

شد پریشان خواب من از کثرت تعبیر با

قیام صلوٰۃ اور طمارت؟: اس مفسر قرآن کی بیہ سب تفییریں بجالیکن اس بات کی سمجھ نہیں آئی کہ میکنوں کو کھانا کھلانے 'صفات خداوندی کو منعکس کرنے 'قلب ونظر میں انقلاب لانے۔ قانون ربوبیت کے مصلی بننے یا نظام ربوبیت کے اجماعات کے لیے وضو یا طمارت ' اور مساجد میں ہی اکٹھا ہونے کی کیا ضرورت ہے؟

امام کا تقرر کیول؟: پھر فرماتے ہیں کہ:

دوجب یہ اجتماع (صلوق) اپنے میں سے سب سے بہتر فرد کو بہ حیثیت امام چن لیتا ہے۔ اور بہتر ہونے کا معیار یہ ہوتا ہے کہ کس کی زندگی سب سے زیادہ قانون خداوندی سے ہم آہنگ ہے۔ یکی امام اس اجتماع کا نمائندہ ہوتا ہے۔ اس ایک کی آواز پر سب کو اٹھنا ہوتا ہے۔ اور اسی کی آواز پر جھنا اور اٹھنا ایک ساتھ ہوتا ہے جو شمادت دیتا ہے ہی حقیقت کبری کی کہ اس جماعت کے افراد میں کامل ہم آہنگی فکر وعمل ہے(" (ص ۱۲)۔

یمال سے بھی سوال پیدا ہوتا ہے کہ جب قرآن میں حرام بنانے کا ذکر 'ند اس کی قابلیت کا ند اس کی آور اس کی آور ند اس کی آور نے اس کی آور نے اس کی آور نے اور نے کہ جب قرآن میں موری کیوں اس سے جماعت میں ہم آہنگی فکرو عمل کا ثبوت ماتا ہوری کیوں قرار دیا گیا ہے۔ اور ضروری بھی ایسا کہ اس سے جماعت میں ہم آہنگی فکرو عمل کا ثبوت ماتا ہو اور اس سے معاشرہ کی ناہمواریاں مثن ہیں۔

رکوع و بچود کا مقصد اظهار جذبات ہے: پرویز صاحب نے اس یاددہانی نظام رہوبیت میں رکوع و بچود کا مقصد یہ بتایا کہ جس طرح کوئی مقرر اپنے جذبات کے اظهار کے لیے تقریر کے دوران اپنے بعض اعضاء کو حرکت دیتا اور اس پر مجبور ہو تا ہے۔ بعینہ یمی صورت اجتماع صلوٰۃ کی ہے۔ اور بعض دفعہ یوں بھی ہو تا ہے کہ ایک آدی چپ چاپ بیٹھا کسی گری سوچ میں پڑا ہو تا ہے۔ لیکن اس کا سراور ہاتھ پاؤں مختلف قتم کی حرکات میں مصروف ہوتے ہیں۔ اننی حرکات سے اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ وہ کس قتم کے خیالات میں مستفرق ہے۔ اجتماع صلوٰۃ جن کا ذکر اوپر کیا گیا ہے۔ ان کے (یعنی نظام ربوبیت کی یاد دہانی کے) ابھر کر سامنے آنے ہے افراد جماعت کے سینوں میں جذبات کا تلاظم ناگزیر ہے۔ قیام رکوع و بچود اننی جذبات کے متحرک آئیے ہیں۔ لیکن اس میں اظهار جذبات کا تلاظم ناگزیر ہے۔ قیام رکوع و بچود اننی جذبات کے متحرک تصوصیت ہے۔ جو اس معاشرہ کی بنیادی تصوصیت ہے۔ "(ایصناص ۲۳)

اب دیکھے اس اقتباس میں پرویز صاحب سے سمجھا رہے ہیں کہ نماز کی ترکیب بذریعہ وحی نہیں سکھلائی

# 

گئ تھی۔ بلکہ اظہار جذبات اور جذبات کے تلاطم کے زیر اثر از خود انسان سے ایس حرکات سرزد ہوتی ہیں۔ لیکن جمیں افسوس ہے کہ جو باتیں پرویز صاحب نے پیش فرمائی ہیں۔ وہ مشاہدہ کے خلاف ہیں مثلاً:

کوئی مقرر خواہ کتنا ہی جوش سے تقریر کر رہا ہو اور کتنا ہی جذبات کا تلاطم اس کے سینہ میں موجزن
 ہو وہ نہ تو بھی رکوع کر تا ہے اور نہ ہی بھی سجدے میں گر تا ہے۔

گری سوچ میں پڑا ہوا آدمی ہاتھ پاؤل اور سر کو کوئی حرکت نہیں دیتا اور اگر کوئی حرکت اس سے
سرزد ہو بھی تو اس سے قطعاً یہ معلوم نہیں ہوتا کہ وہ کس فتم کی سوچ میں مبتلا ہے؟ یہ اس سے
بوچھنای بڑتا ہے۔

﴿ بو یاد دہانی ہر روز دن میں متعدد مرتبہ کی جائے اس میں جذبات یا جذبات کا تلاطم رہتا ہی کب ہے؟
 جذبات بیشہ وقتی اور ہنگای فتم کے ہوا کرتے ہیں۔ اور عقل کی گرفت ان پر ڈھیلی ہوتی ہے۔

سب انسانوں کے جو اجتماع میں شامل ہوں گے جذبات کا یکساں ہونا ناممکن ہے۔ اور آگر کممل یکسانیت پائی جائے تو وہ جذبات نہیں چھ الدری چیز ہو سکتی ہے۔

تاج محل: پھر فرماتے ہیں۔ "آپ نے دکھ کیا کہ اجماع صلوۃ درحقیقت پورے کے بورے نظام دین کی سمئی ہوئی شکل ہے۔ مثال کے طور پر یوں سمجھے کہ ایک جانی کی ساری زندگی سابیانہ نظام کے مطابق کی ہم لیک ایک باوجود اسے بطور یاد دہائی کہ ایک سابی کی ساری زندگی سابیانہ نظام کے مطابق کی ہم لیک ایک باز مقصد کے کچھ وقت پریڈ (فوجی نظام کی مشق) بھی کرائی جاتی ہے۔ یہ پریڈ مقصود بالذات نہیں بلکہ ایک باند مقصد کے حصول کا ذریعہ ہے۔ اب فرض سمجھے کی جگہ نہ دینی مملکت رہے نہ فوجی نظام۔ لیکن کچھ لوگ گزشتہ ادوار کی یاد میں کسی جگہ اکسے ہو کر اپنے اپنے ہال بندوق کی جگہ کنزی اپنے باتھ میں لے کر پریڈ کی نقل کرتے رہیں۔ تو اس سے جو حاصل ہوگا وہ ظاہر ہے۔ یاد رکھے کہ میں نے یہ چیز محض سمجھانے کے لیے بطور مثال کسی ہے یہ نہ سمجھ بیلئے کہ میں نے صلوۃ کو پریڈ قرار دے دیا ہے۔" (ایسنا ص۲۵)۔

کھی ہے یہ نہ سمجھ بیٹھے کہ میں نے صلوۃ کو پریٹہ قرار دے دیا ہے۔ " (ایسنا ص۲۵)۔
آپ نے اس نظام ربوبیت کی یاد دہانی کے لیے فوجی نظام اور فوجی نظام کی یاد دہانی یا پریٹہ کی مثال بیان فرمائی جو آپ کے نظریہ کے مطابق بالکل درست بیٹھتی ہے۔ لیکن بعد میں آپ اس سے انکار بھی فرما رہے ہیں۔
اب رہی یہ بات کہ جب قرآنی نظام قائم ہی نہ ہو تو صلوۃ کا کچھ فائدہ ہوتا ہے یا نہیں؟ تو اس کاجواب یہ ہے کہ اس کا فائدہ ضرور ہوتا ہے۔ اور بہت ہوتا ہے کیونکہ اللہ تعالی نے آغاز نبوت میں نماز کا تھم تو دے دیا تھاجب کہ قرآنی نظام مدنی دور میں قائم ہوا تھا۔ کی زندگی میں صحابہ کرام رشکھتے اور خود رسول اللہ سٹھ تے کے کسی قرآنی نظام کی یاد دہانی میں یہ نماز ادا (یا پریڈ) کیا کرتے تھے۔

صلوٰة اور نماز كا فرق: پر فرمات ميں كه جب قرآنى نظام (جو آپ كے ذبن كى پيداوار ب. نظام ربوبيت) ملوكيت كى وجه سے آئكھوں سے او جمل ہو گيا۔ تو عجى تصورات نے اس نظام كى جگه لے لى۔ اور

نظام صلوٰۃ کی جگہ نماز نے۔ مجوسیوں کے ہاں پرستش کو نماز کہتے تھے۔ یہ لفظ بھی انمی کے ہاں کا ہے۔ پھر اس بلت کی وضاحت یوں فرمائی کہ "صلوٰۃ یعنی نظام دین کی سمٹی ہوئی شکل جس سے مقصود اس نظام خداوندی کے فَدوخال اور اغراض وغایات کو بار بار ذہن میں نمایاں اور دل میں منقوش کرنا تھا۔ اس کے بر عکس نماز خدا کی پرستش کی رسم ہے۔ جو ہر ند جب میں کسی نہ کسی شکل میں موجود ہے اور پارسیوں کے ہاں اس کانام تک بھی ہی ہے "(ایسا ص س)

دیکھا آپ نے کس طرح ایک فاسد نظریہ پر دوسرا فاسد نظریہ اٹھایا جا رہا ہے۔ پہلے آپ یہ تشلیم سیجے کہ صلوٰۃ فی الواقع کوئی مقصود بالذات شے نہیں۔ پھریہ تشلیم سیجے کہ یہ جملس کرتے ہوئے تاج محل کی یاد دہانی کا ذریعہ ہے۔ اس کا خدا کی یاد سے چندال تعلق نہیں۔ اگر آپ یہ سب پھھ تشلیم کرلیں ہے ' تو آپ اس نتیجہ پر پہنچ جائیں گے کہ خدا کی پرستش کے ایسے تمام طریقے جو خدا کی یاد کے لیے دوسرے ندا ہیں ہیں۔ سب غلط ہیں کیونکہ یہ جملس جملس کرتے ہوئے تاج محل کی یاد دہانی نہیں کراتے۔ اور پارسیوں کا خدا کی پرستش کا طریقہ تو خامی طور پر غلط ہے کونکہ اس کا نام بھی نماز © ہی ہے۔

جس نظام ربوبیت کی یاد دہانی کے لیے دی چی کئی بار (؟) اجتماع کا تھم دیا گیا ہے تاکہ اس نظام کے خدو خال ذہن میں محفوظ اور دل پر منقوش ہوں تو اس یا دہانی کے لیے کوئی عبارت یا کوئی قرآنی آیات تجویز کی گئی ہیں۔ مثلاً قرآن میں اگر مجزات انبیاء کا ذکر چل دہا ہو۔ یا آدم کے بیٹوں اور قتل کا ذکر کیا جا رہا ہو۔ یا معوذ تین کا ذکر ہو تو اس سے نظام ربوبیت کی یاد دہانی کیسے ہوگئی؟

اب يهال دو باتيس قابل غور ہيں۔

© مسلمانوں اور پارسیوں کے طریق عبادت میں قدر مشترک صرف "نماز" کا لفظ ہے۔ لذا پرویز صاحب کے نزدیک بید دونوں ایک ہی سطح پر آگئے کیا پاری اس طرح نماز کا تعبیر تحریمہ سے آغاز کرتے۔ پھر رکوع و بچود کرتے۔ امام مقرر کرتے 'اور نماز کو ختم کرتے ہیں جس طرح مسلمان کرتے ہیں۔ اور جو پچھ مسلمان پڑھتے ہیں کیا پاری بھی وہی پچھ پڑھتے ہیں؟ مسلمان خداکی ہتی اور نظریہ توحید کے قائل اور خدا ہی کی پرستش کرتے ہیں کیا مجوسی خداکو پوجتے ہیں یا آگ کو؟ ان کے ہاں خدا ایک ہے یا دو؟ ان تمام اختلافات کے علی الرغم یہ کس قدر ڈھٹائی ہے کہ پرویز صاحب مجوسیوں کی نماز اور مسلمانوں کی نماز کو ایک ہی چیز سمجھ رہے ہیں۔ محض اس لیے کہ نماز کانام مشترک ہے۔

برویز صاحب کی نماز: متفسر کا دوسرا سوال به تھا کہ آپ نماز کس طرح پڑھتے ہیں۔ اس کے جواب میں آپ فرماتے ہیں کہ:

<sup>🗇</sup> نماز کا لفظ غیر قرآنی سمی محرکیا نظام ربوبیت قرآنی لفظ ہے جس کی یاد دہانی نماز کے ذربعہ کرائی جا رہی ہے۔

www.muhammadilibrary.com

[المنافع المنافع ال

"میں بھی ای طرح نماز پڑھتا ہوں جس طرح جہور مسلمان (فقہ حنفی کے مطابق) نماز پڑھتے ہیں۔ اس فرق کے ساتھ کہ اگر کمیں فقہ حنفی کے علاوہ دیگر طربق پر بھی نماز ہو رہی ہو تو ان کے ساتھ شامل ہو جانے میں بھی توقف نہیں کرتا۔ یہاں آپ کے دل میں سوال پیدا ہوگا کہ میں ایک طرف تو موجودہ نماز کو ایک بے روح رسم پرستش قرار دیتا ہوں اور دو سری طرف اس رسم کا خود بھی پابند ہوں تو اس کی وجہ سے کہ میرے نزدیک نماز بے روح اور بے بتیجہ ہونے کے باوجود دین کے اجزاء ہونے کی وجہ سے مسلمانوں کا قومی شعار سابن گئی ہے۔ چونکہ میں بھی انمی میں سے ایک ہوں اور اپنے آپ کو نہ ان سے الگ سجمتا ہوں نہ برتر۔ للذا میں ان سے الگ ہٹ کر کوئی "نیا فرہب" ایجاد نہیں کرنا چاہتا میں اسی درماندہ کاررواں کا ہم سفرہوں" (قرآنی فیصلے ص۳۲)

پرویزی نماز نہیں پڑھتے: اب دیکھے اس اقتباس سے تین باتیں معلوم ہوتی ہیں: ﴿ آپ واقعی نماز برھتے ہیں۔ اور پڑھتے ہیں۔ اور پڑھتے ہیں۔ اور پڑھتے ہیں فقہ خفی کے مطابق ہیں (غالباس لیے یہ فرقہ ہمارے ہاں اکثریت میں ہے یا شاید اس لیے اکثر معتزلہ خفی ہی تھے۔) آپ یہ تو آپ کا زبانی دعوی ہے لیکن مشاہدہ اس کے خلاف ہے۔ اور وہ یہ ہے کہ نہ آپ خود نماز پڑھتے ہیں اور کہ ہی آپ کی جماعت۔ یہ بات ہم اپنی زبان سے نہیں کتے بلکہ نمائندہ ہفت روزہ "اخبار جمال" کراچی کی ایک رپورٹ پیش کرتے ہیں۔ اس رپورٹ میں نمائندہ ندکور نے برم طلوع اسلام کراچی کی عید ملن پارٹی اور اس کی قیام صلوۃ کے اہتمام کا نقشہ کچھ اس طرح پیش کیا ہے:

"دور کمیں مغرب کی نماز ہوا گی۔ لیکن ہال میں سگرٹوں کا دھواں اور لاؤڈ سپیکر کی گونج اور مجد اسلام صاحب (نمائندہ برم طلوع اسلام کراچی) کی گھن گرج قرآنی قکر کے راہیے ہموار کرتی رہی۔ اس کے بعد حیات النبی صاحب نے کہ وہ بھی ایک پرانے رفیق برم کے ہیں۔ تقریر دلپذیر کی اور لوگوں کو قرآنی دعوت کی طرف بلایا۔ جلسہ جاری رہا کوئی گھنٹہ بھر گزر گیا تھا کہ ایک حضرت' نام جن کا محمہ شفع تھا' مائک کے پاس آئے اور کہنے گئے کہ "صاحبو! میرے ساتھ دو تین آدمی اور بھی آئے ہیں۔ میں انہیں قرآنی فکر سے روشناس کرنے کے لیے لایا تھا۔ لیکن ان کا پہلا اعتراض یہ تھا کہ جناب بویز کے مانے والے نماز نہیں پڑھے" اب تو ہمیں بھرے جلے میں اس بات کا ثبوت مل گیا ہے۔ پرویز کے مانے والے نماز نہیں پڑھے" اب تو ہمیں بھرے جلے میں اس بات کا ثبوت مل گیا ہے۔ پرویز کے مانے والے نماز نہیں پڑھے" اب تو ہمیں بھرے جلے میں اس بات کا ثبوت مل گیا ہے۔ پرویز کے مانے والے نماز نہیں پڑھے اب میں ان دوستوں کو کیا جواب دوں؟ اس پر تو اسلام صاحب بہت چکرائے۔"

انہوں نے اپنے اسلام کو بچانے کے لیے سات بج یعنی نماز مغرب کے ٹھیک سوا تھنے بعد نماز کا وقفہ یوں کمہ کر کیا کہ:

"جمیں برا افسوس ہے کہ ایسا ہوا اب آپ حضرات نماز پڑھ لیں۔ خواہ قضا ہی سمی" جلے کی کارروائی دس منٹ کے لیے ملتوی ہوئی اس اللہ کے بندے محد شفیع نے نماز باجماعت کا بند وبست کیا اور کل پانچ آدمیوں نے کہ ان میں سے ایک بھی برم طلوع اسلام کا نمائندہ نہیں تھا۔ نماز پڑھی برم

www.muhammadilibrary.com آمَينهُ رَدِورِينة عَنْ اللهِ عَلَى مَا اللهِ عَلَى مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ اللهِ عَلَى مِنْ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ الل

طلوع اسلام کے اراکین قرآنی گھیاں سلجھاتے رہے اور محد شفیع نماز پڑھاتا رہا۔ ہیں نے سوچا کہ صاحبو! کہ یہ قرآنی فکر بھی خوب ہے اگر صحابہ اس زمانہ میں ہوتے تو قرآن کی پیروی ان کے لیے کتنی آسان ہوتی۔ نہ انہیں راتوں کو قیام کرنا پڑتا اور نہ نماز پنجگانہ کے جھنجھٹ میں پڑنا پڑتا۔ بس نظام صلوٰۃ برپاکرنے کے لیے مصروف جماد رہا کرتے۔ یہ مسلمانی بھی کیبی خوب اور عمد جدید کے مطابق ہے کہ اسلام پر تین حرف بھیجنے کے باوجود بھی مسلم ہی رہے۔ یہ قرآنی فکر بھی خوب ہے کہ صحابہ کرام اور انمہ عظام بے چاروں کے ذہن اس تک رسائی عاصل نہ کر سکے۔ یار لوگوں نے بھی خوب خوب خوب نفس کے بت تراشے ہیں۔ اور انہیں اسلام کے نام پر چیش کرنے پر مصریں۔ اگر نہ مانو تو سوب نفس کے بت تراشے ہیں۔ اور انہیں اسلام کے نام پر چیش کرنے پر مصریں۔ اگر نہ مانو تو اسلام کا خسارہ اس کے بعد کچھ کام ود بمن کی لذت کا سامان ہوا اور بھر "المیسی کی مجلس شوری" کے نام سے ایک ڈرامہ چیش کیا گیا۔ لیکن ہم ڈرامہ دیکھے بغیر بی واپس چلے آئے۔ "(اخبار جمال اگرا جی ۸ جنوری ۱۹۷۹ء)

یہ تو اس نمائندہ کی رپورٹ تھی ہے آپ ایک پہلو پر بھی غور فرمایئے کہ لاہور گلبرگ میں درس قرآن ہمیشہ ہفتہ وار چھٹی کے دس سے ہارہ بیجے دوبسر تک ہوتا ہے۔ اس کی وجہ تو صاف ہے کہ نہ دریں اثناء کسی نماز کا وقت آئے نہ ہی کوئی اعتراض پیدا ہو گئیں ایک پرویزی دوست نے یہ وجہ بتائی کہ ہم میں مسلمانوں کے سب فرقوں کے لوگ آتے ہیں نماز کے وقات اور دوسرے فروعی اختلافات سے بیخے کی خاطر یہی وقت مناسب سمجھاگیا ہے۔

© دوسری بات آپ کے اقتباس سے یہ معلوم ہوتی ہے کہ آپ مسلمانوں میں ہی رہنا پند فرماتے ہیں آگرچہ ابتدا سے لیے اقتباس سے یہ معلوم ہوتی ہے۔ آپ کے باوجود آپ صرف سنت کے مطابق ہی نماز قبول نہیں فرماتے بلکہ فقہ حنی تک کے قبول کرنے پر اثر آئے ہیں۔ پھراس رسم کے لیے بے روح و بے جان اور بے مقصد ہونے کے باوجود اسے قبول فرما رہے ہیں۔ صرف اس لیے کہ آپ مسلمانوں میں کا ایک رہنا چاہتے ہیں۔

© یہ تیسری بات آپ نے یہ بیان فرمائی کہ آپ الگ فرقہ نہیں بنانا چاہتے۔ الگ فرقہ سازی کا مسئلہ چاہتے الگ فرقہ سازی کا مسئلہ چاہتے پر مخصر نہیں ہوتا۔ کبھی کسی نے مسلمانوں سے الگ نہیں ہوتا چاہا۔ مگر جب عقائد و نظریات میں اختلاف واقع ہو جائے تو مسلمان ایسے گروہ کو الگ فرقہ قرار دے دیتے ہیں۔ اور پرویز صاحب نے تو ماثناء اللہ فرقہ سازی کے کئی اقدامات بھی کیے ہیں۔ (تفصیل کے لیے دیکھئے کتاب ہذا کے حصہ ششم کا باب ۵ دائی انقلاب کا ذاتی کروار")

www.muhammadilibrary.com قرآنی مسائل آئینه پرویزیت مسائل (عصد سوم) قرآنی مسائل

## 🕑 قرآنی ز کوة و صدقات

کسی منتفسر کو پرویز صاحب جواب دیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ:

"ذُولُوة کے لیے قرآن میں حکومت کو تھم دیا گیا ہے کہ وہ مسلمانوں سے ذکوۃ وصول کرے ﴿ خُذُ مِنْ الْمِعْ صَدَقَةً ﴾ (۹-۱۰۳) اس لیے ذکوۃ اس فیکس کے سوائے اور کچھ نہیں جو اسلامی حکومت مسلمانوں پر عائد کرے۔ اس فیکس کی کوئی شرح متعین نہیں کی گئی اسلئے کہ شرح ذکوۃ کا انحصار ضروریات لمی پر ہے۔ حتی کہ بنگامی صورتوں میں وہ سب کچھ وصول کر سکتی ہے جو کسی کی ضرورت سے زائد ہو۔ ﴿ يَسْمَلُونَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ قُلِ الْعَفُو ﴾ النا جب کسی جگہ اسلامی حکومت نہ ہو تو ذکوۃ بھی باتی نہیں رہتی۔ " رقرآنی فیصلے ص۳۵)

اس اقتباس میں پرویز صاحب نے چار باتیں بیان فراکمی:

- آ ذکوۃ اور حکومت لازم و طروم ہیں۔ جہال اسلامی حکومت نہ ہو وہاں زکوۃ بھی نہیں رہتی۔ اور اس کی
   دلیل یہ ہے کہ زکوۃ کے حکم کے ساتھ ہی عالمین زکوۃ پھی ذکر ہے۔
- 2 ذکوٰۃ کی شرح قرآن میں متعین نہیں۔ للذا ایک اسلامی صوحت جو کچھ بھی ملی ضروریات کے لیے لوگوں سے وصول کرتی ہے۔ وہ زکوٰۃ ہی ہوگی بالفاظ دیگر زکوٰۃ کی شرح متعین کرنا ہر دور کی اسلامی حکومت کا اپناکام ہے۔
- 3 زکوۃ اور نیکس میں کوئی فرق نہیں۔ اگر حکومت غیر اسلامی ہو تو جو کھے لوگوں سے وصول کرتی ہے اسے نیکس کمہ دیتے ہیں اور اگر حکومت اسلامی ہو تو اسے زکوۃ کہتے ہیں صرف نام کا فرق ہے۔ بات ایک بی ہے۔
- آگر حکومت اسلامی ہو تو عندالضرورت لوگوں سے سب کچھ وصول کر سکتی ہے۔ جو ان کی ضرورت سے ذائد ہو۔

اب ہم اننی پہلوؤں پر ترتیب وار تبمرہ کریں گے۔

### ٠ شرطِ زكوة

پرویز صاحب فرملتے ہیں کہ ''جب کسی جگہ اسلامی حکومت نہ ہو تو زکوہ بھی باتی نہیں رہتی" اس

مفروضہ کے غلط ہونے کی دلیل ہے ہے کہ کی دور میں اسلامی حکومت کا نام ونشان تک نہ تھا۔ لیکن کی سورتوں میں بھی مسلمانوں کو زکوۃ ادا کرنے کا حکم دیا گیا ہے۔ مثلاً سورہ معارج اور ذاریات دونوں میں مسلمانوں کو اپنے اموال سے سائل اور محروم کا "حق" ادا کرنے کا حکم دیا گیا ہے (تفصیل آگے شرح زکوۃ میں آرہی ہے) اور یہ حکم اس وقت دیا گیا جب نہ اسلامی حکومت کا وجود تھا۔ نہ عالمین زکوۃ کا صرف چند گئے چنے مسلمان سے جو کفار کی سختیاں برداشت کرتے سے اور پریشان حال سے۔ اس حالت میں بھی انہیں زکوۃ کا حکم دیا جا رہا تھا۔ جس سے صاف واضح ہے کہ زکوۃ کا حکم اسلامی حکومت کے وجود کے ساتھ مشروط نہیں ہے۔ اگر حکومت کی صورت میں حکومت کو زکوۃ وصول کرنے کا حکم ہے تو الی حکومت کی غیر موجودگی میں بھی مسلمانوں کو انفرادی طور پر زکوۃ ادا کرنے کا بھی دیسا ہی حکم ہے۔ اللہ تعالی نے زکوۃ جیسے موجودگی میں بھی مسلمانوں کو انفرادی طور پر زکوۃ ادا کرنے کا بھی دیسا ہی حکم ہے۔ اللہ تعالی نے زکوۃ جیسے انہم دینی فریفنہ کو حکومت کی شرط سے مشروط نہیں کیا۔ کئی انبیاء اور ان کے امتی حکومت قائم کر ہی نہ سکے۔ لیکن زکوۃ ان سے ساقط نہ ہوئی۔

اس شرط کے مفاسد: اور اس طروف کا خطرناک پہلویہ ہے کہ اگر اوامرونوائی کو اس طرح حکومت کے ساتھ مشروط کیا جانے گلے تو قرآنی ای انتہا کی تعمیل کا قصہ ہی ختم ہو جاتا ہے۔ مثلاً اگر یمی کما جائے کہ صلوہ کو قائم کرنا تو ایک نظام ہے جو اسلامی حکومت کی موجودگی میں ہی اجماعی طور پر سرانجام دیا جاسکتا ہے اور جمال اسلامی حکومت نه مو وبال اگر لوگ انفرادی جدر پر یا چند لوگ کسی جگه جمع مو کر نماز ادا کر بھی دیں تو جو کھھ اسے حاصل ہوگا وہ ظاہرہے (جیسا کہ پرویز صاحب نے قرآنی فیصلے میں نماز کے عنوان کے تحت اظمار خیال فرمایا ہے) تو یہ بات کسی طرح بھی درست نہیں تھی جاسکتی۔ اس طرح کوئی مخض یہ بھی کمد سکتا ہے کہ سود صرف اس صورت میں ناجائز ہے کہ اسلامی حکومت موجود ہو اور اس کی دلیل مید دے کہ جب تک اسلامی حکومت قائم نہ ہوئی اس وقت تک سود بھی حرام نہ ہوا۔ یا یہ کے دارالحرب میں سود کی اجتماعی یا انفرادی کسی بھی صورت پر چنداں مواخذہ نہ ہوگا۔ تو اس کا قول باطل سمجھا جائے گا۔ پھر کوئی میہ بھی کمد سکتا ہے کہ طلاق کا حق حردوں کو نہیں دیا گیا بلکہ میہ کام اسلامی عدالت کا ہے کہ وہ طلاق کا فیصلہ کرے۔ اور دلیل میں یہ بات پیش کرے کہ بیہ تھم اس وقت نازل ہوا جب کہ اسلامی حکومت قائم ہو چى تقى ـ تواس كى يد بات مردود سمجى جائے گى ـ وجد يد ب كه قرآن كے اوامرو نوابى نه تواسلامى حكومت کی موجودگی اور غیر موجودگی سے مشروط بیں اور نہ ہی اجماعی صورت سے مشروط ہیں۔ قرآن کے احکام انفرادی اور اجناعی، حکومت اور محکومیت ہر حالت میں واجب التعمیل ہیں۔ یہ صورت بهتر ضرور ہے۔ کہ اسلامی حکومت قائم ہو اور جو احکام اجماعی طور پر بجالائے جا کتے ہیں وہ اجماعی طور پر بی بجالائے جائیں۔ لیکن اس کا بید مطلب برگز نهیں کہ اگر مسلمانوں کی اسلامی حکومت نہ ہو یا اگر چھن جائے اور اجتماعیت کی صورت نہ بن سکے تو یہ احکام ساقط ہو جاتے ہیں۔ سمی غیر مسلم حکومت میں آگر مسلمانوں سے نماز ساقط

نہیں ہو سکتی تو آخر زکوہ کو کس دلیل کے ساتھ ساقط کیا جاتا ہے۔ نماز اور زکوہ میں تفریق پیدا کرنا تو ان

ایند پردیری www.muhammadilibrary.com

مرتدین کا کام تھا جن سے حفرت ابو بکر والد نے جماد کیا تھا۔

## ② شرط ز کوة میں تبدیلی کاحق

قرآن میں انفاق فی سبیل اللہ کے احکام دو طرح کے ہیں۔ ایک وہ جن کا تعلق تطوع اور ترغیب سے ہے ان کی کوئی شرح نہیں ہوتی۔ چنانچہ ارشاد باری ہے۔

﴿ وَفِي آَمُولِهِمْ حَقَّ لِلسَّآبِلِ وَلَلْتَحْرُومِ النَّيُ ﴾ اوران (مسلمانوں) کے اموال میں سائل اور مختاج کا (الذاریات ۱۹/۹۱)

اور مسلمانوں کو ترغیب بیہ دی گئی ہے کہ وہ جتنا زیادہ سے زیادہ ہو سکے اللہ کی راہ میں خرچ کریں اور اس کی آخری حدید ہے کہ جو کچھ بھی ضرورت سے زائد ہو انہیں اللہ کی راہ میں خرچ کرنا چاہئے۔ (۲۱۹:۲) اور دوسرے احکام وہ ہیں جن کی حیثیت قانونی ہے۔ یعنی کہ کم از کم وہ مقدار اموال جس کا خرچ کرنا ہر مسلمان پر فرض اور لازمی قراع دیا گیا ہے۔ اس مقدار کے متعلق اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَاللَّذِينَ فِي آَمُولِلِمْ حَقُّ مَعْلُومٌ ﴿ لِلسَّآبِلِ اور ان مسلمانوں کے اموال میں سائل اور مختاج کا وَأَلْمَتُرُومِ فِي ﴾ (المعارج ۷۰/۲۵ م ۲۰) عصده حق ہے۔

اس آیت میں حق معلوم کا لفظ استعال کیا گیا ہے۔ اور لفظ علم کا اطلاق قرآن کریم میں بالعموم وحی اللی پر ہوتا ہے جینے فرمایا ﴿ مِنْ بَعْدِ مَا جَآ ءَ كَ مِنَ الْعِلْمِ ﴾ (۱۲۵٪) اس کے بعد کہ تمہارے پاس علم آچکا) یعنی حق معلوم سے مراد یہ ہے کہ اموال کی وہ معینہ مقدار زکوہ جو رسول اللہ ملتی کے بذریعہ وحی اللی معلوم ہوئی اور آپ نے صحابہ کو بتائی۔ اس قانونی شرح کے مطابق ہی اگر کھی اسلامی حکومت قائم ہو تو مسلمانوں سے ذکوہ وصول کرنے کا حق تو رکھتی ہے لیکن ان کا سارا فالتو مال نہیں کے سکتی۔ ارشاد باری ہے۔

﴿ خُذَ مِنْ أَمْوَلِهِمْ صَدَقَةً ﴾ (التوبة ١٠٣/٩) "ان مسلمانوں كے اموال ميں سے كچھ حصد وجول سيحے "

اس آیت میں هن تبعیض کے لیے آیا ہے یعنی حکومت کو پچھ حصہ (حق معلوم) ہی لینے کا حق ہے۔ سارا مال لینے کا حق نہیں ہے۔ گویا کوئی مسلمان اگر خود چاہے تو ضرورت سے زائد سارا مال خرچ کر سکتا ہے۔ لیکن حکومت کو قطعاً یہ حق نہیں پہنچا کہ کسی کا ضرورت سے زائد سارا مال جری وصول کرے۔

اب یہ تو واضح ہے کہ رسول اللہ سی کی اسے حق معلوم سے جتنا حصہ سمجھا اتنا ہی صحابہ سے بطور زکوۃ وصول کیا تھا۔ بالفاظ دیگر جتنا حصہ آپ نے مختلف اموال ذکوۃ مشلاً نقدی سونا کھاندی ' زرعی اجناس ' مولیثی وغیرہ میں سے وصول فرمایا وہی ''حق معلوم'' تھا۔ اور اگر کوئی حکومت اس شرح زکوۃ سے جو رسول اللہ نے مقرر فرمائی تھی۔ کی بیشی کرے گی تو وہ قطعاً حق معلوم نہیں کہلا سکتا۔ وہ حق مہم یا غیر معلوم ہی ہو سکتا ہے۔ اور یہ قرآن کریم کے حکم کی صرح خلاف ورزی ہے۔

www.muhammadilibrary.com آئينهُ پُرويزة تُّ (صد موم) مُرَاقَ مَا كَلَ

نماز اور زکوۃ کی جزئیات: اب پرویز صاحب کا اعتراض یہ ہے کہ قرآن میں زکوۃ کا تھم ستربار آیا ہے۔
اگر ذکوۃ کی شرح بھی متعین اور ضروری تھی تو قرآن میں اللہ تعالی اتنا اضافہ فرما دیے کہ زکوۃ اڑھائی فی صد یا چالیہ وال حصہ ہے تو کیا حرج تھا؟ یہ اعتراض ایبا ہے جیسے کوئی یہ کمہ دے کہ قرآن میں نماز کی ادائیگی کا تھم سات سو بار آیا ہے۔ اگر صلوۃ موقۃ دن میں پانچ ہیں تو اللہ تعالی اتن می بات بتا دیے تو کیا حرج تھا؟ گربات صرف اتنی شیں بلکہ یہ ہے جس طرح نماز کی جزئیات بے شار ہیں۔ مثل نمازوں کی تعداد ہر نماز میں رکھات کی تعداد از اذان کی صورت نماز کے لیے طمارت کے احکام 'نماز کی ادائیگی کی ترتیب

وغیرہ اس طرح زکوۃ کی جزئیات بھی بے شار ہیں۔ مثلاً نقتری میں زکوۃ کی شرح کیا ہے؟ سونے چاندی میں کتنی ، زرعی اجناس نہری میں کتنی بارانی میں کتنی مویثی میں کتنی پھر یہ کہ زکوۃ کس شخص پر فرض ہوتی ہے۔ اور کتنے مال پر فرض ہوتی ہے ان تمام امور کی توضیح و تشریح کا کام اللہ نے اپ رسول کے ذمہ لگا کر فرما دیا کہ "اس کی اطاعت کرو تو میں میں اللہ کی اطاعت ہے۔" اب آگر کوئی شخص حق معلوم کی اس نبوی توضیح کا خلاف کرتا ہے تو یہ اللہ کی اطاعی کیسے ہوئی؟

ز کوہ سے متعلق طلوع اسلام سے ایک سوالی: طلوع اسلام کی طرف سے بار باریہ بات و ہرائی جاتی ہے کہ قرآن میں جو احکام اصولی طور پر بیان ہوئے ہیں۔ رسول اکرم میں اسلام سے مشورہ کر کے ان کی جزئیات طے فرمایا کرتے تھے۔ یہ ایک ایسا دعوی ہے۔ جس کی کوئی دلیل نہیں ہے۔ نماز' روزہ' جج وغیرہ کی بات تو چھوڑ ہے صرف ز کوہ کا مسئلہ ہی لیجے جس پر پرویز صاحب کے خیال کے مطابق زبانہ کے تقاضے سب سے زیادہ اثر انداز ہوتے ہیں۔ کیا ز کوہ کی شرح کی تعیین کے مطابہ میں رسول اللہ میں پیش کر سب سے مشورہ کیا قطاع اسلام کوئی کمزور سے کمزور روایت حتی کہ کوئی و تعییں روایت بھی ایسی چیش کر سکتا ہے جس سے یہ معلوم ہو کہ رسول اللہ میں جانے دیجے۔ ایسی تاریخی کتب جن کا روایات سے چندال تعلق جندیاں تعلق نمیں ان سے طلوع اسلام اپنے اس دعوی کی تائیہ میں کوئی اقتباس چیش کر سکتا ہے؟ پھرکیا یہ پرویز صاحب نہیں ان سے طلوع اسلام اپنے اس دعوی کی تائیہ میں کوئی اقتباس چیش کر سکتا ہے؟ پھرکیا یہ پرویز صاحب نمیں ان سے طلوع اسلام اپنے اس دعوی کی تائیہ میں کوئی اقتباس چیش کر سکتا ہے؟ پھرکیا یہ پرویز صاحب کا رسول اللہ پر اتمام نہیں کہ آپ قرآنی احکام کی بالخصوص ایسے احکام جن کا تعلق شرعی امور سے ہے۔ کارسول اللہ پر اتمام نہیں کہ آپ قرآنی احکام کی بالخصوص ایسے احکام جن کا تعلق شرعی امور سے ہے۔ گریکات صحابہ کے مشورہ سے طے فرمایا کرتے تھے۔

زكوة اور زمانے كے تقاضے: اب ديكھئے پرويز صاحب كے نزديك زمانہ كے تقاضے نماز پر تو اثر انداز انہيں ہوتے للذا انہيں نماز كے معالمہ ميں تواتر كوارا ہے۔ ليكن يه زمانے كے تقاضے زكوة پر اثر انداز ہو جاتے ہيں۔ للذا زكوة كے معالمہ ميں انہيں تواتر يا تعال امت كوارا نہيں۔ زمانہ كے تقاضے تو حضرت عمر الله كو حت ميں بہت تبديل ہو بچكے تھے۔ پھر مسلمانوں نے جھے سات صدياں حكومت كى تو ان كے ادوار ميں ہم آن زمانہ كے تقاضے بدلتے ہى رہے تھے۔ ليكن حضرت عمر بنا تھو اور نہ ہى كى دو سرے مسلمان

www.muhammadilibrary.com رَانَ سائل الله عَمْ يُرُودِي عَبْ اللهُ عَمْ يُرَانُ سائل الله عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ

بادشاہ کو زمانہ کے بدلے ہوئے تقاضوں کی خاطر شرح زکوۃ کو بڑھانے کا خیال آیا اور اگر کسی کو آیا بھی ہو تو کم از کم ایسی جرانت کوئی نہ کر سکا۔ کیونکہ وہ سب تواتر اور تعامل امت کو سند 'سنت رسول اور اللہ کا تھم سجھتے تھے۔ گر آج پرویز صاحب کو کم از کم زکوۃ کے معالمہ میں تواتر اور تعامل امت بھی ورست معلوم سمیں ہوتا۔ حالانکہ زکوۃ سے متعلقہ احادیث پرویز صاحب کے نزدیک بھی وضعی اور کسی یمودی کی گھڑی ہوئی ہونی ہوئی ہیں۔ پھر معلوم ہے کہ اس کی وجہ کیا ہے؟ اس کی وجہ صرف یہ ہوئی ہونے یہ ازام سے بھی بچھے آپ پڑے ہوئے ہیں۔ اس میں سب سے بری رکاوٹ میں ذکوۃ کا مسئلہ اور اس مسئلہ میں تواتر وتعامل امت ہے۔

مسکہ اور اس مسکہ میں توائر و تعال امت ہے۔

پھر زمانہ کے تقاضوں کو پرویز صاحب نے خواہ مخواہ برنام کر دیا ہے۔ وجہ یہ ہے کہ اگر موجودہ حکومتیں

گی قتم کی رفائی ذمہ واریاں اپنے سر ڈال لیتی ہیں تو موجودہ حکومتوں نے کئی ایسے نئے محکے بھی کھول

رکھے ہیں جن ہے انہیں خاطر خواہ فائدہ پہنچ جاتا ہے۔ آج سے قرباً سات سال پیشتر مئی 220ء کے

ترجمان الحدیث میں میرا ایک کھیل مضمون شائع ہوا تھا۔ جس میں میں نے بدلا کل اور پورے بورے اعداد
وشار کے ذریعہ یہ ثابت کیا تھا کہ آگر آج بھی زمانہ کے تقاضوں کو ملحوظ رکھ کر اسلام کا مالیاتی نظام (جس کا
ایک حصہ تحصیل زکوۃ اور مصارف زکوۃ تھی ہے) رائج کیا جائے تو موجودہ دور کے بردھے ہوئے نیکسوں
والے اور سودی نظام سے بہتر نتائج پیدا کرتا ہے۔ اس سلسلہ میں تمام اعداد وشار اکناکم سردے
والے اور سودی نظام سے بہتر نتائج پیدا کرتا ہے۔ اس سلسلہ میں تمام اعداد وشار اکناکم سردے
مرکزی وفاتی بجٹ ملحوظ رکھا گیا تھا۔ اس مضمون پر راقم الحروث کو ملک کی ایک متاز و معروف مخصیت نے
مرکزی وفاتی بجٹ ملحوظ رکھا گیا تھا۔ اس مضمون پر راقم الحروث کو ملک کی ایک متاز و معروف مخصیت نے
مبارک باد بھی پیش کی تھی۔ اندریں صورت حال زکوۃ (ہمارے میل کے ایک مطابق) کی شرح میں اضافہ کے
لیے زمانہ کے نقاضوں کا بمانہ عذر رانگ کے علاوہ بچھ حیثیت نہیں رکھتا۔

### ثیک اور زکوة میں فرق

چونکہ پرویز صاحب کے نزدیک زکوۃ اور نیکس متبادل الفاظ ہیں۔ ان کے اپنے الفاظ میں جو کچھ ایک اسلامی حکومت عوام سے ٹیکسوں کی صورت میں وصول کرے وہ سب کچھ زکوۃ ہے۔ اور اس زکوۃ کانام آج کے دور میں ٹیکس ہے۔ لہذا ہم ان دونوں چیزوں کا فرق ذرا تفصیل سے پیش کرنا چاہتے ہیں۔ کیونکہ ہمارے خیال میں ان دونوں چیزوں کی حقیقت نام' مقاصد' محاصل' مصارف' نتائج اور مزاج کس ایک چیز میں بھی مماثلت نہیں ہے۔

ا۔ بنیادی فرق: عمد نبوی مٹائیل اور خلفائے راشدین کے دور میں مسلمانوں سے تو زکوۃ وصول کی جاتی تھی اور غیر مسلموں سے خراج اور جزیہ 'عرب کا ہمسایہ ملک ایران ایک متمدن حکومت تھی۔ ایران میں زمینداروں سے جو مالیہ وصول کیا جاتا ''اسے خراگ'' کہتے تھے۔ خراج کا لفظ اس سے معرب ہے اور www.muhammadilibrary.com آمکینهٔ رَبُویزیشت (عصه سوم) قرآنی مسائل (عصه سوم)

خراگ کے علاوہ دو سرے ٹیکسوں کو "گزیت" کتے تھے۔ خراج کا لفظ ای سے معرب ہے اور خراگ کے علاوہ دو سرے شکسوں کو ویکزیت " کہتے تھے۔ جزید کا لفظ ای سے معرب ہے۔ گویا غیر مسلموں پر وہی شکس بحال رکھے گئے جو زمانہ کے دستور کے مطابق تھے مگر مسلمانوں سے بیا عام نیکس ساقط کر دیے گئے۔ اور اس کے بجائے زکوۃ عائد کی گئی۔

ان ٹیکسوں اور زکوۃ میں دو سرا فرق میہ تھا کہ زکوۃ کانصاب اور شرح ہمیشہ غیرمتبدل رہی جب کہ جزبیہ اور خراج کی شرح میں تبدیلی ہوتی رہتی ہے۔ مثلاً حضور اکرم مٹائیا کے زمانہ میں جزید کی شرح ایک دینار فی کس سلانہ تھی۔ اور رقم ہربوڑھے' بیچ' عورت' معذور سب سے بحساب مشترکہ وصول کی جاتی تھی۔ حضرت عمر مُنافِمُنہ نے اس میں اصلاح کی' بو ڑھے' بچوں' عور توں اور معذوروں ہے جزیبہ ساقط کر دیا۔ باقی غیر مسلم معاشرہ کے مالی کحاظ سے تین طبقے مقرر کئے جن سے علی الترتیب ۸ دینار ۲ دینار اور ایک دینار سالانہ کے حساب سے وصول کیا جاتا تھا۔ اس طرح قبیلہ بنی تغلب کے عیسائیوں نے مسلمانوں سے بیہ درخواست کی کہ ان سے خراج کی بجائے دو آن عشر کیا جائے تو مسلمانوں نے ان کی بیہ تجویز منظور کر کی ۔ اس سے صاف ظاہر ہے کہ اس دور میں زکوۃ کو دین کا رکن سمجھا جاتا تھا اور اس کے احکامات غیرمتبدل تھے۔ جب که جزید اور خراج کی شرح میں تغیرو تبدل کیا جا ، تھا۔

تیسری قابل ذکر بات میہ ہے کہ مسلمانوں سے زائل کے علاوہ جو کچھ بھی وصول کیا جائے اے کس کما جانا تھا۔ تکس کے معنی المنجد (عربی- اُردو) نے ''محصول ٹیکن اور چو تگی لکھے ہیں اور مانس کے معنی ٹیکس وصول کرنے والا۔ منتنی الارب (عربی- فاری) نے اس کے معنی بہج خراج کر فنتن اور مقائیس اللغة (عربی عربی) میں اس کے معنی کلِمَةٌ تَدُلُّ عَلَى جَنِي مَالِ" اور جبايد الفظ محصول اکٹھا كرنے كے ليے محادرتاً استعال ہو تا ہے۔

تکس کی شرعی حیثیت ہے ہے کہ دور نبوی ملتی ایم جب قبیلہ غامیہ کی عورت کو زنا کے جرم میں سنگسار کیا گیا تو حضرت خالد بن ولید بناشد نے اسے ایک پھرمارا جس کی وجہ سے خون کے چند چھینے حضرت خلد کے منہ پر بھی آپڑے۔ حضرت خالد نے اس عورت کو گالی دی۔ تو حضور اکرم ساتھ اپنے غرت خالد کو مخاطب کر کے فرمایا۔

«مَهْلًا يَاخَالِدُ فَوَالَّذِيْ نَفْسِيْ بِيَدِهِ لَقَدْ اے خالدید کیابات ہوئی۔ اس ذات کی قتم جس کے وست قدرت میں میری جان ہے۔ اس عورت نے تَابَتْ تَوْبَةً لَوْ تَابَهَا صَاحِبُ مَكْسِ لَغَفِرَ لَهُ﴾(مسلم، كتاب الحدود باب حد الزنا) الی توبہ کی ہے کہ اگر کوئی ٹیکس وصول کرنے والابھی

الین توبه کرے تو معاف کر دیا جائے۔ گویا کمس کا جرم کسی صورت میں زنا ہے کم نہیں ہے۔ دوسرے مقام پر آپ نے ارشاد فرمایا: لاَ يَدْخُلُ صَاحِبُ مَكْسٍ فِي الْجَنَّةِ

" نیکس وصول کرنے والاجنت میں داخل نہ ہوگا۔ "

کرتا ہے اور اس سے پچھ زیادہ بھی لیتا ہے۔ ان الفاظ کے بیہ معنی بھی ہو سکتے ہیں کہ عامل یا زکوۃ وصول کنندہ زکوۃ وصول کرنے کے بعد جو پچھ بطور رشوت لے وہ کم ہے۔ بیہ بھی ہو سکتا ہے کہ وصول کنندہ کومت عشر کی شرح میں اضافہ کر دے۔ (مثلاً ۱۰ فیصد کی بجائے ۱۵ فیصد یا ۵ فیصد چاہی یا نہری کی ذکوۃ کے بجائے کے فیصد وصول کرے) اور بیہ بھی ہو سکتا ہے کہ حکومت عشر کے علاوہ کوئی دوسرا نیکس بھی عائد کرے۔ تاہم لغت اس تیسرے مفہوم کی تائید کرتی ہے اور بیہ بات بھی قرین قیاس معلوم ہوتی ہے کہ کمس کا لفظ ہی دوسری زبان میں جاکر نیکس بن گیا ہو۔

ان تصریحات سے بیہ واضح ہو جاتا ہے کہ مکس زکوۃ کے علاوہ دو سرے نیکس کا نام ہے جو مسلمانوں پر عاکد کیا جائے یا بھراس اضافہ کا نام ہے جو شرح زکوۃ میں کیا جائے اور یہ ایک کبیرہ گناہ ہے۔

۲- مقصد کے لحاظ سے فرق: نیکس کا مقصد عوام کی آمدنی کا ایک حصہ لے کر اس سے نظام حکومت چلنا۔ رفاہ عامہ کے کام کرنا اور اس سے ملکی ضروریات کو بورا کرنا ہو تا ہے جب کہ ذکوۃ کا بنیادی مقصد تطمیر مال اور تزکید نفس ہے۔ ارشاد خداو مدی ہے:

﴿ خُذَ مِنْ أَمْوَلِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِرُهُمْ وَتُرْكِيهِمْ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُلِمُ ا

اس آیت میں زکوۃ کے دو مقصد بیان کے گئے ہیں۔ پہلا سے کہ کہائی میں جو کو تابیاں اور لفزشیں نادانستہ طور پر ہو جاتی ہیں۔ صدقہ کی وجہ سے اللہ تعالیٰ سے کو تابیاں معاف کر دھیتے ہیں اور سے کمائی پاک اور طیب ہو جاتی ہے۔

اور دوسرا مقصدیہ ہے کہ صدقہ کی ادائیگی کی وجہ سے مال کی محبت سے پیدا ہونے والی اخلاقی بیاریوں کے جراشیم سے انسان کا دل پاک وصاف ہو جاتا ہے۔

ذکوۃ پہلی امتوں پر بھی فرض کی گئی تھی۔ ان لوگوں کے اموال ذکوۃ وخیرات اور نذر نیاز ایک جگہ جمع کر دیے جاتے رات کو آسان سے آگ آتی جو اس مال کو جسم کر دیتی تھی جو اس بات کی دلیل ہوتی کہ ان کی قرمانی قبول ہوگئی۔

ز کو ق کے ذریعہ غریب عضر کی پرورش زکو ہ کا حمنی فائدہ ہے۔ مقاصد وہی دو ہیں جو الله تعالی نے بیان فرمائے ہیں اور یہ الله تعالی کا احسان ہے کہ اس نے امت محدید کو غنیست اور زکو ہ کے اموال کو معاشی بہود کے طور پر استعال کی اجازت دی ہے۔

سور محاصل کے لحاظ سے فرق: اسلامی نقطہ نظرے معاشرہ کو معاشی لحاظ سے صرف دو طبقوں میں

### آئید پُرورِیسِ ibrary.com آئید پُرورِیسِ www.muhammadii

تقسیم کیا جا سکتا ہے۔

ایک وہ جن سے ذکوۃ وصول کی جائے یہ لوگ اہل نصاب یا غنی ہیں۔

دوسرے وہ جن میں زکوۃ تقسیم ہوگی۔ یہ لوگ فقراء ومساکین ہیں۔

اصول یہ ہے کہ اہل نصاب یا اغنیاء پر ذکوہ کا مال خرج نہیں کیا جا سکتا۔ ان سے صرف لیا جاتا ہے۔
گویا ذکوہ کا مال امراء کی جیب سے نکلتا ہے اور غریبوں پر صرف ہوتا ہے۔ اس کے برعکس ٹیکس کی رقوم کا
بیشتر حصہ غریبوں کی جیب سے لکلتا ہے۔ تفصیل اس اجمال کی بیہ ہے کہ ۷۷۔۲۹۱ء کے گوشوارہ کے
مطابق ہماری حکومت کی مجموعی آمدنی کا ۷۵ فیصد حصہ صرف نیکسوں سے وصول ہوا تھا اور باتی ۲۵ فیصد
دو سرے ذرائع آمدنی سے اب بیہ ٹیکس دو طرح کے ہوتے ہیں۔

(الف) بلاواسط یا براہ راست نیکس جیسے اتھم نیکس' پر اپرٹی دولت نیکس وغیرہ۔ یہ امراء پر لگائے جاتے ہیں۔ ۷۷-۲۱ء کے بجث کے مطابق ان نیکسوں سے نیکس کی مجموعی آمدنی کا صرف ۱۲.۳ فیصد آمدنی موئی

(ب) بالواسط نیکس بید وہ نیکس ہیں جو اواقتہ تاجر اور صنعت کار کرتے ہیں۔ لیکن بیہ نیکس قیمت فروخت میں شامل کر کے ان کا بوجھ صارفین پر ڈال وہتے ہیں۔ جیسے سیلز نیکس' ایکسائز ڈیوٹی وغیرہ جو چینی' سریا سینٹ' سوتی کپڑا اور دیگر بے ثار اشیاء پر لگائے جائے ہیں۔ ان فیکسوں سے فیکس کی کل آمدنی کا ۵۵،۵۸ فیصد آمدنی ہوئی۔

ظاہر ہے کہ ہارے ہاں صارفین کا بیشتر حصہ غریب طبقہ ہی ہے۔ لنذا فیکسوں کا زیادہ تر بوجھ کی طبقہ برداشت کرتا ہے۔

٧- مصارف بيں فرق: ذكوة سب برا اور اہم مصرف غريب طبقه كى بنيادى ضروريات كى كفالت بيب مسارف بيل فرق: ذكوة سب برا اور رفاه عامه كے كاموں پر خرچ ہوتے ہيں۔ كو يہ چزيں سب كے ليے مشتركه ہوتى ہيں۔ كو يہ جزيں سب كے ليے مشتركه ہوتى ہيں۔ كين عملا امير طبقه ہى ان سے زياده مفاد حاصل كر پاتا ہے۔ مثلا اعلى تعليم كا حصول يا حصول افصاف جو كسى غريب كے بس كا روگ نہيں۔ اى طرح اگر غور كيا جائے تو معلوم ہوگا كه امير طبقه اپنے اثر اور مسائل كى بناء پر ہر چيز سے زياده فائده اٹھا جاتا ہے۔ كويا فيكس كى رقم جس كا زياده حصد غريب كى جيب سے فكا تھا اس سے امير زياده فائده اٹھا گيا۔

ذکوۃ دین سلام کے پانچ ارکان میں سے ایک رکن ہے۔ اور اس کے ذریعہ طبقاتی تقسیم میں بہت حد تک کی واقع ہو جاتی ہے۔ جب کہ نیکس سرمایہ داری نظام کے دو اہم ارکان۔ سود اور نیکس میں سے ایک رکن ہے جس طرح سود سے بالآخر سرمایہ دار ہی کو فائدہ پنچتا ہے۔ اس طرح نیکس کا بار تو غرباء پر زیادہ ہوتا ہے اور فائدہ امیر زیادہ حاصل کرتا ہے۔

### آئينه پرونسان سائل muhan mazdilibrary.com

۵- مزاج اور نتائج کے لحاظ سے فرق: 1 عام نیکس عمواً آمانی پر لگتے ہیں جس سے دولت جمع کرنے کی ہوس برطق ہے دولت جمع کرنے کی ہوس برطق ہے۔ جب سے اندوخت کاری کی حوصلہ شکنی ہوتی ہے اور سرمایہ حرکت میں رہتا ہے۔ جس سے معیشت پر اچھا اثر پڑتا ہے۔

2 زلاۃ بچت پر لگنے کا فائدہ یہ ہے کہ اس میں فرد کی ضرورتوں اور افراجات کا لحاظ رکھا جاتا ہے۔ جب کہ عام فیکس آمدنی پر لگتے ہیں اور فرد کے افراجات یا کمی بیشی کا لحاظ نہیں رکھا جاتا۔ فرض سیجیے زید اور دونوں ایک ایک ہزار روپیہ تنخواہ لیتے ہیں۔ زید ابھی غیرشادی شدہ ہے اور وہ بآسانی چھ سات سو روپے ماہوار پس انداز کر لیتا ہے۔ جب کہ بحر کے پانچ چھ بچے بھی ہیں۔ اور بمشکل گزر بسر کرتا ہے۔ تو فیکس ان کے اس امیاز میں کوئی فرق نہیں کرے گا۔

ہ عام نیکس محصٰ حکومت کے نظم ونت اور ترقیاتی منصوبوں پر خرچ کئے جاتے ہیں۔ جب کہ ذکوہ کا پیشتر حصہ ضرورت مند افراد پر خرچ کیا جاتا ہے۔ جس سے ان میں قوت خرید بڑھتی ہے اور اس طرح ملک کی پیداوار اور روزگار میں ترتی جی تی ہے۔

آ کیکس کو ایک بوجھ تصور کیا جاتا ہے۔ کیکس دہندہ بھی پوری مالیت ظاہر نہیں ہونے دیے۔ اور نیکس وصول کرنے والے بھی رشوت لے کر خود کی چوری کی راہیں پیدا کر دیتے ہیں۔ اس ملی بھٹت کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ حکومت کو متوقع رقم کا نصف بھی حاصل نہیں ہوتا اور وہ نیکس بردھانے اور مزید نیکس عائد کرنے پر مجبور ہو جاتی ہے۔ جب کہ زکوۃ ایک دنی فریعہ اور مالی عبادت ہے۔ جب بیشتر مسلمان بخوشی اوا کر دینے میں ہی سعادت سیجھتے ہیں۔ اس طرح اس میں رشوت کا بھی امکان بہت کم ہوتا ہے۔

## کومت کاعوام ہے ضرورت ہے زائد سی کچھ وصول کرنا

يرويز صاحب فرماتے ہيں:

حتیٰ کہ ہنگامی صورتوں میں اسلامی حکومت وہ سب کچھ وصول کر سکتی ہے جو کسی کی ضرورت سے زاکد ہو۔" اور اس کی دلیل بریکٹوں میں یوں پیش فرمائی۔ ﴿ يَسْمَلُوْنَكَ مَاذَا يُنْفِقُوْنَ قُلِ الْعَفْوَ ﴾ (الينا ص٢٥) اب دیکھتے اس آیت کی تشریح میں پرویز صاحب نے:

(۱) اس آیت کے مفہوم کو یکمراک کر رکھ دیا۔ سوال کرنے والے مسلمان یا رعایا ہے۔ اور وہ سوال کرتے ہیں کہ "ہم کیا خرچ کرس" اور جواب دینے والے رسول اکرم ماٹھیل یا حکومت ہے کہ "جو ضرورت سے زاکد ہو" یعنی خرچ کرنے کا عمل رعایا کی مرضی پر چھوڑ دیا گیا ہے۔ لیکن آپ اس عمل کو حکومت کی جرمی وصولی کے رنگ میں پیش فرما رہے ہیں۔ اس معنوی تحریف کی وجہ بھی ظاہر ہے کہ آپ کو نظام ربوبیت کے لیے میدان ہموار کرنے کی جو ضرورت ہے اس کا تقاضا ہی ہے کہ آپ ایس معنوی تحریف کے مرتکب ہوں۔

(۱) اس کے مفہوم میں جو "ہنگای صورتوں میں" کی پچرلگائی گئی ہے۔ یہ قرآن کے کسی لفظ یا سیاق وسباق سے مقبادر نہیں ہوتی۔ اس کا مطلب تو یہ ہوا کہ ہنگای صورتوں میں مسلمان ضرورت سے ذاکد خرچ کر لیا کریں۔ لیکن عام طلات میں ایبانہ کرنا چاہئے۔ لیکن جب آپ نے مسلمانوں کے خرچ کرنے کے افقیار کو حکومت کے جبری سلب کا جامہ پہنا دیا تو پھر "ہنگای صورتوں میں" کا اضافہ بھی پچھ بے جا معلوم نہیں ہوتا۔ آپ سمجھانا یہ چاہ رہے ہیں کہ کمیونزم یا آپ کے نظام ربوبیت کے انقلاب کے لیے اگر عکومت عوام سے "دہ سب پچھ" چھین لے تو انہیں افسوس نہ ہونا چاہئے کیونکہ یہ قرآن کا حکم ہے۔

ز کوۃ کی اوائیگی کا بالکل جداگانہ مفہوم: اب تک پرویز صاحب جو پھے فرما رہے تھے اس کا ماحسل یہ تفاکہ ایک اسلای عکومت جو پھے مسلمانوں سے بطور فیکس لیتی ہے۔ اس کا نام زکوۃ ہے۔ یعنی لینے والی عکومت ہوتی ہے اور دینے والے مسلمان لیکن بعد میں جب آپ نے "قرآنی نظام ربوبیت" تعنیف فرمائی تو ذکوۃ کی اوائیگی کا مفہوم کیسرالٹ رہا۔ آپ "ایتائے ذکوۃ" (یعنی زکوۃ ریٹا) کو ایک اصطلاح قرار دیتے ہوئے اس کے معنی بیان فرماتے ہیں۔ "نوع انسانی کی نشودنما کا سامان (یعنی روٹی کپڑا اور مکان وغیرہ) بہم بہنچانا (زکیہ کے معنی بیان فرمائی بالیدگی) "رقم آئی نظام ربوبیت ص ۸۸) پھراس کتاب میں اس اصطلاح کی تفصیلت یہ بیان فرمائیں کہ اسلامی علومت ہوگوں سے ان کی محنت کا ماحسل لیتی ہے۔ پھروہ لوگوں کو سام طرح نشودنما میا کرتی ہے تو علامت کے لوگوں کو اس طرح نشودنما دینے کا فعل ایتائے ذکوۃ کو کہا ہے۔ کومت بن جاتی ہے۔ کومت میں مفروریات ملی اس افد کا حق فایت کرنے کی ضروریات بی مفروریات میں اسامی کی مشرح کو قرم کے باتائے دکوۃ اور فیکس کو "ایک بی ماضافہ کا حق فایت کرنے کی ضروریات بی من اسلامی کی مشرح کو شرح ذکوۃ اور فیکس کو "ایک بی ماضافہ کا حق فایت کرنے کی۔ البتہ یہ بات ضرور کھنگتی ہے کہ ﴿ خُذْ مِنْ اَمْوَ الِهِمْ صَدَقَةً ﴾ کا کیا فائدہ ہے؟

ذکوٰۃ کے مسائل بیان کرنے کے بعد پرویز صاحب نے انفرادی صدقات وخیرات اور صدقہ فطر پر رائے زنی فرماکر ان کاخوب مصحکہ اڑایا ہے۔ لہذا ایسے ارشادات عالیہ کا جائزہ بھی پیش خدمت ہے۔

صدقہ وخیرات: ''مسلمان سرمایہ داروں کی حالت نہ ہے کہ یہ لوگ دو سروں کا خون چوس کر خود امیر بنتے اور انہیں غریب محتاج بنا دیتے ہیں اور بھر عید وشب برات پر ان کی طرف چند کئے بھینک کر مطمئن ہو جاتے ہیں کہ اس کار ثواب سے ان کی عاقبت سنور جائے گی۔۔۔۔۔۔ قوم میں غریبوں اور محتاجوں کی موجودگی کو ضروری قرار دیا جاتا ہے کہ اگر غریب نہ رہیں گے تو بھر خیرات کے احکام کی تعمیل کس طرح ہوگی۔ غور کیجیے نظام سرمایہ داری کے جراثیم کا اثر کس قدر دور رس ہوتا ہے۔'' (ایصنا ص ۴۰۰) iwww.muhammadilibrary.com المنيد برويز عند المسائل ال

کہ کمیونزم یا نظام ربوبیت کے جرافیم سرمایہ داری کے جرافیم سے بھی زیادہ مملک ہیں کیونکہ کمیونزم میں زندگی بالکل حیوانی سطح پر آجاتی ہے۔ اس نظام میں رعایا کو سونے کو چھت پیننے کو کپڑا اور کھانے کو خوراک اگر مل جاتی ہے تو یہ چیزیں تو پالتو حیوانون کو بھی نصیب ہو جاتی ہیں۔ کیا ایسی زندگی کی کی خوبی بہت ہے کہ

ار س جان ہے وید پیرس ویاتو سوانوں و بی سیب ہو جان ہیں۔ یو اس دیری میں ون است ہے کہ کھانے کو مل جاتا ہے؟ اس نظام میں چو تک اجتاعیت کے مقابلہ میں انفرادیت کا جنازہ نکال کے رکھ دیا جاتا ہے۔ لہذا پرویز صاحب بھی ہر ہربات میں اجتاعیت کو ایک خاص مقام حاصل ہے۔ وہاں انفرادیت کو بھی

ہے۔ لنذا پرویز صاحب بھی ہر ہربات میں اجماعیت کو ایک خاص مقام حاصل ہے۔ وہاں انفرادیت کو جس ایک خاص مقام حاصل ہے۔ مثلاً اسی زیرِ بحث مسلمہ صدقہ وخیرات کو کیجے اللہ تعالی فرماتے ہیں۔ حدید میں میں این کر کئی کے بعد کر میں کا دیکھیا گارند کر بھی تاریخ کے بعد میں ان کا سے سے تاریخ میں اور میں م

﴿ إِن تُبُدُوا ٱلصَّدَقَاتِ فَنِعِمَا هِمَّ وَإِن أَرْتَم صدقه وفيرات كوظا بركرك دو توجى احماب. تُخفُوها وكُوْتُوها الله على الل

لَکُمْمُ ﴾ (البقرة٢/ ٢٧١) خوب ترب۔ ديكھئے اس آیت میں خطاب جماعت كو نہيں بلكہ افراد كو ہے كيونكہ جماعت يا حكومت چھپاكر كسى كو نہيں دے سكتی اے اس كاريكار ﴿ يَكِمْنَا بِرْ اَ ہے۔ علاوہ ازیں اس آیت میں چھپاكر دینے كو ظاہراً دینے ہے

نہیں دے سکتی اسے اس کا ریکارڈ کی فنا پڑتا ہے۔ علاوہ ازیں اس آیت میں چھپا کر دینے کو ظاہراً دینے سے بمتر قرار دیا جا رہا ہے۔ جس کامطلب میں ہوا کہ پالخصوص صدقہ وخیرات کے معالمہ میں انفرادیت کو بھی ایک بلند مقام حاصل ہے۔ بلکہ آگر یوں کما جائے کی سلام نے اجتماعیت کے بجائے انفرادیت کو زیادہ اہمیت دی ہے تو بے جانہ ہوگا قیامت کے دن کی انفرادی مسویہ اس کی بہت بری دلیل ہے۔

رویز صاحب فرماتے ہیں کہ مختاج اور فقیر طبقہ کا خالق برمایہ دار ہے۔ یہ بات بھی خالص اشتراکی ذہن کی پیداوار ہے۔ اس کے برعکس اللہ تعالی فرماتے ہیں:

): اس دنیا کی زندگاهی ان سر در میان سلمان زیست ک

﴿ نَحَنُ هَسَمْنَا بَيْنَهُم مَعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنِيَّ الله وَيَا كَى زَدَى الله كَ وَرَمِيان مالمان زيت كو وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَنْتِ لِيَتَكَخِذَ تَقْيَم كُرنَ والله جَم بِيل بَم بَى نَ ايك ك بَعْضُهُم بَعْضَا سُخْرِيًا ﴾ (الزحرف٣٢/٤٣) 
وومرت ير درج بلند كئ - تاكد ان مِن ت ايك دومرت بند كئ - تاكد ان مِن ت ايك دومرت ير درج بلند كئ - تاكد ان مِن ت ايك دومرت ير درج بلند كئ - تاكد ان مِن ت ايك دومرت ير درج بلند كئ - تاكد ان مِن ت ايك دومرت ير درج بلند كئ - تاكد ان مِن ت ايك دومرت ير درج بلند كئ - تاكد ان مِن ت ايك دومرت ير درج بلند كئ - تاكد ان مِن ت ايك دومرت ير درج بلند كئ - تاكد ان مِن ت ايك كل الله تعرف الله ت

اس آیت کی روشن میں ہتائے کہ امیروغریب کی تقیم سرمایہ داروں نے کی ہے یا اللہ تعالی نے؟

# اسلامی نظام میں فقراء کا وجود: اس کے بعد پرویز صاحب فرماتے ہیں:

"اسلام جس نظام کو نافذ کرنا چاہتا ہے اس میں ہر مخص کی ضروریات زندگی کی کفالت حکومت کے ذمہ ہوتی ہے۔ للذا اس نظام میں مخابوں کی جماعت کا مستقل وجود ہو ہی نہیں سکی..." للذا اسلام میں خیرات کی ضروریات یا تو ایسے عبوری دور میں بڑے گی۔ جب آپ کا نظام ربوبیت ہنوز بروئے کارنہ آیا ہویا بعض مقامی اور ہنگامی حوادث کے موقع پر۔" (ایضا ص ۲۸۔۳۸) اب دیکھئے اقتباس بلا میں برویز صاحب کئی غلط باتیں کمہ گئے۔ مثلاً:

اللہ میں ہر مخص کی ضروریاتِ زندگی کی کفالت قطعاً حکومت کے ذمہ نہیں ہے۔ حکومت کے ذمہ

www.muhammadilibrary.com آهندُ رَدِينَة عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ

ختاجوں کی کفالت ہے۔ ہر مخص کی ضروریات زندگی کی نہیں۔ اگر ایسا ہے تو کوئی آیت پیش فرمایئے تاکہ اس بات کا دو ٹوک فیصلہ ہو جائے کہ اسلام میں ایس اشتراکیت یا نظام ربوبیت کی مخبائش بھی ہے یا نہیں؟

(٣) مختاجوں کی کفالت کا نصور خود اس بات کا متقاضی ہے کہ ایک اسلامی حکومت میں مختاجوں کا وجود ممکن ہے۔ سورہ ما کدہ میں اللہ نعالی فرماتے ہیں: ﴿ اَلْیَوْمَ اَکْمَلْتُ لَکُمْ دِیْنَکُمْ ﴾ (٣:٥) یعنی آج کے دن میں سے تممارے دین کو ممل کر دیا۔ سورہ ما کدہ کا ترتیب نزول کے لحاظ سے نمبر ۱۱۲ ہے۔ لینی میہ رسول اگرم کی بالکل آخری زندگی میں نازل ہوئی۔ پھراس کے بعد سورہ توبہ جس کا ترتیب نزول کے لحاظ سے نمبر سرم کی بالکل آخری زندگی میں نازل ہوئی۔ پھراس کے بعد سورہ توبہ جس کا ترتیب نزول کے لحاظ سے نمبر سرم کی بالکل آخری زندگی میں نازل ہوئی۔ پھراس کے بعد سورہ توبہ جس کا ترتیب نزول کے لحاظ سے نمبر سرم کی بالکل آخری زندگی میں نازل ہوئی۔ پھراس کے بعد سورہ توبہ جس کا ترتیب نزول کے لحاظ سے نمبر سرم کی بالک آخری زندگی میں نازل ہوئی۔ پھراس کے بعد سورہ تا ہے بعد کردہ کے بعد آتا ہے بعنی نمبر ۱۳۵۰ میں اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ ﴾ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَتُ لِلْفُ قَرَآءَ وَٱلْمَسَكِينِ صدقات (يعنى زَلَاة وخِرات) فقيرون مسكينون اور وَالْمَدِينَ عَلَيْهَا﴾ (الدوبة ١٠/٩)

اس آیت سے مندرجہ ذیل باتیں معلوم ہو تیں:

- اس آیت کے نزول سے پہلے یہ وہیں اس دور میں دین اسلام کمل ہو چکا تھا۔
- اس کمل شدہ نظام دین یا اسلامی حکومت میں فقراء ومساکین موجود تھے۔ اس سے یہ بھی ثابت ہو گیا
   کہ فقراء ومساکین کا وجود نہ عبوری دور ہے تعلق رکھتا ہے اور نہ مقامی یا ہنگامی حوادث سے۔
- الله تعالی نے اس مقام پر صدقات کا جامع لفظ استعمال فرمایا۔ جو قانونی زکوۃ اور ترفیبی خیرات سب کو محیط ہے جس کا واضح مطلب ہیہ ہے کہ محتاجوں کی کفال آگرچہ اسلامی حکومت کی ذمہ داری ہے تاہم اغنیائے جماعت کو زکوۃ کے علاوہ خیرات کے ذریعہ بھی اس طبقہ کی ضروریات کا لحاظ رکھنا ضروری ہے۔

اب پرویز صاحب میہ قرآنی آیات تو دیکھتے نہیں اور جب اشتراکیت کا چشمہ چڑھا لیتے ہیں تو انہیں شرع مبین کا اصل نکتہ اقبال کے اس شعر میں نظر آنے لگتا ہے۔

#### کس نه باشد در جمال محتاج کس کنته شرع مبیں ایں است دبس

اقبال کے اس شعر کا مطلب تو یہ تھا کہ اسلامی حکومت مختاجوں کی کفیل ہوتی ہے۔ لیکن پرویز صاحب کو اس شعر میں بھی اشتراکیت ہی اشتراکیت نظر آتی ہے۔

پھراس سلسلہ میں آپ کو صحیح احادیث تو در کنار کوئی ضعیف سے ضعیف قول بھی مل جائے تو وہ بھی آپ کے نزدیک قرآنی آیات سے بھی زیادہ قابل حجت ہو تا ہے۔ مثلاً وہ قول جو حضرت عمر تنافخہ کی طرف منسوب کیا گیا ہے کہ آپ نے فرمایا ''اگر میری حکومت میں دریائے فرات کے کنارے ایک کتا بھی بھوکا مر جائے تو قیامت کے دن مجھ سے اس کی باز پرس ہوگی'' اس قول کے غلط ہونے کی اس سے بری کیا دلیل ہو مکت ہے کہ کتوں کی کفالت اسلامی حکومت کی ہرگز ذمہ داری نہیں ہے۔ شاید پرویز صاحب کا قرآنی معاشرہ ان کا بھی کفیل ہو۔ جیسا کہ وہ ﴿ وَهَا مِنْ دَآبَةٍ فِی الْأَرْضِ اِلاَّ عَلَى اللَّهِ دِرْقَهَا ﴾ کا مطلب تایا کرتے ان کا بھی کفیل ہو۔ جیسا کہ وہ ﴿ وَهَا مِنْ دَآبَةٍ فِی الْأَرْضِ اِلاَّ عَلَى اللَّهِ دِرْقَهَا ﴾ کا مطلب تایا کرتے

www.muhammadilibrary.com وآني سائل المستورية على المستورية المستو

ښ-

برویز صاحب کی تضاد بیانی: پرویز صاحب کا ارشاد ہے کہ "قوم میں غریبوں اور مختابوں کی موجودگی کو اس کیے ضروری قرار دیا جاتا ہے کہ آگر قوم میں غریب نہ رہیں گے تو پھر صدقہ و ٹیرات کے احکام کی تعمیل کس طرح ہوگی۔" (ایضا ص ۲۵)۔

صدقہ و نیرات کے احکام کی تعمیل کے متعلق پرویز صاحب بیہ فرماتے ہیں کہ بیہ سب عبوری دور سے متعلق احکام تھے۔ پھر جب اسلامی نظام قائم ہو گیا تھایا آئندہ ہو جائے گا اور فقیراور محمل لوگوں کا وجود ہی باتی نہ رہے گا۔ تو ان احکام پر عمل کی ضرورت ہی پیش نہیں آئے گی۔ پھر صرف صدقہ اور نیرات کے احکام تک ہی بیہ بات مخصر نہیں۔ بلکہ قرضہ وراثت اور لین دین کے جملہ احکام عبوری دور سے متعلق ہیں (قرآنی نظام ربوبیت میں ص ۱۲۸۔ ۲۲۹ مخصاً) جس کا واضح مطلب سے ہے کہ زکوۃ و نیرات میراث و بھے اور لین دین کے دوسرے احکامت کم از کم عبوری دور میں ضرور واجب التعمیل ہوتے ہیں اور بیہ بھی واضح ہے کہ آج کا دور قرآنی حکومت کا دور نہیں بلکہ عبوری دور ہے۔

ز کو ق کی ادائیگی سے فرار کی راہی اب صورت طال یہ ہوئی کہ چونکہ ہماری حکومت ہنوز اسلای میں لنذا زکو ق کی ادائیگی ضروری نہیں اور جب اسلامی حکومت قائم ہو جائے گی تو پھر زکو ق کی ادائیگی کی ویسے ہی ضرورت نہ رہے گی۔ کیونکہ جب معاشرہ سے فقیروں کا وجود ہی ختم ہو جائے گا تو پھر زکو ق کے ادکام از خود ہی جیجے ہنتے چلے جائیں گے۔ زیادہ واضح الفاق میں زکو ق کا حکم عبوری دور میں اس لیے قائل عمل نہیں کہ حکومت اسلامی نہیں اور اسلامی حکومت میں اس لیے قائل عمل نہیں کہ محتاج ہی باتی نہ رہیں گے۔ گویا پرویز صاحب اور آپ کی جماعت زکو ق وخیرات کے حکام کی تقبیل سے بسرطال فرار ہی افتیار کرنا چاہتے ہیں۔ حکومت خواہ کینی بھی ہو۔ کیا آپ کی اس ذائیت سے یہ نتیجہ نہیں نکانا کہ خالص بیودی ذائیت دراصل پرویز اینڈ کو کے حصہ میں ہی آئی ہے۔

ادر اس کا عملی جوت سے ہے کہ جب موجودہ حکومت نے جب زکوۃ آرڈینس نافذ کر دیا تو یہ حضرات زکوۃ کی ادائیگی سے فرار کی راہیں سوچنے لگے۔ چنانچہ ماہنامہ "طلوع اسلام" اپریل ۱۹۸۸ء کے ص ۳۰ پر ایک استفسار کے جواب میں یہ مشورہ دیا گیا کہ:

"جو حضرات قرآن کریم کی روشنی میں این آپ کو حکومت کے نافذ کردہ احکام کے مطابق ذکوۃ ادا کرنے کا مکلف نہیں سیجھتے اس قتم کا ڈیکلریشن گوشہ مجاز میں داخل کر دیں ڈیکلریشن فارم میں جمال لکھا ہے میں مسلمان ہوں اور--- فقہ کاپابند ہوں۔

آب لكه مسلمان مول اور قرآني فقه كايابند مون:

اس سے زیادہ کچھ کہنے کی ضرورت نہیں۔ اس اعلان کے بعد آپ نہ صرف آئندہ ادائیگی زکوۃ سے

متنیٰ قرار پائیں گے بلکہ جو زکوۃ پہلے کٹ چی ہے وہ بھی آپ کو واپس مل جائے گی۔ ایک صاحب نے اطلاع وی ہے کہ اے وضع کروہ رقم واپس مل گئی ہے۔ اگر کوئی ڈاک خانہ بنک نیشنل سیو نگز کی شاخ اس پر کسی قتم کا اعتراض کرے تو آپ ان سے کیے کہ وہ اپنے احکام بالا سے اس پر فیصلہ لے لیس اور اگر وہ اس پر بھی رضامند نہ ہوں تو آپ (خدکورہ بالا) ایڈ منسٹریٹر ذکوۃ کو خط کھے اور ان کی طرف سے جو جواب موصول ہو اس سے ہمیں بھی مطلع فرمائے۔ "

ادائیگی ذکوۃ سے بیخنے کی میہ مہم آگر کسی سرمایہ دار اور دنیا دار طبقہ کی طرف سے چلائی جاتی تو یہ بات قابل فہم تھی لیکن ہمیں حیرت ہے کہ میہ حیلے ان حضرات کی طرف سے پیش کیے جا رہے ہیں جو ربوہیت عامہ کے علمبردار بے ہوئے ہیں۔ اور جن کے خیال کے مطابق۔

(الف) ضرورت سے زائد سارے کا سارا مال مفاد عامہ کے لیے کھلا چھوڑ دینا چاہیے (انفاق فی سبیل الله)

اور یہ تو واضح ہے کہ جو رقم بینک واک خانہ یا نیشنل سید نگز میں جمع ہو وہ ضرورت سے زائد ہی موقی سرورت سے زائد ہی

(ب) زکوۃ ادا کرنے والے سنت کی رو ہے تو مسلمان قرار دیئے جا سکتے ہیں۔ لیکن سنت ان کے لیے جب بی دینا چاہیئے۔ جو چھڑ کی مال ہو وہ سب دے ہی دینا چاہیئے۔

(ج) قرآن کی تعلیم کا نقطہ ماسکہ ایتائے زکوہ ہے تو آئی فقہ قرآن کے نقطہ ماسکہ سے کوئی الگ چیز

(د) ممکن ہے یہ حضرات موجودہ حکومت کو اسلامی ہی نہ سمجھتے ہوں۔ پھر بھی جب حکومت نے اعلان کر دیا ہے کہ زکوۃ کی رقم صرف غریبوں اور محتاجوں پر صرف کی جائے گی تو پھر آخر زکوۃ کی ادائیگی سے فرار کیوں ہے؟ یمی تو آپ کا نصب العین ہے۔ <sup>©</sup>

صدقہ فطراور ڈاک کے مکٹ : صدقہ فطرے متعلق پرویز صاحب ایس تمام روایات کو درست صلیم کرتے ہیں۔ جن میں اجماعی طور پر صدقات وصول کرنے اور انہیں خرچ کرنے کا ذکر ہے۔ لیکن آگر کہیں ہے آپ کو کسی انفرادی عمل کی ہو بھی آجائے تو پھڑ جھٹھتے ہیں چنانچہ فرماتے ہیں۔

"اب سنت رسول می کیل الله کا صرف اتنا حصد پیش کیا جاتا ہے کہ نماز سے پہلے صدقہ فطر نکال کر اپنے اپنے طور پر غریبوں میں تقلیم کر دیا جائے۔ اگر ایسا نہ کیا جائے گا تو روزے معلق رہ جائیں گے۔ خدا تک نہیں کہنچیں گے گویا صدقہ فطر ملت کے اجتماعی مصالح کے لیے نہیں بلکہ ڈاک کے کلٹ ہیں جنہیں روزوں پر چیاں کر کے لیٹر بکس میں ڈال دیا جاتا ہے تاکہ روزے مکتوب الیہ (اللہ تعالیٰ) تک پہنچ جائیں۔

فال جگہ میں حفی فقہ لکھنے سے و هائی فیصد زکوۃ ہوتی ہے اور جعفری فقہ لکھنے سے ۲ فیصد اور قرآنی فقہ لکھنے
 ہے غالبا بالکل چھٹی ہی ٹل جاتی ہے۔

## المرازي بيروري بيروري

آج سارے عالم اسلام کو چھوڑئے صرف پاکتان کے سات کروڑ مسلمانوں میں سے چھ کروڑ بھی ایسے فرض کر لیے جائیں جن کی طرف سے صدقہ فطرادا کیا جاتا ہے۔ اور فی کس بارہ آنے (پچھٹر پیمے) کے حساب سے اس کا شار کیا جائے تو عید کے دن دس بجے سے پہلے ساڑھے چار کروڑ کی رقم صرف اس فنڈ میں جمع ہو سکتی ہے اور پچھ نمیں تو خانمال بربادیناہ گزینوں کو چھت تو نصیب ہو سکتی ہے۔ "(ایسنا صا۵) دیکھا آپ صرف اور صرف اجتماعیت یا اشتراکیت کا بھوت پرویز صاحب کے ذبن پر کس قدر مسلط ہو دیکھا آپ سے سلام کرتے ہیں کہ روزے من مہم جس فرض ہوئے اور ای طرح صدقہ فطر بھی جب کہ مماجرین نئے نئے مدینے آئے تھے۔ پھر جب رسول اللہ نے اجتماعی طور پر صدقہ فطر اکٹھا کیا۔ تو آپ کو کسی روایت سے یہ جبوت بھی ماتا ہے کہ رسول اللہ نے اس رقم سے بے خانمال برباد مها جرین کے لیے چھوں کا بردوبت فرمایا تھا۔

ا مرود کی جوری اوائیگی کا مقصد نی نے یہ بتایا کہ آگر روزوں کی اوائیگی میں کوئی چھوٹی موٹی لغزش یا بھول چوک ہوگئی ہو تو اس صدقہ کی ہوئیگی سے دور ہو جاتی ہے اور روزے اللہ کے ہاں مقبول ہو جاتے ہیں۔
یمی روزوں کے معلق ہونے کا مطلب ہے اور اس کی دلیل قرآن میں موجود ہے۔ اللہ فرماتے ہیں: ﴿ خُدُ مِن اَمْوَالِهِمْ صَدَقَةٌ نُطَهِرُهُمْ وَنُزَیِّنِهِمْ بِها ﴿ ١٠٤٥) اور اس آیت کی تفصیل ہم پہلے بیش کر چکے ہیں کہ زکوۃ کے دو بنیادی مقصد ہیں: (۱) کسب مال میں چوٹی موٹی لغرشوں سے اموال کی پاکیزگی اور (۲) بخل اور دو سرے اخلاقی رفیلہ سے دل کی صفائی۔ تو آگر ذکوۃ سب مال کی لغرشوں کو دور کرنے کا ذریعہ بن عتی ہوتو صدقہ فطرروزوں میں لغرشوں کے دور کرنے اور اسکے عنداللہ انتہا ہونے کا ذریعہ کیوں نہیں بن سکتا؟

صدقہ فطرروزوں میں لغزشوں کے دور کرنے اور انکے عنداللہ انکی ہونے کا ذریعہ کیوں نہیں بن سکا؟
کمرپرویز صاحب کو روزوں کے مقبول یا نہ مقبول ہونے سے کوئی فرض نہیں۔ انہیں تو بے خانمال برباد مهاجرین کی چھوں سے غرض ہے۔ ان کے کھانے پینے کی نہیں۔ وہ یہ نہیں سوچتے کہ جس محتاج کو یہ رقم جس صورت میں بھی مطبی وہ اس کی کوئی نہ کوئی ضورت ضرور پورا کرے گی۔ اور وہ ضرورت یہ ہے کہ جو نادار لوگ جو نادار کی وجہ سے عید کی خوشیوں میں شریک نہیں ہو سکتے وہ بھی شریک ہو سکیں۔ بنا اگر اس رقم سے چند مهاجرین کو بعد میں چھتیں میسر آبھی جائمیں تو دو سرے محتاج عید کی خوشیوں میں شریک ہو سکتے ہو، جو کی خوشیوں میں سے شریک ہو سکتے ہیں جب کہ ان کے پاس کھانے یا پہننے کے لیے کچھ نہ ہو؟

رہا ڈاک کے ککوں کے چہال کرنے ایٹر بکس میں ڈالنے اور کمتوب الیہ (اللہ تعالیٰ) تک پہنچنے کا مسئلہ تو بقین رکھیے کہ ان فرائع سے رسول اللہ اور صحابہ کرام کے روزے تو نہیں پہنچتے تھے۔ خواہ وہ اجہائی طور پر صدقہ فطر اکٹھا اور تقییم کیا کرتے تھے۔ کیونکہ اس دور میں یہ سب چیزیں مفقود تھیں۔ البتہ گمان غالب یہ ہے کہ جب پرویز صاحب کا مزعومہ قرآنی معاشرہ اور حکومت قائم ہوگی۔ اور صدقہ فطر سے ب خانمال مہاجرین کے لیے چھتیں میا کرے گی تو ان کے روزے انمی ذرائع سے اللہ تعالیٰ تک پہنچا کریں خانمال مہاجرین کے لیے چھتیں میا کرے گی تو ان کے روزے انمی ذرائع سے اللہ تعالیٰ تک پہنچا کریں گے۔ کیونکہ آج کل یہ ذرائع موجود ہیں۔

www.muhammadilibrary.com مندئر پُروریزتیت معلی (حصه سوم) قرآنی مسائل کیمیزی مسائل کیمیزی کیمیزی کیمیزی کیمیزی کیمیزی کیمیزی کیمیزی کیمی

# 🕑 قربانی

ایک چور کا اپنے سے بڑے چور سے سوال: قرآنی فیصلے میں اس بحث کا آغازیوں ہوتا ہے کہ پڑھے کھے طبحہ میں سے کوئی صاحب پر ویز صاحب سے قربانی کی دینی حیثیت پوچھتے ہیں اور لکھتے ہیں کہ کم از کم مسلمانوں کا پڑھا لکھا طبقہ ایسے محسوس کرتا ہے کہ اس سے قوم کا بہت سار وہیہ بے کار جاتا ہے۔ لیکن اس بات کو زبان پر نہیں لاتا۔ آج کل اقتصادی حالات سخت پیچیدہ ہیں۔ گھر گھر مماجر پڑے ہیں۔ ایسا طبقہ قربانی دینے پر آمادہ نہیں۔ لیکن ساتھ ہی وہ اپنے آپ کو "چور "محسوس کرتے ہیں۔ میں خود بھی انہیں مجرموں میں سے ایک ہوں۔ اسلئے دریافت کرنا ضروری سمجھتا ہوں کہ "قربانی وینی حیثیت کیا ہے" (قرآنی فیلے ص ۱۵ ایسنا)

اس سوال سے آپ یہ تو سمجھ ہی گئے ہوں گے کہ "پر خالکھا طبقہ" سے مراد کون لوگ ہیں؟ اور اس پڑھے لکھے طبقہ کو دین کے فرائف واحکام سے جس قدر وابھی ہوتی ہے وہ بھی سب کو معلوم ہے۔ اب قربانی کامستلہ چونکہ صاحب حیثیت ہی ہوتا ہے۔ لنذا مال چونکہ صاحب حیثیت ہی ہوتا ہے۔ لنذا مال کے ضیاع کا واسطہ دے کر اپنے سے بڑے چور اور دین کے واحد الله و دار سے اس قربانی سے فرار کی راہ دریافت کر رہا ہے تاکہ قربانی بھی نہ کرنی پڑے اور ان کے اسلام پر بھی کوئی شف نہ آسکے۔

"یہ بالکل درست ہے کہ حفرت خلیل اکبر اور حفرت اساعیل النبیجائے تذکار جلیلہ کے ضمن میں قرآن نے یہ کہیں نہیں کہا کہ اس واقعہ عظیم کی یاد میں جانوروں کو ذرج کیا کرو۔ حتیٰ کہ حفزت اساعیل کی جگہ مینڈھاذرج کرنے کا واقعہ بھی قرآن میں نہیں تورات میں ہے" (قرآنی فیصلے ص ۵۴)۔

اب دیکھئے اس دو تین سطر کے جواب میں جناب پر ویز صاحب نے قرآن کی صریح وضاحت کے علی الرغم دو جھوٹ بولے ہیں۔ ارشاد باری ہے۔

اور ہم نے ایک بردی قربانی کے عوض اساعیل کو چھڑا لیا۔ اور اس واقع (ذرع عظیم) کو پیھیے آنے والوں میں (باتی) چھوڑ دیا۔

﴿ وَفَدَيْنَهُ بِذِبْجٍ عَظِيمٍ ۞ وَزَكُنَا عَلَيْهِ فِى ٱلْاخِرِينَ ۞﴾ (الصافات٣٧/٢٧)

اَکْفِدی وَالْفِدآء کے معنی کسی کی جانب سے پچھ دے کر اسے مصیبت سے بچالینا ہے۔ (مفردات امام راغب) گویا اللہ تعالیٰ نے ایک بڑی قربانی کا عوضانہ دے کر حصرت اساعیل ملت یم کی جان بچالی اب اگر اب "بای قان" ۞ جنوبها لعبن "مدنه ها" بالغذا قاتان هو منبو کا اتبا به هو مداتا به به اسال الماد قاتان هو منبو کا اتبا به هو مداتا به به اسال

اس "بڑی قربانی" أن كى جنسيل لعنى "ميندُها" كالفظ قرآن ميں نہيں بلكہ تورات ميں ہو تو اس سے اصل واقعہ ميں كيا فرق پڑتا ہے؟ پھراس ذرئ عظیم كے واقعہ لعنی سنت ابراہیمی كو آنے والی نسلوں ميں باتی چھو ژنا بھی قرآن سے ثابت ہے ہيہ دوسرا جھوٹ ہے۔

بی حرات سے تاہد دوران جج اپنا خود ساختہ فلسفہ پیش کرنے کے بعد فرماتے ہیں کہ: "مقام جج کے علاوہ کسی دوسری چراسکے بعد دوران جج اپنا خود ساختہ فلسفہ پیش کرنے کے بعد فرماتے ہیں کہ: "مقام جج کے علاوہ کسی دوسری جگہ (یعنی اپنے اپنے شہروں میں) قربانی کیلئے کوئی تھم نہیں ' تاریخ سے بھی پتہ چلتا ہے کہ نبی ساخ کے کیئے ہیں تو وہاں جاکر جانو روں کی قربانی کی ہے اور جب تشریف نہیں لیے گئے تو اپنی طرف سے قربانی کے جانور امیر تجاج کے ہاتھوں وہاں بھیج دیئے۔ اسلئے بیہ ساری دنیا میں اپنے اپنے طور پر قربانی کرنا ایک رسم ہے۔ اس طرح حاجیوں کی وہ قربانیاں جو وہ آج کل کرتے ہیں۔ محض ایک رسم رہ گئی ہے۔ ایک ایک رسم ہے۔ اس قدر گوشت کا کہ جھے مصرف نہیں ہو تا۔ اسلئے ان ذریح شدہ جانوروں کو گڑھے کھود کر دبادیتے ہیں۔ (قرآنی فیصلے میں ۱۵)

یہ تو آپ کو معلوم ہوگا کہ جے پرویز صاحب تاریخ کے حوالہ سے کوئی بات کریں تو تاریخ سے ان کی مراد عموماً احادیث اور روایات ہی ہوئی ہیں۔ اقتباس بالا میں آپ نے "تاریخ سے پتہ چلتا ہے" کاذکر فرماکر

اپنے کیے بہت ی الجھنیں پیدا کر لی ہیں جو پیریں۔

ا۔ مقامی قربانی اور جج کی قربانی کے لیے الگ الگ لغت: ا۔ وہ قربانی جو جج کے دوران منی میں کی جاتی ہے۔ اس کے لیے هذی کا لفظ مخصوص ہے اور جو قربانی کئی شخص جج کے علاوہ عید کے دن اپنے شرمیں کر تاہے اس کے لیے اَصُحیة (ج اَصُاحی) کا" اب آپ صحاح ستہ کی جملہ کتب ملاحظہ فرما لیجے۔ ان تمام کتابوں میں محدثین نے اضاحی کے لیے الگ کتاب (کتاب الاضاحی) محصوص کی ہے۔ جس سے صاف ظاہر

ہے کہ ہر ہخص کا اپنے اپنے شرمیں قرمانی کرنا بھی ضروری ہے۔ صحابہ کرام نے رسول اللہ ملڑ کیا سے بوچھا کہ مَا هٰذِهِ الاحِمَاحِی (یعنی بیہ قرمانیاں کیا ہیں؟) تو آپ نے فرمایا۔

اور میں مطلب ہے قرآن کی آیت ﴿ وَتَوَكُنا عَلَيْهِ فِی الْأَخِوِیْنَ ﴾ (۱۰۸:۳۷) کا اور ہم نے اس واقعہ (ذبح عظیم کو) آنے والی نسلوں میں (باقی) چھوڑا۔

۲۔ مقامی قربانی کے ولاکل: آپ فرماتے ہیں "ارخ سے بھی پتہ چلتا ہے کہ نبی سائیل نے میند میں قربانی خیر کی انتا ہوا جھوٹ قربانی خیر کی انتا ہوا جھوٹ منسوب فرماسکتے ہیں۔ وہاں آپ کی تاریخ رانی کابھی پتہ چلتا ہے آپ و ضاعین کو کو سے تو تھکتے خیس اور ابنا

<sup>﴿</sup> برویز صاحب فرماتے ہیں کہ بیہ مینڈھے کے ذبح ہونے کا قصہ تو اسرائیلی انسانوں میں سے ایک افسانہ ہے' جس کی قرآن تائید نہیں کرتا۔ ﴿ احمد ابن ماجہ بحوالہ مشکوۃ "کتاب المناسک، ماب فی الاضحیہ الفصل الثالث)

www.muhammadilibrary.com المستوم المستوم المراتية كراني مسائل المستوم المراتية كراني مسائل المستوم المراتية كراني مسائل

یہ حال ہے کہ غیر شعوری طور پر اور بلا تکلف ایسے جرم کا ار تکاب کر جاتے ہیں۔ جس کی سزا جنم ہے۔ اب ہم یہ بتاکیں گے کہ نبی اکرم سائیل نے مدینہ میں قربانی کی تھی یا سیس؟ اس سلسلہ میں ہم بخاری

كاب الاضاحي سے چند احاديث پيش كرتے ہيں۔ حضرت انس بن مالك المنظم روايت كرتے ہيں كه۔ نی اکرم سالی دو چنگرے سینگ دار میند عول کی ﴿إِنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ

قرمانی کیا کرتے تھے آپ اپنایاؤں ان کے نیٹھے پر رکھتے يُضْجِّىٰ بِكَبْشَيْنِ اَمْلَحَيْنِ اَقْرَنِيْنَ وَوَضَعَ اور اپنے ہاتھ سے ذک کرتے تھے۔ (بخاری کماب رِجْلَهُ عَلَى صَفْحَتِهِمَا وَذَبَحَهُمَا بِيكِهِ»

الاضاحي باب: وضع القدم على---) اس مديث سے درج ذيل امور ير روشني يوتى ہے:

(الف) يه حديث كتاب الاضاحي ميس ب- للذا مدينه ميس مقامي قرباني سے تعلق ركھتي ب- نيزيفني كے الفاظ ہے بھی میہ واضح ہو تا ہے۔

(ب) ایک سے زیادہ قربانیاں کرنا جی آپ کی سنت ہے۔

(ج) يه قربانيال آپ ہر سال کيا کرتے تھے۔

(٢) براء بن عازب كت بين كه رسول الله من في فرمايا كه:

﴿إِنَّ أَوَّلَ مَا نَبَّدَأُ بِهِ فِي يَوْمِنَا هٰذَا نُصَلِّي " بمارے آج کے دن ( یعنی عیدیوم النحرے دن) بہلا ثُمَّ نَرْجِعُ فَنَنْحَرُ الحواله ايضا، باب سُنَّة كام المرام كرتے بين وہ نماز يرد هنا م پر نماز علوث

کر ہم قربان کے ہیں۔"

اس حدیث میں جس قربانی کا ذکر ہے وہ مدینہ سے متعلق ہے کیونگ ماجی اس دن عید کی نماز ہی نہیں پڑھتے۔ نیز یہ حدیث کتاب الاضاحی باب سنة الاضحیہ میں درج ہونے کی وجہ سے مقامی قربانی ہی قرار دی جاعتی ہے۔

رسول الله ملتُهيم دو ميندُ هول کي قرماني کيا کرتے تھے ﴿كَـانَ النَّبِـيُّ صَلَّـى اللهُ عَلَيْـهِ وَسَلَّـمَ اور میں بھی دو مینڈھوں کی قربانی کر تا ہوں۔ (حوالہ يُضَحِّيَ بِكَبَشِّيْنَ وَإِنَا أُضَحِي بِكَبَشَيْنِ، اليناً باب في اضحية النبي .....)

(٣) حفرت عائشہ و اللہ عائشہ و ایت ہے کہ:

﴿عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ الضَحِيَّةُ كُنَّا نُمَلِّحُ مِنْهُ "ہم مدینہ میں قربانی کے گوشت کو نمک مرچ لگا کر رکھ فَنَقَدُّمُ بِهِ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ بِالْمَدِيْنَةِ" دیا کرتے تھے بھراس کو نبی اکرم ماتھا کی خدمت میں پش كرتے تھے. " (بخاري حواله ايضاً) (بخاري، كتاب الاضاحي)

(۵) ابو امامہ بن سل انصاری روایت کرتے ہیں۔ کہ ہم مدینہ میں قربانی کو خوب کھلا پلا کر موٹا کرتے تھے۔ ادر عام مسلمانون كالجعى ليمي طريقته تفا- " ( بخارى حواله اليضاً) ـ

## www.muhammadilibrary.com آئیند پرویزے سے آگا گھر (صد سوم) فرآنی سائل کے اللہ اللہ کا اللہ کی اللہ کا کے اللہ کا اللہ

اب بخاری کے علاوہ صحاح کی دو سری کتابوں سے بھی چند احادیث ملاحظہ فرما کیجے۔

(٢) حضرت عبدالله بن عمر في الله عن روايت ب كه نبي اكرم مدينه مين دس سال رب اور جيشه قرماني

كرت رب-" (ترزى معه تحفه الاحوذي ج ٢٥٩ ٢٥٩).

عملوں سے خون بمانے سے بڑھ کر کوئی عمل محبوب نہیں ہے۔ '' (حوالہ ایضاً ص۳۵۲)۔ مدر چیز میں میں اللہ میں میں سیخنر میں اللہ ہو ہوئیں ۔ ۔

(۸) حضرت ابو ہریرہ بڑا تھو سے روایت ہے کہ آنخصرت مٹی کیا۔ "جو محص استطاعت رکھتا ہو پھر قربانی نہ کرے۔ وہ ہماری عیدگاہ میں نہ آئ۔ " (ابن باجہ اردو ص ۱۳۸ مطبوعہ مکتبہ سعودیہ کراچی نمبرا)۔

۳- ایک سے زیادہ جانوروں کی قربانی: اس اقتباس میں ایک طرف تو آپ فرما رہے ہیں کہ "آپ مرف تو آپ فرما رہے ہیں کہ "آپ می فرما میں گئی ہے اپنی طرف سے جمی فرما میں علی ایک طرف سے جمی فرما رہے ہیں کہ "حاجیوں کی قربانیاں جو وہ آج کل کرتے ہیں محض ایک رسم رہ گئی ہے۔ ایک ایک حاجی پانچ سات سات دینے انفرادی طور پرزم کر دیتا ہے۔" (ایسنا ص۵۲)۔

اب ہم تو یہ سیجھنے سے قاصر ہیں کہ آگر رول اللہ سی بھیلم قربانی کے جانور (جمع کا صیغہ) کمہ بھیجیں اور ان کی اتباع میں کوئی حاری پانچ سات د نب (آگر چہ اس میں مبالغہ آرائی شامل ہے) قربانی کرے تو یہ تو سنت کا اتباع ہوا رسم کیسے بن گئی؟

مالی ضیاع کی فکر: پڑھے لکھے طبقہ۔ یعنی ماڈرن مسلمان کو جو پر شرع عمل کو مادیت پرسی کی آنکھوں سے دی تھے کا عادی ہے۔ کو قربانی کے سلسلہ میں مال کے ضیاع کا جو دردا شاہے۔ اس درد میں پرویز صاحب ان کے شریک ہی نہیں بلکہ زیادہ درد مند ہیں۔ چنانچہ وہ صرف کراچی شمر کا جناب لگا کر بتاتے ہیں کہ صرف کراچی شمر میں پندرہ لاکھ روبیہ اس قربانی کی نذر ہو جاتا ہے۔ تو پورے پاکستان کا خود حساب لگا کیجے۔ (ایسنا ص ۲۵)۔

بجا فرمایا آپ نے۔ اب جو ان سے بھی زیادہ پڑھا لکھا طبقہ ہے۔ دہ یہ سوچتا ہے کہ دن میں جب پانچ نمازیں فرض ہیں۔ اور ہر نماز باجماعت پر اوسطاً آدھ گھنٹہ صرف ہو تو ایک آدی کے او قات کار میں سے روزانہ اڑھائی کھنٹے ضائع ہو جاتے ہیں۔ اور وقت ہی اصل دولت ہے اب اگر پوری قوم کے وقتی ضیاع کا حساب لگایا جائے اور مکلی معیشت پر اس کے اثرات کا جائزہ لیا جائے تو بات کماں تک جا پہنچتی ہے۔

اس پڑھے لکھے طبقہ کو بھولے ہے یہ خیال نہ آئے گا کہ چکچرز دیکھنے پر قوم کا روپیہ کس قدر ضائع ہو رہا ہے مزید برآل اس کے اخلاق کیسے گزر ہے ہیں وجہ یہ ہے کہ چکچرز دیکھنا اس طبقے کا اپنا پسندیدہ شغل ہے۔ اس مہذب طبقہ کو آگر مالی ضیاع کا درد اٹھتا ہے تو قربانی پر جس سے غریب طبقہ کو بھی عید کی خوشی میں شریک ہونے کا موقع مل جاتا ہے۔ www.muhammadilibrary.com مرائی مسائل مسائل المسائل ال

قربانی کا فلسفہ: پرویز صاحب کے نزدیک قربانی صرف حاجی پر فرض ہے۔ اور اس کی غرض وغایت یہ ہے کہ جملہ مسلمان جب مکہ اسمح ہوں تو اس بے آب وگیاہ وادی میں ایک وقت پاکستان والے باتی ممالک کی اس قربانی کے گوشت سے ضیافت کریں گے دو سرے وقت ایران والے اور تیسرے وقت شام والے پھر اس گوشت کی ضیافت میں دو سرے لوگوں کو بھی شامل کر لیا جائے گا۔ امیروں کو بھی اور غریبوں کو بھی۔ ص (۵۳)

چلئے یوں بی سمی مگرسوال بیہ ہے کہ:

(۱) اس طرح قربانی کے تین دنوں میں کوئی پانچ سات ممالک تو اس کار خیر میں حصہ لے سکیں گے باقی کے چالیس مسلم ممالک کو قربانی ہے چھٹی مل جائے گی جب کہ قربانی ہر حاجی پر واجب ہے؟

(۲) ہر طاقی کم از کم ایک قربانی تو ضرور کرتا ہے۔ پھر پھھ زیادہ بھی کرتے ہیں۔ پھر پھھ غیر طاقی اور غیر موجود لوگ بھی وہاں قربانی کے جانور بھیج دیتے ہیں۔ بھیے آپ نے فربایا ہے کہ رسول اللہ قربانی کے جانور امیر مجاج کے ہاتھوں مکہ روانہ فرمایا ہے تھے۔ جس کا واضح مطلب یہ ہے کہ جتنے حاجی ہوتے ہیں کم از کم ان کی تعداد سے دوگنا جانور ضرور ذرئے کے جاتے ہیں۔ اور آج بھی یہ بات مشاہدہ کی جاسحتی ہے کہ مکہ میں رہنے والوں یا خرج میں اس موقعہ پر موجود لوگوں کی تعداد حاجیوں کے مقابلہ میں دسوال حصہ بھی نہیں ہوتی۔ اب آپ خود ہی بتا دیجے کہ قربانی کے گوشت کے ضیاع کا مناسب حل کیا ہو سکتا ہے؟

پھریہ گوشت کے ضیاع کا مسئلہ بھی وہاں کمہ میں ہی پیدا ہوتا ہے۔ جے آپ بھی ضروری سیحتے ہیں۔ رہا دو سرے شہروں کا معالمہ تو وہاں قربانی کا گوشت قطعاً ضائع نہیں ہوتا۔ وہ سب کا سب امیریا غریب انسانوں کی خوراک ہی بنتا ہے۔ عالبًا پرویز صاحب نے بلدیہ والوں کو کمیں او بھی اٹھاتے دکھے لیا ہوگا۔ (جے لوگ ان ایام میں ہا ہر پھینک دیتے ہیں) اور آپ نے یہ سمجھ لیا ہوگا کہ اف کس قدر گوشت ضائع ہو رہا ہے۔ قربانی ہے متعلق پرویز صاحب کی "قرآنی بصیرت" پڑھ کر ایک اور صاحب نے اس اجمال کی تفصیل قربانی ہے۔

ان ایام میں ہا ہر پھینگ دیتے ہیں) اور آپ نے یہ مجھ کیا ہو گا کہ اف میں قدر کوشت ضاح ہو رہا ہے۔ قربانی سے متعلق پرویز صاحب کی "قرآنی بصیرت" پڑھ کر ایک اور صاحب نے اس اجمال کی تفصیل پوچھی تو آپ نے فرمایا۔

"اجمال ہویا تفصیل بات تو صرف اتن ہے کہ یہ جو بقر عید کے موقعہ پر ہم ہر شہراور ہر قریبہ اور ہر گلی اور ہر گلی اور ہر گلی اور جواب یہ ہے کہ اور ہر گلی اور جواب یہ ہے کہ قرآن میں اس کے متعلق کوئی تھم نہیں یہ ایک رسم ہے جو متوارث چلی آرہی ہے۔" (ایسناص ۵۷) متعلق کوئی تھم نہیں یہ ایک رسم ہے جو متوارث چلی آرہی ہے۔" (ایسناص ۵۷)

اب دیکھئے قرآن میں اس کے تھم پر ضمنا بحث پہلے آ پچی 'کچھ بعد میں آئے گی سردست قابل غور بیہ بات ہے کہ اگر ہیہ رسم متوارث ہے۔ <sup>©</sup> ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔

آگے چل کر ص 2 پر لکھتے ہیں کہ یہ چزیں (یعنی قربانی وغیرہ) ہزار برس سے امت میں متواز چلی آری ہے۔ یہاں پھروی سوال پیدا ہوتا ہے کہ ان کا بانی کون تھا اور یہ تحریک کیسے پروان چڑھی۔

www.muhammadiljibrary.com آئینهٔ پُرویزیت کم انگل (صدسوم) قرآنی مسائل کم انگریزیت کردان کم انگریزیت کردان کم انگریزیت کم انگریزیت کم انگریزیت کم انگریزیت کردان کم انگریزیت کم انگریزیت کم انگریزیت کردان کردان

تو پرویز صاحب کو میہ تو سراغ لگانا چاہیے تھا کہ میہ رسم کس دور میں شروع ہوئی اور کس شخص نے ابتداء کی تھی؟

پھراس کی تفصیلات میں آپ نے بہت ہے موضوعات کو چھٹر کر خلط محث کر دیا۔ اور بہت می باتوں کا رونا رویا ہے۔ کہیں آپ نے بہت ہے موضوعات کو چھٹر کر خلط محث کر دیا۔ اور بہت می باتوں کا رونا رویا ہے۔ کہیں آفلید پر سی کا ذکر ہے۔ کہیں ہندوانہ فلفہ کا کہیں تجمی سازشوں کا ملوکیت کا پیشوائیت کا تضوف کا اور کہیں دین اور ذہب کا گویا ہے سب عوامل ہیں۔ جنموں نے قربانی اور الی ہی دوسری چیزوں کو متوارث رسوم بنا دیا ہے۔ البتہ ص ۱۲ پر اس موضوع سے متعلق بات کو پھر سے دہرایا ہے اور فرماتے ہیں۔

"سارے قرآن میں ایک جگہ بھی نہیں کہ مکہ کے علاوہ کسی اور جگہ بھی قربانی دی جائے گی (قربانی کا لفظ بھی قرآنی نہیں۔)" (ایصاص ۹۳)

قربانی کالفظ قرآن میں: اب دیکھئے جس لفظ کو ہم اپنی زبان میں قربانی کتے ہیں۔ اس لفظ کو عربی زبان میں "قربان" کتے ہیں۔ اب اگر پرویز صاحب کو "قربان" کتے ہیں۔ مفہوم ونول کا کیک ہے۔ اور یہ لفظ قرآن میں کئی بار آیا ہے۔ اب اگر پرویز صاحب کو اپنی بات کی پچ میں یہ لفظ نظر ہی نہ آگے ہی کا کیا علاج ہے۔ چند مثالیں طاحظہ فرمائے۔

﴿ ﴿ وَأَتَلُ عَلَيْهِمْ نَبَا أَبَنَىٰ ءَادَمَ بِأَلْحَقِي أَنَّ "اور (اے محم) ان کو آدم کے دو بیوں کی خبر پڑھ کر قرّبَانًا فَنُقُبِّلَ مِنْ أَحَدِهِمَا وَلَمْ يُنَقَبَّلَ الله الله عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ

اس آیت سے مندرجہ ذیل باتوں کا پتہ چلتا ہے:

(1) قربانی یا قربان کالفظ قرآن میں موجود ہے ۔ اور اللہ کے حضور قربانی پیش کرنے کا عمل حضرت آدم کے بیٹوں سے آج تک متوارث چلا آرہا ہے۔ اور سے قربانی کا عمل اس وقت بھی اس طرح مشروع ومعروف تھا۔ ورنہ اس کے قبول اور عدم قبول کا سوال ہی پیدا نہیں ہو ؟۔

(2) حضرت آدم ملين الك مخصوص فرد واحد تھے۔ جب كه اس بات سے پرويز صاحب نے قصه آدم وابليس ميں انكار كيا ہے۔

(3) وہ قربانی کھائی نہیں جاتی تھی۔ (ورنہ ہر حال میں مقبول متصور ہوتی) اس کے باوجود اس مالی ضیاع کو مقبول سمجھا جا ؟ تھا۔

(4) یہ قربانی جج کے موسم اور مقام پر بھی نہ ہوتی تھی۔ دوسرے مقام پر ہے:

www.muhammadilibrary.com آئینهٔ پَرُویزهٔت کی (قصه سوم) قرآنی مسائل کی کارسائل کی کارسائل کی کارسائل کی کارسائل کی کارسائل کی کارسائل کارسائل کی کارسائل کی کارسائل کارسائل کی کارسائل کارسائ

اَلنَّارُّ فَلْ قَدْ جَاءَكُمْ رُسُلُ مِن فَبَلِي بِالْبَيْنَتِ جَس كُو آَكُ آكُر كَاجَاتِ الْ يَغْمِران سے كمه دوكه وَ إِلَّذِى قُلْتُمْ فَلِهَ قَتَلَتُمُوهُمْ إِن كُنتُهُ جَمِي مِهِ سَهِ يَهِ كُنْ يَغْمِر تهار سَالِ كَالِي كَ صَدِقِينَ شِيْ ﴾ (آل عمران ٣/ ١٨٣)

سيح مو توالي رسولول كو قتل كيول كرت رب مو."

اس آیت سے درج ذیل باتیں سامنے آتی ہیں:

ر) مسلمانوں سے پہلے سابقہ امتوں میں بھی قربانی کا دستور تھا۔ اور یہ قربانی یا قربان کا لفظ قرآن میں موجود (1)

ہے۔ (2) قرمانی کا حکم اللّٰد تعالیٰ کی طرف سے تھاا در اسے انبیاء طلختیا 'مجی بجالاتے تھے اور ان کی امت بھی۔

ر) اس قربانی کی متبولیت کی علامت بیہ تھی کہ آسانوں سے آگ آتی اور اسے کھا جاتی ہے۔ گویا اس طرح کا مالی ضیاع اللہ تعالی کے ہاں برا پسندیدہ عمل تھا۔

(4) اور یہ بات سابقہ امتوں میں آئی معروف ومشہور تھی کہ وہ نئے مبعوث انبیاء سے بطور تقدیق ایسی "دمقبول قربانی" کا مطالبہ کرتے تھے گریا ہی طرح کی مقبول نشانی جے آگ کھا جائے انبیاء کی شاخت کا معروف ذریعہ علامت تھی۔

اب دیکھئے قربانی کے گوشت کو خود کھانے اور دو سردی کو کھلانے کی رعایت بھی صرف امت محمد یہ کو ملی

ے۔ ورنہ پہلے تمام تر قربانی "مالی ضیاع" بی ہوتا تھا۔ اب پر ساحب کا فلسفہ قربانی ملاحظہ فرمائے۔ ان کے خیال میں مکہ میں بھی اتی بی قربانی مناسب ہے جو ضیافتوں کی صورت میں انسانی خوراک بن سکے اور جو قربانی خواہ مخواہ نج جائے تو اس کو پرویز صاحب اور پڑھا لکھا طبقہ مالی ضیار کا نام دیتے ہیں۔ اور قوم کے درد میں ان کے سینہ میں ہوک می اٹھنے لگتی ہے۔ اب خود ملاحظہ فرمائے کہ شریعت کے پیش کردہ فلسفہ قربانی میں کتنا فرق ہے۔

لفظ نحرکی لغوی شخصی : ایک تیسرے متنفسر نے قربانی کے وجوب کی دلیل ﴿ فَصَلِ لِوَبِكَ وَانْحَوْ ﴾ سے پیش فرمائی۔ تو پرویز صاحب نحرکی لغوی شخص پیش کرتے ہوئے۔ اس لفظ کے معنی چھاتی کے اوپر کا مقام 'سینہ پر ہاتھ بائدھنا نماز میں ہاتھ پر ہاتھ بائدھنا اور آخر میں اس کے معنی اونٹ ذرج کرنا بتاتے ہیں۔ مرد پرویز صاحب کی بیہ لغوی شخصی بھی ناقص اور ناکمل ہے۔ امام راغب نے نکو البعیو کے معنی اونٹ کے سینہ میں برچھا مار کر اسے ذرج کرنا کھا ہے۔ نہ کہ محض نحر کے معنی اونٹ ذرج کرنا۔ گویا نحر سے مراد مہنی خود کشی کرنا۔ گویا نحر ساحب منجد کے نزدیک نحرکے معنی کیلے میں چوٹ لگانا۔ ذرج کرنا النّعَحَوَ مَعْنی خود کشی کرنا۔ الْمنْحَوْ کیلے میں ذخم لگانے کی جگہ اور النّعِینو کے معنی ذرج کیا ہوا جانور ہے۔ گویا نحر بھی خود کشی کرنا۔ الْمنْحَوْ کیلے میں ذرح کیا ہوا جانور ہے۔ گویا نحر

کے معنی اونٹ فزئ کرنا نہیں۔ بلکہ محض ذرئ کرنا یا قرمانی کرنا ہے۔ پھر فرمایا اب تمام مختلف معانی میں ہے اگر نحر کے معنی اونٹ ذرئ کرنا ہی لیے جائمیں۔ تو پھراس سے www.muhammadilibrary.com راقعه سوم) قرآنی سائل میند کردیزغت مینان میند کردیزغت مینان مینان مینان مینان کردیزغت

(١) قرباني كرنا اور وه بھى (٢) برگلى كوچه بىل قرباني كرناكس طرح ثابت موسكنا ہے؟ ﴿ فَصَلِّ لِوَتِكَ وَانْحَوْ ﴾ مین صل (نماز پڑھ) اور انحر (اونٹ ذرئ کرنے) کا تھم مطلق (عام) ہے۔ اسے مقید (خاص) کر کے صل ے مراد ''عید کی نماز'' اور انحرے مراد اونٹ کی قرمانی کس اصول کے تحت کی جا نکتی ہے؟'' (ایفتا

معلوم ہوتا ہے اس مقام پر پرویز صاحب کچھ بو کھلا سے گئے ہیں۔ ہم تو ثابت ہی بیا کر رہے ہیں۔ کہ ا تحرے مراد محص قرمانی کرتا ہے اونٹ قرمانی کرنا نہیں۔ اور صل سے مراد محص نماز پڑھنا ہے" عید کی نماز پڑھنا نئیں پھر جس طرح صل کا لفظ عام ہے اور نماز ہر جگہ اپنے وقتوں پر پڑھی جاتی ہے۔ اس طرح قربانی کا تھم بھی عام ہے اور میہ ہر جگہ ہونی چاہیے۔ اپنے وقت پر ایعنی قرمانی کے دن بھی) اور اس سے آگے ييجي بھي- يي پچھ تو جم كتے ہيں چراور كيے اصول كا آپ جم سے مطالبه كرتے ہيں؟ اور جمارا سوال صرف یہ ہے کہ جب میہ نماز اور قرمانی کا حکم عام ہے تو آپ اس سے عید کی نماز اور اس دن کی قرمانی کو خارج کسے کر سکتے ہیں؟ خواہ یہ کسی کی مقام پر ہوں؟ فصل اربِک وَانحر میں بھی عمومیت پائی جاتی ہے اور ای طرح ورج ذمل آیت میں بھی۔

اے پیغبر! آپ کمہ دیجیے کہ میری نماز میری قرمانی' ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُشُكِي وَتَعْبَاىَ وَمَمَاَّذِ میری زندگی اور میری موت سب مجھ اللہ رب رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﷺ (الأنعام٦/ ١٦٢) العالمين کے لیے ہے۔

سورہ کو ثر اور اونث : آخر میں پرویز صاحب نے سورہ کو ٹرکی لاجواب تفیر فرمائی۔ اس تفیر کا مرکزی خیال "اونٹ" ہے اور اس کے نکات درج ذیل ہیں۔

یہ سورہ ہجرت سے پہلے ہی نازل ہوئی جب کہ مشرکین مکہ نے آپ پر قافیہ زیست تک کر رکھا تھا۔

 اس سورہ میں اللہ تعالیٰ نے آپ کو خیر کیر کی بشارت بھی دی اور یہ بھی بتا دیا آپ کا دسمن ہی خائب وخاسررہے گا۔

 اس سورہ میں آپ ماڑی کو اونٹ کی قربانی کا عظم دیا گیا۔ وجہ بیہ تھی کہ آپ ہجرت کر کے مدینہ جا رہے تھے۔ وہاں یمود آباد تھے۔ اور ان پر اونٹ حرام تھا۔ ان کے ساتھ مسمجھونہ کی صورت میں ان کے جذبات کا احترام ضروری تھا۔ لیکن قرآن نے پہلے ہی کمہ دیا کہ ان سے سمجھوعہ نہیں کیا جائے گا۔ ان کے علی الرغم اونٹوں کو ذرم کیا جائے گا۔ یعنی وہاں بھی غلبہ تہمارا ہی رہے گا۔ (قرآنی فیصلے ص ٤٦ ملخصاً)

اب دیکھتے کہ:

(۱) اگر نحرے معنی اونٹ کی قرمانی کی بجائے صرف قرمانی لیے جائیں (جیسا کہ میں مفروات اور منجد کے حوالے پیش کر چکا ہو) تو اس تغیر کی عمارت از خود دھڑام سے نیچ مر جائے گی۔

www.muhammadilibrary.com

(صه سوم) قرآنی سائل

(عصه سوم) قرآنی سائل

(۲) آپ فرما رہے ہیں کہ یمود سے سمجھوت نہیں کیا جائے گا۔ حلائکہ آپ نے مینہ جاتے ہی ان سے سمجھوت کیا جو میثاق میں اونٹ' اس کی قربانی

اور یہود یوں کے جذبات وغیرہ کا کہیں ذکر نہیں ملتا۔ کھارت تفریب نقبر سے طریب دنریجا ہو میشہ فرار ترجیب اور میں ہو جو مرد ارز میں اور اور اور اور اور اور اور اور ا

(۳) کچراس تفیرکے بھیجہ کے طور پر چند نکات پیش فرمائے ہیں۔ ان میں سے ہم صرف انہی کا جواب دیں سے جن کا جواب پہلے نہیں آیا۔

(۱) آپ فرماتے ہیں "عام روایات کے مطابق سورہ کوٹر مکہ میں نازل ہوئی تھی اور اس وقت نہ عید وبقر عید کی نماز تھی (حتیٰ کہ جعہ کی نماز بھی نہیں) اور نہ ہی قربانی کا کوئی سوال تھا"

عید کی مماز سمی (سمی کہ جمعہ کی مماز ہمی ہیں) اور نہ ہی قربائی کا لوئی سوال تھا؟ اس سوال کا جواب یہ ہے کہ ہم نحر کے معنی صرف قربانی کرنا قرار دے رہے ہیں۔ اس میں نہ اونٹ میں نہ کر میں میں کہ ہم میں کر کے معنی صرف قربانی کرنا قرار دے رہے ہیں۔ اس میں نہ اونٹ

کی قربانی کی قید ہے۔ نہ بقر عید کے دن کی قربانی کی۔ لیعنی قربانی سی بھی جانور کی دی جاسکتی ہے۔ اور سی

وقت بھی دی جاسکتی ہے۔ پھر جب بہ تھم اتنا عام ہے تو اس سے بقر عید کے دن کی قربانی کو خارج بھی کیسے کیا جاسکتا ہے؟

(۲) اگر وانح سے مراد "قربانی" ہے تو اس تھی کے مطابق قربانی اونٹ کی دی جانی چاہیئے نہ کہ بھیڑ بمری اور گائے تیل کی۔ نحر کا لفظ اونٹ ذرئ کرنے سے لیے خاص ہے اور جانوروں کو ذرئ کرنے کے لیے بیہ لفظ نمس بولا جاتا۔" (العذاص ۲۷)

لفظ نہیں بولا جاتا۔" (اینا ص ۲۷) جواب: نحر کا لفظ اور جانوروں کے لیے بھی بولا جاتا

ہے۔ جیسا کہ منجد کے حوالہ سے واضح کیا جا چکا ہے۔ علاوہ ازیں دو سرے جانوروں کی قرمانی کے سلسلہ میں درج ذیل آیت بھی وضاحت کر رہی ہے۔

﴿ وَلِحَثُ لِ أُمَّةِ جَعَلْنَا مَنسَكًا لِيَذَكُرُواْ اَسْمَ اور بَم نے برایک امت کے لیے قربانی کا طریق مقرر الله علی ما رَفَقَهُم مِنْ بَهِيمَةِ ٱلْأَنْعَنْدِ ﴾ کیا تاکہ جو مولی چارپائے الله نے ان کو دیتے ہیں۔ الله علیٰ ما رَفَقَهُم مِنْ بَهِيمَةِ ٱلْأَنْعَنْدِ ﴾ (ان کے فرخ کرنے کے وقت) ان پر الله کانام لیں۔ (الحج ۲۲/۲۲)

بہیمہ الانعام میں بھیڑ' بکری' مینڈھا' گائے' تیل اونٹ وغیرہ نرمادہ سب شامل ہیں۔ للذا ان سب نوروں کی قرمانی جائز ہوئی۔ اس سے یہ بھی معلوم ہو تا ہے کہ ان جانوروں کی قرمانی سائقہ امتوں پر بھی

جانوروں کی قربانی جائز ہوئی۔ اس سے یہ بھی معلوم ہو تا ہے کہ ان جانوروں کی قربانی سابقہ امتوں پر بھی واجب تھی۔,

۳- اینے وعویٰ کی خود تروید: آپ فرماتے ہیں کہ "مینه میں یبودیوں کی خواہش کے علی الرغم اونوں کو فرج کیا جائے گا۔ اور غلبہ تمہارا ہی رہے گا۔ گویا یہ دونوں کام مدینه میں ہوئے۔ پھر جب آپ خود ہی مدینه میں اونٹ کی قربانی تسلیم فرما رہے ہیں۔ تو معلوم ہوا کہ مکہ کے علاوہ دو سرے مقامات پر بھی قربانی الله کی فشاء کے مطابق ہوتی رہی ہے اور ہو سکتی ہے۔ اور میں کچھ ہم کہتے ہیں۔

### ائينة بروريغة www.muhammadilibrary.com (مصروم) قرآني سائل

## 🕜 اطاعتِ والدين

اطاعتِ والدین قرآن کی رو سے غیر ضروری ہے : اطاعت والدین کو غیر ضروری اور خلاف قرآن بتاتے ہوئے جناب پرویز صاحب رقم طراز ہیں کہ:

"دنیا کے تمام نداہب اور اظلاق کے دہستانوں میں یہ چیز (اطاعت والدین) ایک مسلمہ کی حیثیت افتیار کیے ہوئے ہے کہ "ماں باپ کی اطاعت فرض ہے۔ " ایسے مسلمہ کی حیثیت جو کمی بھی غور و فکر یا تنقید و تبصرہ کا محتاج ہی نہیں۔ ان کے ہاں بھی کمی نے اتنا خیال کرنے کی بھی ضرورت محسوس نہیں کی کہ یہ بھی کوئی آئی بات ہے جس میں دو راہیں ہو سکتی ہیں لیکن قرآن کو دیکھئے کہ اس نے دنیا میں پہلی بار یہ آواز بلندگی ہے جو لوگ عقل کے انحطاط کے دور میں جا چکے ہوں ان کے فیصلے واجب الاتباع نہیں ہوا کرتے۔ مال باب حسنِ سلوک اور زم بر آؤ کے مستحق ہیں۔ اور بس جب تک بچہ بچہ ہے اس کے گران اور کفیل ہیں۔ جب وہ عقل کی پختگی کو پنچ جاتا ہے تو اپنی بس جب تک بچہ بچہ ہے اس کے گران اور کفیل ہیں۔ جب وہ عقل کی پختگی کو پنچ جاتا ہے تو اپنی ابن جب تک بچہ بچہ ہے اس کے گران اور کفیل ہیں۔ جب وہ عقل کی پختگی کو پنچ جاتا ہے لیکن اس جب تک بچہ بچہ ہو انتا ہے۔ وہ دو سروں کے گریں سے مشورہ فائدہ تو اٹھا سکتا ہے لیکن اسے ان کے فیصلوں کا بابند نہیں بنایا جا سکتا۔ " (قرآنی فیصلے ص ۱۹۸۸)

اس اقتباس سے درج ذیل امور پر روشنی پرتی ہے:

اخلاق کے تمام دبستان اور دنیا کے تمام مذاہب اطاعتِ والدین کی فرضیت پر متفق ہیں۔ ان مذاہب
میں وہ اہل کتاب بھی شامل ہیں۔ جن پر وحی اللی نازل ہوتی رہی۔ گویا اطاعتِ والدین ان سب انبیاء کی
تعلیم کا ایک حصہ ہے۔

© پھران نداہب میں مسلمان بھی شامل ہیں جنہیں قرآن جیسی کتاب دی گئی۔ اس کتاب قرآن میں کہا باریہ صدا بلند کی گئی کہ اطاعت والدین ایک بے معنی چزے لیکن قرآن کی اس صدا پر مسلمانوں نے کان تک نہ دھرا۔ اور وہ بھی دو سرے نداہب کی طرح اطاعت والدین کو فرض ہی سجھتے رہے۔ الآنکہ ادارہ طلوع اسلام نے قرآن کی اس پہلی بارکی صداکا صبح مفہوم سمجھا اور وہ مفہوم یہ ہے کہ "والدین کے فیصلے واجب الا تباع نہیں ہوا کرتے۔"

ال بلپ صرف ائی اولاد سے حسن سلوک اور نرم بر آؤ کے مستحق ہیں اور بس یعنی اطاعت کے بغیر بھی نرم بر آؤ اور حسن سلوک ممکن ہے۔

www.muhammadilibrary.com

المَّنْ يُرُورِينَت اللهِ اللهُ ا

اطاعیت والدین کے نقصانات: پھر اپنے اس موقف کی مزید وضاحت فرماتے ہوئے پرویز صاحب فرماتے ہی کہ:

"جب تک مال باپ زندہ ہیں ان کا لڑکا خواہ ساٹھ ستر برس کا ہی کیوں نہ ہو جائے اسے کوئی حق حاصل نہیں کہ اپنے معاملات کے فیصلے اپنی صوابدید کے مطابق کرے۔ اسے ان کے فیصلوں کی لاتیں کرنی ہوگی۔ جن کی عقل کے متعلق اس کے خدا کا فیصلہ ہے کہ اس عمر میں اوند ھی ہو جاتی ہے۔ نتیجہ اس کا بیہ ہے کہ ماں باپ کی اطاعت کو فرض سمجھنے والی اولاد ساری عمر عقلی طور پر اپاہج اور زہنی طور پر نیج کے نیچے رہ جاتے ہیں۔ " (ایضاً ص۱۲۹)

اب دیکھے اقتبابِ بالا میں آپ نے جو مثال پیش فرمائی ہے وہ عقلی اور نقلی دونوں لحاظ سے درست نمیں۔ عقلی لحاظ سے اس طرح کہ جو اولاد خود ساٹھ ستربرس کی عمر کو بہنچ چکی ہے اس کے والدین سوسال کے لگ بھگ ہی ہو سکتے ہیں۔ اس عمر میں وہ اپنی نان شبینہ حتی کہ نقل وحر کت تک کے لیے دو سروں کے مختاج ہوتے ہیں۔ اس حالت میں وہ کیا فیطے دے سکتے ہیں۔ اور اولاد کو کیسے عظم دے سکتے ہیں؟ وہ تو اس عمر میں اپنی رائے بھی بنانے کے اہل نمیں رہتے۔ پھر یہ بھی غور سجیے کہ جو اولاد ساٹھ ستربرس کی عمر کو پہنچ میں اپنی رائے بھی بنانے کے اہل نمیں رہتے۔ پھر یہ بھی غور سجیے کہ جو اولاد ساٹھ ستربرس کی عمر کو پہنچ کی ہے وہ تو خود ارذل العمر کی حدود میں داخل ہو چکی ہے۔ پھر اسے کیا حق ہے کہ وہ اپنچ کر عقل کرے۔ اب فیصلے کرنے کے لیے اس کی اولاد موجود ہے۔ جو کم از کم چالیس سال کی عمر تک پہنچ کر عقل کرے۔ اب فیصلے کرنے کے لیے اس کی اولاد کے لیے اور اس واقعاتی دنیا میں اطاعت والدین کا موال بھی کم ہی پیدا ہو تا ہے۔

اور نقلی لحاظ سے یہ مثال اس لیے غلط ہے کہ قرآن نے یہ کہیں مبیر کما کہ اس عمر میں لوگوں کی عقل اوند هی ہو جاتی ہے۔ قرآن کے الفاظ یہ ہیں۔

﴿ وَمَن نُعَيِّمِرَهُ نُنَكِيِّسُهُ فِي ٱلْخَلْقِ ﴾ "اور جس كو ہم بری عمر دیتے ہیں اسے خلقت میں (سسام ۱۸/۳۱)

یعنی بچے سے جوان کرتے ہیں پھر جوان سے بوڑھا کر دیتے ہیں۔ جوانی میں وہ طاقت ور تھا۔ بڑھا پے میں وہ کنزور ہو جاتا ہے۔ میں وہ کمزور ہو جاتا ہے پہلے اس کا جسم بھرا ہوا اور سڈول تھا۔ بڑھا پے میں وہ نحیف اور نزار ہو جاتا ہے۔ اس آیت میں اس کی خلقت کے اوندھا ہونے کا ذکر ہے عقل کا نہیں۔ اس مضمون سے ملتی جلتی دو سری آیت ہے:

﴿ وَمِنكُمْ مَن نُرَدُّ إِلَىٰ أَرْفَلِ ٱلْمُمُرِ لِكَىٰ لَا يَعْلَمَ بَعْدَ اورتم ميں سے بچھ اليے ہيں جو خراب عمر کو پہنچ جاتے علم موجاتے ہيں۔ علم موجاتے ہيں۔ علم موجاتے ہيں۔ اور جانے کے بعد بے علم موجاتے ہيں۔

اس آیت میں یہ بتایا گیا ہے کہ ان کی یادداشت کمزور ہو جاتی ہے وہ اپنا سابقہ حاصل کیا ہوا علم بھی بھول جاتے ہیں۔ اس آیت میں بھی عقل کے او ندھے ہونے کا کوئی ذکر نہیں۔ www.muhammadilibrary.com

(صد سوم) قرآنی مسائل

360

اطاعت کس عمر میں؟: آپ فرماتے ہیں جب تک بچہ بچہ ہے وہ (والدین) اس کے عمران اور کفیل ہیں۔ جب وہ عقل کی پختگی کو پہنچ جاتا ہے تو اپنے لیے اپ فیط کرنے کا مجاز ہو جاتا ہے۔" (ایضاً ص ۱۳۸)۔ اب دیکھئے بچہ جب تک والدین کی عمرانی اور کفالت میں ہوتا ہے۔ وہ ان کی تافرمانی کر ہی نہیں سکتا۔ ورنہ اس کی تعلیم و تربیت رک جاتی ہے۔ پھر تابالغ ہونے کی وجہ سے وہ شرع احکام کا مکلف ہی نہیں ہوتا۔ اطاعت والدین کا سوال ہی اس وقت تک پیدا ہوتا ہے۔ جب وہ عاقل وبالغ ہو جائے۔ یعنی پندرہ سولہ سال کی عمراپرویز صاحب کی زبان میں نکاح کی عمر) کا ہو جائے۔ اور یکی وہ عمر ہوتی ہے جس میں بچہ کو والدین کا جوش کی اطاعت کرنا ضروری ہوتا ہے۔ آئکہ وہ اپنی عقل کی پختگی تک نہ پہنچ جائے اور بیہ عقل کی پختگی عموماً کی اطاعت کرنا ضروری ہوتا ہے۔ آئکہ وہ اپنی عقل کی پختگی تک نہ پہنچ جائے اور بیہ عقل کی پختگی عموماً کی اطاعت کرنا ضروری ہوتا ہے۔ آئکہ وہ اپنی عقل کی پختگی تک نہ پہنچ جائے اور بیہ عقل کی پختگی عموماً

﴿ حَتَّىٰ إِذَا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَبَلِغَ أَرْبَعِينَ سَنَدَ ﴾ "يمال تك كه انسان افي پخته عمر كو يعني چاليس سال (الاحقاف ١٥/٤)

كويا عقل كى پختكى كامعيار الله تعالى كي إن جاليس سال كى عمر ب.

اب پرویز صاحب اس جذباتی دور کو جو بلوسی سے لے کر پختی عمر تک ہوتا ہے اور جس میں والدین کی اطاعت کی سب سے زیادہ ضرورت ہوتی ہے۔ لیس گول کر جاتے ہیں اور لکھتے ہیں 'دکہ جب تک پچ بچہ ہے والدین اس کے گران اور کفیل ہیں۔ جب وہ عقل کی پختی کو پہنچ جاتا ہے تو وہ اپنے فیصلے آپ کرنے کا مجاز ہو جاتا ہے۔" (حوالہ ایسنا)۔

اليامعلوم ہوتا ہے كه پرويز صاحب كواپن اس "كھليا" كااحساس ہو كا چنانچ لكھتے ہيں۔

"اس میں شبہ نہیں کہ ہماری موجودہ معاشرت (جس میں خاندانوں میں مشترکہ زندگی بسر ہوتی ہے)
عائلی زندگی کا تقاضا ہے کہ افراد خاندان متفقہ فیصلوں کے ماتحت زندگی کی منازل طے کریں اور خود سراور
سرکش نہ ہو جائمیں لیکن خود سری اور سرکشی اور شے ہے اصابت رائے اور شے "پھراس عبارت پر حاشیہ
دے کر فیٹ نوٹ میں لکھتے ہیں کہ یاد رکھئے خود فیصلے کرنے کے لیے عقل کی پختگی اور رائے کی اصابت
لایفک شرط ہے۔ اس لیے بچہ جب تک اس منزل تک نہ پہنچ جائے اس وقت تک اے لامحالہ بروں کے
فیصلوں کے مطابق چلنا ہوگا۔" (حوالہ ایضاً ص ۱۳۹) اب قابلِ غور امور سے ہیں کہ:

- کیا بردوں میں والدین شامل ہوتے ہیں یا نہیں؟ یا صرف اطاعت والدین کی مخالفت میں ان بردوں میں
   والدین کا نام لینا گوارا نہیں کیا گیا؟
- قرآن نے جو پہلی بار صدا بلند کی تھی کہ بروں کے فیصلے داجب الاتباع نہیں ہوتے اس صدا کے بغلاف اب آپ خود ہی کیول نوجوانوں کو ایسے مشورے دینے لگے۔

اب آگر چھوٹے بڑوں کے فیصلوں کے پابند ہوں گے تو اس طرح تو وہ عقلی لحاظ سے اپاہیج بن جائیں

گے۔ اس بات کا آپ کے پاس کیا علاج ہے؟

ِ اطاعتِ والدين قرآن کي رو سے فرض ہے: ارشاد باري ہے:

﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ حُسَنًا ۖ وَإِن جَلَهَدَاكَ "اور بم نَے الْتُصْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا سُلُوكَ رَنَے مُلَمَّ فَلَا سُلُوكَ رَنَے مُلِّمَ فَلَا سُلُوكَ رَنَے مُلِّمَ فَلَا العنكبوت ٨/٢٩)

"اور ہم نے انسان کو اپنے والدین کے ساتھ نیک سلوک کرنے کا حکم دیا ہے اور اگر تیرے والدین اس بات کے دریے ہوں کہ تو میرے ساتھ شرک کرے جس کی حقیقت کا تجھے علم نہیں تو پھران کی اطاعت نہ

كرنا- تابهم دنيري امور مين ان كا الحجي طرح ساتھ

اور سوره لقمان میں فرمایا:

ان آیات سے مندرجہ ذیل امور سامنے آتے ہیں:

ال باپ ہے حسن سلوک ہر حالت میں فرض ہے۔ خواہ والدین مشرک ہوں یا کافر جوان ہوں یا بوڑھے۔

آگر والدین اولاد کو شرک (یا دو سرے اللہ کی معصیت کے کاموں پر) پر مجبور کریں تو میں ایک صورت
 ہے کہ ان کی پیروی نہ کی جائے۔ باتی سب حالتوں میں ان کی اطاعت لازم ہے اس طرح اولاد اپنے
 والدین پر کوئی احسان نہیں کرتی بلکہ اپنا فرض ادا کرتی ہے۔

ا الله تعالی نے اپنے شکر کے بعد ساتھ ہی والدین کے شکر کا تھم دیا ہے۔ الله تعالی رب العالمین ہے للذا اس کا شکر واجب ہوا اور والدین اولاد کے لیے واسطہ تربیت ہیں۔ للذا الله کے بعد دو سرے نمبر پر ان کا شکر بھی واجب ٹھمرایا۔ یہ ہے مقام والذین۔

كيا اطاعت كے بغيروالدين سے حسن سلوك ممكن ہے؟: اب ہم يه ديكهنا چاہتے ہيں كه الله تعالى

نے بے شار مقامات پر والدین سے حسن سلوک یا نیکی کا بر آؤ کرنے کی جو تاکید فرمائی ہے تو کیا یہ اطاعت والدین کے بغیر ممکن بھی ہے یا نہیں؟ اس بارے میں درج ذبل آیات ملاحظہ فرمائے۔ اللہ تعالیٰ حضرت کے معرف کے معرف کے اللہ تعالیٰ حضرت کے معرف کے معرف کے اللہ تعالیٰ حضرت کے معرف کے اللہ تعالیٰ حضرت کے معرف کے اللہ تعالیٰ معرف کے معرف کے معرف کے معرف کے اللہ تعالیٰ حضرت کے معرف ک

یجی السنی کی صفات بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ:

﴿ وَبَرِّنَ اللّٰهِ وَلِدَیْهِ وَلَمْ یَکُن جَبَّارًا "اور وہ (لین حضرت یجیٰ) آپ والدین کے ساتھ عصِمینًا ﷺ (مریم ۱٤/۱۹)

عصِمینًا ﷺ (مریم ۱٤/۱۹)

والے یا نافرمان نہ تھے۔ "

معلوم ہوا کہ جو شخص اپنے والدین کا'خواہ وہ کسی عمرین ہوں۔ سرکش اور نافرمان ہو وہ والدین کے ساتھ نیک سلوک کرنے والا" نہیں ہو سکتا گویا حسِن سلوک کے لیے دو باتیں ضروری ہیں (۱) نری (۲) فرمانبرداری۔

بردها ہے میں بھی اطاعت والدین ضروری ہے: اب ہم پرویز صاحب کی اس بات کو پھر سامنے لاتے ہیں کہ: لیکن قرآن کو دیکھئے کہ اس نے دنیا میں پہلی باریہ صدا بلند کی ہے کہ جو لوگ عقل کے انحطاط کے دور میں پہنچ چکے ہوتے ہیں 'کے فیصلے (آجب الاتباع نہیں ہوا کرتے۔" (ایضا ص ۱۲۸) اب قرآن اس سلمہ میں جو کچھ کہتا ہے وہ بھی ملاحظہ فرما لیجے جھزت ابراہیم ملت اپنے اساعیل سے فرماتے ہیں۔ مطرت ابراہیم کے فکھاً بلکۂ مُعَدُّ السَّعْی قَالَ بَنْهُنَّ إِنِّ أَرَیٰ فِی اللہ علی عمر کو بنچ تو حضرت ابراہیم کا المَنامِ اِنْ اَنْهُدُ مُاذَا تَرَیْ فی اللہ علی اللہ علی عمر کو بنچ تو حضرت ابراہیم المَنامِ اَنْ اَنْهُدُ مُاذَا تَرَیْ فی اللہ علی اللہ علی عمر کو بنچ تو حضرت ابراہیم المُنامِ اَنْ اَنْهُدُ مُاذَا تَرَیْ فی اللہ علی کا مول میں حصہ لینے کی عمر کو بنچ تو حضرت ابراہیم المُنامِ اَنْ اَنْهُدُ مُاذَا تَرَیْ فی اللہ علی اللہ

ی افغل ما توقیر کے (الصافات ۱۰۲/۳۷) کے کہا ایک میرے پیارے بیے؛ ین خواب ین دیکھو کہ دیکھو کہ میں تھے ذرج کر رہا ہوں۔ اب تم دیکھو کہ اس بارے میں تمہاری کیا رائے ہے؟ حضرت \_\_\_\_\_\_\_ اساعیل نے کہااے میرے باپ جو آپ کو حکم ہوا وہی کی سیجھ سیجھے۔

ا۔ حضرت اساعیل ملت اس وقت پیدا ہوئے جب حضرت ابراہیم بو ڑھے ہو چکے تھی۔ ۲۔ یہ واقعہ اس وقت کا ہے جب حضرت اساعیل عاقل وبالغ ہو چکے تھے۔ ان میں کم از کم امّا عقل وشعور آچکا تھا کہ ان سے زائے لی جاسکے۔

۳۔ اللّٰہ کا حکم حضرت ابراہیم کو ہوا تھا حضرت اساعیل کو نہیں ہوا تھا۔

ان سب باتوں کے باوجود حضرت اساعیل نے والد کی اطاعت کی وہ مثال قائم کی جس کی نظیر دنیا کی ان سب باتوں کے باوجود حضرت اساعیل نے والد کی اطاعت کی وہ مثال قائم کی جس کی نظیر دنیا کی تاریخ میں نہیں مل سکتی نہ اس واقعہ سے پہلے اور نہ اس کے بعد حضرت اساعیل ملت اپنی جان کی قربانی پیش کرنے سے بھی انکار نہیں کیا۔ اور یہ نہیں سوچا کہ یہ تو خواب کی بات ہے یا یہ کہ نعوذ باللہ اب بوڑھا ہو گیا ہے جو اس طرح کی بہلی بہلی باتیں کرنے لگا ہے۔ یا ہی کہ باپ تو محض میری رائے پوچھ رہا

www.muhammadilibrary.com من المنه المنه

ہے کوئی تھم تو نہیں دے رہا۔ یا بیہ کہ اگر خواب میں تھم ہوا ہے تو میرے باپ کو ہوا ہے مجھے تو نہیں ہوا' بلکہ اپنے باپ کی منتاء کے آگے سرتسلیم خم کر دیا۔ اللہ تعالیٰ نے فلَمَقَا اَسْلَمَا کمہ کر اس بات پر مسرتصدیق ثبت کر دی۔ کہ حضرت اساعیل کی اپنے باپ کے منتاء کی اطاعت بھی عین اللہ کی اطاعت تھی کیا اس سے بڑھ کر بھی بوڑھے والدین کی اطاعت کے سلسلہ میں قرآن سے کوئی ثبوت درکار ہے۔

یہ فیضانِ نظر تھایا کہ کمتب کی کرامت تھی سکھائے کس نے اساعیل کو آدابِ فرزندی

نتائج : تصریحات بالا سے درج ذیل باتیں سامنے آتی ہیں: - اپنے میں سمان اور اس میں رف سے میان اور اس میں میں اور اس

لوغت سے پہلے انسان ویسے ہی کافی حد تک والدین کی اطاعت پر مجبور ہوتا ہے۔ اور بیہ سوال
 دراصل ہے بھی خارج از بحث کیونکہ اس عمر میں انسان شرعی احکام کا مکلف نہیں ہوتا۔

© بلوغت سے لے کر چالیس سال کی عمر تک (یعن پختگی عقل یا اصابت رائے کی عمر تک) جو چالیس سال کی عمر تک اطاعت ضرور کرنی چاہیے۔ کیونکہ اس عمر میں سال کی عمر کے لگ بھگ ہوتی ہے۔ انسان کو والدین کی اطاعت ضرور کرنی چاہیے۔ کیونکہ اس عمر میں جوانی کا جوش اور جذبات میں شدت اللہ کی عقل پر غالب ہوتے ہیں۔ لہذا وہ اپنا نفع نقصان بھی درست طور پر سوچنے کے قابل نہیں ہوتا اور اس کی بھی عافیت بھی اسی بات میں ہوتی ہے کہ وہ بردوں کی اطاعت کرے۔

© چالیس سال کی عمر کے بعداس کی عقل پختہ ہو جاتی ہے لین والدین کمولت کی عمر کو پہنچ جاتے ہیں۔ والدین خود ہی اولاد کے مختل ہونے کی وجہ سے اپناکوئی تھم اپنی اولاد کے سرتھوپ نہیں سکتے۔ تاہم اس عمر میں بھی اولاد اگر اپنے والدین کی مرضی کو مقدم رکھے تو سیدست بوی سعادت ہے۔ اگر کمیں اختلاف واقع ہو جائے۔ پھر بھی اولاد کو بیہ حق نہیں کہ وہ ان سے بحث وجدال کرے یا ان کو دبائے۔ بلکہ عظم میہ ہے ایسی طالت میں بھی ان کو اف تک نہ کے اپنی بات نری سے پیش کر کے والدین کو بدلائل قائل کرنے کی کوشش کرے اور ونیوی امور میں یعنی ان کے قیام وطعام کے سلسلہ میں ان کی خدمت دل وجان سے کرے۔

آگر والدین اللہ سے شرک کرنے یا معصیت کے کاموں پر اولاد کو مجبور کریں لیعنی اللہ کے مقابلے
 میں کوئی تھم دیں تو ان کی اطاعت نہیں کی جائے گی۔ خواہ یہ ان کی عمر کا کوئی دور ہو۔

اصل مسئلہ طلاق: اب اصل مسئلہ کی طرف آیئے جس کی بناء پر پرویز صاحب نے قرآن کی یہ پہلی بار صدا کا مطلب سمجھانا شروع کر ویا۔ وہ اصل مسئلہ یہ ہے کہ کمی سائل نے یہ سوال لکھ بھیجا کہ میرے والدین نے میری شادی اپنی مرضی کے مطابق کی۔ اب وہ میری بیوی سے ناراض ہیں اور جھے مجبور کرتے ہیں کہ میں اسے طلاق وے دوں۔ طلائلہ اس بیوی سے میرے تعلقات خوشگوار ہیں اور میں اس بات پر آمادہ نہیں ہوتا۔ وہ کہتے ہیں کہ تو والدین کا نافرمان ہے۔ لنذا خدا کے عذاب میں ماخوذ ہو جائے گا۔ اب

(حصه سوم) قرآنی مسائل

آئينه ترويزتت

بتائے اس بارے میں قرآن کا کیا تھم ہے" (الصاص ١٢٦)

اب دیکھے کہ اس واقعہ میں ایک کے بجائے دو پہلو سامنے آتے ہیں۔

ا یک پہلویہ ہے کہ والدین پختہ عقل کے ہیں اور لڑ کا عقل خام کے دور میں ہے۔ جب کہ جذبات (اور بالخصوص شہوانی جذبات) عقل پر غالب رہتے ہیں۔ لہذا والدین ہی بهتر سمجھ سکتے ہیں کہ اس بیوی کے گھر

میں رہنے سے آئندہ ہمارے خاندان پر کیا اثرات مرتب ہوں گے۔ نیز جب وہ طلاق دینے پر مجبور کرتے ہیں تو اس کا نتیجہ یہ بھی نکلتا ہے کہ وہ لڑکے کے دو سرے نکاح کی ذمہ داری بھی قبول کر رہے ہیں۔ بیہ

سب باتیں والدین کی اطاعت کے حق میں جاتی ہیں۔

دو سر اپہلو یہ ہے کہ طلاق کو اللہ تعالیٰ نے ابغض الحلال فرمایا ہے لنذا اس سے حتی الوسع پر ہیز لازم ہے۔ پھراس میں بو ساس کی زبان زد عام مناقشت کا پہلو بھی شامل ہو جاتا ہے۔ اور اس مناقشت میں

قصور عموماً فریقین کا ہو تا ہے۔ کسی کا تھو ڑا کسی کا زیادہ یہ پہلو لڑکے کے حق میں جاتا ہے۔

اندریں صورت ایسے معاملات کی جانب کا الث کی صورت میں ہوگا۔ خواہ سے خالث مرد کی برادری سے تعلق رکھتا ہو یا عورت کی برادری سے یا دونوں سے یا بد کہ حکومت ثالث ہو۔

اليابي ايك واقعه دور نبوي مليلم من پيش آي تي و عبد الله بن عمر الله عن عمر الله عن كم مجمع ابني يوي س محبت تھی۔ لیکن میرا باپ (مفرت عمر تاتھ ) اے ناپیند کرتے تھے۔ للذا میرے باپ نے مجھے عظم دیا کہ میں ا بنی بیوی کو طلاق دے دوں۔ مگر میں نے انکار کیا۔ اور معاملہ 🖓 ل اللہ کے سامنے پیش کر دیا۔ تو رسول اللہ لني لم نے فرمایا۔ اے عبداللہ (این عمر) اپنی بیوی کو طلاق دے دھے " (تو مذی ' ابواب الطلاق ' باب رجل يساله ابوه ان يطلق إمراته)

رسول الله کابد فیملہ بحیثیت قاضی کا تھا۔ جو آپ نے تمام امور پر غور کرنے کے بعد فرمایا تھا۔ اب آگر محرین حدیث اس واقعہ کو مجمض حدیث میں ہونے کی وجہ سے جست نہ سمجھیں تو بھی یہ معاملہ قرآن کریم کے تھم ﴿ فَابْعَثُوْا حَکَمًا مِنْ اَهْلِهِ وَحَکَمًا مِنْ اَهْلِهَا ﴾ کے مطابق تھا اور بیہ تو ظاہرہے کہ رسول اللہ ما لیکا سب محابہ و محابیات کے لیے تھم تھے۔

₩ ₩ ₩

www.muhammadilibrary.com نینهٔ پَرویزهٔت نیم کا 365 کر (صد سوم) قرآنی مسائل کے کہا

## ناسخ ومنسوخ

نائخ و منسوخ پر بحث کرنے سے پیشتر پرویز صاحب حسب عادت روایات کا رونا روتے اور ان پر برسے سے اس کا آغاز فرماتے ہیں پھر آیت ما نفسہ کی تمہید کے طور پر دو باتیں بیان فرمائیں جو درج ذیل ہیں۔

(۲) سابقہ انبیاء کی وجی کا اکثر حصہ حوادث ارضی و ساوی کی وجہ سے یا خود انسانی دسیسہ کاربوں کے باعث فراموش ہو جاتا تھا۔ بعد میں آنے والا رسول اس فراموش شدہ حصہ کو منجانب اللہ حاصل کر کے بھر لوگوں کو دے جاتا تھا۔ ایسا فراموش شدہ حصہ جس کا باتی رکھنا مقصود تما اسے قرآن دوبارہ لے آیا ہے مفہوم ہے اُؤننسِها ..... اُؤمِنْلِهَا کا۔

ترجمہ میں خود ساخت اضافے: اب دیکھے اہل کتاب کا اعتراض یہ تھا کہ آگر قرآن بھی اس خدا کی طرف سے ہے تو بعینہ ان کی کتابوں جیسا کیوں نہیں اس کے جواب میں الله تعالی نے فرمایا۔

﴿ فَهُ مَا نَنْسَخَ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنْسِهَا نَأْتِ مِخَيْرِ الرَّوِيزِى رَجْمَه) بَم جَن سَالِقَهِ احكام كو منوخ كردية جي مَا نَنْسَخَ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنْسِهَا نَأْتِ مِخَيْرِ اللهِ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مِنْ اللهِ مَا اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مِنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ

آتے ہیں۔ (قرآنی فیصلے ص ٢٣٧)
کیا آپ ہتا سکتے ہیں کہ مندرجہ پرویزی ترجمہ یا مفہوم ہیں سابقہ اور جدید نبی کی وساطت ہے کن قرآنی الفاظ کا ترجمہ ہے؟ نیزیہ کہ اَوَنُنْسِهَا کا ترجمہ ہم فراموش کر دیتے ہیں" کے بجائے فراموش کر دیا جاتا ہے"گرامرکے کس قاعدہ کی روسے کیا گیا ہے؟ کیا یہ بات تو نہیں کہ پرویز صاحب نے پہلے ایک نظریہ قائم کیا گھراس آیت کے مفہوم میں ائی ضرورت کے مطابق ائی طرف سے اضافہ کر کے اس نظریہ کو

www.muhammadilibrary.com

آئینهٔ برّویزیت 366 (حصه سوم) قرآنی مسائل

ٹابت کر د کھایا۔ اور میں مچھ یہودی کیا کرتے تھے۔

پھراس نظریہ کی تائید میں جو دوسری آیت آپ نے پیش فرمائی اس کے متعلق لکھتے ہیں۔ "می اسلوب قرآن میں کار فرما سر جنانچہ منگرین قرآن کار اعتراض سورہ نمل میں ادن

"یمی اسلوب قرآن میں کار فرما ہے چنانچہ منکرین قرآن کا بیہ اعتراض سورہ نحل میں ان الفاظ میں بیان ۔

لیا گیا ہے۔

﴿ وَإِذَا بِدَّانَ آ ءَايَةُ مَنَكَانَ ءَايَةٌ وَأَلَيْهُ "بَب بَم ايك بِغِام كَ جُدوسرا بِغِام سَجِعَة بِن اور أَعْلَمُ بِمَا يُكِرِّفُ قَالُوٓا إِنَّمَا أَنتَ مُفْنَعَ فَعَالَاتُ مَفْنَدَ فَعَلَمُ مَعْنَا عَلَى اللَّهِ عَلَمُ وَمَ كَانَا لَ كَرَامِ - توبه كُتَّ فَلَا أَنْ اللَّهُ مُنَا عَلَمُ مُنَ اللَّهُ عَلَيْهُ مَنَا عَلَمُ مُنَ اللَّهُ عَلَيْهُ مَنَا عَلَمُ مُنَا عَلَمُ مُنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَنْ عَلَيْهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ ال

َبْلُ أَكْثَرُهُمُ لَا يَعْلَمُونَ ۞ ﴾ إلى المناسب ال

(النصل ۱۰۱/۱۶) کونکہ یہ ان کتابوں سے الگ ہے جو ہمارے پاس میں) لیکن حقیقت یہ ہے کہ یہ لوگ جانتے شیں (کہ

وحی کااسلوب کیاہے)"

دیکھئے بات س قدر داضح ہے۔ ''لاقرآنی فیصلے ص۲۳۷)۔ مسلکتر روست میں مصلحہ از ایک تاریخ میں تربیع

اب دیکھے اس آیت سے بات تو ای قرر واضح ہوتی ہے کہ پرویز صاحب نے آیت کا ترجمہ پیغام بیان فرایا ہے جو لغوی لحاظ سے غلط ہے۔ باقی جس فدریات واضح ہے وہ بیہ ہے کہ بیر آیت پرویز صاحب کے نظریہ کی تردید کر رہی ہے۔ کیونکہ اس میں دوران نزول قرآن تبدیلی آیات کا ذکر ہو رہا ہے اس آیت کے کسی لفظ سے بھی یہ معلوم نہیں ہوتا کہ یمال آیت سے مراد جائقہ احکام ہیں۔ سوال یہ ہے کہ سابقہ کس لفظ کا ترجمہ ہے۔ نیزیہ کہ آگر تھم یا پیغام کوبدل کر لانائی وجی کا اسلوب ہے۔ تو نزول قرآن کے ۲۳ سالہ

عرصہ میں یہ اسلوب کیوں بدل گیا؟ اور کون سی بات اس دوران اس اسلوب کو بدلنے سے مانع ہوئی۔ پھر فرماتے ہیں ''اسی تمنیخ آیات یا تبدیلی احکام سابقہ کے متعلق سورہ رعد میں ہے۔ دیکھیں میں میں میں سے اسلامی کا میں میں ہوئی ہے۔

﴿ وَمَا كَانَ لِرَسُولِ أَن يَأْقِيَ مِنَايَةٍ إِلَّا بِإِذِنِ ٱللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّالَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

ے ماورا ہے۔" ------

اس اصل کتاب کے مطابق ہو تا رہتا ہے جو تغیرات

یہ تو ہوا پیفامات سابقہ کی جگہ دو سرے پیغام لانے کی بابت" (قرآنی فیصلے ص ۲۳۸) اب دیکھئے جمال تک احکام کی تبدیلی کا تعلق ہے۔ اس بات سے تو کسی کو انکار نہیں پرویز صاحب کا موقف یہ ہے کہ اس تبدیلی احکام کی صورت صرف سابقہ احکام کی تبدیلی ہے مگر دلیل میں جو آیت پیش www.muhammadilibrary.com
(صد موم) قرآنی سائل
367
نوا رہے ہیں۔ اس سے سابقہ پیغامات ہی کی جگہ دو سرے پیغام لانے کی شرط کا کوئی ذکر نہیں ہم یہ پوچھتے

ہیں کہ آخرید "سابقہ" کس لفظ کا معنی ہے۔ جس پر آپ پیش کردہ نتیجہ میں زور دے رہے ہیں۔ مَاکَان لِرَسُولِ کا معنی تو یہ ہے کہ "کسی رسول کے افتیار میں نہیں" لیکن آپ نے کَانَ کے معنی کو "تھا" ہے مختص کر کے سابقہ کا مفہوم پیدا کر لیا۔ گویا آپ نے ان تینوں آیات میں "سابقہ" یا اس سے ملتے جلتے الفاظ

اپی طرف سے اضافہ کر کے اپنے نظریہ کی تائید فرمائی ہے۔ آیت تمبر ۳ میں آپ نے ام الکتاب کی تشریح میں «جو تغیرات سے ماورا ہے "کا اضافہ فرمایا۔ یہ بھی ولچسپ اضافہ ہے جو تھم مُتا ہے وہ بھی ام الکتاب میں ہے اور جو باتی رہتا ہے وہ بھی۔ جس کتاب میں یہ مننے اور باتی رہنے کا عمل بھی جاری رہتا ہے وہ تغیرات سے ماوراء کیسے ہوئی؟ اگر آپ ایسے اضافے اپنے دماغ میں ہی محفوظ رکھتے تو کیا یہ زیادہ بمترنہ تھا؟

جهلا وینے کی تشریح: اب تک تو بحث تھی ماننسٹ مِن ایّق ..... ناْتِ بِخیرٍ مِنْها کی اب اَوْننسِها .... اَوْ مِنْلِهَا کی بَخْتُ ملاحظه فرمایئ فرمایئ بی که «سوره ج میں اس حقیقت کو (یعنی یمود ونصاری نے اپنی کتابوں کا کچھ حصد فراموش کر رکھا تھا۔ اور کچھ حصد میں تحریف بھی کر ڈالتے تھے) ان الفاظ میں بیان کیا گیا ہے۔ جمال فرمایا۔

﴿ وَمَا آرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ وَلَا نَبِي مِن جَمَعَ اللَّهُ مَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ وَلَا نَبِي جَمِعَ اللَّهُ مَا يُلِقِي آلْقَي آلشَّيْطَنُ ثُمَّ يُحَتِيمُ مُ كرده (پيغام غداوندى) مِن شيطان نے اپنی طرف ے فَيْنَسَخُ آللَهُ مَا يُلِقِي آلشَّيْطَنُ ثُمَّ يُحَتِيمُ فَي الله عَلَيْنَ مَن الله عَلَيْنَ عَلِي مُنْ عَلَيْنَ عَلِيْنَ عَلِي عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلِيلَكَمْ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلِيلَكُونَ عَلَيْنَ عَلَى عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَى عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَى عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْ عَلَيْنَ عَلَيْ

بعثت ہے) مٹا دیتا تھا اور اپنے پیغام کو پھر محکم بنا دیتا تھا۔ اللہ علم والا ہے ۔ محکم پیغامات رکھنے دالا ہے ''

امید ہے کہ ان اشارات سے یہ حقیقت واضح ہو گئ ہوگی۔ کہ ماننسنٹ مِن اید کا صیح مفہوم کیا ہے؟" (قرآنی فیصلے ص۲۳۰)

اب دیکھتے اس آیت میں پرویز صاحب کی تصریح کے مطابق ذکر تو نُنْسِهَا کا ہوتا چاہیے تھا لیکن آیت ایی پیش فرمائی جس میں چرینٹسیٹے یعنی شخ ہی کی بات نذکور ہے۔

(r) "دوسرے رسول کی بعثت ہے" کا اضافہ کر کے فصل زمانی کا ذکر اپنے نظریہ کی تائید کے لیے کر لیا

ریا ہے۔ (۳) ینٹسِٹ اور یُٹکِکِم دونوں مضارع کے صیغے ہیں لیکن آپ نے ان کے معنی مٹا دیتا تھا اور محکم بنا

دیتا تھا کرکے اپنا الوسیدھاکر لیا ہے۔ اب ہتائیے کہ تحریف اور کے کہتے ہیں؟ اور یہودیوں کا اس کے علاوہ

### www.muhammadilibrary.com وآني مسائل المحتمدة على المحتمدة المحتم اور کیا جرم تھا؟

مندرجه بالا آیت کا آپ سیدها سادا ترجمه فرما دیتے تو الجھاؤ پیدا نه ہو گا۔ مندرجه آیت سے یہ بات

واضح ہوتی ہے کہ اللہ تعالی اپنے رسول کو مخاطب کر کے فرماتے ہیں کہ تم سے پہلے کوئی نبی یا رسول التَّہیم ایسا نمیں گزراجس کے ساتھ یہ ماجرانہ گزرا ہو۔ اور چونکہ تم بھی رسول ہو للذا تمهارے ساتھ بھی یمی کچھ ہو گا کہ جب اس نے آیت اللی کو پڑھ کر سٰلیا تو شیطان نے اس پیغام اللی میں رخنہ اندازی کی 'وسوسہ ڈالا اور لوگوں کو شکوک وشبهات میں مبتلا کیا۔ جب بھی الیی صورت پیش آتی ہے۔ تو اللہ شیطانی شبهات

ووساوس کا دفعیہ کر کے اپنے احکام یا پیغام کو محکم بنا دیتا ہے۔ اس آیت میں اللہ تعالیٰ رسول اللہ کو سابقہ انبیاء کا حوالہ دے کر تسلی دے رہے ہیں کہ پہلے انبیاء کی بھی ایسے ہی مخالفت ہوتی رہی۔ جیسے آپ کی ہو رہی ہے۔ اس مخالفت کے طوفان میں اللہ تعالیٰ حق کو ہی متحکم فرماتے ہیں۔ یہ سورہ کمل کی آیت ہے جو ہجرت سے تھوڑا عرصہ قبل نازل ہوئی۔ جب کہ آپ ساتھا کیا کفار ومشرکین مکہ کی ایذا دہی کہے تنگ آگر ہجرت کے تھم کا انتظار کر رہے تھے۔ اب اس آیت یا مندرجہ بلا دیگر آیات سے یہ ٹابت کرنا کہ ننی ہے مراد صرف سابقہ انبیاء کی وحی کا سنے ہے۔ اور آپ پر جو وحی نازل ہوئی اس میں شنخ ناممکن ہے۔ پرویز صاحب جیسے قرآن کے ادنی طالب علم ہی کا کام ہو سکتا ہے۔

ب جارے ملا ير يرويز صاحب كا غصه: يہ تو بات تقي شخ سے متعلق ، بھلا دينے سے متعلق آپ كوكوئى الی آیت نمیں مل سکی جے اونئسساک تائید میں پیش کر کتے۔ قرآنی آیات کے ترجمہ ومفوم میں جس فتم كاتور مرور اور حسب بيند اضاف آپ ن اين طرف على ك ان آيات كو اين نظريد ك تالع بنانے کی کوشش فرمائی ہے۔ اس کاجائزہ ہم پیش کر چکے ہیں۔ آپ کے کھی تو یہ سب مچھ روا ہے۔ لیکن پھر بھی آپ کی ناراضگی بے چارے ملا پر ہے کہ وہ آپ کی ایسی تحریفات کو تشکیم کیوں نمیں کر تا۔ فرماتے ہیں: " پھر یہ بھی سوچے کہ اگر یہ عقیدہ رکھا جائے کہ قرآن کی بعض آیتی دوسری آیات سے منسوخ ہو چکی ہیں۔ تو اس سے قرآن بھیجنے والے خدا کے متعلق کیا تصور پیدا ہو تا ہے۔ لیکن ملا بے چارے کو اس سے کیا واسطه كه خدا كے متعلق كيا تصور پيدا ہو تا ہے۔ اور رسول الله كے متعلق كيا خيال قائم ہو تا ہے۔ اسے تو صرف اس سے غرض ہے کہ جو پچھ ہو تا چلا آرہا ہے اس میں کہیں فرق نہ آجائے۔ خواہ وہ اپنی اصل کے اعتبار سے یہود کی مکذوبات ہوں مجوس کی مخترعات ہوں یا صنادید عجم کی خرافات' ملا کے نزدیک جو کچھ "کتاب میں چھیا ہوا ہے سند ہے۔" (قرآنی فیطلے ص ۳۴۰)

پرویز صاحب کا بیہ نظمیہ بھی غلط ہے کیونکہ چھپا ہوا تو آپ کا بہت سالٹر پچر بھی ہے لیکن ملااے قطعاً تشکیم نہیں کرتا۔ اور اس کی دو ہی وجوہ ہو سکتی ہیں۔ پہلی ہیہ کہ اس "ملا" کے پاس بھی تشکیم کرنے کے لیے کوئی نہ کوئی معیار ہے ضرور۔ اور دوسری میہ کہ آپ کے لٹریچر میں یہود کی مکذوبات ، مجوس کی مخترعات یا صنادید عجم کی خرافات سے بھی زیادہ غلاظت اور تحریف بھری ہوئی ہے۔ جبھی تو وہ دوسری سب باتیں مانے

www.muhammadilibrary.com من قرآني مسائل المنتورية المنتورة المنتورية المنتورية المنتورية المنتورة المنتو

کے باوجود آپ کے ارشادات جلیلہ کو مانے سے انکار کر دیتا ہے۔

الله تعالی کا بعض قرآنی آیات کو بھلا دیتا: اب ہم نئسِها کی تائید میں ایسی آیت پیش کرتے ہیں جو پرویز صاحب کے کیے کرائے پر پانی چھیردیتی ہے۔ ارشاد باری ہے۔

(الطارق٧٨/ ٧-١٧) کھ اللہ چاہے۔ اس آیت سے صاف واضح ہے کہ کچھ آیات قرآنی ایس بھی ہو عتی ہیں جو نازل بھی ہو کی پڑھی بھی

جاتی رہیں۔ لیکن بعد میں بھلا دی گئیں اور وہ شامل کلام الله نہ ہو سکیں۔ آیة رجم جس کا حوالہ حضرت عمر ناٹھ نے اپنے طویل خطبہ میں دیا تھا۔ اس قبیل سے تھی۔ نیز فَمَا استَطَعْتُمْ بِهِ مِنْهُنَّ سے آگ اِلٰی اَجَلِ مُسَمِّی کے الفاظ بھی اس قبیل سے تھے۔ جس کی روسے مجاہدین جنگ کے لیے محاذ جنگ کے دوران متعہ طلال ہوتا رہا۔ لیکن آخر میں ایر کی ابدی حرمت ہوگئی اور یہ آخری الفاظ بھی شامل قرآن نہ ہو سکے۔

پھر قرآن میں کھھ ایسی آیات بھی موجود ہیں۔ جن سے دلات بعض آیات قرآنی کا منسوخ ہونا ثابت ہو تا میں ہیں میں میں است

ہے۔ مثلاً ارشاد باری ہے۔

﴿ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَسْتَحِي \* أَن يَضْرِبَ مَثَلًا مَّا الله تعالى اس بات سے نہيں شرماتا كه وه ايك مجمرى بعُوضَةً ﴾ (البقرة ٢٦/٢)

اس آیت سے ظاہر ہوتا ہے کہ اللہ تعالی نے کوئی ایس آیت بھی نازل کی تھی ۔ جس میں مجھر کی مثال بیان کی گئی تھی۔ جے کا فروں نے اضحو کہ بنایا تھا۔ تو اس کے جواب میں اللہ تعالی نے مندرجہ آیت نازل فرمائی۔ اور چونکہ وہ مچھر کی مثال والی آیت قرآن میں نہیں۔ للذا اس کے سوا اور کیا کما جا سکتا ہے کہ وہ آیت بھلا دی گئی ہے۔

## طلوع اسلام سے چند سوالات

اب ہم یہ فرض کر لیتے ہیں کہ جو کچھ پرویز صاحب فرماتے ہیں وہ ہی صحیح ہے۔ یعنی قرآن کریم ناتخ ومنسوخ روا نہیں۔ کیونکہ اس سے خدا اور رسول التی ایم متعلق برا غلط تصور پیدا ہوتا ہے۔ اب ہماری گزارش یہ ہے کہ مندرجہ ذیل احکامات کے متعلق ادارہ طلوع اسلام وضاحت فرما دے کہ ان پر کیسے عمل پیرا ہونا چاہئے۔

(I) حِن وصيت كس كو؟: سوره بقره مي هي-

﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ "تَمْ ير فرض كيا جاتا ہے كه جب تم ميں سے كى كو إِن تَرَكَ خَيْرًا ٱلْوَصِينَةُ لِلْوَلِلِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ موت كاونت آجائے تو آثر وہ كچھ مال چھوڑ جانے والا www.muhammadilibrary.com ویزنیت مرائع سائل (صد سوم) قرآنی سائل کریزیت آمکینه کرویزتیت

مو تو مال باب اور قریبی رشته دارول کے لیے دستور کے مطابق وصیت کر جائے۔"

"مہاری عور توں میں ہے جو عور تیں بد کاری کریں

ان پر اینے لوگوں کی ہے جار مخصوں کی شمادت لو۔

اور سورہ نساء میں اللہ تعالیٰ نے والدین کا حصہ تو خود ہی مقرر فرما دیا۔ (۱۱:۱۲) اور قریبی رشتہ داروں میں

سب سے زیادہ قریب انسان کی اپنی اولاد ہی ہو سکتی ہے اس کے متعلق بھی فرما دیا کہ لڑے کو دو لڑ کیوں کے برابر حصہ ملے گا۔ ارشاد باری ہے:

﴿ يُوسِيكُو اللَّهُ فِي أَوْلَكِ كُمِّ لِلذِّكِ مِنْلُ "الله تعالى تمارى اولاد كے بارے مي وصت كرا

حَظِّ ٱلْأَنشَيَتِيَّ ﴾ (النساء / ١١) ہے کہ مرد کاحصہ دوعور تول کے برابر ہو گا۔ " اب ایک طرف تو اللہ تعالی مسلمانوں پر والدین اور اقربین کے لیے وصیت کو فرض قرار دے رہے

میں اور دو سری طرف اننی والدین اور اقربین کے جھے مقرر فرماکر پہلا عطاکردہ اور فرض کردہ حق وصیت

خود ہی ختم کر رہے ہیں۔ اور وصیت خود فرما رہے ہیں اب جو مخص ناسخ ومنسوخ کو درست نہیں سمجھتا۔ وہ ان آیات پر عمل کیے کرے اور کیل ؟ دونوں پر عمل تو بسرحال ناممکن ہے۔

(٢) زائي كي سزا): سوره نوريس الله تعالى فرمات مين:

﴿ اَلْزَانِيَةُ وَالزَّانِي فَآجَلِدُوا كُلَّ وَحِدٍ مِنْهُمَا مِأْنَهُ ﴿ "زَانِي مُردَ ہُو يا عُورت ان مِي سے ہر ايک کو سو حَلْدَةً ﴾ (النوري ٢/٤٢)

جَلَّدَةً ﴾ (الشورى٢/٤٢)

اور سوره نساء میں فرمایا:

بِٱلْمَعْرُوفِ ﴾ (البقرة٢/ ١٨٠)

﴿ وَٱلَّذِي يَأْتِينَ ٱلْفَنْحِشَةَ مِن نِسَآ بِكُمْ فَأَسْتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَ أَرَّبَعَةُ

اگر وہ ان کی بدکاری کی گواہی دیں تو ان عورتوں کو يِّنكُمُّ فَإِن شَهِدُواْ فَأَمْسِكُوهُكَ فِي آمرگ گھروں میں نظر بند رکھو۔ یا اللہ ان کے کیے ٱلْمُهُوتِ حَتَّى يَنُوَفَّهُنَّ ٱلْمَوْتُ أَوْ يَجْعَلَ ٱللَّهُ

لَهُنَّ سَبِيلًا ﴿ ﴿ (النساء٤/١٥) کوئی اور سبیل پیدا کر دے ۔ "

أكر قرآن مين ناسخ ومنسوخ تتليم نه كيا جائے تو ان دونوں آيتوں ميں سے كس ير عمل مو كا اور كول؟ نیز ﴿ اَوْ يَجْعَلَ اللَّهُ لَهُنَّ سَبِيْلاً ﴾ کے معنی بھی بنا و بجے۔

جرِم فخش -- ایک دلچسپ انکشاف: اس تعارض سے بیخے کی خاطر پرویز صاحب نے زناکے مقابلہ میں ا میک قابل حد جرم "جرم فاحش" کی دریافت فرمائی ہے۔ کیکن اس دریافت پر بھر مزید سوال پیدا ہوتے

1 سی جرم فخش ہے کیا بلا؟ جس پر شمادتوں کا سب سے زیادہ نصاب ۴ شماد تیں مقرر کیا گیا۔ جو زنا کی شادتوں كانساب ب- زنااور جرم فخش ميں مابد الاممياز كيا چيز ب؟

کیوں چھوڑ گئے ہیں؟ آ۔ جرم گخش کی سزا اللہ تعالی نے جس دوام بتائی اور ﴿ أَوْ يَعَجْعَلَ اللّٰهُ لَهُنَّ سَبِيْلاً ﴾ کمه کر اس کو بدلنے کا دعدہ فرمایا۔ قرآن میں وہ کونسی آیت ہے جو اس دعدہ کو یو راکرتی ہے؟

ہے اور وہ ہیں قتل 'چوری' زنا' قذف اور بغاوت اگر جرم فحش زنا سے الگ کوئی جرم ہے تو اسے

(۳) الله تعالیٰ کا علم: اب ہم چند ایسی آیات پیش کرتے ہیں جن سے واضح طور پر ثابت ہو تا ہے کہ نزول قرآن کے دوران بھی ناتخ ومنسوخ کا سلسلہ جاری رہا ہے۔ الله تعالیٰ سورہ انفال میں (جو جنگ بدر کے بعد نازل ہوئی) مسلمانوں کی جرأت ایمانی کا معیار مقرر کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔

اس آیت میں معیار کیہ مقرر کیا گیا ہے۔ گ ایک مسلمان کو دس کافروں پر غالب رہنا چاہئے۔ بھراس آیت نک میں اگل آیہ تا میں فیال

نہ کورہ ہے اگلی آیت میں فرمایا: ردوں سوئی ویس سوٹر دیر کیا ہے جو انگری اور ان نوائم سوشخفذ کے بریان معلم کی ل

﴿ آلْنَنَ خَفَفَ اللّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَتَ فِيكُمْ اللّهِ فِيكُمْ اللهِ فَي ثَمْ سَ تَخْفِف كردى اور معلوم كرليا ضَعَفاً فَإِن يَكُن مِّنصَمُ مِأْنَةٌ صَابِرَةٌ يَغْلِبُوا كَمْ مَن كَرُورى واقع مو كَى به للذا الرّح مِن سَ عَلْمُ فَإِن يَكُن مِّنكُمْ أَلْفٌ يَغْلِبُوا أَلْفَيْنِ عَلَيْ اللّهِ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهِ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلّهُ عَلَيْ عَلّهُ عَلَيْ عَلَيْ

اس آیت میں معیار بیر بتایا گیا ہے کہ ایک مسلمان کو دو کافروں پر ضرور غالب رہنا چاہئے۔ گویا پہلی آیت کی

روے نبیت اگر ا۔ ۱۰ کی تھی تو دو سری آیت کی روے یہ نبیت صرف ۱-۲ رہ گئی۔ اب ہتائے کہ:

آج کل مسلمان کی جرات ایمانی کامعیار کیا ہے؟ جب کہ پہلی آیت بھی منسوخ نہیں ہوئی۔

دوسری آیت میں جو اللہ تعالی نے اتن ذبردست تخفیف فرما کر اس معیار کو اتنا ہلکا کر دیا کہ پانچواں حصہ رہ گیا۔ اس سے اللہ تعالی کے علم کے متعلق کیاتصور پیدا ہو تا ہے اور اس کے رسول کے متعلق کیا؟

#### (٣) ازواج النبي النَّهُ علم اللَّه تعالى سوره احزاب ميس فرمات بين:

﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلنَّتَى إِنَّا آخُلَلْنَا لَكَ أَزْوَجَكَ ٱلَّذِيّ " "اے نی! ہم نے تمارے لیے تماری یویاں جن کو ، اَلَيْتَ أَجُورَهُ ﴾ وَمَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ مِمَّا تَمْ نَهِ اِن كَ حَقْ مردے ديتے ہيں - طال كردى ہيں المناز كروبرغة بالمناسل المناسل المنا

أَفَآءَ ٱللَّهُ عَلَيْكَ﴾ (الأحزاب٣٣/٥٠)

ادر تمهاری وہ لونڈیاں بھی جو اللہ نے ممہیس مال غنیمت سے دلوائی ہیں۔"

پھرای سورہ احزاب کی صرف ایک آیت چھوڑ کر فرمایا:

﴿ لَا يَحِلُ لَكَ النِّسَاءُ مِنْ بَعَدُ وَلَا أَن تَبَدَلَ "اے نی سُلُطًا اس کے بعد تم کو اور عور تی جائز بِ اگرچہ مِن أَذَوْنَج وَلَو أَعْجَبَكَ حُسَنُهُنَّ إِلَا مَا نَسِي اور نه بی ان يولوں مِن تبديلي جائز ہے۔ اگر چه مَلكَتْ يَكِيدُنُكُ ﴾ (الأحزاب ٣٣/ ٥٧)

میں تم کو اختیار ہے۔"

اب ویکھے ایک آیت میں اللہ تعالی نبی کو افتیار دے رہے ہیں کہ جن عورتوں کے تم حق مرادا کر سکو ان کو نکاح میں لا سکتے ہو۔ اور دو سری آیت میں یہ افتیار ختم کر دیا گیا ہے۔ اب بتایے کہ اس سے اللہ کے علم کے متعلق کیا جب کہ کوئی آیت دو سری کی ناتخ بھی نہیں۔

متعلق کیا تصور پیدا ہو تا ہے اور رسول سٹھیا کے متعلق کیا؟ جب کہ کوئی آیت دو سری کی ناتخ بھی نہیں۔

(۵) غلام اور لونڈیاں: جنگی قیدیوں کے متعلق اللہ تعالیٰ نے تھم دیا کہ ﴿ فَاِمَّا مَثَّا بَعْدُ وَاِمَّا فِدَآءَ ﴾ (۵-۳۷) اس کا ترجمہ پرویز صاحب نے یہ کیا کہ ''نہیں فدیہ لے کر چھوڑ دویا احسان رکھ کر '' (قرآنی فیصلے ص۸۳) جس سے ظاہر ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جنگی قیدیوں کو لونڈی غلام بنانے سے منع فرما دیا ہے۔

اور دو سری طرف الله تعالی خود ہی عام مسلمانوں کو ہی جی خصوصا اینے نبی کو جنگی قیدیوں کے لونڈی غلام بنانے بلکہ لونڈیوں سے ترتع کی بھی اجازت فرما رہے ہیں۔ جیس کہ اوپر کی دونوں آیات سے واضح ہوتا ہے۔ اور ﴿ مِمَّا اَفَاءَ اللّٰهُ ﴾ کے الفاظ اس پر صریح دلالت کر رہے ہیں۔

اب سوال میہ ہے کہ جنگی قیدیوں کو لونڈی غلام بنانا جائز ہے یا نہیں؟ بالخصوص جب کہ قرآن میں ناتخ ومنسوخ کا کوئی سلسلہ نہیں۔ نیز میہ کہ ایسے متضاد احکامات سے اللہ اور اس کے رسول کے متعلق کیا تصور پیدا ہو تاہے؟

بات سیدھی می تھی جے طلوع اسلام نے خدا کے علم میں نقص کی آڑمیں ناتخ ومنسوخ ہے انکار کر کے خواہ مخواہ الجھا دیا ہے۔ کسی بگڑے ہوئے معاشرہ کی اصلاح اور پھران میں اعلیٰ اخلاق پیدا کرنے کے لیے اللہ تعالیٰ نے تدریج کو محوظ رکھا ہے۔ اور یمی حکمت خداوندی کا تقاضا تھا۔ نزول قرآن کے دوران اس تدریج کو محوظ رکھا ہے۔ اور یمی حکمت خداوندی کو اللہ کے علم تدریج کو محوظ رکھ کر احکامات میں رو وہدل کیا جاتا رہا۔ اب کوئی محض اس حکمت خداوندی کو اللہ کے علم میں نقص تصور کر کے اسے ناتخ ومنسوخ سے انکار کا بہانہ بنائے۔ تو اسے اپنی ہی عقل کا ماتم کرنا چاہیے۔

www.muhammadilibrary.com کر (صد سوم) قرآنی مسائل کر (صد سوم) قرآنی مسائل کر کردین تنت کردین کردین تنت کردین تنت کردین کردین تنت کردین کردین

# 🛈 عذابِ قبر

اس "قرآنی فیصلہ" کے مضمون نگار پرویز صاحب کے بجائے ان کے استاد جناب حافظ اسلم صاحب جراجپوری ہیں۔ اس مضمون کی ابتدا میں انہوں نے دو باتوں پر زور دیا ہے جو درج ذیل ہیں۔

(۱) زندگی اور موت صرف دو دوبار ہے: قرآن میں صرف دوبار کی زندگی اور دوبار کی موت کا ذکر ہے۔ تو پھرید برزخ کی زندگی اور عذاب قبر کیے درست سمجھا جا سکتا ہے؟

اس سوال کا جواب اینے ایک کتابچہ "روح' عذاب قبراور سلع موتیٰ" میں بڑی تفصیل سے دے چکا ہوں۔ یہاں صرف چند اشارات ہر اکتفائل دل گا۔

قرآن میں بطور سنہ اللہ یا قانون اللی واقتی دو بار کی زندگی اور دو بار کی موت کا ذکر ہے۔ کیکن قرآن ہی میں اس سنہ اللہ سے اسٹناء کی بھی کئی مثالیس ملتی جیں۔ مثلاً:

مستثنیات: ن حضرت عینی المنظم مردول کو قمم باذن الله کمه کر زنده کر دیا کرتے تھے (۳۹۳) پھر جو مردے ان کے دق اس طرح ان کے حق میں مردے ان کے زنده کرنے ہے جی اٹھتے تھے۔ وہ بعد میں مرتے بھی ہوں گے۔ تو اس طرح ان کے حق میں سبار کی زندگی اور تین بارکی موت قرآن ہی سے ثابت ہو جاتی ہے۔ اس طرح۔

صحفرت عزیر ملت ایک اجرای بہتی کے پاس سے گزرے۔ تو بید خیال آیا کہ اللہ اس مردہ بہتی کو کیسے زندہ کرے گا۔ اس خیال کا آنا بی تھا کہ اللہ نے انہیں وہیں موت دے دی۔ پھر سوسال بعد زندہ کیا (۲۵۹:۲) گویا ان کے حق میں بھی تین بارکی زندگی اور تین بارکی موت قرآن سے ثابت ہے۔

﴿ بَى اسرائيل مِيں ہے ايک فخص قتل ہو گيا جس کے قاتل کا پتہ نہ چلنا تھا اور سب مشتبہ افراد ايک دوسرے کے سر الزام تھوب رہے تھے۔ اللہ تعالی نے ان کو حکم ویا کہ ایک گائے ذرج کرو پھر اس کا ایک کلا الاش پر مارو۔ تو مقتول خود اپنے قاتل کا پتہ بتائے گا۔ چنانچہ اللہ تعالی نے اس مقتول کو بھی زندہ کیا ۲:۳۰٪) اب اس مقتول کے لیے بھی ۳ بارکی زندگی اور ۳ بارکی موت ثابت ہوئی۔

ایں۔ ایس۔ اگرچہ قرآن میں استقصاء سے اس سے زیادہ مثالیں بھی مل سکتی ہیں۔ تاہم ہمارے دعوی کی تائید کے

آگرچہ فرآن میں استقصاء سے اس سے زیادہ مثالیں بھی مل سنتی ہیں۔ تاہم ہمارے دعوی کی تائید کے لیے یہ بھی بہت کافی ہیں۔ گو ایسے واقعات شاذو نادر ہی وقوع پذیر ہوتے ہیں تاہم ان کے امکان سے انکار کی کوئی وجہ نہیں۔

(۲) مردول کا احساس و شعور: دو سری بات جس کو حافظ اسلم صاحب نے متعدد آیات قرآنیہ سے البت کیا ہے۔ وہ یہ ہے کہ مرنے کے بعد سے لے کریوم حشر تک مردوں میں سمی قتم کا احساس و شعور نہیں ہوتا۔ جسم تو ویسے ہی مٹی میں گل سر جاتا ہے۔ روح پر بھی یہ زمانہ بس ایک گوڑی کی مائند گزرتا ہے۔ بالفاظ دیگر جب کوئی مرتا ہے ای وقت ہی اس کی قیامت قائم ہو جاتی ہے۔ للذا برزخ کا زمانہ یا برزخ کی زندگی ناممکن می باتیں ہیں۔ قبر میں بڑے عروال کا کسی بات کا سننا تو در کنار شعور واحساس تک نہیں ہوتا۔

مستنتات: ہم یہ تتلیم کرتے ہیں کہ بلاشبہ سند اللہ یمی ہے کہ قبر میں پڑے ہوئے مردے سن نہیں کتے۔ لیکن اس میں بھی اعتبناء موجود ہے ارشاد باری ہے۔

﴿ إِنَّ اللَّهَ يُسْمِعُ مَن يَسُلَّهُ وَمَا أَنتَ بِمُسْمِعِ مَن "الله تُوجي كوچاہے ساسکتاہے ليكن (اے پنجبر طاقیا ف أَدَّهُ مِن اللّهُ عليه ١٤٤/ ٢٢)

فِي ٱلْقَبُورِ اللهِ ﴿ (الفاطر ٣٥/ ٢٢) ) ثم قبرول مِن مرفون لوگول كو نهيں ساكتے۔ " اب ديكھيئے جن مردول كو عيسىٰ مُلْكِ قَم باذن الله كتے تھے۔ الله ان كو سانا تھا تو تبھى تو وہ جى الله تھے۔

یعنی ان میں احساس و شعور ہوتا تھا۔ اس طرح نہ کورہ بالا چار مثالیں ہیں جن میں مردول کا ذکر آیا ہے۔ ان سب کو اللہ تعالیٰ نے سنا دیا تھا۔ اور سننے کے لیے چونکہ احساس و شعور مستازم ہے۔ لندا معلوم ہوا کہ اللہ اگر چاہے تو مردول میں احساس و شعور بھی پیدا کر سکتا ہے ادر انہیں سنا بھی سکتا ہے۔ انہیں زندہ اٹھا کھڑا کر سکتا ہے۔ لیکن کسی دو مرے کے لیے یہ بات ممکن نہیں۔

عرصہ برزخ کا اقرار: برزخ بمعنی دو چیزوں کے درمیان ایک تیسری چیز ہوتی ہے جو اوٹ یا آڑکاکام دیت ہے۔ یہ لفظ برزخ صرف فصل مکانی کے لیے ہی استعال نہیں ہوتا۔ بلکہ فصل زبانی کے لیے بھی استعال ہوتا ہے۔ ارشاد باری ہے۔

﴿ وَمِن وَرَآبِهِم بَرَنَ عُ إِلَىٰ يَوْمِ يُبَعَثُونَ إِنَيْكَ ﴾ "اور ان مرنے والوں کے لیے آڑے اس دن تک (المؤمنون ۲۳) من کے۔" کہ جس دن دہ اٹھائے جائمیں گے۔"

اس بات کو حافظ صاحب بھی تسلیم کرتے ہیں چنانچہ درج بالا آیت انہوں نے خود بھی درج فرمائی ہے۔ پھر

www.muhammadilibrary.com

کے آئینہ برّویز ٹیت کے 375 کے (حصہ سوم) قرآنی مسائل کے ایک ان مسائل کے ایک ان مسائل کے ان

اس کی تشریح میں لکھتے ہیں کہ:

"دیعنی برزخ کی مدت مرنے والوں کی موت سے لے کر حشر تک ہے کہ اس میں وہ اپنے رب کی حضوری اللہ ہے آڑ میں رکھے جائیں گے اور جب حشر ہوگا اللہ کے سامنے حاضر کر دیئے جائیں گے۔" (قرآنی فصلے ص ۳۱۲)

اب قبلہ حافظ صاحب کے اس اقرار فصل زمانی کو خوب ذہن نشین رکھیے کیونکہ آگے چل کروہ اس اقرار سے انکار کر دیں گے۔

عذاب قبر کا جُوت: اب دیکھے جن مردوں کو عینی النید کے تھم سے زندہ کیا کرتے تھے۔ یا حضرت موٹ کے جن ستر منتخب شدہ ساتھیوں کو اللہ نے مار ڈالا تھا۔ ان سب پر عرصہ برزخ شروع ہو چکا تھا۔ اب اس عرصہ برزخ میں اللہ تعالی نے ان میں احساس وشعور پیدا کیا۔ انہیں سنایا اور انہیں زندہ بھی کر دیا۔ تو کیا وہی اللہ تعالی اس عرصہ برزج میں ان مردوں کو رزم وراحت نہیں پہنچا سکتا؟ اس بات سے انکار عقلاً محال ہے اور اس حقیقت کو دوسرے لفظوں میں عذاب وثواب قبر کہ دیا جاتا ہے۔

شمداء کی زندگی: مردول کے احساس و شعود کے متعلق چند مستثنیات کو تو ہم نے ذکر کیا ہے۔ اب ایک استثناء کا حافظ صاحب خود بھی ذکر فرما رہے ہیں۔ اور وہ ہے شمداء کی زندگی۔ آپ فرماتے ہیں کہ "شمداء برزخ بعنی آڑ میں نمیں۔ بلکہ عِندَ رَبِّهِمْ اپنے رب کی حضوری میں ہیں۔ جمال ان کو نئی زندگی مل گئی ہے اور وہ روزی پاتے ہیں۔ (قرآنی فیصلے ص ساس)

اب دیکھے جس آیت کا ترجمہ حافظ صاحب نے پیش فرمایا ہے۔ اس سے صرف برزخ مکانی کی نفی ثابت ہوتی ہے۔ رہا برزخ زمانی کا معاملہ تو وہ شداء کے لیے بھی ایے ہی ہے جیسے دوسروں کے لیے کیونکہ وہ بھی زمین میں دفن کیے جاتے ہیں اور قیامت کو وہ بھی اس طرح اپنی قبروں سے اشھیں گے۔ جیسے دوسرے لوگ۔ تاہم اس عرصہ برزخ میں شداء میں زندہ ہونے کی وجہ سے احساس وشعور ضرور موجود ہوتا ہے۔ اگرچہ ہم ان کے احساس وشعور کو سمجھ نہیں سکتے۔

قبلہ حافظ صاحب کا برزخ کی مدت یا فصل زمانی سے انکار: ہم پہلے عافظ صاحب کا یہ اقتباس پیش کر چھلے ہیں کہ میں کہ "برزخ کی مدت مرنے والوں کی موت سے لے کر حشر تک ہے" (قرآنی فیصلے ص ۱۳۱۲) اب وہ خود ہی اپنے اس اقرار سے منحرف ہو کر فرماتے ہیں کہ "موت اور حشر میں مردوں کے لیے فصل زمانی نہیں ہے۔" (قرآنی فیصلے ص ۱۳۱۸) اب اس انحراف کی وجہ تو آپ سمجھ ہی گئے ہوں گے کہ اگر یہ فصل نہیں ہے۔" (قرآنی فیصلے ص ۱۳۱۸) اب اس انحراف کی وجہ تو آپ سمجھ ہی گئے ہوں گے کہ اگر یہ فصل

 <sup>&</sup>quot;بیر رب کی حضوری ہے" کے الفاظ حافظ صاحب کا طبع زاد اضافہ ہے رب کے حضور تو ہر مربے والا مرتے
 دم ہی حاضر ہو جاتا ہے۔ آڑمیں نہیں رکھا جاتا۔ جیسا کہ ارشاد باری ہے۔

www.muhammadilibrary.com مَا مَنْهُ رَوْمِينَةُ عَلَى مَا مُلِيلًا عَلَيْهُ مِنْ الْحَالِيلُ الْحَالِيلِيلُ الْحَالِيلُ الْحَالِيلُ الْحَالِيلُ الْحَالِيلُ الْحَالِيلُ الْحَالِيلُ الْحَالِيلُ الْحَالِيلُ الْحَالِيلُ الْحَالِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلْلِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِ

زمانی تشکیم کرلی جائے تو اس میں ثواب وعذاب قبر کا امکان بھی پایا جاتا ہے۔ لنذا آپ نے مناسب سمجھا کہ اس فصل زمانی کا قصہ ہی پاک کردو۔ اور اس انکار پر بطور دلیل دو آبات پیش فرمائیں۔

﴿ يُوَيِّلْنَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مَرْقَدِنَا ﴾ "إن المارى شامت كس نے جم كو المارى خواب كاه (سر ۱۳۱۸) من المحاديا - " (قر آنی فصلے ص ۱۳۱۸)

حافظ صاحب اس خواب گاہ سے مراد وہ بستر لیتے ہیں جس پر مریض کو موت واقع ہوئی تھی۔ (۲) پھر فرماتے ہیں کہ رقاد کے معنی سونا ہے۔ جیسا کہ سورہ کمف میں ہے:

﴿ وَتَعْسَبُهُمْ أَنِفَكَ اظْا وَهُمْ رُقُودً ﴾ "اور تو ان كو بيدار خيال كرے كا طلائكه وہ سوك

(الكهند ١٨/١٨) بوت بي من (قرآني فضل ص١٨) بوت بين - "(قرآني فضل ص١٩٨)

اب دیکھے کہ رقاد کے معنی تو واقعی سونا ہے اور رقود کے معنی سویا ہوا فض کین اس سے یہ کب لازم آتا ہے کہ مرقد کے معنی صرف بستر مرگ ہی ہو سکتا ہے۔ قبر نہیں ہو سکتا آپ فرماتے ہیں کہ شعراء لوگ مرقد کا لفظ قبر کے لیے غلط طور پر استعال کرتے ہیں۔ اب ہم بتاکیں گے کہ یہ غلطی نہ عوام کی ہے نہ شعراء کی بلکہ قبلہ حافظ صاحب خود ہی علی فضی کا شکار ہیں۔ کیونکہ نیند اور موت میں دو باتیں قدر مشترک کے طور پر پائی جاتی ہیں۔ مثلاً:

نيند اور برزخ: (۱) نيند اور موت دونول صورتول من مدح كوالله تعالى قبض كر ليتي بين - (٣٢:٣٩)

(۲) نیند اور موت دونوں سے اٹھانے کے لیے بَعَثْ الفظ استعال ہوتا ہے۔ حافظ صاحب نے جو اصحاب کمف والی آیت درج فرمائی ہے۔ اس واقعہ میں بھی ﴿ وَكَذٰلِكَ بَعَثْنَاهُمْ لِيَتَسَاءَ لُوْا بَيْنَهُمْ ﴾ اصحاب کمف والی آیت درج فرمائی ہے۔ اس واقعہ میں بھی ﴿ وَکَذٰلِكَ بَعَثْنَاهُمْ لِيَتَسَاءَ لُوْا بَيْنَهُمْ ﴾ (۱۹:۱۸) یعنی کئی مالوں سے اس حالت خواب میں بڑے ہوئے تھے۔

(i) جس طرح بحالت خواب پوری زندگی نہیں ہوتی۔ بحالت برزخ بوِری موت نہیں ہوتی۔

(ii) جس طرح حالت خواب میں روح رئے وراحت سے دوچار ہو علی ہے۔ ای طرح بحالت برذخ بھی رئے وراحت سے دو چار ہو علی احساس وشعور رئے وراحت سے دو چار ہو علی ہے۔ جسے عذاب وثواب قبر کمہ دیا جاتا ہے اور یہ باتیں احساس وشعور ہوتا ہے۔ ای طرح برزخ میں بھی روح کو احساس وشعور ہوتا ہے۔ ای طرح برزخ میں بھی روح کو احساس وشعور ہوتا ہے۔ ای طرح برزخ میں بھی روح کو احساس وشعور ہوتا ہے۔ ای طرح برزخ میں بھی نہیں سکتے۔

(iii) جس طرح خواب اور برزخ دونوں صورتوں میں فصل زمانی ہر ایک کے مشاہدہ کی باتیں ہیں۔ جس طرح جاگئے پر سونے والے کو یہ معلوم نہیں ہوتا کہ وہ کتنا عرصہ سویا رہا۔ جب تک گھڑی نہ دکھے لے یا چاند سورج اور ستاروں کے ذریعہ معلوم نہ کر لے یا سمی سے دریافت نہ کر لے۔ ای طرح قبرے اٹھنے

#### www.muhammadilibrary.com

💢 آئينهُ بِرُورِيغت 💢 (هدموم) قرآني مسائل 💢

والوں کو بیہ معلوم نہ ہو گا کہ وہ کتنا عرصہ اس خوابیدگی کی حالت میں بڑے رہے۔ کسی نے کما ایک دن اور سمی نے کماکہ دن کا پچھ حصہ حالانکہ بدیدت کم وبیش تین سوسال تھی۔

ان سب حقائق کے علی الرغم حافظ صاحب مندرجہ بالا دو آیات کے عمرے پیش کر کے فرماتے ہیں کہ: "الغرض بیہ امر قرآن کی نصوص صریحہ سے ثابت ہو گیا۔ کہ موت اور حشر میں مردوں کے لیے فصل زمانی شیس ہے۔" (حوالہ الصاً)

برزخ میں قیام کی مدت؟: بعد ازال حافظ صاحب تین آیات ایس پیش فراتے ہیں جن میں قیامت کے ان كفار كے اس مكالمه كا ذكر ہے۔ جس میں كافر كہیں گے كہ ہم تو صرف دن كى ايك ساعت تھرے رہے اور جب زمین میں تھہرنے کی بات ہوگی تو وہ یَو مّا أَوْ بَعْضَ یو چ (۲۳٪ ۱۱۱۱) کمیں گے۔ حافظ صاحب اس سے البت ميد كرنا چاہتے ہيں كه زماند برزخ كى مدت كو تو وہ بهت كم معجميں كے يعنى دن كى ايك كھرى اور زمين میں ٹھمرنے کی مدت کو وہ زیادہ بہت معجمیں گے۔ یعنی دن یا اس کا پچھ حصہ پھروہ برزخ کی مدت کے سلسله میں اس "دن کی ایک گھڑی" ہے بھی انکار کر دیتے ہیں۔ اور متیجہ کے طور پر فرماتے ہیں:

"الل برزخ کو زمانہ کا مطلق احساس شیں ہے۔ اس کیے یہ سمجھنا جائیے کہ مرنے والے کے کیے موت ہی کا دن حشر کا دن ہے۔ " (حوالہ الینا ص ١٣٢٦)

دیکھا آپ نے کس طرح حافظ صاحب بتدریج عالم بر فرخ اور عذاب قبرے فرار فرما رہے ہیں۔ جب عالم برزخ كا وجود بى ختم كر ديا تواس دور ميس احساس وشعور المحمال بى كب بيدا موتا ب. اب قبله حافظ صاحب کے پہلے اقرار کو ایک دفعہ پھر سامنے لائے۔ فرمایا: "دلینی برزی کی مدت مرنے والوں کی موت سے لے کر حشر تک ہے اس میں وہ اپنے رب کی حضوری سے آڑییں رکھے جائیں گے۔ اور جب حشر ہوگا الله کے سامنے حاضر کر دیئے جائیں گے۔"

#### عذاب قبراور انصاف کا تقاضا: فرماتے ہیں:

"يمال يه بھى سوچنا چاہيے كہ اللہ كے يمال انصاف ہے۔ يه كيونكر جائز ہو سكتا ہے۔ كہ جس نے حفرت نوح کا انکار کیا وہ پارٹیج ہزار سال پہلے سے عذاب سے اور برزخ میں جلے اور جس نے محمہ مَنْ يَكِيرُ كا انكار كياوه پانچ بزاريا وس بزار برس بعد-" (ايضاً ص٣٢٣)

اب دیکھے قرآن کے مطالعہ سے ہمیں یہ معلوم ہو تا ہے کہ گنگار اور کافر تو در کنار' مشرک کی بھی کسی نہ کسی وقت عذاب دو زخ سے رہائی کا امکان ہے۔ ارشاد باری ہے:

"جولوگ اٹل کتاب سے کافررہے اور مشرکین بھی بیہ لوگ دو زخ کی آگ میں ہمیشہ رہیں گے۔ یہ لوگ بدتر تخلوق ہیں۔ اور جو لوگ ایمان لائے اور نیک عمل

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلْكِكَنَبِ وَالْمُشْرِكِينَ فِي نَارِجَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَأَ أَوْلَيْكَ هُمْ شَرُّ ٱلْبَرِيَّةِ ۞ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا

www.m (حصه سوم) قرآنی مسائل 

كرتے رہے۔ وہ تمام خلقت سے بمتر ہيں ان كاصله ان کے یرورد گار کے ہاں ہمیشہ رہنے کے باغ ہیں۔ جن کے ینچے شری بہہ رہی ہیں۔ ان میں وہ ابد الاباد تک رہیں گے۔"

عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّكُ عَدْنِ تَجْرِى مِن تَحْلِهَا ٱلْأَنْهَرُهُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَداً ﴾ (البينة ٩٦/٩٨)

ٱلصَّنلِحَتِ أُوْلَيْكَ هُرْخَيْرُ ٱلْبَرِيَةِ ﴿ جَزَآ وُهُمْ

اب دیکھتے جمان نیکو کاروں کی جزاء کا اللہ تعالی نے ذکر کیا ہے تو ﴿ خلِدِیْنَ فِیْهَا اَبَدًا ﴾ فرمایا اور جمال کفار اور مشرکین کی سزا کا ذکر کیا تو صرف ﴿ خلِدِیْنَ فِیْهَا ﴾ فرمایا۔ اس سے معلوم ہو تا ہے کہ طویل مدت کے بعد ہی سہی۔ کسی نہ کسی وقت کافراور مشرک کی آگ سے رہائی ممکن ہے۔

اب کوئی مرنے والا جتنی سزا عالم برزخ میں بھگت لے گا اور آخرت میں اسے اس لحاظ سے کم مدت بیہ سزا ملے گی اور کم مدت رہنے والے کو زیادہ اس طرح اللہ تعالیٰ کے انصاف سے متعلق قبلہ حافظ صاحب کا وہ عقدہ بھی حل ہو جاتا ہے جس کے وہ مکلف ند تھے۔

### فرآن سے عذاب قبر کا ثبوت

اب قرآن كريم ميں بعض آيات اليي بھي پائي جاتي تھيں جن سے عذاب قبرير واضح اشارات ملتے تھے۔ اور علمائے امت نے ان آیات سے عذاب قبر کا الشہاط کیا ہے۔ حافظ صاحب نے اس مضمون کے آخریں "اعتراضات کا جواب" کے ذیلی عنوان کے تحت ان کا بھی جاب عنایت فرملا ہے لکھتے ہیں۔

"اب میں ان چند آیات کو بھی لکھ دیتا ہوں جسے لوگوں نے غلط فنمی سے برزخ کاعذاب سمجھا ہے۔

#### (۱) فرشتو<u>ل کا خطاب:</u>

﴿ الَّذِينَ لَنَوَقَامُهُمُ ٱلْمَلَتِكَةُ طَيِّبِينٌ يَقُولُونَ سَلَئُرٌ عَلَيْكُمُ ٱدْخُلُواْ ٱلْجَنَّةُ بِمَا كُنتُمْ ''جن کو فرشتے اس حالت میں وفات دیتے ہیں کہ وہ پاک ہوتے ہیں (تو ان ہے) کہتے ہیں کہ تمہارے اوپر تَعَمَلُونَ ﴿ ﴿ (النحل ٢١/ ٣٢) سلامتی ہو۔ تم جنت میں داخل ہو ان کاموں کے

عوض جوتم کرتے تھے۔ "

يه آيت خاص دارِ آخرت كے متعلق ہے۔ برزخ سے اس كاكوئى تعلق نہيں۔ قرآن كاسلسله بيان يه ہے: ''ادر بے شک آخرت کا گھر بہترہے اور کیبااچھا گھر ہے برہیز گاروں کا بیشہ رہنے والے باغات میں وہ دا خل ہول گے۔ جن کے نیجے نہریں بہہ رہی ہول گی۔ ان میں جو کچھ وہ چاہیں گے ان کو ملے گا۔ اس طرح الله پر میز گاروں کو بدلہ دے گا۔ جن کی جانیں

ملائکہ نے اس حالت میں قبض کی ہیں کہ وہ پاک تھے۔

﴿ وَلَدَارُ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ وَلَيْعُمَ دَارُ ٱلْمُتَقِينَ ﴿ ﴾ جَنَّكُ عَدْنٍ يَدْخُلُونَهَا تَحْرِى مِن تَعْتِهَا ٱلْآنْهَائِرُ لَمُتُمْ فِيهَا مَا يَشَآهُونَ كَلَالِكَ يَجْزِي ٱللَّهُ ٱلْمُنَّقِينَ ۞ ٱلَّذِينَ لَنُوَفِّنُهُمُ ٱلْمَلَتَهِكَةُ طَيِّبِينُ يَقُولُونَ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ

www.muhammadilibrary.com

اَدْخُلُواْ اَلْجَنَّةَ بِمَا كُنْتُمْ نَعْمَلُونَ الله على الله على على الله على عبد له النحل المامتي بود البخ عمل عبد له النحل المامتي بود البخ عمل عبد له النحل ۱۹۲/ ۳۲۵)

صافظ صاحب کی علمی خیانت: اب دیکھے عذاب و اواب قبر کابیان ای سورہ النحل کی آیت نمبر ۲۸ ہے شروع ہو کر آیت نمبر ۳۳ ہو تا ہے۔ آیت نمبر ۲۸ میں فرشتوں کے کافروں کی روح قبض کرنے اور ان ہے ہم کلام ہونے کا بیان ہے اور کافروں کے مرنے ہے پیشتری عذاب کی وعید فرشتے نا دیتے ہیں۔ اور یہ بیان آیت نمبر ۲۹ تک ہے۔ آیت نمبر ۳۰ اور نمبر اسمیں پربیزگاروں کا بیان ہے۔ اور انہیں اس ونیا میں بتایا جاتا ہے کہ آخرت کا گھر بہتر ہے اور پربیزگاروں کے لیے یہ آخرت کا گھر کیای اچھا گھر ہے۔ جس میں باغات اور نمبریں ہیں۔ پھر آیت نمبر ۳۳ اور نمبر سس میں فرشتوں کا موت کے وقت پربیزگاروں کے پاس آنے اور انہیں اس دنیا میں موت ہے پہلے جنت میں واخل ہونے کی فوشخری دینے کر بیان ہے۔ اب قبلہ محترم حافظ صاحب نے یہ کیا کہ آیت نمبر ۳۰ جس میں پربیزگاروں کو اس دنیا میں بہت کے وعدہ کابیان ہے وہ آپ نے والمدار الا خوۃ ہے شروع کی اور اس آیت کا پہلا حصہ جھوڑ دیا۔ پھر آیت نمبر ۳۰ ہے متعلق کر کے یہ فابت کر دکھایا کہ بنت کے وعدہ کابیان ہے وہ آپ نے والمدار آفریت کی بات ہے۔ طلائکہ ان آیات میں بیان یہ ہوا ہے کہ فرشتے مرنے والے کو مرنے سے پیشتری ای ارضی والمیں اس کے انجام سے آگاہ کر دیتے۔ بدکاروں کو اذخلوا الْجُنَّ کہتے ہیں۔ اور مرنے کے ساتھ ہی عذاب کو آواب قبواب بھر شروع ہو جاتا ہے۔

(٢) آلِ فرعون كى آگ پر پیشى: حافظ صاحب فرماتے ہیں: "دوسرى آیت جس سے لوگوں كو عذاب برزخ كاخيال مواليہ ہے۔"

يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُونًا وَعَشِينًا وَيَوْمَ تَقُومُ جَس پر وہ صبح وشام پیش کے جائمی گے اور قیامت اَلسَّاعَةُ أَذَخِلُواْ ءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ کے دن کما جائے گا۔ کہ آل فرعون کو سخت ترین اَلْعَذَابِ اِنْ ﴾ (المؤس ٤٠/٤٠٤)

آیت کا مفہوم میہ سمجھا گیا ہے کہ آل فرعون غرق ہونے کے بعد روزانہ صبح وشام آگ پر پیش کیے جاتے ہیں ہیں جاتے ہیں ہی خت ترین جاتے ہیں ہیں جاتے ہیں ہیں۔ جاتے ہیں ہیں مذاب میں داخل کر دو میہ مفہوم ان تمام قرآنی تعلیمات کے خلاف ہے جو پہلے بدلائل بیان کر دی گئی ہیں۔

کر جب میں وہ من کر دورویے موہان کہا ہوں میں مصلے عرائے ہیں۔ تو ان میں زندگی اور آگ کی کیونکہ برزخ میں آل فرعون روزانہ صبح وشام آگ پر پیش کیے جاتے ہیں۔ تو ان میں زندگی اور آگ کی اثر پذیری کی صلاحیت یعنی شعور واحساس بھی ہونا چاہیئے۔ جن کا قرآن تصریحاً انکاری ہے اور قرآنی

www.muhammadilibrary.com
منز رَورِينيّت معلى المعلم المعل

تعليمات مين اختلاف نهين موسكتا" (قرآني في علم ٣٢٧).

اے کہتے ہیں بنائے فاسد علی الفاسد قرآنی تعلیمات میں تو اختلاف نہیں ہو سکتا کیکن آپ کے بیان میں تو اختلاف واضح ہے بھی فرماتے ہیں کہ موت سے لے کر حشر تک کا عرصہ برزخ ہے۔ اور بھی کہتے ہیں کہ

مرنے والوں کاحشر موت کے وقت سے ہی شروع ہو جاتا ہے اور فصل زمانی ہے ہی نہیں۔

پھر فرماتے ہیں ''دراصل ساری خرابی اس وجہ سے ہوئی کہ یفوّر ضُونَ کے معنی یمال زمانہ حال کے' لیے گئے ہیں یعنی وہ پیش کیے جاتے ہیں حالا نکہ یمال اس کے معنی استقبال کے ہیں کیونکہ کفار جن میں آل

ہے سے ہیں ۔ی وہ پیل سے جانے ہیں حالا تکہ یہاں آئ نے ''ی استقبال نے ہیں بیونکہ تقار بن میں ار فرعون بھی شامل ہیں۔ ان کی آگ پر پیشی قیامت ہی کے دن ہوگی۔" (ایضاً ۳۲۷)۔

اور پھراس قیامت ہی کے دن کے متعلق دو آیات پیش فرمائی ہیں۔ (۲۰:۲۹) اور (۹۸:۱۱) ان میں صرف قیامت کے دن آگ پر پیشی یا آگ میں داخل ہونے کا ذکر ہے۔ گویا آپ کی دلیل یہ ہوئی کہ چو نکہ قیامت کے دن آگ پر پیشی یا داخلہ ہوگا للذا قیامت سے پہلے آگ پر پیشی نہیں ہو سکتی اور اس وجہ سے آپ یُعْوَضُوْنَ کا ترجمہ "پیش کے جاتے ہیں"گوارا نہیں فرماتے۔ اس دلیل میں جتنا وزن ہے وہ آپ خودہی ملاحظہ فرما کیجے۔

پر فرماتے ہیں کہ غُدُوًّا وَ عَشِیتًا ہے مردوام ہے کیونکہ برزخ غیر زمانی ہے۔ اس میں نہ صبح ہے نہ شام۔ اب اس آیت کادوسرا حصہ پہلے حصہ کی تشری ہوگا۔ لینی آل فرعون کو آگ کادائی عذاب دیا جائے گا۔ اور وہ اس طرح ہوگا کہ فرشتوں کو تھم طے گا کہ آل کہ سخت ترین عذاب میں ڈال دو۔" (ص ٣٢٧ قرآنی فصلے)۔

گویا حافظ صاحب کے خیال میں ﴿ اَلنَّارُ یُغْرَضُونَ عَلَیْهَا عُدُوًّا وَ هَمْشِیًّا ﴾ کاسارا جملہ ہی ہے کار ہے کیونکہ اس حصلے کا بورے کا بورا مطلب ﴿ اَدْخِلُو آ اَلَ فِرْعَوْنَ اَشَدَّ الْعَذَابِ ﴾ میں آجا تاہے یہ ہے قبلہ حافظ صاحب کی قرآن کے معالمہ میں دیانت۔ اپنی بات کی چ میں آکر قرآن کی فصاحت وبلاغت کاستیاناس کر دا۔

(٣) آل نوح كا انجام: فرمات مين "جو حال آل فرعون كا ب بجنسه دى حال قوم نوح كا بـ يعنى وه بهى قيامت ى كـ دن آگ مين داخل كيه جائمين كـ -

﴿ أَغُرِ فُواْ فَأَدْخِلُواْ فَارَاكِ (نوح ٧١ / ٢٥) "وه غرق كي كاور آك من داخل كي كي ."

<u>www.muh</u>ammadilib<u>rary.com</u> آئينه پُرويز ثبت 💢 💸 (هسه سوم) قرآني مسائل اب ویکھتے کہ حافظ صاحب دراصل چاہتے یہ ہیں کہ آپ اُغرفوا کا معنی تو ماضی میں ہی کیجیے لیکن أد خلوا كامعنى مستقبل مين كيجيد بم قبله حافظ كى بات مان ليت. ليكن مشكل بديه كه اد حلوا يرفا واخل ہوئی ہے جو تعقیب و ترتیب کے لیے آتی ہے الذا اس آیت کے مندرجہ ذیل دو ہی ترجے ہو سکتے ہیں۔ وہ غرق کیے گئے پس آگ میں داخل کئے گئے حافظ صاحب نے آیت کے معنی تو میں لکھے ہیں گر ان معنوں سے برزخ کاعذاب ثابت ہو رہاہے۔ للذاب ترجمہ آپ کو گوارا نہیں۔ اس کی آپ نے اس کی اتی کمی چوڑی تشریح فرمائی ہے۔ وہ غرق کے جائیں گے بس آگ میں ڈالے جائیں گے " یعنی دونوں کام مستقبل میں قیامت کو ہوں گے۔ یہ ترجمہ حقیقت کے خلاف ہے کیونکہ آل نوح اسی دنیا میں مدتوں پہلے غرق تو ہو چکی ہے۔ لنذا لامحالہ ان دونوں الفاظ کا ترجمہ ماضی کے صیغوں میں ہی کیا جائے گا۔ اس آیت کا یہ ترجمہ نہیں ہو سکنا که "وہ غرق کیے گئے اور آگ میں داخل کیے جائمیں گے۔" (٢) الله كے حضور پيشى: آپ فرمات بين: "چوتھی آیت جو عذاب قبر کے ثبوت میں پیش کی گئی "ادر کاش تو دیکھے جب بیہ ظالم موت کے سکرات میں ﴿ وَلَوْ شَرَىٰ إِذِ ٱلظَّلِيلِمُونَ فِي غَمَرُتِ ٱلْمُوْتِ وَالْمَلَتَهِكُةُ بَاسِطُوا أَيْدِيهِمْ أَخْرِجُوا موتے ہیں اور فرشتے اپنے ہاتھ پھیلاتے ہوئے کہتے أَنفُسَكُمُ أَلِيُومَ تُجَزُّونَ عَذَابَ ٱلْهُونِ بِمَا ہیں کہ اپنی جانیں نکال دو۔ آج کے دن تم کو ذات کا كُنتُمْ تَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ غَيْرَ ٱلْحَقِّ وَكُنتُمْ عَنْ عذاب دیا جائے گا آس کے کہ تم اللہ پر جھوث ءَايَلَتِهِ ۽ تَسَتَّكُمْبِرُونَ ۞ وَلَقَدَّ جِنْتُمُمُونَا فُرَّدَىٰ باند ھتے اور اس کی آیات سے تکبر کرتے تھے۔ (الله كَمَا خَلَقْنَكُمْمُ أَوَّلَ مَرَّةِ وَتَرَكَّتُمُ مَّا خَوَّلْنَكُمْمُ وَرَآءَ فرمائے گا) اور تم ہمارے پاس اسکینے آئے جس طرح ظُهُورِكُمُ ﴿ (الأنعام٦/ ٩٤\_٩٣) ہم نے تم کو پہلی بار پیدا کیا تھا۔ اور جو کچھ ہم نے حمهيں ديا تھااہے پينھ بيجھے جھوڑ آئے۔" "اس آیت میں اُلْیَوْمَ کے لفظ سے لوگوں نے سمجھا ہے کہ بد برزخ کا عذاب ہے۔ مگر جب بد البت ہو چکا کہ برزخ غیر زمانی ہے۔ اور موت اور قیامت کے دن میں مردوں کے لحاظ سے فصل نسیں۔ تو آج یعنی موت کا دن بعینہ قیامت کا دن ہے۔ چنانچہ آیت میں اَوَّلَ مَرَّةِ کا لفظ صاف تصریح کر رہا ہے کہ حیات اخروی کا واقعہ ہے۔" (ص ۳۲۱) اس اقتباس میں حافظ صاحب نے نیا نکتہ یہ بیان فرمایا ہے کہ چونکہ اس آیت میں اُؤَل مرہ کالفظ ہے اور یہ لفظ ایک دوسرے مقام پر حشرکے دن کے لیے آیا ہے للذا کی مرنے والے کی موت کا دن ہی اس کی قیامت کا دن ہے۔ مردے کے لیے کوئی قصل زمانی نمیں یعنی آپ کے خیال میں یہ ناممکن ہے کہ الله

## المنائر بَرُورِینے بِی اللہ بِرِینے بِی بِرِینے بِی میں بہر اللہ ہے۔ بہر اللہ ہے۔ بہر اللہ ہے۔ بہر اللہ ہے۔ ا

تعالی ایک مرتبہ تو پیی کلمہ موت کے دن کے اور دوسری بار میں کلمہ حشرکے دن بھی کہہ دے۔

<u> حافظ صاحب کے افکار کا خلاصہ:</u> اگر آپ "عذاب قبر" سے نجات عاصل کرنا چاہتے ہیں تو عافظ

صاحب کے مندرجہ ذیل مشوروں پر عمل سیجیے۔ ⑤ مرقد کے معنی صرف خواب گاہ یا بستر مرگ ہے اس کے معنی قبر نہ سیجیے۔ اگر قبر کریں گے تو فصل

مرقد کے معنی صرف خواب کاہ یا بستر مرک ہے اس کے سنی قبر نہ سیجیے۔ اگر قبر کریں نے تو سسل
 ذمانی کے ثابت ہونے کا بھی خطرہ ہے اور عذاب قبر کا بھی۔

چونکہ کفار قیامت کے دن کمیں گے کہ ہم دنیا میں دن یا اس کی ایک گھڑی ٹھبرے رہے۔ لہذا ان کی
اس بات کو حقیقت پر محمول فرمائے۔ پھراس ایک گھڑی کا بھی انکار کر دیجیے۔ تاکہ فصل زمانی ثابت
نہ ہو سکے۔

یغوّضُونَ (مضارع) کا معنی صرف مستقبل میں سیجیے۔ اسی طرح اُدُخِلُوْا (ماضی) کا معنی بھی مستقبل
میں ہی سیجیے ورنہ عذاب قبر کے مکلے پڑ جانے کا خطرہ ہے۔

چونکہ قیامت کے دن اللہ اللہ کے کہ "تم ہمارے پاس ای طرح آئے جس طرح ہم نے اوّل مرة پیدا کیا تھا۔ للذا یہ تسلیم کر لیچے کے اللہ تعالی موت کے وقت یہ اوَّلَ مَوَّة والی بات نہیں کہ سکتے۔
 ورنہ پھروہی عذاب والا خطرہ لاحق ہو جانے گا۔

حدیث اور عذایب قبر: آخر میں حافظ صاحب کی گار حدیث پر ٹوٹی ہے اور وہ اس عقیدہ کی ایجاد پر تھرہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

" یہ عقیدہ حدیث کی بنیاد پر قائم ہوا ہے۔ صحیح بخاری میں حفر ہا انشہ سے روایت ہے کہ میرے پاس مدینہ کی دو یہودی بردھیا عور تیں آئیں۔ انہوں نے کہا قبر میں افردوں کو عذاب ہو تا ہے۔ میں نے ان کو جھٹالیا۔ جب وہ چلی گئیں اور رسول اللہ ساڑیا گھر تشریف لائے تو یہ بات میں نے آپ سے ذکر کی۔ آپ نے فرمایا "ہاں ان دونوں عورتوں نے بچ کہا۔ مردوں پر قبر میں عذاب ہو تا ہے جس کو سارے چوپائے سنتے ہیں۔ " بھراس کے بعد میں نے دیکھا کہ رسول اللہ ساڑی ہم نماز کے بعد عذاب قبر سے پناہ ما تھے۔ ان قبر سے پناہ ما تھے۔ ان عدوی عورتوں کے کہنے سے خیال پیدا ہو گیا۔..."

یہ اور اس قتم کی حدیثیں ہیں جن سے اس عقیدہ کی تخلیق ہوئی۔" (الیناص ٣٣٣)

یہ حدیث بخاری (کتاب الجنائز۔ باب عذاب قبر) میں موجود ہے۔ اس کو نقل کرنے میں بھی حافظ صاحب نے ایک جگہ تصرف میں بھی حافظ صاحب نے ایک جگہ تصرف کے مرتکب ہوئے۔ تصرف یہ ہے کہ حضرت عائشہ بھی ہوئے۔ پاس ''دو بڑھیا یمودی عورت آئی تھی۔ اور تحریف یہ ہے کہ حافظ صاحب کے الفاظ ''انہوں نے کہا قبر میں مردوں کو عذاب ہو تا ہے۔ میں نے ان ان

\_\_\_\_\_www.muhammadilibrary.com آئینهٔ رَبُویزیت کی (حصہ سوم) قرآنی مسائل

کو جھٹالیا" قبلہ عافظ صاحب کا اپنی طرف سے اضافہ ہے۔ حدیث کے الفاظ یوں ہیں کہ ایک یہودیہ عورت آئی اور اس نے عائشہ کو کما کہ خدا کجھے عذابِ قبرسے بچائے پھر جب رسول اکرم آئے تو حضرت عائشہ بھٹھ نے آپ سے عذاب قبر کے متعلق پوچھا۔ "اتنے کام عافظ صاحب بسااوقات کر ہی لیا کرتے ہیں۔ خیر اب ہم ان کے اصل اعتراض کا جواب دیتے ہیں۔ جو یہ ہے کہ یمودی عورت کی یاد وہانی پر رسول اللہ میٹھ کے کو عذاب قبر کا خیال آیا تھا۔ طال نکہ اس واقعہ سے نتیجہ یہ نکاتا ہے کہ حضرت عائشہ بھٹھ کو چو نکہ اس بات کا علم نہ تھا۔ للذا انہوں نے اس سے پیشتر بھی اس بات کی طرف توجہ ہی نہ کی تھی۔ کہ رسول اللہ علی نماز کے بعد کیا چھ وظائف پڑھتے ہیں۔ پھر حضرت عائشہ بھٹھ کو یہ مسئلہ معلوم ہو گیا جو کہ ان کے لیے بالکل نیا تھا) تو انہوں نے اس معاملہ کی طرف توجہ دیتا شروع کی تو معلوم ہوا کہ رسول اللہ اکثر نمازوں کے بعد عذاب قبر سے بھی پناہ مائلتے ہیں۔ بالفاظ دیگر یہ مسئلہ رسول اللہ کے لیے نہیں بلکہ حضرت عائشہ نہی تھا کے لیے نہیں بلکہ حضرت عائشہ نہی تھا کے لیے نہیں بلکہ حضرت عائشہ نہی تھا کے لیے نہیں بلکہ حضرت عائشہ کے لیے نا تھا۔

یہ تو تھا قبلہ حافظ اسلم صاحب کے ارشادات جلیلہ کا جائزہ لیکن حیرائگی یہ ہے کہ آپ کے ان ارشاداتِ جلیلہ کو آپ کے شاگرد رشید جاب پرویز صاحب بھی تسلیم کرنے کو تیار نہیں۔ وہ ای کتاب قرآنی فیصلے کے صفحہ ۳۴۷ پر فرماتے ہیں کہ۔

"جب جسمانی نظام طبعی قانون کے تحت مضحل جو کر منتشر ہو جائے گا (جے موت کہتے ہیں) تو اس

پختگی اور وسعت یافتہ قوت (نفس) کا بچھ نہیں گرے گا۔ اس کے بعد اسے معلومات فراہم کرنے اور اسکے فیصلوں کو نافذ کرنے والا اور نظام مل جائے گا"

اس اقتباس کی رو سے مرنے کے بعد نفس یا روح کی زندگی خاب ہوگئی۔ تو احساس و شعور' رنج وراحت' عذاب و ثواب سب کچھ از خود ثابت ہو جاتا ہے۔

# # #

#### ⓒ ترکه اور وصیت

سمى صاحب نے پرویز صاحب کو لکھا كه:

برویز صاحب کی فراہم کردہ بنیاد: اب دیکھے مندرجہ بالا سوالنامہ میں سائل نے دو سوال اٹھائے ہیں اور دونوں وراثت سے متعلق ہیں اور ان دونوں سوالوں کی بنیاد پرویز صاحب کی یہ "قرآنی بصیرت" ہے ۔ کہ قرآن کریم کے احکام ہمارے وقتی مصالح کی رعایت رکھتے ہوئے ہمیں اجازت دیتے ہیں کہ ہم اپنے حالات کے مطابق فیصلے کرلیں۔" اب ہمیں یہ دیکھنا چاہئے کہ پرویز صاحب کی یہ مہیا کردہ بنیاد بھی درست ہیا نہیں؟ قرآن کریم اس بنیاد کو غلط قرار دیتا ہے قرآن کریم نے سورہ نساء میں وراثت کے احکام بیان فرمائے تو ساتھ ہی بتا دیا۔

" تہمارے باپ بھی ہیں اور بیٹے بھی تم نہیں جانے کہ ان میں سے کون نفع کے لحاظ تم سے زیادہ قریب

﴿ ءَاجَآ ؤُكُمْ وَأَبْنَآ ؤُكُمْ لَا نَدْرُونَ أَيْهُمُمْ أَقْرَبُ لَكُرُ نَفْمَاْ فَرِيضَكَةً مِّرِنَ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ كَانَ

www.muhammadilibrary.com کریجت (حصه سوم) قرآنی مسائل (عصه سوم) قرآنی مسائل آئينه برويزتت ہے۔ یہ جھے خدا کے مقرر کیے ہوئے ہیں۔ بے شک عَلِيمًا حَكِيمًا ۞ (النساء ١١/٤) الله جانے والا حکمت والا ہے۔" تو پھر جب ہم بیہ بات جانتے ہی سیس کہ ہمارے لیے کون سا اقرب زیادہ نفع رسال ہے۔ تو ہم اپنی صوابدید کے مطابق اپنے وقتی مصالح یا ذاتی مصالح یا مقتنیات کے مطابق فیصلے کیو تکر کر سکتے ہیں؟ پھر الله تعالیٰ نے یہ بھی بتا دیا کہ خدا کے ان مقرر کردہ حصول میں ردو بدل کا کسی کو اختیار نہیں۔ نیزیہ بھی کہ اللہ نے یہ جھے اپنے علم و حکمت کی بناء پر مقرر کیے ہیں۔ اب جو مخص اللہ کے ان مقرر کردہ حصوں کو ذاتی مصالح اور مقتضیات کی سان پر چڑھا کر اپنے حالات کے مطابق فیصلے کرنا چاہتا ہے۔ وہ دراصل اللہ کے احکام کا نافرمان اور اس کے علم و حکمت کا منکر ہے۔ الله کی حکمت جمال انفرادی مصالح کی مقتضی ہوتی ہے وہال وہ ایسے ہی احکام دیتی ہے۔ جیسے انفرادی مکیت کا حق اور جہاں اجتماعی مفادِ کی مقتضی ہوتی ہے۔ وہاں اس کے مطابق احکام دیتی ہے۔ جیسے احکامِ میراث 'اور ان احکام کی خلاف ور ( عندود الله کو تو را نے کے مترادف ہے۔ پرویز صاحب کی تضاد بیانی: اس سواکنات کے جو جوابات پرویز صاحب نے مرحمت فرمائے دہ تو آئندہ زر بحث آرہے ہیں۔ سردست ہم یہ عرض کرنا چہتے ہیں کہ پرویز صاحب خود بھی اپنی فراہم کردہ بنیاد پر مطمئن نظر نہیں آتے چنانچہ آخر میں لکھتے ہیں کہ: وصیت کے ساتھ)" (قرآنی فیصلے ص۱۱۲) اس اقتباس میں دو باتیں قابل غور ہیں:

"ہم اپنے مصالح اور مقتضیات کے مطابق جزئیات طے کرنے کے لیے صرف انمی امور میں مجاز میں۔ جن کی جزئیات قرآن کریم نے خود متعین نہیں کیں۔ جن جن بات کو قرآن نے خود متعین کر دیا ہے۔ ان میں کسی کو ردوبدل کا حق نسیں۔ اور قرآن کریم نے آگر ان کے ساتھ خود ہی بعض شرائط بھی لگا دی ہیں۔ تو ان شرائط کی پابندی بھی ضروری ہے (تقتیم وراثت کے احکام مشروط ہیں

قرآن نے یہ جزئیات متعین فرما دی ہیں کہ بیٹول کا حصہ برابر ہو گاخواہ ایک صاحبِ جائیداد ہو اور

دوسرا میتیم' نیز قرآن نے یہ بھی متعین فرما دیا کہ بٹی اگرچہ پچاس میل کے فاصلہ پر ہی بیاہی ہو اس کو متروکہ اراضی کا حصہ ملے گا۔ اراضی کی صورت میں نہ سہی عوض نقد کی صورت میں ہی سہی (اوریمی دو سوال سائل نے کیے تھے) للذا ان امور میں ذاتی مصالح اور مقتضیات قطعاً اثر انداز نہیں ہو سکتے۔

 آپ فرماتے ہیں "تقییم وراثت کے احکام مشروط ہیں وصیت کے ساتھ" اب دیکھئے ایک مخض کسی حادثہ کا شکار ہو کر مرجاتا ہے یا وصیت کرنا اپنے مرض کی وجہ سے بھول جاتا ہے۔ تو کیا اس کا تر کہ تقتیم نهیں ہو گا؟ شرط کا تو یمی نقاضا ہے کہ اگر وہ پوری نہ ہو تو مشروط احکام از خود ختم ہو جاتے ہیں۔ پھر پیر شمرط کیسے ہوئی؟ پرویز صاحب خود بھی دو سری جگہ فرماتے ہیں۔ "اگر انسان وصیت نہ کر سکا ہو یا اس کا

www.muhammadilibrary.com رقصه موم) قرآنی مسائل مسائل

ترکہ وصیت سے بڑھ جائے تو اس صورت میں اللہ تعالیٰ نے اس کے ورثے کی تقسیم اس کے وار تُوں پر نہیں چھوڑی ہلکہ اس کے حصے خود مقرر کر دیئے ہیں۔ " (ایصنا ص٥٠١) جس کا صاف مطلب ہے کہ وصیت نہ ہونے کی صورت میں بھی میراث تقسیم ہوگی۔ تو پھرا دکام وراثت وصیت کی شرط کے ساتھ مشروط کیسے ہوئے؟

یرویز صاحب کا ذہنی انتشار: بات دراصل میہ ہے کہ اس سوال نامہ نے پرویز صاحب کو خاصا پریشان کر دیا اور وہ اپنے مختلف اور متضاد نظریات کو ایک ساتھ نباہنے کی کوشش فرما رہے ہیں۔ مثلاً:

© وہ صرف حق ملکت زمین کے ہی منکر نہیں۔ ہر طرح کی انفرادی ملکت کے بھی منکر ہیں۔ چنانچہ آپ کی تصنیف "قرآنی نظام ربوبیت" اس کا زندہ جُوت ہے۔ جس طرح آپ نے سوال نمبر ۲ کے جواب میں زمین کی حق ملکیت سے انکار کر کے سائل کے ذاتی مصالح اور مقتیبات کو کیسرپامال کر دیا ہے۔ ای طرح آپ کے پہلے سوال یعنی تقتیم میراث کے سلسلہ میں یکی رویہ افتیار کرنا چاہئے تھا۔ جس مخص کی نہ زمین اپنی ہو نہ مکان 'نہ رویبہ بیسر ملکہ سب کچھ سرکاری ہی ہو۔ جب وہ مرے گاتو جو کچھ اس کے پاس چارپائی بسر"کرسیاں یا برتن وغیرہ ہوں گے وہ تو سرکار کے ہوں گے۔ اس میں تقتیم وراثت کیسے ہو سکتی چارپائی بسر"کرسیاں یا برتن وغیرہ ہوں گے وہ تو سرکار کے ہوں گے۔ اس میں تقتیم وراثت کیسے ہو سکتی ہے؟ اب جو آپ ترکہ اور وصیت کے احکام کی تغییر و تشریح فرما رہے ہیں اسے خواہ آپ پرویز صاحب کی عکمت عملی وہی ہے جو آپ نے قرآنی نظام ربوبیت میں بیان فرمائی ہے۔ جیسا کہ ماہنامہ طلوع اسلام کی بیشانی پر بھی تحریر ہے۔

© وصیت اور ترکہ کا ذکر قرآن میں دو جگہ فرکور ہے ایک سورہ بقرہ میں اور یہ پہلی سورہ ہے جو مدینہ میں نازل ہوئی یعنی من اھ اور من ۲ ھ میں اس میں والدین اور اقرمین کے متعلق وصیت کا افتیار میت کو دیا گیا ہے۔ چر وصیت اور ترکہ کے احکام سورہ نساء میں رسول اللہ کی زندگی کے آخری ایام میں نازل ہوئے۔ ان احکام میں والدین اور اقرمین کے حصے اللہ تعالی نے خود مقرر کر کے ان رشتہ داروں سے متعلق وصیت کا افتیار میت سے چھین لیا ہے تاہم ان رشتہ داروں کے علاوہ دو سرے رشتہ داروں یا دو سری قابل احتیاج جگہوں میں وصیت کا افتیار دیا ہے۔ اور ان دونوں قتم کے احکام کے در میان سال کا عرصہ طائل ہے۔

اب پرویز صاحب چونکہ ناتخ ومنسوخ کے بھی قائل نہیں۔ للذا ان دونوں مقامات کے احکامات کو یوں گڈ ڈرکر دیا ہے۔ کہ انسان سرپیٹ کے رہ جاتا ہے۔ یہ سب کچھ کرنے کے باوجود آپ سائل سے فرماتے ہیں۔ "امید ہے آپ کے وہ شکوک رفع ہو گئے ہوں گے۔ جن کا ذکر آپ نے خط میں فرمایا ہے" (ایشاً میں اا) اور دو سرے مقام پر فرمایا۔" اب سوچ لیجے۔ بات کس قدر واضح ہے۔" (ایشاً ص١٠٩)

واضح بات؟: اب بم یه دیکهنا چاہتے ہیں که وه واضح بات ہے کیا؟ وه واضح بات یہ ہے که آپ سوره بقره

www.muhammadilibrary.com

(صد سوم) قرآنی مسائل (عصد سوم) قرآنی (عصد سوم)

کی دصیت ہے متعلق آیت نقل کر کے فرماتے ہیں کہ "آیت کی ابتدا اس سے ہوتی ہے کہ تم پر وصیت فرض قرار دی گئی ہے۔ اور انتا اس پر کہ وصیت متقیوں کے لیے نمایت ضروری ہے۔ اب سوال پیدا ہوتا ہے کہ جب انسان کو اس کے ترکہ کی تقییم کے لیے وصیت کی اجازت ہے (بلکہ تاکید ہے) تو پھر قرآن کریم نے تقییم وراثت کے جھے کس لیے مقرر کیے ہیں؟ اس کا جواب خود قرآن میں ہے۔ سورہ نساء میں پہلے اولاو' والدین اور بمن بھائیوں کے حصول کا ذکر ہے۔ اور اس کے بعد فرمایا ہے ﴿ مِنْ بَعْلِهِ وَصِیتَ فَرَ مِی بِیلَا اولاو' والدین اور بمن بھائیوں کے حصول کا ذکر ہے۔ اور اس کے بعد فرمایا ہے ﴿ مِنْ بَعْلِهِ وَصِیتَ فَرَ مِی بِیمَا اَوْ دَیْنِ ﴾ (۱۹:۱۱) ہے جھے میت کی وصیت اور قرضہ کے بعد ہوں گے۔ اس طرح دو سرے دشتہ گؤرمنی بیمَآ اَوْ دَیْنِ ﴾ (۱۹:۱۱) ہے جھے میت کی وصیت اور قرضہ کے بعد ہوں گے۔ اس طرح دو سرے دشتہ داروں کے حصوں کا ذکر کرنے کے بعد اللہ تعالی نے چار مرتبہ یمی الفاظ دہرائے ہیں۔ اس کے بعد فرمایا ہے اللہ کی طرف سے تھم ہے۔ اب آپ سوچ لیجے بات کس قدر واضح ہے۔ یعنی ہر مسلمان پر وصیت فرض کی اللہ کی طرف سے تھم ہے۔ اب آپ سوچ لیجے بات کس قدر واضح ہے۔ یعنی ہر مسلمان پر وصیت فرض کی گئی ہے۔ اسے اپنی جائیداد واموال کی تقیم میں پورا پورا اختیار ہے کہ اپنے مصالح ومقت نیات کے مطابق شے جی چاہے وے دے دے اور جتنا جی چاہے دے دے دے اور جتنا جی چاہے دے دے دے۔ "(ایضاً ص ۱۹۰۱)

اب دیکھئے اس "واضح بات" کے افغان میں کئی قابل وضاحت باتیں پھر جمع ہو گئی ہیں۔ مثلاً:

﴿ جس وصیت کو آپ فرض اور مو خول کے لیے ضروری قرار دے رہے تھے۔ اسے تیسری ہی سطر میں وصیت کی اجازت (بلکہ تاکید) پر محمول فرہ رہے ہیں۔ دراصل یہ ذہنی انتشار اس لیے ہے کہ آپ تنزیل احکام کی حکمت اللیہ یا ناسخ و منسوخ کے محر ہیں۔ سورہ بقرہ کی رو سے فی الواقع وصیت فرض تھی۔ پھر جب سورہ نساء میں اللہ تعالی نے والدین اور اقربین کے جھے خود مقرر کر ویے تو وصیت کی فرضیت خم۔ اب یہ ایک اختیاری چیزرہ گئی۔

© آپ نے سوال یہ اٹھایا تھا کہ اگر وصیت کی اجازت بلکہ تاکید ہے تو قرآن نے تھے کیوں مقرر کیے؟" اس کا جواب یہ دیتے ہیں کہ قرآن میں رشتہ واروں کے حصوں کی تعیین کے بعد چار بار آیا ہے کہ "یہ تھے وصیت یا قرضہ کی ادائیگل کے بعد کیے جائیں گے۔ کیا سوال گندم جواب چینا کی اس سے واضح مثال مل سکتی ہے؟

## کیا چار بار تاکید کی وجہ سے قرض اٹھانا بھی فرض ہے؟

اب سوال یہ ہے کہ آگر چار بار تکرار کی وجہ سے وصیت فرض ہے تو قرضہ کیوں فرض نہیں؟ قرضہ کا

www.muhammadilibrary.com آئینهٔ رَپُرویزیْت معلی (صفه سوم) قرآنی مسائل کی (عله سوم) مرآنی مسائل کی در نیت

لفظ بھی تو ای طرح چاروں بار وصیت کے لفظ کے ساتھ آیا ہے۔ اسے کیوں درخور اختنا نہیں سمجھا جاتا اور سارا ذور وصیت پر صرف کیا جاتا ہے۔ اس لحاظ سے چاہیے تو یہ تھا کہ ہرانسان اپنی ذندگی میں قرضہ ضرور کے اور یہ قرضہ بھی وصیت کے ساتھ ہی ادا ہوتا چاہیے۔ کیونکہ یہ قرضہ اتنا ضروری ہے کہ اس کی ادائیگی کا ذکر قرآن کریم میں بہ تکرار چار دفعہ آیا ہے اور اس تھم کی تقیل اس صورت میں ممکن ہے کہ انسان قرض کے اور ادائیگی کے بغیر مرے۔

ان الفاظ کا مطلب تو صرف اتنا ہے کہا گر میت نے کوئی وصیت کی ہے یا آگر میت کے سربر کچھ قرض ہے تو پھران دونوں کی یا حسب ضرورت کسی ایک کی ادائیگی ایسا فریضہ ہے جس کی چار بار تکرار کے ساتھ تاکید آئی ہے۔ گویا یہ چار بار کی تاکید وصیت کرنے کے لیے نہیں' وصیت (اگر ہو تو اس) کی ادائیگی کے لیے ای طرح یہ تاکید قرضہ (اگر ہو تو اس) کی ادائیگی کے بعد وراخت تقتیم کی جائے۔ اور اگر میت نے نہ تو وصیت کی ہو نہ اس کے ذمہ کوئی قرض ہو تو ساری وراخت تقتیم ہو جائے گی۔ جیسا کہ آپ خود بھی فرما رہے ہیں کہ دلیکن اگر اتفاق سے ایسا ہو جائے کہ کسی وجہ سے انسان وصیت نہ کر سکا ہو یا اس کا ترکہ وصیت سے بردھ جائے (قرضہ کا ذکر انہیں نے یہاں بھی گوارا نہیں فرمایا۔ مولف) تو اس صورت میں اللہ تعالیٰ نے ورثے کی تقسیم کے خود جھے مقرر کردیے ہیں"

رہی یہ بات کہ اگرچہ ﴿ مِنْ بَعْدِ وَصِبَةِ يُوْصِيَ ہِاۤ اَوْدَيْنِ ﴾ کے الفاظ چار بار وہرائے گئے ہیں۔ گر ان الفاظ سے یہ بات کیے اابت ہو سکتی ہے کہ اسے (سیف کو) اپنی جائیداد واموال کی تقسیم میں پورا پورا اختیار ہے کہ اپنی مصالح و مقتنیات کے مطابق جے جی چاہ اور جتنا جی چاہے دے دے ?" یہ پرویز صاحب کا اپنی طرف سے ایسا اضافہ ہے جے وہ اس چار بار دہرائے گئے آیت کے محلاے کے علاوہ اور بھی کسی آیت سے فابت نہیں کر سکتے۔ اور چونکہ یمی بات مسلمانوں میں اور طلوع اسلام میں باعث نزاع کی آیت پیش فرما دیتے۔ جس سے نزاع کا فیصلہ ہو جاتا۔ یہ تو آپ سے بن نہ سکا۔ لہذا اس کا غصہ آپ نے جی بھر کر روایات پر نکالا ہے۔

برویز صاحب کابیه زمنی انتشار ابھی ختم نہیں ہوا۔ چنانچیہ فرماتے ہیں۔ پرویز صاحب کابیہ ذہنی انتشار ابھی ختم نہیں ہوا۔ چنانچیہ فرماتے ہیں۔

''لیکن تقسیم جائیداد کے اس اختیار کو بھی بدلگام نہیں چھو ڑا گیا کہ انسان مستحقین کو محروم کر دے اور اپنی جائیداد کی تقسیم میں نا انصافی سے کام لے۔ اس لیے جہاں وصیت اور قرضہ کا ذکر فرمایا وہاں یہ بھی ارشاد فرمایا کہ وصیت اور قرضہ سے مقصود (حقداروں کو) نقصان پہنچانا نہ ہو۔''

اب سوال یہ ہے کہ اگر کسی کو یہ اختیار دے دیا جائے کہ وہ اپنی اموال وجائداد جے چاہے دے دے اور جتنی چاہے دے دے اور جتنی چاہے دے دے اور جتنی چاہے دے دے؟ مثلاً اور جتنی چاہے دے دے۔ اور جتنی جاہد اور کونسی بات ضرر رساں ہو سکتی ہے؟ مثلاً سائل کے سوال نمبرا کے مطابق کوئی مرنے والا اپنی ساری جائداد اپنے چھوٹے بیجوٹے کے نام کر جاتا ہے۔ تو یہ بوے لڑکے کی حق تلفی اور قرآن کے خلاف نہ ہوگا؟ اور بڑا بیٹا یہ کوشش نہ کرے گا کہ اس چھوٹے

www.muhammadilibrary.com کی دریزیت (عصه سوم) قرآنی مسائل کی آنی مسائل کی دریزیت

لڑے کو کسی نہ کسی طرح رائے سے ہٹا کر خود ساری جائیداد پر قابض ہو جائے کیونکہ مال وزر کی ہوس ایس چیز ہے کہ وہ مال وزر مل جانے سے کم نہیں ہوتی بلکہ اور بوھتی ہے۔ پھریمال بھائیوں کی رقابت کا مسئلہ بھی ہے۔

آمات وصیت کی تشریج: پرویز صاحب اپنابیان جاری رکھتے ہوئے فرماتے ہیں:

یدا کر دے۔"

"اگر کسی نے الیاکیا ہے (یعنی کسی مرنے والے نے وصیت کے ذریعہ حقد اروں کو نقصان پنچایا ہے) اور اس کاعلم اس کی زندگی میں ہو گیا ہے تو جماعت کو حق دیا گیا ہے۔ کہ وہ اصلاح حال کی صورت

﴿ فَمَنْ خَافَ مِن مُوصٍ جَنَفً أَوْ إِثْمَا فَأَصْلَحَ مُومِ جَنَفً أَوْ إِثْمَا فَأَصْلَحَ مِن مُومِ عَنفً أَوْ إِثْمَا فَأَصْلَحَ مَا عَلَيْتُ مِن مُومِ جَنفً أَوْ إِثْمَا فَأَصْلَحَ مَا عَلَيْتُ مِن وَ اللّهِ مَا اللّهُ اللّ

چاہیۓ کہ وہ بروقت مداخلت کر کے اور وار ثوں (کو سمجھا بچھاکر ان) میں مصالحت کرا دے۔"

اگر بیہ صورت حال اس کی موت کے بھی واقع ہو تو اس کی وصیت میں ضروری ردوبدل کر دیا جائے۔ لیکن بیہ اختیار صرف اسلامی عدالت کو ہو گا افراد کو نہیں۔" (قرآنی فیصلے ص۱۱۰)

من یہ میور کرے معلوم ہوا کہ ناجاز وصیت میں ردویل کیا جاسکتا ہے۔ اس کی زندگی میں بھی اور اس اس آیت سے معلوم ہوا کہ ناجاز وصیت میں ردویل کیا جاسکتا ہے۔ اس کی زندگی میں بھی اور اس کے بعد بھی البتہ یہ سمجھ نہیں آسکی کہ اس کی زندگی میں براعت کو یہ حق کیسے تفویض کیا گیا ہے۔ اور مرنے کے بعد اسلامی عدالت کو کیسے؟ یہ بات تو قرآنی مبصرصاحب فوب سمجھتے ہیں۔ ہم تو بس اتنا جائے ہیں کہ مبصر صاحب اس آیت کے آگے فکر آئم عَلَنِهِ کے الفاظ عدا بھوڑ گئے ہیں۔ اب فَمَنْ خَافَ ، فاصْلَحَ اور علیه تیوں الفاظ اس بات پر واضح دلیل ہیں۔ کہ اس سے مراد کوئی ایک فرد ہے۔ نہ کہ موت سے پہلے جماعت اور موت کے بعد اسلامی حکومت۔

ان آیات سے البتہ اور چند ہاتوں کا پتہ چلتا ہے۔ جو درج ذیل ہیں: پر پر

© کوئی مرنے والا اپنی ساری جائداد کی وصیت ایک آدمی کے حق میں نہیں کر سکتا وجہ سے کہ مندرجہ بالا آیات (۱۸۲:۲) کا مضمون آیت نمبر۱۸۰ سے شروع ہو تا ہے اور اس میں والدین اور اقربون سب کے لیے وصیت کا تھم ہے۔

© وہ خدا کے مقرر کردہ وارثوں اور ان کے مقررہ حصوں میں ردوبدل نہیں کر سکتا۔ نہ ہی کسی ایک حقدار کے حصہ کو اپنی وصیت کے ساتھ بڑھا کر دوسروں کے حصوں پر اثر انداز ہو سکتا ہے۔ ایسا ہخص حقیقاً خدا کے ارشاد ﴿ لاَ تَذْرُوْنَ اَیُّهُمْ اَقْرُبُ لَکُمْ نَفْعًا ﴾ (۱۱:۱۱) (تم نہیں جانے کہ والدین اور اقربین میں سے کون نفع رسانی کے لحاظ سے تہمارے قریب تر ہے) سے انکار کر تا ہے۔

3 وہ بدلگام ہو کر جے چاہے اور جتنی چاہے ''کے مطابق بھی وصیت نہیں کر سکتا اگر وہ ایساکرے گاتو

www.muhammadilibrary.com المَيْنَ رَدِينَةُ عَلَى مَا كُلُ عَلَيْهِ مِلْ اللهِ عَلَى مَا كُلُ عَلَى مَا كُلُ ع عَلَيْنَ رَدِينَةُ عَلَى مَا كُلُ عَلَيْهِ مِنْ اللهِ عَلَى مَا كُلُ عَلَى مَا كُلُ عَلَى مَا كُلُ عَلَى مَا ك

اس کی وصیت میں ردوبدل کر کے اس کی اصلاح کی جا سکتی ہے۔

قانون وراثت پر پرویزی اعتراضات: اب آگریی باتیں آگر رسول الله طی کام دیں تو یہ حضرات چلانا میں کہ دیں تو یہ حضرات چلانا میں کر دیتے ہیں کہ :

"مقام جرت ہے کہ مسلمانوں کا مسئلہ قانون وراثت کس قدر قرآن کے خلاف ہے۔ اور بیہ جرت اور بیہ جرت اور بیہ جرت اور بیہ جرت اور بھی بردھ جاتی ہے جب جم دیکھتے ہیں کہ بیہ قانون وراثت جم میں صدیوں سے چلا آرہا ہے۔ اس پر بجائے اس کے کہ انسان اپنا سر پکڑ کر بیٹھ جائے اور کیا کرے اس قانون میں یا تو سرے سے وصیت کی اجازت بی نہیں اور اگر اجازت ہے تو صرف ایک تمائی میں اور وہ بھی وارثین کے لیے نہیں۔ نیا للجب" (ص ۱۱)

اس اقتباس میں:

اس قانون میں سرے سے وصیت کی اجازت نہیں۔ "بیہ ایسا الزام ہے جو ایسے قرآنی مفکر ہی دوسروں پر لگا سکتے ہیں۔ اور پھر خود ہی ہیہ کہ کراس الزام سے دستبردار بھی ہو جاتے ہیں کہ:

© "اور اگر اجازت ہے تو صرف تھی مال میں" اب یہ تو قرآن سے ثابت ہے کہ وراثت کے اصل حقدار والدین اور اقربین ہیں۔ تو جب ان کے چھے اللہ نے خود مقرر کر دیئے جو غیر مبدل ہیں۔ ہیں۔ تو کوئی مخص سارے مال کی کیسے وصیت کر سکتا ہے؟ اب آگر ان حضرات کو کچھے تکلیف ہے تو صرف یہ کہ تمائی مال کی تحدید رسول اللہ نے کیوں کر دی؟ سوچنے کی بات ہے کہ وصیت میں اصلاح کا حق کسی دو سرے کو دیا جا سکتا ہے۔ تو رسول اللہ ساتھ کے کیوں نہیں دیا جا سکتا؟

وارثوں کے حق میں وصیت کی تفی قرآن سے ثابت ہے۔ کیوٹنگ یہ دو سرے حقد ارول کے حق پر
 اثر انداز ہوتی ہے اور یمی نا انصافی کی بات ہے۔ جو جَدَفَا اَوْ اِنْمَا کے ضمن میں آتی ہے۔

ائی ای "قرآنی بصیرت" کو پرویز صاحب رسول الله ما آیا کے اتباع قرآن کی آثر کینے ہوئے یوں بیان فرماتے میں کہ:

"آپ اس کا خیال بھی کر سکتے ہیں کہ قرآن کریم وصیت کو فرض قرار دے اور بلا مشروط لینی پورے مال میں و سکتی ہے۔ اور مال میں و سکتی ہے۔ اور مال میں ہو سکتی ہے۔ اور وہ بھی غیروار ثین کے لیے خدا کے حکم میں ایسا ردو بدل یقیناً رسول اللہ سٹھی کی شان کے خلاف ہے۔ جن کا ایک سانس قرآن کی اتباع میں گزرا۔" (ایسنا صالا)

اب دیکھئے ان حفزات کو مبھی رسول اللہ کی شمان کا خیال آتا ہے اور مبھی رواۃ پر سی کا لیکن انہیں یہ خیال مبھی بھولے ہے بھی نہیں آتا کہ کہیں ہماری قرآنی بصیرت ہی ٹیٹر ھے راہتے پر نہیں چل نکلی؟ جس کا نتیجہ یہ نکلا کہ آپ نے وصیت اور ترکہ کے الگ الگ احکام کو یوں گڈ ٹہ کر دیا۔ کہ دونوں کا جنازہ نکال دیا۔

چونکہ پرویز صاحب وصیت سے متعلق اپنے اعتراضات کو اپنے رسالہ طلوع اسلام اور دو سرے لٹر پچر

www.muhammadilibrary.com آئينهُ پُرويزينت 💢 😘 (ھے سوم) قرآنی مسائل 🤾 کے ذریعہ بار بار ادر مختلف طریقوں سے دہرا دہرا کریہ خابت کرنے کی کو شش فرمایا کرتے ہیں کہ وصیت کے متعلق دونوں احادیث--- ایک یہ کہ وصیت وارثوں کے حق میں نہیں ہو سکتی اور دوسری یہ کہ وصیت کی انتمائی حد ایک تمائی ترکه تک ہے۔۔۔ قرآن کریم کے صریحاً ظلاف میں اور اپنے موقف کو وہ ان الفاظ میں چیش فرماتے ہیں۔ کہ میت کو اپنی جائیداد اموال کی تقسیم میں بورا بورا اختیار ہے کہ اپنے مصالح ومقتضیات کے مطابق جے جی جاتی اور جتنا جی جانب دے دے۔" (قرآنی فیصلے ص١٠٩) لهذا اب ہم ایک دوسرے اندازے قرآن ہی سے یہ ابت کریں سے کہ پرویز صاحب کا یہ موقف قرآن کے صریحاً ظاف ب نیزید که محوله بالا احادث قرآن کے عین مطابق ہیں۔ آپ کے موقف کا پہلا حصہ یہ ہے کہ میت جے جاہے دے دے یہ بات مندرجہ زیل آیات قرآنی کی رو سے غلط ہے۔ " جے چاہے " میں سے والدین اور ا قربین کو بسرحال خارج کرنا پڑے گا۔ لینی جے چاہے کا اطلاق صرف غیروار ثول پر ہی ہو سکتا ہے کیونک والدین اور اقربین کے حصے تو خدا نے مقرر کر دیئے ہیں۔ لہٰذا وار ثول کے حق میں وصیت کی ضرورت محتم ہوگئی اور اگر کوئی فخص وار ثوں کے مقرر کردہ حصوں کے بعد نسی وارث کے حق میں وصیت کرے تو اس کا بیر مطلب ہو گا کہ وہ: (ب) والدین اور ا قربین آبائی جانب ہو یا ابنائی جانب۔ ان وینوں کے متعلق اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ:

(الف) خدا کے مقرر کردہ حصول ہے مطمئن نہیں اور پی ہی اے اللہ تعالیٰ کے علم و حکمت پر کچھ اعماد ہے:

﴿ مَاجَا وَكُمْ وَأَبْنَا وَكُمْ لَا تَدْدُونَ أَيُّهُمْ أَوْبُ " "تَم نَسِ جَانِحَ كَ فائده كَ لحاظ ب تمارك بك

لَكُو نَفْعًا فَوِيضَكَةً مِن اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ وادول اور بَيْوَ إِنَّون مِن ع كون تم ع زياده عَلِيمًا حَكِيمًا ۞﴾ (النساء ١١/٤) قریب ہے۔ یہ حصے خدا کے مقرر کئے ہوئے ہیں اور

الله سب کچھ جانے والا اور حکمت والا ہے۔"

اس آیت کی رو سے اگر کوئی مخص وار تول میں سے کسی کے حق میں وصیت کر تا ہے۔ وہ تو گویا صرف اس آیت کی خلاف ورزی ہی نہیں کرتا۔ بلکہ اللہ تعالیٰ کے علم و حکمت کو اور ﴿ لاَ تَدْرُونَ أَيُّهُمْ أَفْرَبُ لَکُمْ نَفْعًا ﴾ کو بھی چیلنج کر تا ہے۔

(ج) اگر کوئی مخص وار ثین سے کسی ایک وارث کے حق میں وصیت کر کے خدا کے مقرر کردہ حصہ میں اضافہ کر دیتا ہے۔ تو اس کالا محالہ نتیجہ یہ نکلتا ہے کہ دوسرے وار توں کے حصول میں اسی نبعت سے کمی واقع ہو گی۔ اس کے برعکس وہ کسی ایک دارث کا حصہ کم یا ختم کر کے دو سروں کا حصہ بڑھانا جاہتا ہے۔ تو ایسی وصیت باطل قرار پائے گی کیونکہ ایسی ہی وصیت جَنفا اور إِثْمَا کے طلمن میں آتی ہے جس کی اصلاح کر دینا ازروئ قرآن نهایت ضروری ہے۔

ان قرآنی دلاکل سے واضح طور پر بات ثابت ہو جاتی ہے کہ وار ثول کے حق میں وصیت کرنا قرآن کی

www.muhammadilibrary.com آئینهٔ پرویز بخت کا 392 ﴿ (حصہ سوم) قرآنی مسائل

منتاء کے خلاف ہے اور نیز پرویز صاحب کا یہ نظریہ کہ " نیسے جاہے دے دے" کے زمرہ سے وار ثوں کو سرحال خارج کرنائی پڑے گا۔

اب پرویزی موقف کے دوسرے حصہ "جتنا چاہے دے دے" کی طرف آیے۔ قرآن میں دو مقامات پر (لیعنی سورہ بقرہ (۱۸۰:۲) اور سورہ نساء (۱۲۰:۱۱ میں) وصیت کے احکام آئے ہیں۔ سورہ بقرہ کی آیت کی رو سے والدین اور اقربون کا سے وصیت والدین اور اقربون کے لیے فرض قرار دی گئی۔ اور سورہ نساء کی رو سے والدین اور اقربون کا حصہ اللہ نے خود مقرر فرما دیا۔ اور یہ بات ہم پہلے واضح کر چکے ہیں۔ کہ "جسے چاہے دے دے" میں وارثین شامل نہیں ہو سکتے۔ اب ان آیات سے واضح ہوتا ہے کہ تقسیم اموال کے وقت والدین اور اقربین کو کسی صورت میں نظرانداز نہیں کیا جا سکتا۔ ان دونوں طرح کے نتائج کو ملانے سے تیجہ یہ نکلا کہ کوئی فخص اپنا سارا مال غیروارثین کے لیے وصیت نہیں کر سکتا۔ وہ "جتنا جی چاہے" مال نہیں دے سکتا ہاکہ مال کا پکھ حصہ ہی وصیت کے ذریعہ دے سکتا ہے اور وہ بھی صرف غیروارثوں کو ہی دے سکتا ہے۔ وارثوں کو نہیں۔

اب رہی یہ بات کہ میت اپنے مال ہا '' پکھ حصہ '' جو وصیت کر سکتا ہے وہ کیا ہونا چاہیے تو قرآن کے دونوں مقامات کے مطالعہ سے یہ معلوم ہو گھے کہ متروکہ مال کے اصل حقدار والدین اور اقربون ہی بیں۔ للذا متروکہ مال کا زیادہ تر حصہ انہیں ہی ملنا چاہیے اور کم تر حصہ ایسا ہونا چاہیے جو میت اپنے افتیار سے کی غیروارث کو بذریعہ وصیت دے سکتاہے۔

اب اس "کم تر حصه" کی تحدید فی الواقع قرآن میں ندکور شکی بلکه رسول الله نے بتایا که یہ "کم تر حصه" زیادہ سے زیادہ حصه اللی وصیت کی جائے گی تو وہ جَنفًا اور اِثْمُا کے ضمن میں آئے گی۔ جس میں ردوبدل اور ترمیم کی جائی ہے۔ اور اس اصلاح کا حق قرآن نے ہر مصلح کو دیا ہے۔ پرویز صاحب یہ حق میت کی موجودگی میں جماعت کو اور میت کی موت کے بعد اسلامی عدالت کو دیتے ہیں۔ اب یہ بات تو شاید طلوع اسلام بھی تسلیم کرے گا که رسول الله اپنی امت کے اسلامی عدالت بھی۔ پھراگر آپ کی یہ تحدید بااعتاد سب سے بڑے مصلح 'ہدر داور خیر خواہ بھی شخے اور اسلامی عدالت بھی۔ پھراگر آپ کی یہ تحدید بااعتاد زرائع سے درست ثابت ہو جائے۔ اور یہ تحدید قرآن کے ظاف بھی فرآن ہی نہ ہو۔ بلکہ اس قاعدہ کے مطابق ہو ذرائع سے درست ثابت ہو جائے۔ اور یہ تحدید قرآن کے ظاف بھی قرآن ہی نے عطاکیا ہو۔ تو پھر معلوم نہیں کہ آپ شیر وقعین کا حق بھی قرآن ہی نے عطاکیا ہو۔ تو پھر معلوم نہیں کہ رسول اللہ کی الی متعین <sup>©</sup> کی ہوئی حد کو تقسیم کرنے میں طلوع اسلام کو کیا اعتراض ہو سکتا ہے۔ اور

واضح رہے کہ مسلمانوں کی اکثریت جو سنتِ رسول کو جمت تشکیم کرتی ہے کے عقیدہ کے مطابق رسول اللہ
 نے یہ تحدید وحی خفی کے ذریعہ فرمائی جو بھا انول الله میں شامل ہوتی ہے۔

www.muhammadilibrary.com

آئینهٔ پُرویزنیت کم اکل (عصد سوم) قرآنی مسائل کی کارویزنیت کم ان کارویزنیت کم ان کارویزنیت کم ان کارویزنیت کم ان کارویزنیت کم کارویزنیت کارویزنیت کم کارویزنیت کم کارویزنیت کم کارویزنیت کم کارویزنیت کم کارویزنیت کارویزنیت کم کارویزنیت کارویزنی

سائل کے سوالات: اب ہم سائل کے سوالات کا ای مسلمہ قانون وراثت کے تحت جواب دیتا ضروری سیحتے ہیں۔ اس کا پہلا سوال ایک سال کے بیتم ہو جانے والے بیچ ہے ہدردی اور اس کے حق میں وصیت سے متعلق تھا۔ تو اس کا جواب یہ ہے کہ اس ایک سال کے بیچ کی ماں بھی یقینا زندہ ہوگی۔ وہ وراثت میں حقدار بھی ہے اور اپنے بیچ کے ساتھ والد سے زیادہ ہمدرد بھی۔ بھریہ بھی ممکن ہے کہ میت کے والدین میں سے دونوں یا کوئی ایک زندہ ہو۔ ان کی ہمدردیاں یقیناً بیتم ہونے والے بیچ سے ہوں گ۔ وہ بھی وراثت کے حقدار ہیں۔ اور یہ سب رشتہ دار اس بیتم ہونے والے بیچ کو اپنا اپنا حصہ دینے کو تیار ہیں۔ کیونکہ یہ ان کا طبعی نقاضا بھی ہے۔ لیکن بڑے بھائی کی صورت ایک نہیں ہے اب آگر اس بیتم ہونے والے بیچ کی ماں وادی اور دادا سب مل کر اس کے بھائی کو اپنے چھوٹے بھائی کے ساتھ ایٹار کے لیے کہ دیں تو کوئی وجہ نظر نہیں آتی کہ وہ بھی اپنے حصے سے دستبردار ہونے پر رضامند نہ ہو جائے اور اگر نہ بھی ہو تو بھی ہو تو بھی ہو تو بھی اسے جھوٹے بھائی سے بہت کم حصہ ملے گا۔ مال وادی دادا سب نضے کے لیے ایٹار کریں بھی ہو تو بھی اسے جھوٹے بھائی سے بہت کم حصہ ملے گا۔ مال وادی دادا سب نضے کے لیے ایٹار کریں کے گ

یہ تو نضے ہے ہمدردی کی بات تھی جس کا ازروئے شرع یمی حل ممکن ہے۔ رہی انصاف کی بات تو وہ وہی ہے جو اللہ نے بیان فرما دی۔ یعنی ان دونوں کا حصہ برابر ہوگا۔ وجہ یہ ہے کہ آگر کسی کے دل میں یہ خیال آسکتا ہے کہ نفط بہت حد تک ہمدردی کے لاگن ہے تو کسی کے دل میں یہ خیال بھی آسکتا ہے کہ نفط کی ضروریات ہیں ہی کیا۔ جو اس کو آدھا حصہ طے؟ اس کو آتا حصہ بھی بہت زیادہ ہے۔ للذا ہمارے لیے عافیت کی راہ یمی ہے کہ اللہ کے احکام کوبدل وجان قبول کر لیس اور انہی پر عمل کریں۔ خواہ ان احکام کی مصلحت ہماری ذاتی مصلحت ہماری ذاتی مصلحت سے عمرا ہی کیوں نہ رہی ہو۔ رہی پرویز صحب کی تفیر و تشریح تو وہ جیسی کچھ ہے وہ آپ ملاحظہ فرما چکے ہیں۔ ان کا مقصد حقیقتاً نضے سے ہمدردی نہیں بلکہ سنت کی مخالفت اور قرآنی اقدار کو متزلزل کرنا ہے۔

اور دوسرے سوال کا جواب ہہ ہے کہ اراضی کو چپہ چپہ بانٹنے کی کوئی ضرورت نہیں اس زمین کی افسان ہے۔ اب آگر لڑکی کا بھائی یا انسان کے ساتھ قیمت لگا کر لڑکی کا بھائی یا زمینداروں کا طبقہ اس بات میں بھی لیت ولعل کرتا ہے تو اس کاصاف مطلب ہہ ہے کہ ان کی نیت میں فتور ہے اور یہ لوگ دور جاہلیت کی طرح طبقہ اناث کو ان کے حق وراثت سے محروم رکھنا چاہتے ہیں۔

# 🛆 ینتم پوتے کی وراثت

كى صاحب نے يتيم بوتے كى وراثت كے متعلق سوال كياتو برويز صاحب نے فرمايا:

"حقیقت یہ ہے کہ قرآن کریم نے اپنی چار مخفری آیات میں پورے کا پورا قانون وراثت جس حسن وخوبی اور جامعیت و اکملیت کے ساتھ بیان کر دیا ہے۔ جب نگہ بصیرت اس پر غور کرتی ہے۔ تو انسان قرآن کے اس اعجاز پر وجد کرنے لگ جاتا ہے۔" (قرآنی فیصلے ص ۱۱۳)

اب اگر اس وجد کی کیفیت ہی پرویز صاحب نگہ بھیرت اس پر ڈال کر مندرجہ ذیل باتوں کا جواب مرحمت فرما دیں تو ان کی عین نوازش ہوگی۔ واضح رہے کہ جو اب قرآن کریم ہی سے در کار ہیں۔

طلوع اسلام سے چند سوالات: © قرآن کی ونی آیت ہے جس میں بچاکی موجودگی میں میتم بوتے کا حصہ فدکور ہے۔ اور وہ کتنا ہے؟ یہ مسئلہ اس لیے بھی ایم ہے کہ خود رسول اللہ کو اپنی بچاؤں کی موجودگی میں اپنے دادا عبد المطلب کی ورافت سے حصہ نہیں ملا تھا۔ ب آگر یہ مسئلہ اتنا ہی اہم تھا تو قرآن کو یہ مسئلہ بالخصوص بیان کر دینا چاہئے تھا۔ قرآن کی کسی آیت سے وضاحتاً تو در کنار اشارة یا دلاتا ہمی یہ مسئلہ علیت نہیں ہو آ۔

- © قرآن کی کس آیت کی رو سے <sup>©</sup> حضرت ابو بکر بٹاٹھ نے ان مدعیان وراثت کو ترکہ (باغ فدک) کو محروم الارث بنا دیا تھا۔
- قرآن میں ہے کہ آگر میت کی لڑکیاں دو سے زیادہ ہوں تو ان کے لیے دو تمائی ہے (۱۱:۱۳) اب آگر
   لڑکیاں دو ہی ہوں تو ان کو ترکہ کا کتنا حصہ طع گا؟
- قرآن میں ہے کہ ترکہ کی تقسیم وصیت اور قرضہ کی ادائیگی کے بعد ہوگی۔ (۱۱:۳) اب آگر میت کا قرضہ ہی اس کے ترکہ سے زیادہ ہو تو کیا کیا جائے؟ بالخصوص اس صورت میں کہ قرض خواہ بھی ایک سے زیادہ ہوں؟

اس واقعہ کو چونکہ پرویز صاحب نے درست صلیم کر کے نظام ربوبیت (ص:۳۴) میں درج فرملیا ہے۔ ای
لیے ہم نے بیہ سوال اٹھلیا ہے۔

www.muhammadilibrary.com ﴿﴿ اللهِ ا

فقہ اسلامی کی غلطیاں: قرآن کی جامعیت اور اکملیت کا یہ نقشہ بتانے کے بعد پرویز صاحب کی نگاہ کرم فقتماء پر پڑتی ہے تو فرماتے ہیں کہ اس مروجہ قانون کی رو سے باہد گر متفاد شقیں موجود ہیں بلکہ ان میں قرآنی اصول کی صریح مخالفت بھی ہے۔ جنہیں قرآن وارث قرار دیتا ہے یہ قانون اے وراثت سے محروم

ار دیا ہے۔ قرآن ان کے لیے کچھ حصہ مقرر کر تا ہے۔ یہ قانون اس کے خلاف کچھ اور ہی دیتا ہے۔ کر دیتا ہے۔ قرآن ان کے لیے کچھ حصہ مقرر کر تا ہے۔ یہ قانون اس کے خلاف کچھ اور ہی دیتا ہے۔

© کمیں ایک بی درجہ کے دو رشتہ داروں میں سے ایک کو دارت قرار دیتا ہے اور دوسرا محروم رہ

جا تا ہے

© اور سب سے بڑی افسوس ناک صورت یہ کہ اس قانون کی رو سے یہ نشلیم کرنا پڑتا ہے کہ (معاذ الله) خدا چوتھی جماعت کے بچوں جننا بھی حساب نہیں جانتا۔ اس اصول کو ایک بچہ بھی جانتا ہے کہ جب کسی چیز کو مختلف حصوں میں تقسیم کیا جائے تو تمام حصوں کی حاصل جمع ایک آنا چاہیے۔ آگر حاصل جمع ایک نہیں آتی تو ریاضی کے ابتدائی قاعدے کی رو سے یہ تقسیم غلط ہے۔ مثلاً ۱/۲ + ۱/۲ + ۱/۲ ا یہ تقسیم درست ہے لیکن و سے کیونکہ ان حصوں کا مجموعہ ایک نہیں بلکہ

یہ ہے بسرحال وہ قانون وراثت جے ہم بڑے فخرے دنیا کے سامنے پیش کرتے ہیں اور نہیں سوچتے کہ اس سے ہم ایک ایک طرف اللہ تعالیٰ کے متعلق کیا تصور پیش کرتے ہیں اور دوسری طرف کس طرح عملی واجب میں ترین کے مضرف ساتہ میں ترین ترق فورا میں ہیں۔

دنیا میں اپنے آپ کو اصخو کہ بناتے ہیں۔" ( قرآنی فیصلے ص ۱۱۵))

الله تعالیٰ کی حساب دائی: ہمیں افسوس ہے کہ فقهاء کی زیادتیں کی وجہ سے پرویز صاحب کو علمی دنیا میں اضحو کہ بنتا پڑا۔ ان زیاد تیوں میں سے پہلی دو باتوں کا آپ نے مجملاً وگر فرما دیا۔ کوئی مثال پیش فرماتے تو اس کا جائزہ بھی لیا جا سکتا تھا۔ البتہ تیسری زیادتی کی زدچونکہ اللہ تعالیٰ کی ذات پر بھی پڑتی ہے۔ للذا ہم اس کے دفعیہ کے لیے ادارہ طلوع اسلام سے ہی گزارش کرتے ہیں کہ وہ احکام میراث کی جامعیت اور اکملیت

پر نگہ بصیرت ڈال کر اور وجد میں آگر مندرجہ ذیل سوالوں کے جوابات مرحمت فرمائیں۔ ۵ مرنے والے کی بیوی اور ۳ بیٹیال ہیں اور مال باپ بھی زندہ ہیں اس کا تر کہ کیے <sup>© تق</sup>سیم ہوگا؟

۔ \* مرنے والے کی بیوی فوت ہو چکی ہے اور باپ بھی لیکن ماں زندہ ہے اور ۳ بیٹیال زندہ ہیں۔ اس کے ترکہ کے تقسیم کی کیاصورت ہوگی؟

یہ عاصل جمع ایک سے براھ جاتی ہے۔

#### www.muhammadilib<del>rary.com</del> آئینهٔ بَرُویزغت معراکی <mark>396 کی (صد سوم) قرآنی مسائل کی کارستان ک</mark>

- ® مرنے والی عورت ہے۔ جس کی ابھی اولاد نہیں ہوئی۔ اس کا خاوند اور دو نہنیں زندہ ہیں۔ اس کا تر کہ تقسیم فرمائیۓ۔ <sup>©</sup>
  - ﴿ مرنے والی کا خاوند' چار لڑکیاں اور باپ زندہ ہے۔ تو ترکہ کیے تقسیم کیا جائے گا۔ <sup>(1)</sup>

ہم نے یہ چند مثالیں پیش کر دی ہیں۔ ان کے جھے قرآن میں موجود ہیں۔ اور فقهاء کاان میں پچھ عمل دخل بھی نہیں کہ وہ دخل بھی نہیں ان کی حاصل جمع ایک نہیں آتی۔ اب ان کے جوابات ایسے ہونے چاہئیں کہ وہ قرآن سے ماخوذ ہوں۔ اور اللہ تعالی بھی حساب نافنی کی زد سے چکے جائیں۔ نیز آپ دنیا کے سامنے اضحو کہ بھی نہ بن سکیں۔

فقهاء کی خدمات کا اعتراف: اس تمید کے بعد پرویز صاحب جب اصل مسکلہ کی طرف رجوع فرماتے جیں۔ تو آپ کی زبان میں فقهاء کے لیے وہ حدت وشدت باقی نہیں رہتی وہ کچھ ڈھیلے پڑ جاتے ہیں۔ یا پھر سے ٹیڑھاسامسکلہ انہیں ڈھیلا بنا دیتاہے اور فرماتے ہیں کہ:

"اس سے بیر مراد نہیں کہ ہمارے فقہاء رحمہ اللہ نے دانستہ ایساکیا۔ ہر انسان سے تفقہ میں غلطی کا امکان ہے۔ اس دہنیت کا جس کی روسے بیر عقیدہ بنا المکان ہے۔ اس دہنیت کا جس کی روسے بیر عقیدہ بنا لیا گیا کہ اسلاف نے جو کچھ کمہ دیا ہے وہ مرا من اللہ کی طرح تنقید سے بالاتر ہے۔ " (ایساً ص ۱۳۱)

اس اقتباس سے دو باتیں واضح ہیں:

- ا یتیم پوتے کی وراثت کامسکلہ احکام میراث کی جامعیت در کملیت کے باوجود قرآن سے ثابت نہیں ہوتا بلکہ بید فقد کامسکلہ ہے۔
- اب پرویز صاحب کے نزلہ گرنے کا رخ فقہاء کے بجائے اتباع اسلاند کی طرف مزرہا ہے۔ فقہاء اب
   ان کی نگاہ میں بے قصور نظر آنے لگے ہیں۔

یتیم بوتے سے ہدردی: یتیم بوتے کی وراثت کو ایک شاذ قتم کی مثال سے پیش کیا جاتا ہے۔ یعنی سمی مرنے والے (مثلاً زید) کے صرف دو ہی بیٹے تھے۔ (مثلاً بکراور عمر) اب زید کی موت کے وقت بکر تو پہلے ہی مرچکا ہوتا ہے۔ اور اس کا ایک بیٹا ہوتا ہے۔ خالد۔ یہ خالد ابھی بالغ بھی نہیں ہوتا۔ جب کہ زید مرتا ہے۔

<sup>۞</sup> قرآن كى رو سے مال كا حصد ١/١ اور بيٹيول كا حصد - ٢/٣ = ٢/١ - ٥/٦ يه حاصل جمع أيك سے كم ره جاتى ہے ـ

<sup>﴿</sup> قُرآن کی رو سے خاوند کا حصہ = ۱/۲ بہنوں کا حصہ = ۲/۳ = ۲/۳ = ۲/۷ = ۲/۱ ایہ حاصل جمع بھی ایک سے بڑھ جاتی ہے۔

<sup>﴿</sup> قُرآن کی روے لڑکیوں کا حصہ ۲/۳ باپ کا ۱/۱ اور خاوند کا ۱/۳ = ۳+۲+۸/۱۲ = ۱/۱/۱ میر حاصل جمع بھی ایک سے زیادہ ہے۔

زید (میت - دادا)

کر (زید کے مرنے سے پہلے مرچکا ہے)

اللہ (یتیم - زندہ ہے)

اللہ (یتیم - زندہ ہے)

(کیونکہ بلوغت کے بعد بتامت ختم ہو جاتی ہے) البتہ زید کا دو سرا بیٹا عمراس کی وفات کے وقت موجود ہوتا ہے۔ یہ ہو تا ہے۔ یہ مثال جس پر اس بحث کی بنیاد اٹھائی جاتی ہے۔ گویا اسے ایک جذباتی مسلہ بنا کر پیش کیا جاتا ہے۔ حالا نکہ زید کے دو کے مجائے تین چار پانچ بیٹے اور اس طرح بیٹیاں بھی ہو سکتی ہیں۔ اور اکثر ایسا ہی ہو تا ہے پھر ان بیٹوں کے بوجہ تھی کثیر تعداد میں ہو سکتے ہیں۔ لیکن اس طرح ہمدردی کے جذبات کو مضتعل نہیں کیا جا سکتا۔ للذا ضرورت اس امرکی ہے کہ میتم ایک ہی ہو۔ چنانچہ پرویز صاحب اس کیفیت کو درج ذیل انداز میں پیش فرماتے ہیں۔

" بہارا فقبی قانون وراثت کمتا ہے کہ اس جائی دہیں فالد (جو یتیم ہے) کچھ حصہ نہیں پائے گا۔ جائیداد عمر کو ملے گل (اور اس کی وساطت ہے اس کے بیٹے حار کی اگر محض عقل عامہ کی رو ہے بھی دیکھا جائے۔ تو یہ فیصلہ سراسرنا انصافی پر ببنی دکھائی دے گا۔ فالد یکن ہے اس کے سرپر باپ کا سایہ نہیں۔ لیکن میں اس کا جرم قرار دیا جاتا ہے۔ " (الینا ص۱۱۵)

یتیم سے ہدردی کی شکلیں: (ا) اگر دادا کو اپنے اکیلے بیٹیم پوتے سے وہی ہدردی ہے۔ جو آپ کو ہے۔ تو وہ اس کے حق میں تیسرا حصہ ترکہ کی وصیت کر سکتا ہے۔ کیونکہ وہ وارث نہیں ہے۔

(۲) اگر دادا نے تو الی وصیت نہیں کی۔ گر چچاعمرجو زندہ ہے۔ وہ اس سے ہمدردی رکھتا ہے۔ تو وہ کی میٹر زند میں میں مصرف کی سائن میں جات کی اس کا معرف کا میں اس کا معرف کا میں میں میں میں میں میں میں میں می

اس کو اپنی رضامندی ہے تر کہ میں شریک بنا سکتا ہے۔ حتیٰ کہ اسے سارا تر کہ بھی دے سکتا ہے۔ (۳) اگریہ صورت بھی نہ ہو تو دو سرے رشتہ دار بھی اس کی جوردی کر سکتے ہیں۔ جو موقعہ ہر موجود

(۳) اگریہ صورت بھی نہ ہو تو دو سرے رشتہ دار بھی اس کی ہمدردی کر سکتے ہیں۔ جو موقعہ پر موجود ہوں۔ ارشاد باری ہے۔

<sup>﴿</sup> بير بريكوں كى درميانى عبارت محض جذبات كو برانگينة كرنے كے ليے پرويز صاحب نے درج فرمائى ہے۔ حامد كو اپنے باپ كى مرنے پر اس كے باپ عمر كے تركہ سے ملے گا اس سے پہلے اسے داداكى دراشت سے بچھ نہيں ملے گا۔ جيسے خالد محروم الارث ہے ديسے ہى حامد محروم الارث ہے كيونكہ عمر جو خالد كا بچا اور حامد كا باپ ہے موجود ہے۔ بلكہ ينتم ہوتا اس لحاظ سے فاكدہ ميں ہے كہ وہ اپنے باپ كا تركہ وصول پا چكا ہے۔

www.muhammadilibrary.com

المَيْنَ رُورِينَةِ عَلَى مَا كُلُ عَلَى مَا كُلُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى مَا كُلُ كُلُ

﴿ وَإِذَا حَضَرَ ٱلْقِسَمَةَ أُوْلُوا ٱلْقُرْبَى وَٱلْمَنْكَ فَى "اور جب ميراث كى تقيم كے وقت رشته دار اور والم وَٱلْمَسَكِينُ فَارْزُقُوهُم مِنْهُ ﴾ (النساء ١٨/٤) يتيم اور محتاج آجائيں تو ان كو بھى اس سے پھودے

اس آیت میں قرابت داریٹیم' اور مساکین کو پچھ نہ پچھ حصہ دینے کو کما گیا ہے۔ اور یہ بیٹیم پو ہا' میٹیم بھی (اگر) ہے اور قرابت دار بھی۔ گویا بیٹیم یو ہا اس حصہ کا دو ہراحق دار ہوا۔

ہمیں یہ سلیم ہے کہ جو مثال جذباتی انداز میں پیش کی جاتی ہے۔ اس کی رو سے تیسرا حصہ بذرایعہ
وصیت بیٹیم کو ملے گا۔ باتی کا (اگر دادا کے اس ایک زندہ بیٹے کے سوا باتی سب رشتہ دار مرگئے ہیں) وارث
پیا ہوگا۔ اور بیٹیم سے دوگنا حصہ پائے گا۔ لیکن اگر اس شاذ مثال کی بجائے عام حالات پر محمول کیا جائے۔ تو
بیٹیم پوتا بذرایعہ وصیت حصہ پانے سے بسا او قات فائدہ میں رہتا ہے۔ مثلاً اگر پچا دو یا دو سے زیادہ ہوں۔ یا
پیوپھیاں بھی ہوں۔ یا اس کی دادی بھی زندہ موجود ہو۔ وغیرہ وغیرہ۔ ایس صورتوں میں یہ بیٹیم پوتا "حق"
کے بجائے بذرایعہ وصیت زیادہ حقم پائے گا۔ اور فائدہ میں رہے گا۔

اور آگر ينيم پوتے كے ساتھ نه داوا ، ہدردى تھى۔ نه چچاكو ہے اور نه ہى دو سرے رشتہ داروں كو ہو تو پھر محض آپ كى زبانى ہدردى اس كاكيا سوار سكتى ہے؟

ان تصریحات سے معلوم ہو تا ہے۔ کہ موجودہ قانون وراثت میں یتیم پوتے سے ہمدردی کے وافر اسباب موجود ہیں۔ اور ان حضرات نے خواہ مخواہ آسان سی اٹھار کھاہے۔

# قائمقامی کااصول؟ الله

گریہ حضرات میتیم سے محض ہمدردی کے قائل نہیں۔ یہ تو موجودہ قانون کو غلط ثابت کرنے کے درپے اور اس کی غلطیوں کی نشان دہی کرکے بطور حق میتیم کا حصہ ثابت کرنا چاہتے ہیں۔

اصول قانون وراثت: وراثت كى تقسيم من اصل الاصول الاقرب فلاقرب كا اصول ہے كه مرفے والے سے قریب كا رشتہ دار موجود ہو تو وہ دور كے رشتہ دار كو محروم كر دیتا ہے۔ اقرب رشتہ دار وہ ہوتے ہيں جن كے درميان كوئى واسطہ نہ ہو مثلاً مثال بالا ميں عمرا پنے مرفے والے باپ كا اقرب ہے۔ كوئكہ درميان ميں كوئى واسطہ نہيں ہے۔ ليكن (خالد) اس مرفے والے دادا زيد كا بوتا عمركى موجودگى ميں اقرب نہيں ہے۔ كوئكہ درميان ميں اس خالد كا باپ بكر واسطہ ہے۔ جو فوت ہو چكا ہے اى اصول كے تحت أكر داداكى وفات كے وقت اس كے دونوں بينے بكر ادر عمر فوت ہو چكے ہوتے۔ تو خالد اور حالد دونوں بوتے داداكى وفات كے وقت اس كے دونوں بينے كر وحمد ياتے۔

اب اس مسللہ کا دوسرا پہلویہ ہے کہ اگر خالد مرتا ہے تو اس کا باپ بکر بھی مرچکا ہے۔ گر اس کا دادا زید

www.muhammadilibrary.com (عصه سوم) قرآنی مسائل آمینهٔ رَدیز نیت کردیز نیت مسائل (عصه سوم) قرآنی مسائل

زندہ ہے۔ تو زید خالد کا اقرب بن جائے گا۔ اور پوتے خالد کی میراث سے حصہ بائے گا۔

قانون وراثت يريرويز صاحب كااعتراض: برويز صاحب فرات بين:

"اب آیئے اس طرف کہ ہمارے فقهاء اس کیلئے (یعنی میٹیم یوتے کو محروم الارث بنانے کیلئے) کیا ولائل پیش کرتے ہیں۔ اس باب میں دو دلیلیں اہم ہیں۔ پہلی رہ کہ وہ کہتے ہیں <sup>©</sup> کہ "جو محض مرنے والے کیاتھ کسی دوسرے مخص کے واسط سے رشتہ رکھتا ہے۔ (یعنی اقرب نہیں) وہ مخص اس (اقرب) کی موجودگی میں حصہ نہیں پا سکنا" یعنی خلار (یتیم بوتے) کا رشتہ اپنے دادا زید کیساتھ اپنے والد بکرکے واسطہ ے ہے۔ براہ راست نہیں (یعنی خالد زید کا اقرب نہیں رہا۔ ٹھیک ہے لیکن ہم کہتے ہیں کہ بکر تو مرچکا ہے۔ اسلے اب خلد این مرحوم باپ کا قائم مقام ہے۔ اور اسکے دادا (زید) کے درمیان کوئی واسط نہیں ہے۔ اسکا چھا (عمر) درمیان میں واسطہ نہیں بن سکتا۔ اسکئے کہ خالد کا اپنے دادا سے رشتہ اپنے چھا عمرکے واسطے

سے نہیں ہے۔ اپنے باپ کے واسطہ سے تھا اور یہ واسطہ اب درمیان سے نکل چکا ہے۔" (ایضاً)

قائم مقامی کا نظریہ: دیکھا آپ بنا ہوین صاحب نے فقهاء کے اقرب والے اصول کو جو نص قرآنی پر مبنی ہے'کس طرح قائم مقامی کی طرف موڑ کے ہے۔ جس کا قرآن سے دور کا بھی تعلق نہیں ہے۔ اور اس نظریہ کے غلط ہونے کی مزید وجوہ درج ذیل ہیں۔

(۱) میت کے ترکہ کے وارث صرف وہ رشتہ وار جو کیتے ہیں جو میت کی وفات کے وقت زندہ ہوں۔

درج بالا مثال میں میت (زید) کے دو بیٹوں بکراور عمر میں کے بھر حریجا ہے۔ لنذا اس کا حق وراثت ختم ہو چکا ہے۔ پھر جب حق وراثت ہی ختم ہو چکا ہے تو قائم مقامی کس بات ی؟

٧- باي جمه أكر اس مرنے والے بيٹے بكركو قانوني طور پر زندہ تسليم لاكے اور اس كے بيٹے خالد كو اس کا قائم مقام تصور کرے اسے ترکہ سے حق دے دیا جائے تو اس حق قائم مقامی کو تسلیم کرنے سے اور بھی بت سے مسائل اٹھ کھڑے ہوتے ہیں۔ مثلاً ایک آدمی اس حالت میں مرتا ہے کہ اس کی بیوی پہلے ہی فوت ہو چکی ہے۔ اب اس نظریہ قائم مقامی کی رو سے اس فوت شدہ بوی کے اقربین قائم مقام ہونے کی وجہ سے جائز طور پر ترکہ سے حصہ طلب کرنے کا حق رکھتے ہیں۔ پھراس کے برعکس بھی میں صورت پیش

آ عتی ہے۔ یعنی ایک ایس عورت مرتی ہے۔ جس کا خاوند پہلے ہی مرچکا ہے۔ تو اب اس پہلے سے فوت شدہ خاوند کے اقربین عورت کے ترکہ سے قائم مقامی کے نظریہ کی روسے حصہ طلب کرنے کا حق رکھتے ہیں۔ پھریمی صورت بھن بھائیوں کے معاملہ میں بھی پیدا ہو شکتی ہے۔ اگر اس نظریہ قائم مقامی کو تشکیم کر

放 فقهاء اپنے اجتماد کی رو سے نہیں بلکہ قرآنی آیات کی رو سے کہتے ہیں جیسا کہ ارشاد باری ہے: ﴿ للرجال نصيب مما ترك الوالدان والاقربون وللنساء نصيب مما ترك الوالدان والا قربون 0 ﴾

لیا جائے تو پھر آخر اس کو صرف میتم پوتے ہی تک محدود رکھنے کی وجہ جواز کیاہے؟

## آئينه پُردي بيت بيان مسائل www.muhammadilibrary.com

غلطی فقهاء کی یا طلوع اسلام کی؟: پھراس کے بعد پردیز صاحب فرماتے ہیں کہ۔ "اب اس مقام پر بیہ معلوم کرنا دلچین سے خالی نہیں ہوگا کہ جارے فقهاء خود اپنے وضع کردہ اصول پر بھی

قائم نہیں رہتے۔ وہ خالد کو اپنے دادا (زید) کی وراثت سے تو محروم کرتے ہیں۔ لیکن اگر زید کی زندگی میں خالد مرجائے تو اس کی جائیداد زید کو دیتے ہیں۔ لین دادا تو میتم پوتے کا براہ راست رشتہ دار ہو تا ہے لیکن وہی بوتا اپنے دادا کا براہ راست رشتہ دار نہیں ہوتا۔"

اب دیکھئے طلوع اسلام کے قہم کی ہی وہ بنیادی غلطی یا فقہ اسلای سے عدم وا تفیت ہے۔ جس نے اس کا رخ قائم مقای کے موجد جناب حافظ اسلم صاحب کا رخ قائم مقای کے موجد جناب حافظ اسلم صاحب

یں۔ پوتے کا وارث دادا (جب باپ مرچکا ہو) اس وجہ سے نمیں ہوتا کہ وہ فوت شدہ باپ کا قائم مقام

ہے۔ بلکہ اس وجہ سے ہو تا ہے کہ اب دادا ہی اقرب رہ گیا ہے۔ اس کے بغیر دو سراکوئی بن ہی شیس سکتا۔ لیکن دادے کا وارث یتم پوتا اس کے نہیں ہو سکتا۔ کہ دادے کا اقرب اس کا دو سرا بیٹا عمر موجود ہے۔

اور اقرب کی موجودگی میں غیرافر کی بعید کا رشتہ دار (جیسے میتیم پوتا و خالد جس میں ایک واسطہ بھی آجاتا ہے) محروم ہو جائے گا۔ ہاں اگر عمر کی بھی رفات ہو بھی ہوتی۔ تو دادا کی میراث سے خالد اور حالد دونوں

ے) عروم ہو جانے ماہ ہاں امر سمری سری ہو ہی ہوں۔ و دادر می ایک جیسا حصد پاتے۔ اس لیے کہ اب قرابت کی کھاظ سے دونوں برابر ہیں۔

فقهاء کی مزید غلطیان: حافظ اسلم صاحب کے بعد ال کے تتبع میں جناب پرویز صاحب نظریہ قائم مقای پر روشنی ڈالتے ہوئے فرماتے ہیں کہ:

"وراثت کے قانون میں ایک چیز کو بیشہ مد نظرر کھنا چاہئے۔ اور وہ ہے قائم مقای۔ باپ کی وفات سے اس کا بیٹا قائم مقام ہو جاتا ہے۔ برکی وفات سے فالد نے اس کی جگہ کے لی ہے۔ وراثت کا سارا دارومدار قائم مقام ہو جاتا ہے۔ درمیانی واسطہ اٹھ جانے سے بعید کا رشتہ دار درمیانی واسطہ کا قائم مقام اور اس طرح میت سے اقرب ہو جاتا ہے۔ اور قرآن کے محم کے مطابق مرنے والا (مورث) جن لوگوں کا اقرب ہوگا وہ لوگ وراثت پائیں گے فقماء نے اقرب کا استعال ورٹا (زندہ رشتہ داروں) کے لیے کیا۔ جس سے بہت می فلطیوں میں پڑ گئے۔ قرآن کے بیان کردہ اصولوں کے مطابق ہم کو صرف یہ متعین کرنا تھا۔ کہ میت کس کس کا اقرب ہوتا ہے۔ اس کے سوا اور کسی قاعدے کے بتائے کی ضرورت ہی نہ تھی۔ فقہ نے لفظ اقرب کی نسبت بھی فلطی کی اور پھر جو قواعد اس پر متفرع بتائے کی ضرورت ہی نہ تھی۔ فقہ نے لفظ اقرب کی نسبت بھی فلطی کی اور پھر جو قواعد اس پر متفرع کے ان پر عمل کرنا نا ممکن ہوگیا۔ جس کی وجہ سے کمیں خود اپنے بنائے ہوئے اصولوں کے بھی فلاف چل فکلے اور کمیں قرآن کے بھی فلاف " (قرآنی فیصلے ص۱۲۱)

اب دیکھئے کہ اقتباس بالا میں پرویز صاحب:

٠ اسلامي وراثت كاسارا دارومدار قائم مقامي پر قرار دے رہے ہیں۔ اس نظریہ كى كوئى دليل قرآن

سے بیاں کریں گے۔ ابھی بیان کریں گے۔ ہے تہ فیل تہ ک فقالہ زیقہ سامطا کے اس العن خاں سمجالہ جب کی قیاسکی۔

© آپ فرماتے ہیں کہ فقہاء نے اقرب کا مطلب کچھ اور (یعنی غلط) سمجھا ہے جب کہ قرآن کی رو سے اقرب کا مطلب کچھ اور ہے۔ فقہاء یہ دیکھتے ہیں کہ مرنے والے کا اقرب کون کون ہے" جب کہ قرآن کہتا ہے کہ دیکھنا یہ چاہئے "مرنے والا کس کس کا قرب تھا؟" اب آپ خود ہی ملاحظہ فرما لیجے کہ ان

قرآن کہتا ہے کہ دیکھنا یہ چاہیۓ "مرنے والا نس نس کا افرب تھا؟" اب اپ حود ہی ملاحظ دونوں جملوں میں الفاظ کے فرق کے علاوہ کوئی معنی یا مفہومِ کا فرق بھی نکل سکتا ہے؟

© ایک مقام پر آپ فرماتے ہیں کہ "بیہ فرق بڑا ناذک ہے" (م۔ ح ص۱۹۹) پھراس ناذک فرق کو آپ نے ایک مقام پر آپ فرماتے ہیں کہ "بیہ فرق کو آپ نے ایک مثال سے سمجھانے کی کوشش کی ہے۔ جس میں اقرب کی جگہ قائم مقامی کا تصور پیش کر کے بیتم پوتے کا حصہ ثابت کر دکھایا ہے۔ لیعنی جو بات محل نزاع تھی۔ ای کو دلیل کے طور پر پیش فرما دیا اور وہ مثال ہیہ ہے۔

سعید.... کریم کا دادا زندہ ہے کریم.... اس کی وفات ہوتی ہے رحیم.... کریم کا والد فوت ہو چکا ہے میٹید.... کریم کا بیٹا زندہ ہے

ر علم.... کریم کا والد فوت ہو چکا ہے ہے۔ اب آپ فرما میہ رہے ہیں کہ:

(i) جب کریم کا اقرب رشید زندہ ہے تو آپ سعید کی جو اس کا رشید سے بعید کا رشتہ دار ہے اسے کیوں

وارث بتاتے ہیں۔ اور اگر آپ ایسا کرتے ہیں تو پھر۔ (ii) پہلی مثال میں عمر کی موجودگی میں جو قریب کا رشتہ دار ہے۔ کالد (بیٹیم پوتے کو) جو عمر کی موجودگی میں

(ii) کہلی مثال میں عمر کی موجود کی میں جو قریب کا رشتہ دار ہے۔ مالد (یسیم پوتے کو) جو عمر کی موجود کی میں دور کا رشتہ دار اسے کیوں وراثت سے محروم کرتے ہیں؟

بالفاظ دیگر ان دونوں سوالوں کو مختفر کیا جائے تو یہ دراصل ایک ہی سوال رہ جاتا ہے کہ اگر دادا باپ کی دفات کی وجہ سے دادے کا حصہ کیوں نہیں پا سکتا ہے تو پوتا باپ کی دفات کی وجہ سے دادے کا حصہ کیوں نہیں پا سکتا؟ یہ ہے وہ وجہ یا دلیل جس کی بناء پر آپ یعیم کو حصہ دلوانے پر مُصِر ہیں۔ اور اس غرض کے لیے آپ کو نظریہ قائم مقای وضع کرنا پڑا۔ پھر اس من گھڑت نظریہ قائم مقای کو اسلامی قانون وراثت کا اصل الاصول قرار دے دیا۔

باپ کی جگہ دادا کے حصہ بانے کی وجہ: اب آپ کے سوال کا جواب یہ ہے کہ دادا باپ کے فوت مونے کے بادجود بوتے کی میراث سے اس لیے حصہ باتا ہے کہ:

ہوئے کے باوجود بوتے کی میراث سے اس سے حصہ پا اسے لہ:

(الف) اگرچہ والدین بیٹے کے اقرب ہوتے ہیں پھر بھی الله تعالیٰ نے ان کا بالخصوص ذکر فرمایا ہے۔
اس کی وجہ سے ہے کہ انسان اور ای طرح دو سرے جاندار سب کا طبعی نقاضا یا فطرت ہی سے کہ اس کی
سب ہمدر دیاں اپنی نسل یعنی اولاد اور اولاد کی اولاد کی طرف منتقل ہوتی ہیں۔ والدین بھی اگرچہ اقربون میں
شال ہیں تاہم قرآن نے ان کا ذکر بالخصوص کر دیا ہے لئذا دادا کا حصہ باپ کی وفات کے باوجود بھی برقرار

رہے گا۔

(ب) آبائی جانب کی طرف میہ اقرب بیشہ ایک ہی ہو سکتا ہے۔ باب بھی ایک وہ مرگیا ہے۔ تو دادا بھی ایک وہ مرگیا ہے۔ تو دادا بھی ایک وہ بھی مرگیا ہے۔ تو دادا بھی ایک وہ بھی مرگیا ہے تو پر دادا بھی ایک ہی ہو سکتا ہے۔ اور درمیانی واسطے کے غیر موجودگی کے باوجود بھی وہ اقرب ہی رہے گا (اور آگر بعید سمجھا جائے تو بھی اس کا حصد روکا نہیں جا سکتا۔ کیونکہ خدا نے بالحضوص اس کا ذکر کر دیا ہے) جب کہ اہنائی جانب کی طرف اقربون کی تعداد بہت زیادہ بھی ہو سکتی ہے۔ پھر ان اقربون کے درجات بھی مختلف ہو سکتے ہیں۔

نظریہ قائم مقامی کے مزید مفاسد: اب آگر طلوع اسلام کے نظریہ قائم مقای کو ورست سمجھا جائے اور یہ بھی تسلیم کرلیا جائے کہ اس کا تعلق صرف نسبی رشتہ واروں سے ہونا چاہیے اور یہ بھی تسلیم کرلیا جائے کہ اس کا تعلق صرف ابنائی جانب میں ہونا چاہیے (بینی حق زوجیت اور حق اخوت میں نہ ہونا چاہیے) جیسا کہ میں کہ بیٹم پوتے کو حصہ دلانے کی خاطریہ حضرات ہمیں منوانا چاہیے ہیں۔ تو پھر اس میں اور کئی فتم کی الجھنیں پیدا ہو جاتی ہیں۔ مثلاً زید بڑ مروغیرہ والی مثال میں یہ فرض کر لیجے کہ زید (واوا) میت ہے۔ جس کا ترکہ تقسیم ہوگا۔ اس کے دونوں ہیے گاہ رحمرزید کی زندگی ہی میں وفات پاگئے۔ اب بکر کا تو ایک ہی بیٹا فالد (زید کا بوت) زندہ ہے۔ گر عمر کے پانچ جیسے فالد (زید کا بوت) زندہ ہیں۔ اب آگر قائم مقای کے اصول کو درست سمجھا جائے تو ترکہ کی یوں تقسیم ہوگا کہ خالہ بنج باپ بکر کا قائم مقام ایک ہے اور عمر کے پانچوں بیٹے مل کر عمر کے قائم مقام ہوئے۔ لہٰذا آدھا ترکہ تو ایسی خالد (بکر کے بیٹے) کو مل جائے گا۔ لیکن عمر کے بانچوں بیٹے مل کر عمر کے بانچوں بیٹے میں سے بہا یک صرف دس دس دس بیٹے ملس گ " پانچوں بیٹے مل کر آدھا ترکہ پائے فالد تو ایک مقام کے دور صاحب میں سے بچاس بیٹے ترکہ پائے گا اور عمر کے پانچوں بیٹوں میں سے برایک صرف دس دس دس بیٹے ملیں گ " میں اقرب ہیں یا بالفاظ پرویز صاحب میں تنظریہ کے مطابق تقسیم قرآن کر یم کے ایک تو میں تقرید کی مطابق تقسیم قرآن کر یم کے میٹ زید ان چھوں کی ایک ہی جیسی اقرب ہے۔ لہٰذا قائم مقای کے نظریہ کے مطابق تقسیم قرآن کر یم کے میٹیان کر دہ اقربوں کی تعلیم کے صریحا خلاف ہے۔

پھراس قائم مقامی کے نظریہ میں ایک اور بنیادی غلطی یہ ہے کہ اس میں مرے ہوئے رشتہ داروں کو زندہ تصور کرکے قائم مقامی کا حق قائم کیا جاتا ہے۔ اور یہ بات سرے سے قرآن کی تعلیم کے بر عکس ہے۔ غور فرمایئے اس اصول کے مطابق تو کسی میت کے ایسے تمام فوت شدہ بیٹوں کا بھی یہ حق قائم کرنا ضروری ہے۔ جو لا ولد اور بغیر شادی کے ہی مر گئے ہوں۔ ان کے قائم مقام جو حضرات بھی ہوں وہ ترکہ میں بحثیت قائم مقام ہونے ان کے حصہ کے حق کا مطالبہ کر سکتے ہیں۔

قصور وار کون؟: اب قائم مقامی کے بیہ تمام مفاسد بھی پیش نظرر کھیے اور پرویز صاحب کا بیہ جملہ بھی کہ "فقهاء نے اقرب کا استعال ور ٹا (زندہ رشتہ داروں) کے لیے کیا جس سے وہ بہت سی غلطیوں میں پڑ

|              | www.mi                | uham <u>madilibra</u> | ry com        |             |
|--------------|-----------------------|-----------------------|---------------|-------------|
| <i>Y</i> ~√√ | (دم سرم) قرآنی میراکل | V 403                 | n #100 50 16  | $\neg \lor$ |
| <b>ν</b> ν_  | (تقعه توم) تران عان   | ^~[ <del>40</del> 3]  | العيبه پروزيت | ^           |
|              |                       |                       |               | <del></del> |

گئے" اب خود ہی ملاحظہ فرما لیجے کہ غلطیوں میں کون پڑ گیا ہے؟ یا کس کی بات قرآن کے خلاف ہے؟ فقهاء کی یا جناب برویز صاحب کی؟

آخری بات جو پرویز صاحب نے فرمائی وہ یہ ہے کہ "اقرب کا اصول استعال کرنے سے فقتی قانون وراثت پر عمل کرنا ناممکن ہوگیا ہے" یہ ناممکن العل کیے ہوگیا (جس پر آج تک اسلامی ممالک میں عمل درآمہ ہوتا چلا آرہا ہے۔ اور اس سے کسی نے اختلاف بھی شیس کیا ناممکن العل تو وہ قائم مقامی کا اصول ہے. جو يتيم پوتے كو حصه بخشنے كے بعد اپنے ساتھ اس قدر زيادہ مفاسد لاتا ہے۔ جن پر عمل كرناكمي صورت ممکن نهیں۔

www.mihamhadiiibhahi.com

www.muhammadiljibrary.eom (صد سوم) قرآنی سائل مسائل کند برَویزیت مسائل کند کردیزیت کادی کردیزیت کادی کردیزیت کادی کردیزیت کر

# 🛈 تلاوتِ قرآن پاک

تلاوتِ قرآن پر طلوع اسلام کے اعتراضات: پرویز صاحب محض تلاوت قرآن پاک کو ایک بے ہودہ عمل تصور کرتے ہیں۔ قرآنی فیصلے ص ۱۰۳ پر فرماتے ہیں:

"قرآن ایک کتاب ہے جس میں یہ لکھا ہے کہ اس کے بتائے طریقوں کے مطابق زندگی بسر کرنی چاہئے۔ کیے اس کے الفاظ دہرا دینے سے یہ مقصد حاصل ہو جائے گا؟ نیز قرآن اپنے مضامین پر بار بار غور و قکر کی دعوت دیتا ہے کیا قرآن کا یہ مقصود بلا سوچ سمجھے پڑھنے سے حاصل ہو سکتا ہے؟ آپ کسی مصنف سے یہ کیے کہ بین تہماری کتاب کے ایک لفظ کو بھی نہیں سمجھتا۔ لیکن اس کے باوجود ہر روز اسے پڑھتا ہوں حتی کہ وہ تبان بھی مجھے نہیں آتی جس میں تم نے یہ کتاب کسی ہے۔ اس کے باوجود اس کے الفاظ کو دہرا تا رہتا ہوں۔ آپ خود ہی سوچنے کہ وہ مصنف آپ کو کیا جواب دے گا؟ یہ عقیدہ در حقیقت مسلمانوں کو قرآن سے الگ رکھنے کے لیے تراشا گیا تھا جو مجمی سازش کا نتیجہ ہے اور یہ عقیدہ کیسر غیر قرآنی ہے۔ جو در حقیقت عمد سمجھا جاتا تھا کہ نتیجہ ہے اور یہ عقیدہ کیسر غیر قرآنی ہے۔ جو در حقیقت عمد سمجھا جاتا تھا کہ افراد 'سب الفاظ (معانی نہیں) اپنے اندر تا ثیر رکھتے ہیں۔ یہ قرآنی اعمال تھویڈ ' نقوش' وظا کف' اوراد' سب الفاظ (معانی نہیں) اپنے اندر تا ثیر رکھتے ہیں۔ یہ قرآنی اعمال تھویڈ ' نقوش' وظا کف' اوراد' سب الفاظ (معانی نہیں) اپنے اندر تا ثیر رکھتے ہیں۔ یہ قرآنی اعمال تھویڈ ' نقوش' وظا کف' اوراد' سب الفاظ (معانی نہیں) اپنے اندر تا ثیر رکھتے ہیں۔ یہ قرآنی اعمال تھویڈ ' نقوش' وظا کف' اوراد' سب الفاظ (معانی نہیں ہیں۔ "

پھریمی خیالات مقام حدیث کے ص ۲۲۱ پر دہرائے گئے ہیں اور اس کے بعد قرآنی سورتوں یا آیات کی تلاوت کی فضیلت کے متعلق چند احادیث درج کر کے الی احادیث کے موضوع ہونے کا تاثر دیا گیا ہے۔
نیزیمی افکار اسباب زوالِ امت کے صفحہ ۵۹ پر بھی دہرائے گئے ہیں۔ اور دلیل میں یہ آیت بھی پیش کی گئی ہے۔

''وہ زبان سے وہ کچھ کہتے ہیں جو ان کے دل میں نہیں ہو تا۔''(اسباب زوالِ امت ص۵۹)

### اعتراضات کے جوابات: اب دیکھئے کہ:

(آل عمران۳/ ١٦٧)

﴿ يَقُولُونَ بِأَفْوَهِهِم مَّا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ ﴾

﴿ بَو آیت پرویز صاحب نے اپنے دعوی کی دلیل میں پیش فرمائی وہ منافقین سے متعلق ہے اور والین فلین نافقوٰ سے شروع ہوتی ہے۔ اور اس آیت کے مندرجہ بالا کلڑے کا مطلب سے ہے کہ منافقوں کی زبان پر کوئی اور بات ہوتی ہے جب کہ دل میں کچھ اور ہوتا ہے۔ لیعنی جس بات کا وہ زبان سے منافقوں کی زبان پر کوئی اور بات ہوتی ہے جب کہ دل میں کچھ اور ہوتا ہے۔ لیعنی جس بات کا وہ زبان سے

© تلاوت کا معنی محض "پڑھنا" نہیں بلکہ یہ لفظ سوچ سمجھ کر پڑھنے اور پھراس کی اتباع کے لیے آتا ہے۔ (مفردات) للفا تلاوت قرآن یا تلاوت قرآن کے فضائل سے متعلقہ روایات پر اعتراض ہی بے کار ہے۔ قرآن میں تلاوت قرآن پر بہت زور دیا گیا ہے۔ رسول اللہ کی سب سے پہلی ذمہ داری یہ تھی کہ "آپ امت پر اللہ کی آیات تلاوت کرتے تھے۔ اللہ تعالیٰ کا بھی کی تھم تھا کہ:

﴿ أَتَلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِنْكِ ﴾ آپ پرجوكتاب أثاري كي به اسے پڑھاكرو۔ اللہ ما ما أُوحِي إِلَيْكَ مِن الْكِنْكِ ﴾ الله عام دور الله على دور الله عل

پھر مسلمان مردوں اور عور توں کو یہ بھی عظم تھا کہ وہ ان تلاوت شدہ آیات کو زبانی یاد کر لیا کریں۔
 الله تعالیٰ ازواج مطمرات سے فرماتے ہیں:

﴿ وَأَذْ كُرْرَكَ مَا يُتَلَىٰ فِي بُيُوتِهِ كُنَّ مِنْ "اورتمهارك كرون مين جوالله كى آيات اور حكمت عَلَيْتِ الله كَ آيات اور حكمت عَلَيْتِ الله كَ آيات اور حكمت عَلَيْتِ الله الله الله الله الله عَلَيْتِ الله عَلَيْنَ الله عَلَيْتِ الله عَلَيْتِ الله عَلَيْنِ عَلَيْتِ الله عَلَيْنِ اللهِ عَلَيْنِ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنِ اللهِ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنِ اللهِ عَلَيْنِ اللهِ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنِ اللهِ عَلَيْنِ اللهِ عَلَيْنَ عَلْمُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنَ عِلْمُ اللهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنِ اللهِ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلِي اللهُ عَلَيْنِ اللهِ عَلَيْنِ عَلَيْنَا عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلِيْنِ اللهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلْمُ عَلَيْنِ عَلَيْنِ الللهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنِ اللهُ عَل (الأَعْزَالِي عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ اللهِ عَلَيْنِ عَل

اور یہ تو ظاہر ہے کہ آیات کو یاد رکھنے اور حفظ کر گے کے ان آیات کو بار بار پڑھنا اور دور کرنا پڑتا ہے۔ اور ہر ہر بار تااوت کرنے کا مقصد غور و تدبر ہی نہیں ہوتا۔ رسول اللہ طابقیا صحابہ کو قرآنی آیات سکھلاتے بھی تھے۔ پھر ان سے نیج بھی تھے ' انہیں ساتے بھی تھے۔ سکھلاتے بھی تھے۔ پھر ان سے نیج بھی تھے ' انہیں ساتے بھی تھے۔ تب جا کر صحابہ کو قرآن حفظ اور ضبط ہو تا تھا۔ حفظ کرتے وقت جو تحرار اعادہ یا دور کیا جاتا ہے۔ اس وقت مقصود غور و تدبر نہیں ہو تا بلکہ حفظ کرنا ہی ہو تا ہے۔ اب حفظ کرنے کے لیے آیات کی جو بار بار تلاوت کی مقصود غور و تدبر نہیں ہو تا بلکہ حفظ کرنا ہی ہو تا ہے۔ اب حفظ کرنے کے لیے آیات کی جو بار بار تلاوت کی جو باتی ہے۔ یعنی فرورت بورا کرتی ہے۔ یعنی قبل ہوا۔ خواہ یہ حفظ کرتے وقت طوطے کی طرح رثانی پڑے۔

نبوت کے ابتدائی ایام میں ہی سورہ مزمل نازل ہوئی تو اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ کو خطاب کر کے رمایا:

﴿ وَرَبِّلِ ٱلْقُرْءَانَ نَرِّنِيلًا ﴿ المدزمل ٢٧٨٤ ) ''اور قرآن کو خوب حسن ترتیب پڑھاکرو۔'' المزمل کے معنی کسی چیز کا حسن تناسب کے ساتھ مرتب اور منظم ہوتا ہے (مفردات) پھراس میں کسی عبارت کو ٹھسر ٹھسر کر پڑھنا۔ حسن ادائیگی الفاظ اور خوش آوازی یا خوش الحانی سب شامل ہو جاتے ہیں۔ اگر ہم قرآن کو محض ایک قانون اور ضابطہ حیات کی کتاب ہی تصور کریں تو پھر قانون کی کتاب پڑھنے کے لیے www.muhammadilibrary.com المُنْهُ رَبُّودِينَةَ عَلَى مَا مَلِ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ا

ایسی بدایات کی کیا ضرورت ہے؟ قانون کی کتاب میں غور و تدبر کرنے کے لیے الفاظ کو بلند آواز سے برجے کی بھی ضرورت نہیں ہوتی۔ چہ جائیکہ اسے ترتیل سے پڑھا جائے۔

قرآن میں پچھ آیتیں محکمات ہیں۔ جن کا مطلب بآسانی سجھ میں آسکتا ہے۔ اور پچھ متشابهات ہیں۔

جن کی تاومل یا تو اللہ ہی جانتا ہے۔ یا پھر را سخون فی العکم۔ عام لوگ جن کی اکٹریت ہوتی ہے۔ وہ اس کے م مفهوم ومعانی اور صحیح تاویل و تعبیر تک پہنچ ہی نہیں سکتے اور الی آیات کے مفهوم ومعانی کے پیچھے بڑھنے

والوں کو اللہ تعالیٰ نے فتنہ پرور قرار دیا ہے۔ پھر قرآن میں حروف مقطعات سب کے سب اسی قبیل سے

تعلق رکھتے ہیں۔ اب اگر قرآن پاک کی تلاوت کا مقصد صرف اس کو سمجھنا اور اس پر عمل کرنا ہی ہو تو الی تمام متشابہ آیات کی تلاوت بقول پرویز صاحب بے کار ہے۔ بلکہ الی آیات کی قرآن میں ضرورت بھی کیا تھی۔ جس کا سمجھنا اور ان پر عمل کرنا عوام الناس کے بس کی بات ہی نہیں۔ یہ تمام باتیں اس چیز کی

واضح دلیل ہیں۔ کہ قرآن پاک کی سمجھنے اور عمل کرنے کے علاوہ صرف تلاوت بھی انتائی ضرورت ہے۔

قرآن کے الفاظ کی اعجازی میں اور تاخیر: اب رہی قرآن کے الفاظ کی اعجازی حیثیت یعنی کیا قرآن کے الفاظ میں کوئی تاثیر ہے یا نہیں؟ ہیں بات کا جواب رہے ہے کہ ہم قرآن کے الفاظ کی تاثیر کے بھی

قائل ہیں۔ (جے پرویز صاحب عمد سحرے ملک فرما رہے ہیں) اور اس کی وجوہ درج ذمل ہیں:

(۱) قرآن کسی انسان کا کلام نہیں۔ بلکہ اس کے الفاظ بندش اور فصاحت وبلاغت کا بیہ عالم ہے۔ کہ قرآن کے بار بار چیلنج کے باوجود بھی کفار ومشر کین مکہ آس جیسی ایک سورت یا چند آیات بھی بنا کر پیش نہ كرسكيد للذاات عام انساني تصانيف كي مثل قرار ديناجي جمارت بد جيها كه يرويز صاحب في

سمى مصنف كى كتاب كوبلا سوچ سمجھ براھنے كى مثال دى ہے اللہ

(r) کفار ومشرکین مکه میں ہے اکثر فصحائے عرب تھے اور شاعر بھی موجود تھے۔ جو قرآن کی آیات کو سنتے اور سبھتے تھے ان کی زبان بھی عربی تھی۔ وہ دل سے قرآن کے مخالف بھی تھے۔ پھر بھی قرآن کے الفاظ کی اعجازی حیثیت ان کو متحور کر دیتی تھی۔ آخر یہ کیابات تھی کہ وہ رات کو پہروں چوری جھیے قرآن ساكرتے تھے؟ كيابي الفاظ كى بى تاثيرنه تھى؟

(٣) الفاظ کی اس اعجازی حیثیت کا پرویز صاحب خود بھی ایک دو سرے مقام پر زیر عنوان "مشاعرے"

بدیں الفاظ اقرار کرتے ہیں۔

"آپ سی شاعرے کئے کہ جو کچھ آپ نے لفلم میں لکھا ہے۔ اسے نثر میں بڑھ کر سنامیے اور اس کے بعد د کیھئے کہ اس کے جذبات کا کیا عالم ہو تا ہے۔ غور سیجیے کتنا بڑا ہے یہ سحر جس کی رو سے محض الفاظ کے

ادھرادھرر کھ دینے سے آپ کے تاثرات بدل جاتے ہیں۔" (قرآنی فیصلے ص۳۰۵)

پھرآگر کسی عام شاعر کے الفاظ کی ہندش میں یہ تاثیر ہو تکتی ہے تو کیا قرآن کے الفاظ کی ہندش میں اتنی بھی تاثیر نہیں؟ یہ الگ بات ہے کہ قرآن شاعرانہ بیودگیوں سے بکسریاک ہے۔ تاہم اس کی اس اعجازی ﴿ أَمَيْنَهُ بِرُورِينِتِ ﴾ ﴿ 407 ﴿ (هد موم) قرآني مسائل ﴾

حیثیت سے انکار کیوں کر ممکن ہے؟ پھراس لفظی تاثیر کا تعلق صرف شعرہے بھی نہیں بلکہ نثر میں بھی الی تاثیر ممکن ہے۔ جے ہم اوب یا اوبی زبان یا اوبی بارے مھی کمہ سکتے ہیں۔ اردوے معلی الی اردو کو کما جاتا ہے جس كا ادبي لحاظ سے پايد بلند ہو۔

(٣) رجز (جنگی گیت) کا اثر اونث وغیره پر جونا مشامده سے ثابت ہے۔ حالا نکه اونث نه وه زبان جانتا ہے نه اس کا مطلب سمجھتا ہے تاہم اثر پذیر ضرور ہو جاتا ہے۔ اب دیکھنا یہ چاہئے کہ اونٹ میں بھی کوئی

عجمی سازش تو کام نهیں کر رہی۔

ا يك لطيفه ياد آگيا۔ كوئى صاحب قرآن كے الفاظ كى تاثير كے قائل نه تھے اور اى موضوع برائے ايك دوست سے بحث فرما رہے تھے۔اس دوست نے جواب میں صرف اتنائی کمہ دیا کہ تم تو زے گدھے ہو اس بلت پر وہ صاحب سے پا ہو گئے اور غصہ کی وجہ سے چرہ تمتما اٹھا اور اپنے دوست کو بدتمیزی کے القابات سے نوازنے کے۔ دوست نے برے آرام سے کما۔ دیکھو بھی اگر الفاظ میں کچھ تاثیر نہیں ہوتی تو آب اس قدر برہم کیوں ہو گئے ہو آخر آپ فی الواقع گدھے بن تو نہیں گئے۔ یہ جواب سن کروہ صاحب کچھ کھسیانے ہو گئے؟ اور غصہ بھی فرو ہی کیا۔

بلا سوي مجمح تلاوت: بلا سوي مجمح تلاو الأكرية كوئى بامقصد عمل نبين كهلا سكتا- تاجم اس ہے بھی تین فائدے حاصل ہوتے ہیں۔

ا۔ تلاوت کرنے والا جب تک تلاوت میں مشغول رہے گا دو سری خرافات سے محفوظ رہے گا۔ ۲- جو مخص اس "بلاسوچ مستجھے تلاوت" کو ابنا معمول بنائے گا کسی نہ کسی دن ضرور وہ اس کا مفہوم

مسمجھنے کی بھی کوشش کرے گا۔

۳۔ کلام اللی کی تلاوت اگر ترتیل ہے کی جائے تو کائنات کی دو سری اشیاء بھی اس ہے اثر قبول کرتی اور ساتھ ہم آہنگ ہو جاتی ہے۔ داؤد ملائلہ جب زبور کی آیات تلاوت فرماتے تو بیاڑ اور پر ندے بھی آ کی

ان تسبیحات میں شامل ہو جاتے تھے۔ اس حقیقت کو قرآن کریم نے تین مقامات پر بیان فرمایا ہے۔

"واؤد للنظام کے ساتھ ہم نے بیاڑوں ادر پر ندوں کو ﴿ وَسَخَّرْنَا مَعَ دَاوُدَ ٱلْجِبَالَ يُسَيِّحْنَ منخرکر دیاجو تنبیج کرتے تھے۔" وَٱلطُّنِّرَ ﴾ (الأنبياء٢١/٧٩)

ہم نے اس (داؤد) کے ساتھ میاڑوں کو مسخر کر دیا تھا ﴿ إِنَّا سَخَّرُنَا ٱلْجِبَالَ مَعَلُم يُسَبِّحِنَ بِالْعَشِيِّ کہ صبح وشام تسبیح کرتے تھے اور پر ندوں کو بھی (مسخر وَٱلْإِنْمَرَاقِ ۞ وَٱلطَّيْرَ نَعْشُورَةٌ كُلُّ لَهُۥ کر دیا تھا) جو اکٹھے ہو جاتے تھے۔ یہ سب داؤد کی أُوَّابُ ﷺ (ص٣٨/١٩ـ١٩) طرف رجوع کرتے تھے۔

🖒 مزید تفصیل آگے "حصول جنت" کے عنوان کے تحت دیکھیے۔

www.muhammadiljbrary.com مرات المستوم المستوم المستوم المستورية المستوم المست

اور ہم نے داؤد کو اپنی طرف سے برتری بخش تھی

﴿ ﴿ وَلَقَدْءَ النَّيْنَا دَاوُرِدَ مِنَّا فَضْلًا يَنجِبَالُ أَوِّي مَعَهُ وَالطَّيْرَ ﴾ (سبا٢٤/١٠)

(اور ہم نے تھم دیا) کہ اے بہاڑو اور پر ندو! 🌣 (جب داؤد زبور کی تلاوت کریں تو تم بھی ان کے ساتھ) ہم

آجنگی کرو۔

ان آیات میں جبال جمادات سے اور طیر حیوانات سے تعلق رکھتے ہیں۔ گویا یہ سب چیزیں آیات اللی کی تلاوت سے اثر پذیر ہوتی ہیں۔ عالائکہ وہ ان کے معنی کو نہ سمجھ سکتی ہیں نہ غور و تدبر کر سکتی ہیں۔

ان تمام تصریحات سے میہ ثابت ہو تا ہے کہ اگر چہ قرآن کریم کی تلاوت کا اصل مقصد اس کو متجھنا پھر اس پر عمل کرنا ہے (اور ہم نے خاص اسی موضوع پر ایک بمفلٹ قرآن نافنمی کے اسباب اور اس کا حل

بھی شائع کیا ہے) تاہم ہم اس بات کے بھی قائل ہیں کہ قرآن کے الفاظ میں بھی اعجاز ہے' جو اپنے اندر

تاثیر بھی رکھتا ہے۔ باتی ربا مسله قرآنی عملیات ترقیش' تعویذات اور اوراد و وظائف وغیره کاتو ان باتول کا ثبوت قرآن

وحدیث کمیں سے بھی نہیں ملتا۔ لنذا کی فعال بدعیہ اور شرکیہ ہیں اور ایسی باتوں کا اگر پرویز صاحب عمد تحرے تعلق قائم فرمانا جاہیں تو ایسا کر کیتے ہیں۔

🕥 پرویزی تلویلات. آپ نے مفهوم القرآن میں پیجبال کا منجوم بیان فرمایا ہے "اے سر کش سردارو! گویا اللہ میاں کو سرکش سرداروں کے لیے جبال کے علاوہ کوئی لفظ نہیں ملیا تھا۔ اور سورہ ص (۱۹-۳۸) میں جبال کا مفہوم

بپاڑی قبائل بیان فرمایا ہے اور الطیر کا مفهوم بیان فرمایا ہے قبیلہ طیر۔ اس مجمع اگر قبیلہ جبال بھی کہہ دیتے تو کیا حرج تھا پھر آقبی کا مفہوم بیان فرمایا کہ واؤد کے ساتھ تم بھی نمایت سرگری سے قانون خداوندی کی اطاعت کرو" (لغات القرآن ج اص ۲۸۳) حالانک خود پرویز صاحب ای لغات میں ادب کا معنی بالارادہ رجوع کرنا لکھ مچکے ہیں لیتن اے بپاڑو اور پرندو! داؤر کی طرف بالارادہ رجوع کرو۔ اب داؤد کے بجائے قانون خداوندی اور رجوع کرو

کے بجائے نمایت سرگری سے اطاعت کا مغموم بیان کرنا اس مفکر قرآن ہی کا کارنامہ ہو سکتا ہے ۔

ادکام تیرے حق میں مگراپے مفسر تاویل سے قرآن کو ہنا دیتے میں پازند







(هد سوم) قرآنی مسائل 💢 (هند سوم) آئينه ئرويزتت

## نكاح نابالغال

## نکاح کی عمر: پرویز صاحب فرماتے ہیں کہ:

﴿ فَإِن كَانَ ٱلَّذِي عَلَيْهِ ٱلْحَقُّ سَفِيهًا أَقَ

"قرآن نے نکاح کو ایک معاہدہ قرار دیا ہے۔ جو فریقین کی مرضی سے طے پاتا ہے۔ دنیا کے ہر قانون میں معلدہ کے لیے بالغ ہونا شرط ہے اور قرآن نے بلوغت کو سن نکاح سے تعبیر کیا ہے۔ قرآن میں ہے کہ جب کوئی بچے يتيم رو جائيں توتم ان كے اموال وجائيدادكى حفاظت كرتے رہو۔ ﴿ حَتَّى إِذَا بَلَغُوا النِّكَاحَ ﴾ (٣-٣) يهال ﷺ كه وہ نكاح كى عمر كو پہنچ جائميں۔ اس وقت ان كے اموال وجائيداد ان کے سرد کردو۔ (بشرطیکہ وہ فاتر العنمی نہ ہول) یہال بیہ حقیقت بلاشک وشبہ سامنے آگئی کہ قرآن کی رو سے نکاح کی عمر بلوغت کی عمر ہے ۔ لوغت سے پہلے نکاح ہو ہی نہیں سکتا۔ (قرآنی فیصلے ص ۱۳۳۱)

اقتباس بالا میں پرویز صاحب نے معاہدہ نکاح کے کیے شرائط بنائی ہیں (۱) بلوغت (۲) فریقین کی مرضی اس اقتباس میں آپ نے صرف پہلی شق کی تفییر بیان فرانگی ہے۔

اب دیکھئے کسی معاہدہ کے لیے جیسی شرط بالغ ہونا ہے والی ہی شرط عاقل ہونا بھی ہے۔ آپ نے پہلی شرط کو تو خوب واضح فرمایا اور دو سری شرط کا ضمناً بریکٹوں میں ذکر کر دیا۔ اب سوال بیہ ہے کہ اُگر کسی نابالغ یا نادان کے معاہدہ کی صورت بیش آجائے تو کیا اس کا بھی کوئی حل قرآن نے پیش فرمایا ہے؟ اس سوال کا جواب اثبات میں ہے۔ سورہ بقرہ میں جہال لین دین کے معاہدات کی کتابت کا حکم دیا گیا وہال الی اضطراری صورت کا بیہ حل بھی اللہ تعالیٰ نے بتا دیا ہے اور وہ بیہ ہے کہ:

" پھر اگر قرض لینے والا بے عقل ہو یا کمزور ہو یا صَعِيمًا أَوْ لَا يَستَقِطِيعُ أَن يُعِلَ هُوَ فَلَيْمَلِلَ مضمون لكصوان كالليت نه ركمًا مو تواس كاولى انصاف کے ساتھ املا کروا دے۔"

وَلِيُّهُ بِٱلْمَدُلُّ ﴾ (البقرة ٢/ ٢٨٢) اس آیت میں اللہ تعالی نے تین صورتوں میں ولی کو معاہدہ کے فریق کا محتار بنا دیا ہے (۱) نادان ہو (۲)

کزور ہو (۳) املا کروانے کی اہلیت نہ رکھتا ہو۔ اور یہ تینوں باتیں نابالغ میں یائی جاتی ہیں۔ چہ جائیکہ صرف ایک بلت پر بھی ولی کو حق اختیار مل جاتا ہے۔ اب اگر نابالغ بچہ کی طرف سے لین دین کے معاملات میں اس کاولی مختار ہو سکتا ہے۔ تو معاہدہ نکاح میں کیوں نہیں ہو سکتا؟ www.muhammadilibrary.com آئينه پُرونِيَّة عِيْدِينَ الْمُعَلِينِيَّةُ عِيْدِينَ مِي الْمُعَلِينِيِّةُ مِنْ الْمُعَلِينِيِّةُ مِنْ الْمُعَلِينِيِّةُ مِنْ الْمُعَلِينِيِّةِ مِنْ الْمُعَلِينِينِّةِ مِنْ الْمُعَلِينِيِّةِ مِنْ الْمُعَلِينِيِّةِ مِنْ الْمُعَلِينِيِّةِ مِنْ الْمُعَلِينِيِّةِ مِنْ الْمُعَلِينِيِّةِ مِنْ الْمُعِيْنِيِّةِ مِنْ الْمُعَلِينِيِّةِ مِنْ الْمُعَلِينِيِّةِ مِنْ الْمُعَلِينِيِّةِ مِنْ الْمُعَلِينِيِّةِ مِنْ الْمُعَلِينِيِّ الْمُعَلِينِيِّةِ مِنْ الْمُعَلِينِيِّةِ مِنْ الْمُعَلِينِيِّةِ مِنْ الْمُعَلِينِيِّ وَمُعْلِينِي الْمُعْلِينِيِّ الْمُعْلِينِي الْمُعْلِينِيِّ الْمُعْلِينِيِّ الْمُعْلِينِيِّ الْمُعْلِينِيِّ الْمُعْلِيلِي مِنْ الْمُعْلِيلِيِّ مِنْ الْمُعْلِيلِيِّ أَلْمُعِلِي الْمُعْلِيلِيِّ الْمُعْلِيلِي الْمُعْلِينِيِّ الْمُعْلِيْنِي الْمُعْلِيلِي الْمُعْلِيلِي الْمُعْلِيلِيِّ الْمُعْلِيلِي الْمُعْلِيلِي الْمُعْلِيلِيِّ الْمُعْلِيلِيِّ الْمُعْلِيلِيِّ الْمُعْلِيلِيِّ الْمُعْلِيلِي الْمُعْلِيلِيِّ الْمُعْلِيلِيِّ الْمُعْلِيلِي الْمُعْلِيلِيِّ الْمُعْلِيلِي الْمُعْلِيلِيِيْمِ الْمُعْلِيلِي الْمُعْلِيلِيِيلِيِيْمِ الْمُعْلِيلِي الْمُعْلِيلِيلِي الْمُعْلِيلِي الْمُعْلِيلِي الْمُعْلِيلِي الْمُعْلِيلِيلِي الْمُعْلِيلِي الْمُعْلِيلِي الْمُعْلِيلِيلِي الْمُعْلِيلِي الْمُعْلِيلِيلِي الْمُعْلِيلِي الْمُعْلِيلِيلِي الْمُعْلِيلِي الْمُعْلِيلِيلِي الْمُعْلِيلِي الْمُعْلِيلِيلِيلِي الْمُعْلِيلِيلِي الْمُعْلِيلِيلِي الْمُعْلِيلِيلِي الْمُعِلِيلِي الْمُعْلِيلِيلِي الْمُعِلِيلِي الْمُعِلِيلِي الْمُعْلِيلِي الْمُعْلِيلِي الْمُعِلِي الْمُعْلِيلِيلِي الْمُعْلِيلِي الْم

حفرت عائشه رفي أهاكاح: اس سلسله مين حفرت عائشه كا نكاح بهي زير بحث أكيا- تواس كاجواب دية ہوئے برویز صاحب فرماتے ہیں کہ حضرت عائشہ بھاتھ کا نکاح بعمر چھ سال مکہ میں ہوا تھا۔ اور سورہ نساء کے بد احكام مدينه مين نازل موسية للذا أكر بعمر السال حضرت عائشه كا نكاح تشكيم كربهي ليا جائ تو زياده س زیادہ میں کما جا سکتا ہے کہ اس وقت اس باب میں قرآن کے احکام نازل نہیں ہوئے تھے۔ ان احکام کے نزول کے بعد کوئی ایسا واقعہ پیش نہیں کیا جا سکتا۔ اس کی مثال ایس ہی سمجھی جائے گی۔ جیسے رسول اللہ سُلُولِيَا نِے این تین صاجبزادیوں' حضرت زینب' حضرت ام کلثوم اور حضرت رقیہ تُکٹُکُنُ کی شادیاں اینے خان*دان کے* جن لڑکوں سے کی تھیں وہ سب مشرک تھے اور قرآن میں ہے کہ مومن عورت کی شادی مشرک مرد سے جائز نہیں۔ لیکن بہ شادیاں اس زمانہ میں ہو ئمیں تھیں جب قرآن کا یہ حکم نازل نہیں ہوا تھاکہ مشرک سے شادی جائز نہیں۔" (قرآنی فیصلے ص۱۳۵)

اقتباس بالامیں یرویز صاحب نے جو مثال پیش فرمائی ہے وہ درست نہیں۔ وجہ یہ ہے مشرک سے نکاح

کے حرام ہونے کا تھم نص قطعی ہے ثابت ہے۔ ارشاد باری ہے: (البقرة ۲/ ۲۲۱) ﴿ وَلَا نَنكِحُوا ٱلْمُشْرِكَاتِ حَتَّى يُزُونَ وَلَأَمَةُ "اور مشرك عورتول سے نكاح نه كرنا جب تك وه

مُّوَّمِّتُ أَخَيْرٌ مِّن مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَتُ فَيْ إِلَا الله الألمين اور (مومن عورتول كو) مشركول ك تُنكِحُوا ٱلمُشْرِكِينَ حَقَّ يُوقِينُوا ﴿ وَلا مِن وَيناجب تَك كدوه ايمان ندلا مين."

یہ آیت اس لیے اپنے مضمون ومفہوم میں صاف ہے کہ یمال ذکر ہی نکاح کا ہو رہا ہے لیکن جو آیت پرویز صاحب پیش فرما رہے ہیں۔ وہاں اصل ذکر تو تیموں کے اجھال کی حفاظت کا ہے۔ نہ کہ نکاح کا۔ البتہ ضمناً اس سے بیہ تتیجہ اخذ کیا جا سکتا ہے۔ کہ بچے جب بالغ ہو جائیں کان کا کاح کر دینا چاہئے۔ یا جب وہ نکاح کی ضرورت محسوس کریں تو اس وقت وہ بالغ ہوتے ہیں۔

اب ہم قرآن سے الی واضح آیت پیش کرتے ہیں جس سے ثابت ہو جاتا ہے کہ بلوغت سے پہلے نکاح کیا جا سکتا ہے۔ ارشاد باری ہے۔

''اور تمهاری (مطلقه) عور تیں جو حیض سے ناامید ہو ﴿ وَٱلَّتِي بَهِيْنَ مِنَ ٱلْمَحِيضِ مِن نِسَآيِكُمْ إِن چکی ہوں اگر تم کو (ان کی عدت کے بارے میں) شبہ ٱرْبَبْتُدُ فَعِدُّنُّهُنَّ ثُلَاثَةُ أَشْهُرٍ وَٱلَّتِي لَرُ ہے۔ تو ان کی عدت تین مہینے ہے اور ان کی بھی جن يَعِضْنَ ﴾ (الطلاق٢٥٤) کو ابھی حیض آنا شروع ہی نہیں ہوا۔ "

اب دیکھئے سورہ طلاق کی اس آیت میں دو قتم کی مطلقہ عوروں کی عدت تین ماہ بتائی گئی ہے۔ ایک ایک بو ژهی عور تیں جنہیں حیض آنا بند ہو چکا ہو۔ اور دو سری الیی نابالغ بچیاں جنہیں ابھی حیض آنا شروع ہی نہ ہوا ہو۔ اور یہ تو ظاہر ہے کہ طلاق کا مرحلہ نکاح کے بعد ہی آسکتا ہے پھرجب بلوغت سے پہلے طلاق ہو عتى ہے تو نكاح كيوں نہيں ہو سكتا۔

www.muhammadilibrary.com ﴿ اللَّهُ مَا مُل اللَّهُ مَا كُلُ اللَّهُ مَا كُلُ صَا كُلُ ﴿ (حصه سوم) قرآني مسائل فریقین کی رضامندی: ہم یہ سمجھتے ہیں کہ شریعت کی رو سے نکاح کے لیے عورت کی رضامندی بھی انتمائی ضروری ہے۔ لیکن عورت کی رضامندی حاصل کرنے کا واضح تھم احادیث میں موجود ہے۔ قرآن میں نہیں۔ اب قبلہ یرویز صاحب کو احادیث سے جس قیم کی چڑ ہے وہ سب جانتے ہیں۔ لہذا درمیان میں حدیث کا واسطہ وہ کیے گوارا کر سکتے تھے (للذا قرآن کریم ہی کی ایک آیت سے یہ مفہوم کشید کرنا چاہا ہے فرماتے ہیں)۔ ﴿ لَا يَجِـلُ لَكُمْ أَن تَرِثُوا اللِّسَآءَ كَرَهَآ ﴾ یہ قطعاً جائز نہیں کہ تم عورتوں کے زبردسی مالک بن جاوً" (قرآنی فصلے ص ۱۳۳)۔ (النساء٤/ ١٩) اب دیکھئے اس آیت میں پرویز صاحب نے تَوِثُوا کا ترجمہ مالک بناکر لیا ہے۔ جو غلط ہے۔ صیح ترجمہ یہ ہو گاکہ تم زبرد سی عورتوں کے وارث نہ بن بیٹھو۔ اور اس کا مطلب بیہ ہے کہ شو ہر کے مرنے کے بعد اس کے خاندان والے اس کی بیوہ کو میت کی میراث نہ سمجھ بیٹھیں اور زبردستی اس کے والی وارث بن جائمیں۔ جس عورت کا شوہر مرگیں اب وہ آزاد ہے۔ عدت گزارنے کے بعد جہاں چاہے جا کتی ہے اور جس سے چاہے نکاح کر سکتی ہے۔ اس آئے سے جو بات مستبط ہوتی ہے وہ یہ ہے کہ بیوہ یا مطلقہ عورت اب سے شوہر کے انتخاب میں آزاد ہے۔ رہ کی ری لؤکیوں کا حق انتخاب تو وہ اس آیت سے قطعاً ثابت سيس موتا والآيدك تو فواكاترجمدى "الك بنا الرياحاك سار دابل: آپ فرماتے ہیں: "جب ہندوستان میں ساردابل پیش ہوا جس کی رو سے نکاح عاباتانی ناجائز قرار دیئے جانے کی تجویز تھی تو اس بل کی مخالفت میں سناتنی ہندوؤں کی ہمنو ائی میں مسلمان بھی نمایت شدومہ ہے شریک تھے۔ اور اس اندازے شریک کہ گویا یہ بل ان کے دین کے کسی بنیادی رکن کو منہدم کر رہا تھا۔ ہمارے اربابِ شربیت مجھی کسی مسئلہ پر متفق نہیں ہوئے۔ مختلف فرقے مختلف مسائل میں اپنے مسلک کے پابند رہتے ہیں۔ ادر آپس میں مصروف جدل وپیکار کیکن یہ ہماری سوختہ بختی کی انتها تھی۔ کہ ساردا بل کی مخالفت میں مسلمانوں کے تمام فرقے متحد اللیان تھے اور اس باب میں جو وفد عظیم وائسرائے کے پاس پہنچا تھا۔ اس میں قریب قریب ہر فرقے کے نمائندے موجود تھے۔ یہ تمام ارباب شریعت ایک عیسائی حکمران کے حضور یہ کہنے جا رہے تھے کہ اس ہندو کے بل کو پاس نہ کیا جائے۔ جو نابالغوں کا نکاح ناجائز قرار دے رہا ہے۔ ان کا وفدیہ کہنے جارہا تھا اور آسان ان کی حرکت ر رو ربا تفا۔ اور دنیا ہنتی تھی۔" (قرآنی فیصلے ص١٣٦) آپ کے اقتباس سے درج ذیل نتائج سامنے آتے ہیں:

تاہم بعض ایسے مسائل بھی سامنے آجاتے ہیں۔ جو اتنے اہم اور اصولی قتم کے ہوتے ہیں۔ کہ ان میں

<del>www.mu</del>hammadilibrary.com آئینهٔ پرویزیت باکل <u>(حصه سوم) قرآنی مسائل باک</u>

سب متحد الخیال مو جاتے ہیں۔ نیزید کہ نکاح نابالغال کے جواز کامسکلہ بھی اس اہمیت کا حامل ہے۔

یہ سب فرقے بھی وہی قرآن پڑھتے ہیں۔ جو پرویز صاحب پڑھتے ہیں اختلاف اگر ہے تو صرف یہ

که وه پرویز صاحب کی" قرآنی بصیرت کو" غلط سمجھتے ہیں۔ \*\*\* میں ماری میں زار داری کے کہ بریاں متفقہ نہیں ہیں ہیں ہیں اور ایس متفقہ

© پرویز صاحب کا بیہ خیال غلط ہے کہ وہ کسی مسلہ پر متفق نہیں ہوئے وہ بے شار مسائل میں متفق ہیں۔ مثلاً بیہ کہ دن میں نمازیں پانچ ہیں۔ ان کی رکعات کی تعداد' تر تیب نماز' یا روزہ کے احکام' بیج و شرکی کے احکام' معاملات' غرضیکہ لاتعداد ایسے مسائل ہیں جن میں بیہ سب فرقے یک زبان ہو جاتے ہیں۔ حالیہ ادوار میں بیہ سب فرقے یک زبان ہو جاتے ہیں۔ حالیہ تحریک نظام مصطفیٰ پر متفق و متحد ہوئے تھے۔ اور بیہ سب مسئلے مسلمانوں کے اجماعی متفق علیہ مسائل تھے۔ تحریک نظام مصطفیٰ پر متفق و متحد ہوئے تھے۔ اور بیہ سب مسئلے مسلمانوں کے اجماعی متفق علیہ مسائل تھے۔ بھر بیہ سب فرقے مرزا غلام احمد قادیانی سرسید احمد خال اور جناب محترم پرویز پر کفر کے فتویٰ پر بھی متفق ہو گئے تھے۔ ان میں سے آخری فتوؤں کو تو پرویز صاحب درست نہیں سمجھ سکتے اور نہ ہی نکاح نابالغال کو باتی تھے۔ ان میں سے آخری فتوؤں کو تو پرویز صاحب درست نہیں سمجھ سکتے اور نہ ہی نکاح نابالغال کو باتی تھے۔

و عالبا آپ نے حیال نے مطابق جی ان کے پینے درست ہی ہے۔ ﴿ آسان کبھی کسی واقعہ پر رویا نہیں کر تا نہ ہی زمین روتی ہے۔ ارشاد باری ہے:

﴿ فَمَا بَكَتَ عَلَيْهِمُ ٱلسَّمَآءُ وَٱلْأَرْضِ ﴾ "توان برنه آسان رويانه زمين-"

(الدخان٤٤/ ٢٩

یہ محض آپ کا شاعرانہ تخیل ہے۔ رو تو آپ خود رہے تھے اور یہ سمجھ لیا کہ آسان رو رہاہے۔ رہادنیا کے ہننے کا سوال تو جب مسلمان متحد الخیال ہو گئے تھے تو باتی سوائے پرویز صاحب اور کون باتی رہ گیا تھا۔ جو ازراہ تسخران کی ہنسی اڑا آ۔ یہ بھی ممکن ہے کہ دنیا سے پرویز صاحب بال مغرب مراد لیتے ہوں۔ یا پھروہ تعلیم یافتہ طبقہ جو مغرب زدہ ہے۔ اور ہمیں یمی خیال درست معلوم ہو آ ہے۔

اصل مسئلہ: اب اصل مسئلہ جمال سے یہ بحث شروع ہوئی یہ تھا کہ کی عورت کا بچپن میں صرف ایک سال کی عمر میں اسکے والد نے اپنی برادری کے کسی بچہ سے جس کی عمر دو سال کی تھی نکاح کر دیا۔ عورت بسب جوان ہوئی تو معلوم ہوا کہ اس رشتہ میں موافقت کی کوئی صورت نظر نہیں آتی اور عورت اپنے شوہر کے ہاں جانے کو قطعاً تیار نہیں۔ اس نے ادھرادھرسے فتوے طلب کیے کسی نے کما تمہارا نکاح مشحکم ہا اور اب فنخ نہیں ہو سکتا اور کسی نے کما تمہارا نکاح ہی نہیں ہوا۔ اس عورت نے یہی استفسار پرویز صاحب کو بھی لکھ دیا۔ جس کے جواب میں آپ کو اپنی "قرآنی بصیرت" کا اظہار فرمانا پڑا۔ جو ہم پیش کر چکے ہیں۔ اب آگر پرویز صاحب کو سنت رسول ملتی ہیا ہے چڑ نہ ہوتی اور ہربات کو قرآن سے ثابت کر دکھانے کا سودا نہ سایا ہو تا۔ تو اس مسئلہ کا حل بہت آسان تھا۔ دور نبوی ملتی تیا میں حضرت ضاء بھی تھا کا نکاح ان کے والد حزام نے ان کی مرضی کے بغیر کر دیا۔ جب اس نے آپ کے سامنے شکایت کی تو آپ نے ایسا نکاح باطل قرار دے کر اے فتح کر دیا۔ (بخاری کتاب النکاح باب لا بجوز نکاح المکرہ)

www.muhammadilibrary.com ﴿ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللّه

حضرت جعفر کے خاندان کی ایک عورت کو خدشہ تھا کہ اس کا والد اس کے نکاح میں جبر کرے گا۔ اس نے دو انصار بوں عبدالرحمٰن جاربہ اور مجمع بن جاربہ کے پاس بیہ مسئلہ حل کرنے کے لیے کسی کو جھیجا انہوں نے بواپسی جواب دیا۔ ''حتہیں ڈر کس بات کا ہے۔ رسول اللہ ملٹھیے نے خنساء بنت حزام کا نکاح فنح قرار دیا تھا۔ (بخاری کتاب الحیل۔ باب فی النکاح)

ان واقعات کی روشنی میں ہم کمہ سکتے ہیں کہ اس عورت کا بچین کا نکاح جے وہ پیند نہیں کرتی باطل ہے اور وہ اپنا نکاح کرنے میں آزاد ہے۔

#### استفتاء

مضمون بنه سپرد قلم کرنے کے بعد ماہنامہ "محدث" لاہور کی معرفت اس موضوع سے متعلق ایک استفتاء میرے پاس آیا۔ مستفسر جناب ایس ایم رضاشاہ ایڈووکیٹ (۴۴ رضا بلاک۔ علامہ اقبال ٹاؤن لاہور) ہیں۔ اس استفتاء کا جو جواب میں نے لکھا وہ محدث فروری ۸۵ء میں شائع ہوا۔ چو نکہ اس جواب میں مزید کئی پہلو زیر بحث آگئے ہیں۔ لہذا افادید کی خاطر اس استفتاء اور جواب کو بھی اس مضمون میں شامل کر دیا گیا ہے۔ مستفسر موصوف کا خط درج ذیل ہے۔

"السلام علیم ---- آپ کے مؤتر ماہنامہ محدث جمیر اکتوبر ۴۸۱) میں "نکاح وطلاق وغیرہ کے چند مسائل" کے عنوان کے تحت مولانا سعید مجتبی السعیدی نے ایک سوال کہ "بلوغت سے قبل جو نکاح کیا جائے کیا یہ نکاح شری طور پر جائز ہوگایا نہیں؟" کے جواب میں فرمایا ہے کہ "صغرسیٰ میں بلوغت سے قبل جو نکاح کیا جائے 'شرعاً واقع ہو جاتا ہے۔ بشرطیکہ جی بلوغت کے بعد اس نکاح پر رضامندی کا اظہار کردے۔"

نیز مولانا عبدالرحمان کیلانی نے ''بجین کی شادی'' کے عنوان کے تحت (شارہ اگسن ۸۹ء) میں فرمایا ہے کہ: ''( قرآن ہی ہے بجین کی شادی کا جوازیوں ثابت ہو تا ہے)۔۔۔ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَٱلْتِي بَيِسْنَ مِنَ ٱلْمَحِيضِ مِن نِسَآيِكُمْ إِنِ الدر تهارى مطلقه عورتين 'جو حيض سے نااميد ہو اَرَبَّتُ فَعِدَّتُهُنَّ مَنَ ٱلْمَحِيضِ مِن نِسَآيِكُمْ إِن كَي بَول ٱلرَّتَهِينِ (ان كَي عدت كے بارے مِين) اَرْبَهِينَ وَٱلْكُونَ اَلْاَئُمُ اَلْ أَجَلُهُنَّ اَنْ يَضَعَّنَ مَيْنَ مِينَ مِي

"اب دیکھئے آیت بالا میں بوڑھی' جوان اور بکی سب طرح کی عورتوں کا ذکر ہے۔ بوڑھی اور بکی کی عدت تین ماہ ہے اور جوان (بعنی بالغ جو قابل اولاد ہو) کی عدت 'اگر اسے حمل ہے' تو وضع حمل تک ہے۔ اور طلاق کا نکاح کے بعد گویا نابالغ کا اور یہ تو ظاہرے کہ عدت کا سوال طلاق کے بعد ہی پیدا ہو سکتا ہے۔ اور طلاق کا نکاح کے بعد گویا نابالغ کا

www.muhammadilibrary.com آئینهٔ رَبُویزیت کے 414 (عصد سوم) قرآنی سائل

نکاح بھی ازروئے قرآن جائز ہے۔" (محدث اگست ۸۹ ص ۵۳)

تبل إزين ايك مشهور عالم بهي (ترجمان القرآن ماه اكتوبر ٦٩ء) مين اس موقف كا اظهار كر يكي بين كه الیمی لڑکی جسے ابھی حیض آنا شروع نہ ہوا ہو' اس سے نہ صرف نکاح کر دینا جائز ہے۔ بلکہ شوہر کا اس کے ساتھ خلوت کرنا بھی جائز ہے۔

تواس طعمن میں گزارش بیہ ہے کہ چونکہ محدث بھی بالا مندرجات سے متفق نظر آتا ہے' لہذا آپ اس یر روشنی ڈالیں کہ قرآن ہے بیہ استدلال اس کی معنوی تحریف میں نہیں آتا؟ اولاً تو بیہ دیکھئے کہ آیت میں لفظ "ناء" كا معنى " بكي "كيا جا سكنا ب؟ قرآن كريم من متعدد بار اس لفظ كا استعال آيا ب كيا خود الله رب العزت نے اسے "بکی" کے معنول میں استعال کیا ہے؟ مولانا کیلانی صاحب نے ترجمہ کیا ہے: "اور ان کی بھی جنہیں ابھی حیض شروع ہی نہیں ہوا۔ "

موال یہ ہے کہ ﴿ لَمْ يَعِضْنَ ﴾ کابير ترجمه کس قاعدے کی روسے کياگياہے؟ آپ لفظ "ابھی" سے یہ ظاہر کرنا چاہتے ہیں کہ اس کے مراد تابالغ ہے۔ حالا نکہ "نساء" کے لفظ سے یہ ثابت ہے کہ یہ وہ بالغ عورتیں ہیں جن کی عمر تو ایسی ہو کہ انھیں پالعموم حیض آیا کرتا ہے' لیکن کسی عارضہ کے باعث انہیں حیض نہیں آیا۔ تو اس صورت میں عدت کا شار میں سے ہوگا۔ بسرطال اردو میں قرآن کریم کے متعدد ترجموں میں آیت کا ترجمہ کم وہیش انہی الفاظ میں آیا ہے کہ جی عور توں کو کسی عارضہ کے سبب حیض نہ آیا ہو۔

جناب کیلانی صاحب نے اپنے مخالف کے اس حوالہ پر کہ "دین کا فیصلہ یہ ہے کہ نکاح کی عمرہی بلوغت کی عمرہے" (سورہ النساء آیت ۲) اس پر کوئی تبصرہ نہیں کیا۔ حال کا بات تو بالکل صاف ہے کہ تیموں کے جو مال سربرستوں کے پاس امانت رکھے جاتے ہیں۔ ان کی واپسی کے جلیلے میں تم میمیوں کو اس وقت تک آ زماتے رجو' جب تک کہ وہ نکاح کی عمر کو نہ پہنچ جاکیں۔ ﴿ وَابْقَلُوا الْيَتَمْلَى حَتَّى إِذَا بَلَغُوا النِّكَاحَ ﴾ یمال سے بالکل واضح ہے کہ قرآن کی رو سے نکاح کا وقت وہ ہے جب وہ نکاح کی عمر کو پینچیں۔ یعنی لڑکے اور لڑکیوں کی بیہ عمر نکاح کی عمر نہیں بلکہ عمر کا ایک حصہ ہے' جس سے گزرتے ہوئے وہ نکاح کی عمر کو پہنچتے ہیں سورہ نساء کی بیہ آیت قامل توجہ ہے۔ جب قرآن کی رو سے مردوں اور عورتوں کے نکاح کی شرط ان کا بالغ ہونا ہے ' تو ثابت ہو تا ہے کہ نابالغ بچیوں کا نکاح قرآن کی منشاء کے خلاف ہے۔ میں تو کہتا ہوں کہ فریقین میں آگر کوئی فریق نابلغ ہے اور وہ نکاح باندھ جائے تو وہ بندھتا ہی نہیں ہے۔ نکاح کو ﴿ مِیْشَاقًا غَلِيْظًا ﴾ (النساء:۲۱) تعنی ''پختہ معاہدہ'' قرار دیا گیا ہے۔ اور معاہرہ کے لیے ضروری ہے کہ فریقین بالغ موں۔ ایل ایل ایل بی تیاری میں ہم نے (Law Contract) کے تحت بر ها تھا کہ معاہدہ ہو تا ہی بالغ افراد کے درمیان ہے۔ نکاح کی تشریح لفظ "عقدہ النکاح" میں موجود ہے "عقد" کا معنی "کرہ" بھی ہے۔

اور "وعده" بھی۔ "عقود" اس کی جمع ہے۔ ﴿ يَاتَهُمَا الَّذِيْنَ المَنْوْآ اَوْفُوْا بِالْعُقُوْدِ ﴾ که "ايمان والو' وعدے وفاكيا كرو" ظاهر ب كه يه تحكم بالغ مرد وعورت كو ديا جا رہا ب ' نابالغ بكى كو شيس جو نه عهد نكاح كو سمجھ نه www.muhammadilibrary.com

آئينهُ رَويزيْت ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ صَعَهُ مِنْ مُ اللَّهُ مَا لُلْ ۗ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ لَا لَهُ مِنْ اللَّهُ مَا لُلْ اللَّهُ مَا لُلْ اللَّهُ اللَّهُ مَا لُلْ اللَّهُ اللَّهُ مَا لُلْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا لُلْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّا لَهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَنْ مِنْ أَلَّ مِنْ أَلَّ مِنْ أَلَّا لَمُنْ أَلَّا لَمُنْ أَلَّ مِنْ أَلَّا لَمُنْ أَلَّ مِنْ أَلَّا مِنْ أَلَّ مِنْ أَلَّ مِنْ مِنْ أَلَّا مِنْ أَلَّا مِنْ أَلَّا مِنْ أَلَّ مِنْ أَلَّ مِنْ أَ

وفائے عمد سے واقف ہو۔ عقد نکاح وہ وعدہ ہے؛ جس سے ازدواجی زندگی شروع ہوتی ہے۔ اور فریقین اپنی اپنی ذمہ داریوں کے لیے پابند کئے جاتے ہیں۔ عورتوں کو ﴿ وَقَوْنَ فِی بَیْوَتِکُنَ ﴾ کی رو سے گھر لیو ذمہ داریوں کو نبھانا ہے، جب کہ مرد بروئ آیت ﴿ اَلْزِ جَالُ قَوَّامُونَ عَلَی النِسَآءِ ﴾ عورتوں کی ضروریات زندگی کے کفیل ہیں ''عقد'' ایک وعدہ ہے جو عرف عام میں ایجاب وقبول کے مصداق ہے۔ عورت اپنی تمام نسوانی خدمات پیش کرتی ہے اور مرو قبول کرتا ہے۔ اب بتایئے کہ اگر فریقین کی بیہ طالت ہے کہ لڑکا نابالغ ہے 'نہ اولاد پیدا کرنے کے قابل 'نہ روزی کمانے کے لائق' تو کس سے وعدہ لیا جائے گا کہ یوی کی ضروریات زندگی پوری کرے گا؟ ای طرح اگر لاکی نابالغ ہے 'نہ گھر کا کام کرنے کے قابل ہے نہ اولاد پیدا کرنے کے قابل 'تو کس سے عقد ہوگا؟ کس سے وعدہ لیا جائے گا کہ گھر کا کام کرنے کے قابل ہے نہ اولاد پیدا کرنے کا کس سے عقد ہوگا؟ کس سے وعدہ لیا جائے گا کہ گھر کا کام کرخ اور اولاد پیدا کر کے اس کی صبح تربیت اور پرورش کے فرائض سرانجام دے گی؟ عقد نکاح حقیقت پر مبنی ہوتا ہے بیہ کوئی ڈرامہ نمیں ہے نہ ہی گڑیوں کا کھیل آگر کسی پانچویں جماعت کے لاگرے کو گور نمنٹ ہاؤس لے جا کر نج کے عمد کا طف اس سے اٹھوایا جائے کہ وہ اس فرض کو نمایت دیانتہ اربی سے اوا کرے گاتو جس طرح وہ لاکا جو نمیں ہوتا' اس طرح آگر کسی نابائی گڑکے یا لاکی سے نکاح کا عمد کرایا گیا تو نہ لاکا شو ہر ہوتا ہے نہ لاکی بیوی۔ قرآن کی رو سے جب وہ نکاح کو بہتے جی نمیں تو نابائی کا نکاح' نکاح، بی نمیں۔ نتوں کی دو سے جب وہ نکاح کو بہتے جی نمیں تو نابائی کا نکاح' نکاح، بی نمیں۔ نتوں نتاز کی میں۔ نتاز کی دو سے جب وہ نکاح کو بہتے جی نمیں تو نابائی کا نکاح' نکاح، بی نمیں۔ نتاز کی دو سے جب وہ نکاح کو بی نمیں تو نابائی کا نکاح' نکاح، بی نمیں۔ نتاز کی دو سے جب وہ نکاح کو بہتے جی نمیں تو نابائی کا نکاح' نکاح، بی نمیں۔ نتاز کی دو سے جب وہ نکاح کو بہتے جی نمیں تو نابائی کا نکاح' نکاح، بی نمیں۔ نتاز کی دو اس فرم کا کی کو بیا تو کی کی خواد کی نمیں۔ نتاز کی کی دو اس فرم کی نمیں۔ نتاز کی کی خواد کی کو بی نمیں۔ نتاز کی کی دو اس فرم کا کی کو بی کو بی کو بی کو بی کی کی کو بیا کی کو بی کو بی کو بی کی کو بی کو

پھر ہمارے فقہاء کہتے ہیں کہ نابالغ اؤکی' بالغ ہونے گار نکاح کو رد کر دے تو تخ ہو جاتا ہے۔ تو پھروہ نکاح کیما تھا؟ اس کی کیا حیثیت تھی؟ قرآن کریم نے مردوں کو مخاطب کرتے ہوئے کہا ہے ﴿ نِسَاءُ کُمْ خُونْ گَامُ اس کی کیا حیثیت تھی؟ قرآن کریم نے مردوں کو مخاطب کرتے ہوئے کہا ہے ﴿ نِسَاءُ کُمْ اللّٰ کُونَ کُلُمْ اللّٰ کُونَ ہِدِ اللّٰ ہو جائے تو کھیتی ہوگی اور ہوا کہ لڑکی جب تک بالغ نے ہو' کھیتی ہوگی اور بات بھی قابل غور ہے' کہ وہ ایسے مرد کے سرد کی جائے گی جو اولاد پیدا کرنے کے قابل ہو بینی بالغ ہو۔ کھیتی کا لفظ عورت کے لیا گیا ہے جو بالغ اور اولاد پیدا کرنے کے قابل ہو تی کی الله تو کرکھانے کے لیا گیا ہو جو بالغ اور اولاد پیدا کرنے کے قابل ہوتی ہے' نابالغ بچی کے لیے نہیں آیا۔ جو پھل ابھی پکا ہی نہیں' اے آپ توڑ کر کھانے کے لیے کیے موزوں سمجھیں گے ؟

پھر طبی نقطہ نظر سے بھی نابالغ بچی قابل مجامعت نہیں۔ اس سے خلوت ضرر انگیز ہے اور کئی جسمانی عوارض کا پیش خیمہ ہو سکتی ہے۔ آپ سمی ماہر گائناکالوجٹ سے استفسار کیجیے' امید ہے آپ محدث کے "ٹائٹل بیک" پر تحریر کردہ اعلانات کی روشنی میں "علوم جدیدہ سے ناوا تفیت اور انکار' انسانی ارتقاء کو تشکیم کرنے میں بخل کا درجہ رکھتے ہیں'' اپنے اعلیٰ خیالات سے مستفید فرما کمیں گے۔ بہتر ہوگا اگر میرا عریضہ بھی ساتھ ہی شائع کر دیں تاکہ قار کمین دونوں نقطہ نظرے آگاہ ہو سکیں۔ والسلام!

www.muhammadilibrary.com آئینهٔ رَکورینت (هسه سوم) قرآنی مسائل مراکز (هسه سوم)

#### جواب

ا۔ نکاح کی عمر؟: احکام واصول شرعیہ میں یہ حکمت طحوظ رکھی گئی ہے کہ عام حالات میں ان اصول واحکام کا اطلاق عام مسلمانوں پر ہو سکے۔ تاہم انسانوں کی مختلف استعداد اور مختلف صورت احوال کا لحاظ رکھتے ہوئے شریعت مطہرہ نے مستثنیات کا حل بھی پیش فرما دیا ہے۔ ایسے مستثنیات محض جوازیا رخصت کے درجہ پر ہوتے ہیں اصولی احکام کے درجہ پر نہیں۔۔۔ یہ مستثنیات کی طرح کے ہو سکتے ہیں۔ مثلًا:

(الف) بعض دفعہ یہ مستثنیات حالات سے مشروط ہوتے ہیں۔ جیسے نماز کے لیے اصولی طور پر تو پانی سے وضو کرنے کا حکم ہے۔ لیکن آگر پانی نہ مل سکے یا پانی تو دستیاب ہو، گرکسی بیاری کی وجہ سے اس کا استعمال نقصان دہ ہو یا کوئی دیگر ایسا قوی مانع موجود ہو جس کی وجہ سے نمازی پانی کے استعمال پر قادر نہ ہو تو مٹی سے تیم کر سکتا ہے۔ ایسے حالات میں تیم کرنا رخصت یا جواز ہے۔

(ب) اصل تھم یہ ہے کہ ہربالغ مسلمان رمضان کے روزے رکھے۔ اب پیر فرتوت یا ایبا مریض جس کا مرض لاعلاج شکل اختیار کر چکا ہو کفارہ دے سکتا ہے۔ کفارہ کی ادائیگی رخصت ہے اور جواز کے درجہ پر ہے کوئی اصل یا تھم نتیں۔

(ج) حالت اضطرار میں محرمات تک بھی جوال ہو جاتے ہیں۔ اس حالت میں مردار کھالینا رخصت یا اجازت ہی رہے گی۔ اصولی تھم نہیں بن سکتا۔

غرض اس طرح کی بیسیوں مثالیں پیش کی جا سکتی ہیں۔ ﴿ حالمہ میں ہمیں یہ تمیز کر کینی چاہیئے کہ اصولی تھم کیا ہے اور رخصت کیا؟ اور ان دونوں کو آپس میں گذند نہیں کڑھ جاہئے۔

اب مسئلہ زیر بحث یہ ہے کہ اصولی طور پر نکاح کی عمر کیا ہے؟ تو آس کے متعلق ہم واشگاف لفظوں میں یہ کھی یہ کہ نکاح کی اصل عمر بلوغت ہی ہے جو اختلاف ہے وہ یہ ہے کہ آیا اس اصول میں کچھ مستثنیات بھی ہیں یا نہیں؟ بالفاظ دیگر یہ سوال یوں گا کہ آیا بلوغت سے قبل بحین میں بھی نکاح جائز ہے یا نہیں؟

مستثنیات کی خلاش و تحقیق کے لیے ہمیں یہ دیکھنا پڑے گاکہ نکاح کے مقاصد کیا ہیں؟ شاہ صاحب موصوف کے نزدیک نکاح کا مقصد صرف حصول اولاد ہے۔ للذا ان کے سارے دلا کل کا محور میں ہونا چاہئے کہ نکاح کی عمر حقیقتاً بلوغت ہی ہے۔ اس سے پہلے چونکہ یہ مقصد بورا نہیں ہو سکتا۔ للذا قبل از بلوغت نکاح بھی جائز نہیں ہوتا۔

لیکن ہمارے نزدیک نکاح کے مقاصد اور بھی ہیں ' صرف حصول اولاد نہیں۔ نکاح کا اصل مقصد---جس کے لیے اسلام نے نکاح کا تھم دیا ہے--- فحاشی ' بے حیائی اور زنا سے اجتناب ' مرد وعورت دونوں کی عفیف زندگی اور اس طرح پاک وصاف اور متھرے معاشرہ کا قیام ہے۔ اسی لیے کتاب وسنت میں والدین www.muhammadilibrary.com کینهٔ برّویزیمت (هد سوم) قرآنی مسائل کیا

کو بلوغت کے فور آبعد نکاح کر دینے کا تھم دیا گیا ہے۔ رہی حصول اولاد کی بات ' تو یہ اصل مقصد نہیں بلکہ ایک اہم مقصد کا ثمرہ ہے۔ اور جو انسان کے اپنے بس کی بات ہے ہی نہیں۔ یہ عین ممکن ہے کہ ایک بالغ جو ڑے کی شادی کر دی جائے اور تازیست ان کے ہاں اولاد نہ ہو۔ تو اس پر یہ نہیں کما جا سکتا کہ یہ نکاح بلا مقصد ہے۔۔۔ آگر چہ ایسے واقعات کی تعداد ۵ فیصد سے زیادہ نہیں تاہم اس سے انکار بھی ممکن نہیں۔

نکاح کا دو سرا مقصد ، قریبی رشته دارول میں قرابت کے تعلق کو برقرار رکھنا اور مودت کو بردھانا ہے۔
تیرا مقصد دینی اخوت کا قیام اور اس میں اضافہ ہے۔ غرضیکہ نکاح ایک ایسی چیز ہے جس کے ذریعہ کنی
طرح کے دینی 'سیاسی 'معاثی اور معاشرتی فوا کہ حاصل ہوتے ہیں۔ اور بعض دفعہ ایسے مقاصد حصول اولاد
سے بھی زیادہ اہمیت اختیار کر جاتے ہیں۔ آپ ذرا حضرت رسول اکرم ساتھیا کی زندگی پر نظر ڈالئے کہ آپ
ساتھیا نے کتنے نکاح کے ؟ کس عمر میں کیے ؟ کس عمر کی عور توں سے کیے اور کس کس مقصد کے تحت کیے ؟
تو یہ حقیقت از خود منکشف ہو جائے گی کہ نکاح کا مقصد محض جنسی خواہشات کی سمیل یا حصول اولاد بی
نہیں ہو تا بلکہ اس سے بلند تر مقاصر بھی ہو کتے ہیں۔

اب جب که نکاح کے مقاصد ہی ہیں تنوع پیدا ہو گیاتو ضروری ہے که نکاح کی عمر 'بلوغت' میں بھی استثناء موجود ہو۔ اس لیے ہم کتے ہیں کہ اگر یہ اصولی طور پر نکاح کی عمر بلوغت ہے تاہم یہ ہر عمر میں جائز ہے اور جائز ہونا بھی چاہئے۔ اس لحاظ سے اگر ایک طرف نابالغ بکی کا نکاح نابالغ لڑکے 'جوان اور بو ڑھے سے جائز ہے تو دو سری طرف ایک لڑکے کا نکاح اپنے سے جب بردی عمر کی عورت 'مطلقہ بلکہ دو تین بارکی مطلقہ عورت سے بھی جائز ہے۔

۲۔ معنوی تحریف: شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ جب "بی" کے لیے آن میں "نساء" کا لفظ کمیں بھی استعال نہیں ہوا تو پھر جس آیت زیر بحث (النساء:۲۵) میں "نساء" کے لفظ سے خطاب ہے' اس میں بچیوں کو کیوں شامل کر کے نابلغ لڑی کے ذکاح کا جواز ثابت کیا جاتا ہے؟ اور اگر کوئی شخص "نساء" میں خواہ مخواہ بچیوں کو شامل کر کے بیا کی کے ذکاح کو درست سمجھتا ہے تو اسے قرآن کی معنوی تحریف کے علاوہ اور کیا کما جاسکتا ہے؟

صورہ نساء کی پہلی آیت میں ہے کہ اللہ نے سب انسانوں کو ایک جان سے پیدا کیا (آوم المنظم) پھراس سے اس کا جو ڑا پیدا کیا پھراس جو ڑے سے بہت سے مرد اور عور تیں پھیلائے ﴿ وَبَثَ مِنْهُمَا دِجَالاً كَنْنِدْا وَ نِسَاءً ﴾ " رِجَالاً " اور " نِسَاءً " کے الفاظ قاتل توجہ ہیں۔ اگر شاہ صاحب کے نزدیک "نساء" میں "پکی" کو شامل کرنا جائز نہیں تو کیا نابائغ بچے پچیاں " رِجَالاً " اور " نِسَاءً " میں شامل نہ ہو کر اولاد آدم وجوا نہیں؟ واضح رہے یہ آیت نکاح کے موقع پر پڑھی جاتی ہے۔

www.muhammadilibrary.com آئینهٔ بَرَدیزیّت طاعل (حصه سوم) قرآنی مسائل طاعل کر (حصه سوم)

اس صمن میں ہم صرف اس قدر عرض کریں گے کہ جس طرح عورتوں اور مردوں کے مشتر کہ مجمع یا گروہ کے لیے خطاب کے وقت جمع مذکر کے صینے اور ضائر ہی استعال کیے جاتے ہی' اور یہ خصوصیت صرف عربی زبان کی ہی نہیں' بلکہ ہر ملک میں اور ہر زبان میں نہی دستور ہے' بالکل اسی طرح اگر کسی ایسے اجتماع یا گروہ کو خطاب کیا جائے جس میں بچیاں' جوان اور بو ڑھی ہر طرح کی عور تیں موجود ہوں تو ان کے لیے ''نساء'' کا لفظ ہی استعال ہو گا۔ آیت زہر بحث میں چو نکہ ہر طرح کی عورتوں کی عدت کا ذکر ہے' لہذا يمال لفظ "نساء" آيا اوريي آنا چائ تھا۔ ہم شاہ صاحب سے يوچھتے ہيں كہ أكر انہيں ايے مجمع كو خطاب کرنا بڑے جس میں بچیاں' جوان اور بوڑھیاں سب اس نبت سے ہی موجود ہوں جس نببت سے معاشرہ میں موجود ہیں' تو وہ ایسے مجمع سے خطاب کے لیے کو نسالفظ استعال کریں گے؟

معنوی تحریف کے سلسلہ میں شاہ صاحب کا دو سرا اعتراض سے سے کہ ﴿ لَمَهُ يَحِضُنَ ﴾ کا ترجمہ "جنہیں ابھی حیض شروع ہی نہیں ہوا ہم کرائمرے کس قاعدہ کی رو سے ہے؟ اس سوال کا جواب یہ ہے کہ جب مضارع پر ﴿ لَمُمْ ﴾ داخل ہو تو ﴿ طِرِح کے معنوی تغیر کا سبب بنتا ہے۔ ایک تو مضارع کو ماضی میں بدل دیتا ہے دوسرے منفی میں تبدیل کر دیتا ہے۔ اس لحاظ ہے جو ترجمہ ہم نے پیش کیا تھا وہ درست ہے۔ اور ہم ایی تائید میں درج ذیل شوابر بھی پیش کر سے

ترجمه نمبرا: شاه رفع الدين صاحب- "اور وه جو سيسي حائض مو كيس."

ترجمه نمبر٢: فتح الحميد- "اور جن كو ابهي حيض نهين آي لگا."

ترجمه نمبر ٣: تنيم القرآن- "اوريي تكم ان كاب جنس التي حيض نه آيا مو-"

ترجمه نمبر ۴٪ کنز الایمان- (احمد رضا خال صاحب) "اور ان کی جنہیں بھی حیض نہ آیا"

مارے خیال میں مارے ترجمہ کی تائید میں است شوامد کافی ہیں۔ تاہم عندالطلب ان میں کافی حد تک اضافہ بھی کیا جا سکتا ہے۔ اب جناب شاہ صاحب فرماتے ہی کہ:

"اس سے مراد وہ عور تیں ہیں جن کی عمر تو ایس ہو کہ انہیں بالعوم حیض آیا کر تا ہے۔ لیکن کسی عارضہ کے باعث انہیں حیض نہیں آتا واس صورت میں عدت کا شار مینوں سے ہوگا۔ بسرحال اردومیں قرآن مجید کے متواتر ترجمول میں اس آیت کا ترجمہ کم ومیش انہی الفاظ میں آیا ہے کہ جن عورتوں کو کسی عارضہ کے سبب حیض نہ آیا ہو۔"

شاہ صاحب کے اس ترجمہ پر ہمیں دو اعتراض ہیں۔ پہلا یہ کہ ان کے موقف کے مطابق نکاح کی عمر بلوغت ہے۔ اور بلوغت کی عمر کی علامت لڑکے کے لیے احتلام اور لڑکی کے لیے حیض کا آنا ہے۔ اب اگر

کی لڑکی کو تادیر حیض ہی نہیں آتا۔ خواہ میہ کسی عارضہ کے باعث ہی ہو تو اس کا مطلب میہ ہوا کہ نہ وہ بالغه كملا كتى ب اور نه بى اس كا نكاح مو سكتا ب. للذا اس كى طلاق يا عدت كاسوال بى پيدا نسيس موتا؟ لیکن چونکہ اللہ تعالیٰ نے ایس عورتوں کی بھی عدت کا ذکر کر دیا ہے (چلئے شاہ صاحب ہی کے بقول کہ

v.muhammadilibrary.com آئینهٔ رَدیزنت کا میراند . www. (حصد سوم) قرآنی مسائل (مصد سوم)

"انہیں کسی عارضہ کے باعث حیض نہیں آیا" تو کیا ان کا نکاح ناجائز ہوگا؟ حالانکہ قرآن مجیدنے اگر ان کی عدت کا ذکر کیا ہے تو یہ عدت طلاق کے بعد' اور طلاق نکاح کے بعد ہی واقع ہوتی ہے) للذا معلوم ہوا کہ حيض آئ بغيريا حيض آنے سے پہلے بھی عورت كا نكاح ہو سكتا ہے۔

اور جارا دو سرا اعتراض یہ ہے کہ شاہ صاحب نے فرمایا ہے کہ ان کے متعین کردہ معانی متعدد اردد تراجم میں موجود ہیں۔ کیکن ان "متعدد اردو تراجم" میں سے حوالہ کسی ایک کا بھی نہیں دیا' للذا یہ بے دلیل بات ہوئی۔ شاہ صاحب کے اس بیان میں حقیقت صرف اس قدر ہے کہ حیض نہ آنے کی چار مخلف

صورتول میں سے ایک صورت یہ بھی سے اور وہ چار صور تیں یہ ہیں۔

(۱) کمسنی کی وجہ سے حیض نہ آنا۔

(۲) سمسی عارضہ کی وجہ سے کافی عمر تک حیض نہ آنا۔

(۳) ساری عمر ہی حیض نه آنا۔

(٣) برهایے کی وجہ کے حیض کا بند ہو جانا۔

ان چار صورتوں میں آخری صورت کا تو قرآن نے الگ سے ذکر کر دیا ہے۔ باقی تینوں صور تیں کم يَحِضْنَ كَ حَكم مِن شامل مِن ليني ال في قر من عورتول كا نكاح بهي موسكما به اور طلاق بهي اور ان کی عدت تین ماہ ہی ہوگی۔ اس تفسیری عموم 🥭 یاد جود چو نکہ قرآن کے الفاظ کا ترجمہ وہی ہے جو ہم نے

پیش کیا ہے۔ للذا ان تین صورتوں میں سے بھی ترجیجی صورت وہی پہلی متصور ہوگی جس کی رو سے نابالغ بچیوں کا نکاح جائز قرار پاتا ہے۔ سـ عقد نکاح اور بلوغت: آپ فرماتے ہیں کہ عقد نکاح میں اٹھاب وقبول شرط لازم ہے اور بیر

ا یجاب قبول اس صورت میں ممکن ہے جب کہ فریقین میں سے ہرایک بالغ ہو۔ نیز فرمایا کہ: ''عقد نکاح حقیقت پر مبنی ہو تا ہے۔ بیہ کوئی ڈرامہ یا گڑیوں کا کھیل تو نہیں ہوگا۔ اُگر کسی پانچویں

جماعت کے لڑیے کو گورنمنٹ ہاؤس لیے جا کر جج کے عہدے کا حلف اٹھوایا جائے کہ دہ اس فرض کو نمایت دیانتداری ہے ادا کرے گاتو جس طرح وہ لڑکا جج نہیں ہو تا' اسی طرح اگر کسی نابالغ لڑکے یا لڑکی سے نکاح کاعمد کرایا گیا تو نہ لڑکا شوہر ہو تا ہے نہ لڑکی بیوی۔ قرآن کی رو سے جب وہ نکاح کی

عمر کو ہنچے ہی نہیں تو نابالغی کا نکاح نکاح ہی نہیں؟''

اس اقتباس کے آخری جملے کاجواب تو ہم دے چکے ہیں۔ اب آپ کی پیش کردہ مثال کی طرف آئے 'تو یہ مثال قیاس مع الفارق ہے اور کئی وجوہ کی بناء پر غلط- مثلًا:

 مثابرہ یہ ہے کہ پانچویں جماعت میں پڑھنے والے بچوں میں سے ایک فیصد بھی ایسے نہیں ہوتے جو جج کے عمدہ پر فائز ہوں۔ لیکن بجین کی شادیاں اکثر کامیاب ہی ثابت ہوتی ہیں۔ اگر یہ کما جائے کہ ان میں سے ایک فیصد ہی شادیاں ہوتی ہیں جو کامیاب نہیں رہتیں' تو بے جانہ ہوگا۔ دورِ نبوی پر نظرڈالیے۔ www.muhammadilibrary.com آکینهٔ رَبُویزیت (حصہ سوم) قرآنی مسائل (حصہ سوم) قرآنی مسائل

ان دنوں بچپن کی شادی کا رواج عام تھا۔ لیکن سارے دور نبوی میں عدالت نبوی ساڑیے میں صرف ایک مقدمہ ایسا آیا جس پر لڑکی نے بلوغت کے بعد اپنے ولی کے نکاح پر نارضامندی کا اظهار کیاتو آپ ساڑیے انے اس عورت کو (نکاح کے باقی رکھنے یا فنح کرنے کا) اختیار دے دیا۔ اس پر اس نے یہ کما کہ ''میں اپنے باپ کے کئے ہوئے نکاح کو باقی رکھتی ہوں۔ اس سوال سے میرا مقصود صرف یہ تھا کہ عورتوں کو علم ہو جائے ' نکاح کے معاملہ میں (ان کی مرضی کے بغیران کے) آباء کو کوئی حق نہیں۔ '' (سنن ابن ماجہ مع مقاح الحاجة اللہ میں (ان کی مرضی کے بغیران کے) آباء کو کوئی حق نہیں۔ '' (سنن ابن ماجہ مع مقاح الحاجة )

© عملی لحاظ سے یہ مثال اس لیے غلط ہے کہ بجین کی شادی کی صورت میں ایجاب یا قبول 'لاکی یا لاکا خود نہیں کرتے 'نہ ہی ان سے کروایا جاتا ہے۔ بلکہ ان کے والدین یا ولی کیا کرتے ہیں۔ صلف وفاداری کا عمل صرف اصالیٰ ہی وقوع پذیر ہو سکتا ہے۔ جب کہ ایجاب وقبول کی ذمہ داریاں ولایتا بھی تشلیم کرلی جاتی ہیں۔ ایسا بھی نہیں ہوا کہ ایک نابلغ بچی کا نکاح ہو رہا ہو' تو ای سے نکاح پر رضامندی کے لیے صاد کرایا جائے (ایجاب) یا نابلغ بچے سے جی میراور نان ونفقہ کی ذمہ داریوں کا اقرار بھی ای نابلغ سے کروایا جائے (قبول) بلکہ لڑکے کا والد' جو ایکی ذمہ داری کر آیا ہے' تو وہ اس کو پوری ذمہ داری کے ساتھ نباہتا بھی ہوتی ہے۔ تا آنکہ لڑکا بالغ اور برسر روزگار ہو کر آپی ذمہ داری خود سنبھال بھی لیتا ہو جاتا' اور پھر اسے سنبھال بھی لیتا ہے۔ بہی صورت حال لڑکی کے والدیا دل کی بھی ہوتی ہے۔

اب دیکھنے کی بات صرف میں رہ جاتی ہے کہ عقود و معاہد سے میں ولایت کو قرآن کریم نے تعلیم کیا ہے یا نہیں؟ تو اس کا جواب ہمیں قرآن مجید سے اثبات میں ماتا ہے۔ شاہ ساحب تو معاہدہ کے لیے صرف بلوغت کو شرط قرار دیتے ہیں۔ طلائکہ معاہدہ کے لیے بالغ ہونے کے علاوہ عاقل ہونا بھی لازی شرط ہے۔ اب یا تو ایسے نابلغ اور نادان افراد کو ایسے تمام حقوق سے محروم کر دیجے، جن کی حفاظت معاہدات وعقود کے ذریعہ ہی ممکن ہے۔ یا پھر معاہدات میں ولایت کو تعلیم کر لیجے۔ لین دین کے معاہدات میں جمال کتابت کا تھم دیا گیا ہے۔ وہال ایسی صورتوں کا حل بھی اللہ تعالی نے بتا دیا ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ فَإِنْ كَانَ ٱلَّذِي عَلَيْهِ ٱلْحَقَّ سَفِيهَا أَقَ " فِهِر أَرُ قَرْضَ لِينَ والله بِ عَقَلَ هُو يا ضعف هو يا ضَعِيفًا أَوْ لَا يَسْتَطِيعُ أَن يُعِلَ هُو فَلْيُعْدِلْ مضمون تَصوانے كى الجيت نه ركھا هو تو اس كا ول وَلِيَّهُ بِإِلْعَدْ لِيَّ ﴾ (البقرة ٢/ ٢٨٢)

اس آیت میں اللہ تعالی نے تین صورتوں میں ولی کو معاہدہ کے فریق کامختار بنا دیا ہے۔

ا نادان ہو۔

ضعیف ہو (یاد رہے کہ قرآن میں "ضعیف" کالفظ "چھوٹے بچ" کیلئے بھی آیا ہے ' جیسے فرمایا: ﴿ وَلَهُ 

 ذُرِیَّةٌ طُعَفَاءً ﴾ یعنی "اس کے چھوٹے چھوٹے بچے ہوں۔" اور:

املا کروانے کی اہلیت نہ رکھتا ہو

www.muhammadilibrary.com کے المینہ پُرویزیت کے 421 کے اللہ سائل کے اللہ مائل کے

اور نابالغ میں یہ تینوں باتیں بیک وقت پائی جاتی ہیں۔ چہ جائیکہ بروئے قرآن صرف ایک پر بھی ولی کو حق ولایت تفویض کیا جا سکتا ہے۔ اب آگر نابالغ کی طرف سے لین دین کے معاملات میں اس کاولی مختار ہو

سکتا ہے۔ تو معاہدہ نکاح میں کیوں نہیں ہو سکتا۔ نادان کابالغ اور الماء نہ کرا سکنے والے کو یہ حق حاصل ہے کہ وہ کہ اور ولی کی یہ ذمہ داری ہے کہ وہ

کہ وہ معلمدات و محقود اور دیگر ایسے اہم معاملات میں ولی مقرر کرے اور ولی کی بیے ذمہ داری ہے کہ وہ اس کے مفادات کی بوری بوری حفاظت کرے۔ گویا ان تین صورتوں میں سے صرف ایک صورت موجود

ہونے کی بنا پر بھی ولی مقرر کرنے کا حق قرآن مجید نے دیا ہے' تو نابالغ' جس میں یہ تینوں صور تیں بیک

وقت پائی جاتی ہیں ایعنی ناپختہ عقل کم سنی اور الماء نه کر اسکنا تو اسے معاہدہ نکاح میں ولی مقرر کرنے کا بیہ حق کیوں حاصل نہیں ہو سکتا؟ چنانچہ ولی اس کے ہمد پہلو مفادات کا گران ہوتا ہے۔ چر نابالغ ہونے کی بنا

پر نکاح ناجائز کیوں ہوا؟ معاہدات وعقود کے سلسلے میں شاہ صاحب نے ایک دلیل ہے بھی دی ہے کہ:

' الركى نابالغ ب نه كركا كاله كاح كرنے كے قابل ب نه اولاد پيدا كرنے كے قابل توكس سے عقد

تو بیہ دلیل اس لیے انتہائی کمزور ہے کہ گائیک بالغ عورت گھر کا کام کاج کرنے یا اولاد پیدا کرنے کے قابل نہ ہو توکیااس کا نکاح بھی ناجائز وباطل ہو جائے گا؟"

عن حداد و یا سام عن ساب وروبار ۴۔ بحیین کے نکاح کی حیثیت:

نکاح فٹنخ قرار دے۔

" ہمارے فقهاء کہتے ہیں کہ نابالغ کڑی بالغ ہونے پر اگر نکاح کو رد کر دے تو وہ فنخ ہو جاتا ہے۔ 🌣 تو

پھروہ نکاح کیسا تھا؟ اس کی حیثیت کیا تھی؟<sup>،،</sup>

اس اعتراض کا جواب دراصل شاہ صاحب کی اپنی عبارت ہی میں موجود ہے۔ اگر بچین کا نکاح منعقد ہی نہیں ہوتا تو لڑکی رد کس چیز کو کرتی ہے؟ بھراگر نکاح ہوا ہی نہیں تو فنخ کیا چیز ہوتی ہے؟ رد اور فنخ دونوں

الفاظ اس بات کی دلیل ہیں کہ فقہاء یہ کہتے ہیں کہ بجین کا نکاح بالکل درست طور پر اور ٹھیک ٹھاک منعقد ہو جاتا ہے۔ پھر یہ رد کرنا بھی ایسا نہیں ہے کہ لڑکی جوان ہوئی تو اس نے زبان سے کہ دیا کہ " مجھے یہ بہاری در نہیں ایسا نہیں ہے کہ لڑکی جوان ہوئی تو اس نے زبان سے کہ دیا کہ " مجھے یہ بہاری در نہیں اور میں اس بہاری کی کہ اس کی ایسا کی ایسا کی اور نہیں اور اس بہاری کی کہ اس کی اور اس بہاری کی اس کی اور اس بہاری کی اور اس کے کہ اور اس کی در اس کی اور اس کے کہ اس کی اور اس کی کہ اس کی در اس کی در

رسول ملتی ایم حوالہ سے بات کرنے سے پر بیز میں کیا مصلحت سمجی ہے۔

www.muhammadilibrary.com آئینهٔ پُرویزیت کم علی (حصد سوم) قرآنی مسائل کم علی اسلامی کارسائل کی مسائل کی مسائل کی مسائل کم کارسائل کی مسائل کی کارسائل کارسائل کی کارسائل کارسائل کی کارسائل کارسائل کی کارسائل کارسائل کی کارسائل کی کارسائل کارسائل کی کارسائل کارسائل کارسائل کی کارسائل کارسائل

بچپن کے نکاح کے ابطال پر شاہ صاحب موصوف نے ایک دلیل سے بھی پیش فرمائی ہے کہ قرآن میں ہے ﴿ نِسَاءً کُمْ حَرْثُ لَکُمْ ﴾ اس سے بھی آپ سے خابت کرنا چاہتے ہیں کہ جب تک لؤکی بالغ نہ ہو وہ کھیتی بن ہی نہیں سکتی۔ جو پھل ابھی پکائی نہیں اسے آپ تو رُکر کھانے کیلئے کیسے موزوں سمجھیں گے؟

یہاں بھی شاہ صاحب نے ایک دفعہ پھر اپنا موقف د مرایا ہے 'جس کے تحت وہ سمجھتے ہیں کہ نکاح کا مقاصد مصولِ اولاد کے سوا اور کچھ نہیں۔ جب کہ ہم بدلائل سے خابت کر چکے ہیں کہ نکاح کے مقاصد حصولِ اولاد کے علاوہ اور بھی بہت سے ہیں اور ہو سکتے ہیں۔ لنذا مقاصد کے تنوع کی بنا پر شریعت نے اس اصول میں کیک اور وسعت رکھی ہے۔

## ۵۔ مسنی کے نکاح کے جواز پر قرآن مجید سے دوسری دلیل:

اگر چہ دور نبوی میں بھین کے نکاح کا رواج عام تھا' تاہم رخصتی اسی وقت ہوتی تھی جب عورت بالغ ہو جاتی تھی۔ پھر بعض دفعہ بول بھی ہوتا کہ رخصتی یا بالفاظ دیگر مجامعت سے قبل ہی طلاق کی بھی نوبت آجاتی۔ ایس ہی صورت سے متعلق للہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ:

﴿ وَإِن طَلَقَتُمُوهُنَّ مِن قَبِلِ أَن تَمَسُّوهُنَّ وَقَدْ "اور أَكر تم اپنی این بیبوں کو طلاق دو 'جن سے تم فَرَضَّتُهُ مَّلَنَّ فَرِیضَةً فَنِصْفُ مَا فَرَضَّتُم ﴿ نَ صَحِبت نه کی ہو اور حق مرمقرر کر چکے ہو تو مقررہ (البقرة ۲/ ۲۳۷)

اب سوینے کہ آگر جوان مرد اور جوان عورت کا نکاح آدر ساتھ ہی ساتھ رخصتی بھی کر دی جائے تو کیا اسکی صورت پیش آعتی ہے کہ شب زفاف کی مجامعت سے پہلے ہی طلاق واقع ہو جائے؟ لیکن اس کے باوجود مجامعت سے پیشر طلاق کا وقوع پذیر ہونا ایک ایک حقیقت ہے ' کے آن نے بطور حقیقت تسلیم کر کے ایک صورت ہمارے خیال کے ایک صورت ہمارے خیال میں اس کے سوا اور کچھ نہیں ہو عتی کہ نکاح تو بچپن میں ہو چکا ہو لیکن رخصتی کو بلوغت تک کے لیے میں اس کے سوا اور کچھ نہیں ہو عتی کہ نکاح تو بچپن میں ہو چکا ہو لیکن رخصتی کو بلوغت تک کے لیے روک دیا گیا ہو۔ اس وقفہ کے دوران خاندانی رقابتوں یا دوسرے تنازعات کی بناء پر لڑکے کو طلاق دینے کے لیے مجور کیا جائے یا وہ از خود اس وجہ سے یا نالبندیدگی کی بناء پر طلاق دے دے۔ گویا ہمارے نزدیک قرآن کا مجامعت سے پہلے طلاق کی حقیقت کو تشلیم کر لینا ہی بچپن کے نکاح کے جواز کی دو سری دلیل ہے۔ اور آئی تکم کا عموم اس اور آگر شاہ صاحب کہیں کہ بائغ مرد وعورت کے نکاح میں بھی ایکی صورت پیش آعتی ہے کہ مجامعت سے قبل طلاق واقع ہو جائے تو بھی صورت نابائغ بچی کے نکاح میں بالاولی داخل ہے۔ اور قرآنی تکم کا عموم اس صورت کی بائع نہ میں ا

۲۔ مجامعت قبل از بلوغت: ہم ایک دفعہ پھرشاہ صاحب کے یہ الفاظ سامنے لاتے ہیں کہ "جو پھل ابھی پکا ہی نہیں اس کے جواب میں ہم یہ ابھی پکا ہی نہیں اس کے جواب میں ہم یہ

www.muhammadilibrary.com اَمَيُنهُ رَبُورِينَةَت 423 ﴿ (هصه سوم) قرآنی مسائل وضاحت کر چکے ہیں کہ رواج یہ تھا کہ بجین میں نکاح تو کر دیا جاتا تھا۔ لیکن رخصتی عموماً بلوغت کے بعد ہی ہوا کرتی تھی۔ ہمارے ہاں عربوں کے ایسے نکاح کا مقام متلنی نے لے لیا اور رخصتی کا مقام شادی (نکاح + ر خصتی) نے گویا جس طرح ہمارے ہاں بعض دفعہ منگنیاں ٹوٹ جاتی ہیں۔ ان کے ہاں طلاق کے ذریعہ ایسے قصے فتم کئے جاتے تھے۔ اندریں صورت حال نابالغ بکی ہے مجامعت کا سوال کم ہی بیدا ہو تا ہے۔ اس بات کی وضاحت بھی لاحاصل ہے کہ نابالغ بچی ہے مجامعت اس کی صحت پر بری طرح سے اثر انداز ہوتی ہے۔ ہمیں کسی گائٹاکالوجٹ سے یو حصے کی ضرورت تو تب ہی ہو سکتی ہے جب کسی کو اس کے نقصانات سے انکار یا اختلاف ہو۔ ان سب باتوں کے باوجود اگر کبھی ایبا اتفاق ہو جائے کہ کوئی شو ہرا پی مکسن زوجہ سے مجامعت کر بیٹھے تو اس کے اس فعل کو زیادہ سے زیادہ ناپندیدہ ہی کہا جا سکتا ہے' اسے گنگار نہیں کہہ کتے۔ کیونکہ اس کی بیوی کا نقصان اس کا اپنا ہی نقصان ہے۔ بیوی کی صحت خراب ہوگی تو اس کے علاج معالجہ کے اخراجات بھی اسے ہی برداشت کرنا پڑیں گے اور تیارداری کی ڈیوٹی بھی سرانجام دینا ہوگی۔ گویا نقصان دونوں کا ہو گا آگر چہ اس کی نوعیت الگ الگ ہوگی۔ پھر بعض دفعہ یوں بھی ہو تا ہے کہ مرت ہوتی تو بالغ یا جوان ہے گر صحت کی خرابی یا کمزوری کی وجہ ے اس سے مجامعت کرنا اس کی بیاری کی اضافہ کا باعث ہو تا ہے۔ اب اگر یہ بیار بیوی' سو کن کو برداشت کرنے سے میں بہتر سمجھے کہ شو ہراس سے جامعت کرے یا مرد عورت سے وفاداری کیا معاشی تنگی کی بناء پر دو سری عورت گھر میں لانے پر آمادہ نہ ہو تو آگی صورت میں آپ کیا علاج تجویز فرما کیں گے؟ بیہ مسکد دراصل ایاالانخل بن جاتا ہے کہ میاں بوی باہمی رضامندی با مشاورت سے ہی اس کا کوئی حل سوج سکتے ہیں اور وہی حل سب سے بهتر ہو تا ہے۔ اگر بیار بیوی' اور اسی کھی کمسن بیوی' اپنے شو ہر کو مجامعت کی اجازت دیتی یا اس پر رضامند ہو جاتی ہے تو اس پر دوسروں کو اعتراض کرنے کا کوئی حق نہیں۔ پھر پیر بھی مشاہدہ کی بات ہے کہ ایسے خاوند اپنی موبول کی بوری ہدردی سے علاج کرانے کے علاوہ ان پر اپنی جان بھی چھڑکتے ہیں۔ گویا آگر عورت شو ہر کی محبت کی خاطرا نی صحت کی قرمانی دیتی ہے تو مرد بھی الیی وفا شعار بیوی کے ممکن حد تک قدر دان ہوتے ہیں۔ للذا میاں بیوی کے معاملات--- جیسے بھی ہوں۔ کو وہ خود ہی باہمی رضامندی اور مشاورت سے بمتر طور پر حل کر سکتے ہیں۔ اور ایبا ہی حل بمتر ہو تا ہے' اگرچہ وہ دوسرے لوگوں کو کسی ایک فریق کے حق میں ضرر انگیز معلوم ہو تا ہے۔ بسرحال جس طرح مجامعت عمل از بلوغت نقصان وہ ثابت ہو سکتی ہے 'اسی طرح بعد از بلوغت بھی اس کا ضرر رساں ہونا ممکنات میں سے مبیں۔ للذاب بات بھی نابالغی کے نکاح کے ناجائز ہونے کی دلیل مبیں بن عتی۔ 2- مسنی کے نکاح کی مخالفت کی اصل وجہ: ہم پہلے بتا چکے ہیں کہ نکاح کے تھم اور ترغیب کاسب ے اہم مقصد فحاثی وب حیائی سے پاک ایک پاکیزہ معاشرہ کا قیام ہے۔ اس لیے قرآن کریم نے تمام ب شو ہر عور توں خواہ وہ کنواری ہوں یا مطلقہ ہوں یا ہوہ ہوں' کے نکاح کا تھم دیا ہے۔ اس طرح ہر بے زن

سوم) قرآنی مسائل مرد کے لیے بھی نکاح کرنے اور معاشرہ کو ایسے نکاح کا اجتمام کرنے کا تھم دیا ہے۔ اس لحاظ سے اگر ہم مسنی کے نکاح پر غور کریں تو یہ حصول مقصد کے سلسلہ میں ضرر رسال ہونے کی بہ نسبت مفید ہی نظر آتا ہے۔ اس لیے شری نقطہ نظرے کمنی کا نکاح جائز قرار پا تا ہے۔

مارے جو دوست نکاح کی عمر بلوغت 'یر زور دیتے اور اس سے پہلے کمنی کے نکاح کو ناجائز قرار دیتے

ہیں ان کا مقصد معاشرہ کا عفاف ہر گز نہیں ہے۔ بلکہ وہ دراصل یورپی تہذیب سے متاثر ہو کر ایسا پر جار کرتے ہیں۔ انگلتان کے مشہور معیشت دان "مالتھس" نے ملک کی خوشحال کے لیے آبادی کی روک تھام

کو لازی قرار دیا تھا۔ اس سلسلہ کی ایک کڑی ہے بھی تھی کہ مردوں اور عورتوں کی شادیاں درے کی جاتیں' تاکہ بیج کم پیدا ہوں۔ ای نظریہ سے متاثر ہو کر ہارے پڑھے لکھے گھرانوں میں پچیس پچیس'

تیں تیں سال تک شادی نہیں ہوتی۔ حالانکہ اس سے معاشرہ میں کافی خرابیاں پیدا ہونے کا خدشہ ہوتا ہے۔ بایں ہمہ یہ لوگ بلوغت کی عمر کے بعد بھی دس بارہ سال شادی نہ ہونے پر اس لیے خاموش رہتے

ہیں کہ یہ تاخیران کے نظریہ "چھوٹا کنبہ خوشحال گھرانہ" کے لیے مفید ثابت ہوتی ہے۔ اور ای لیے یہ

بچین کی شادی کی مخالفت بھی کر کے ہیں۔ اور سارا قرآن کا لیتے ہیں۔ ورنہ اگر یہ لوگ قرآن مجید ہے مخلص ہوتے تو پھر جو لوگ بلوغت کے بعد بھی تادیر شادی نہیں کرتے' ان کے خلاف بھی ضرور آواز

اٹھاتے'کہ قرآن مجید صاف ستھرے اور پاکیزہ ماشرے کے قیام کا تھم تو دیتا ہے' "جھوٹا کنبہ خوشحال

گھرانہ" کا پرچار نہیں کر تا۔



www.muhammadilibrary.com (صد سوم) قرآنی مسائل لے 125 کی (صد سوم) قرآنی مسائل کے 125 کی دیز تیت

# ₪ تعدّر ازرواج

اس مسکلہ کو پرویز صاحب نے قرآنی فیصلے ص ۱۳۷ اور طاہرہ کے نام خطوط ص ۱۳۳ پر چھیڑا ہے۔ ہم "طاہرہ کے نام خطوط" والی عبارت کو اس بحث کی بنیاد بناتے ہیں کیونکہ اس میں نسبتا الجھاؤ کم ہے۔ آپ فرماتے ہیں۔

عام حالات میں ایک بیوی کی اجازت: "قرآن عام حالات میں صرف ایک بیوی کی اجازت دیتا ہے' اگر بیوی سے نباہ کی کوئی صورت باقی نہ جہے تو مرد طلاق کے بعد دو سری شادی کر سکتا ہے۔ اس کی موجودگی میں نہیں۔ سورہ نساء میں ہے:

﴿ وَإِنْ أَرَدَتُهُمُ ٱسْتِبْدَالَ ذَفِيج مَكَابُ "اگرتم ایک بیوی کی جگه دو سری بیوی سے نکاح کرنا ذَقِیج وَمَانَیّنَتُمْ إِحْدَالْهُنَّ﴾ (النساء ٤/ ٢٠) بابو تو پہلی بیوی کام مربورا بورا اداکر دو اور پھراس کی جگه دو حری لاؤ۔ "

"اس سے بالکل واضح ہے کہ ایک بیوی کی جگہ ہی دوسری بیدی آسکتی ہے۔ اس کی موجودگی میں نہیں۔" (طاہرہ کے نام خطوط ص۳۱۸)

اب دیکھے اس مندرجہ آیت میں جناب پرویز صاحب إخلاه نَّ کا ترجمہ گول کر گئے ہیں۔ هُنَ ﷺ ضمیر جمع مونث ہے۔ جو تین یا تین سے زیادہ عور تول کے لیے استعال ہوتی ہے۔ اور مندرجہ بالا آیت کا ترجمہ یوں بنتا ہے کہ جو تمہارے پاس تین یا تین سے زائد بیویاں زائد ہیں ان میں سے آگر تم کسی ایک کو بدلنا چاہو تو اس کو اس کا حق مرادا کر چکے ہو۔ آگرچہ وہ ایک تزانہ ہو۔ اس میں سے پچھ بھی واپس نہ لو۔ "گویا جس آیت سے پرویز صاحب صرف ایک بیوی کے جواز کا استدلال فرما رہے ہیں۔ وہی آیت تین یا تین سے زائد ہویوں کے جواز پر نص قطعی ہے۔ اور زائد کی حد قرآن نے دو سرے مقام پر چار تک مقرر کر دی ہے۔

اس بلت كاخدشه جناب پرويز صاحب كو بھى لاحق ہوا چنانچه قرآنى فيصلے ص٢١٥ پر تحرير فرماتے ہيں كه:

<sup>۞</sup> واضح رہے کہ پرویز صاحب قرآنی فیصلے میں بھی ہے آیت درج کرنے کے بعد اِخدُهُنَّ میں هُنَّ کا ترجمہ چھوڑ گئے ہیں۔

www.muhammadilibrary.com آئینهٔ برّویزیت (حصه سوم) قرآنی مسائل کینهٔ کرویزیت

"اس آیت کے متعلق کما جاساتا ہے کہ اس میں صرف ایک بیوی کی جگہ دو سری بیوی کرنے کا ذکر ہے۔ اس لیے ہو سکتا ہے کہ ایک شخص کی چار بیویاں ہوں اور وہ ان کی جگہ بدل بدل کرنی عورتوں سے شادی کرنا چاہے تو اسکے متعلق عظم ہے کہ ایک کو طلاق دے کراس کی جگہ دو سری عورت لے آؤ۔ لیکن جب اس آیت کو فَوَاحِدَةً والی آیت کی روشنی میں پڑھا جائے تو اس سے بی معرفے ہوتا ہے کہ عام طلات میں ایک بیوی کی موجودگی میں دو سری بیوی کی اجازت نہیں۔ (قرآنی فضل عربی)

یک اب دیکھے فواحدة والی آیت کو آپ نے مکڑے مکڑے کر کے اور مقدم وموخر کر کے ص ۱۳۷ پر درج فرمایا ہو جائے۔ درج فرمایا ہو جائے۔ اس بوری آیت کو درج کر دیتے ہیں تاکہ کم از کم فواحدة والی رمز کا فیصلہ ہو جائے۔ آیت اس طرح ہے:

﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا نُقْسِطُوا فِي ٱلْكَنَكَىٰ فَأَنكِمُ وَأَمَا

طَابَ لَكُمْ مِنَ النِسَآءِ مَثْنَىٰ وَثَلَکَ وَرُکَعٌ فَإِنّ خِفْنُمُ آلَا نَمْدِلُواْ فَوَحِدَةً أَوْ مَا مَلَکَتُ أَيْمَائِكُمْ ذَلِكَ

أَدَنَىٰ أَلَّا تَعُولُوا ﴿ ﴿ (النساء ٢/٤)

"اور اگر تهمیں اس بات کا خوف ہو کہ قیموں کے بارے میں انصاف نہ کر سکو گے تو عور توں سے جنہیں تم پند کرو۔ دو دو' تین تین' چار چار تک عور توں سے نکاح کر لو۔ اور اگر اس بات کا اندیشہ ہو کہ ان میں انصاف نہ کر سکو گے تو بھرا یک ہی کافی ہے یا لونڈیاں' اس طرح تو تع ہے کہ تم بے انصافی (یا عمالداری) سے زیج حاد گے۔"

اب دیکھے اس آیت میں دو' دو' تین تین' چار چار کی اجازت تو ایک ہے اور ایک کی اجازت مشروط ہے اب انسانی سے۔ اب اگر إحد هُنَّ كو اس آیت كے ساتھ طاكر ہى پڑھنا ہے تو فَوَاحدَةً كے بجائے ثلثَ

ور لع کے ساتھ ملا کر کیوں نہ پڑھا جائے؟ کیونکہ ہُنَّ کو مکث اور رابع سے ہی ملانا مناسب ہے۔ جناب پرویز صاحب نے بھی مندرجہ پوری آیت طاہرہ کے نام خطوط ص۱۳۵ پر درج فرمائی کیکن ترجمہ کے

بجائے اس کی تشریح یا مفہوم ہتایا ہے۔ فرماتے ہیں کہ: انجائے اس کی تشریح یا مفہوم ہتایا ہے۔ فرماتے ہیں کہ:

"اس آیت کے چار کلڑے ہیں۔ بسلا کلڑا ﴿ وَانْ خِفْتُمْ أَلاَّ نَفْسِطُوْا فِي الْبَنْهُمِي ﴾ ہے۔ اس کے معنی یہ ہیں کہ اگر ایسے حالات پیدا ہو جائٹی۔ جن میں تہمیں اس بات کا اندیشہ ہو کہ تم یتیم بچوں اور بے شوہر کی عورتوں کا منصفانہ حل نہیں ہے۔ اُسکو گے۔ مطلب صاف ہے کہ اگر کسی بنگامی حالت۔ مثلاً جنگ کے بعد جب جوان مرد بردی تعداد میں ضائع ہو چکے ہوں۔ ایسی صورت پیدا ہو جائے کہ معاشرہ میں یتیم بچے اور لاوارث جوان عور تیں غیر شوہروں کے رہ جائیں۔ اس کا کیا علاج کیا جائے؟ اس ہنگامی صورت سے عمدہ بر آ ہونے کے لیے اس کی اجازت دی جاتی ہے کہ تعدد ازدواج یعنی ایک بیوی کے قانون میں عارضی طور پر لیک پیدا کر لی جائے۔ اُنْ (طاہرہ کے نام خطوط ص ۱۳۵)

www.muhammadilibrary.com

(صه سوم) قرآنی سائل

427 ﴿

(صه سوم) قرآنی سائل

بنگامی حالات کی قید کمال سے آئی؟ : اب دیکھئے اس چھوٹے سے قرآنی فقرے کی اتن کمی چوڑی

تشریح جو آپ نے فرمائی ہے۔ اس میں تمام خط کشیدہ عبارت آپ کے زبن کی پیداوار ہے۔ یہ ہنگای

سرن ہو آپ نے فرمان ہے۔ آس میں ملم خط سیدہ عبارت آپ نے وہن می پیداوار ہے۔ یہ ہفای حالات کی شرط کمال سے نیک پڑی۔ پھر ہنگامی حالات کا صاف مطلب جنگ کے بعد کا زمانہ ہے۔ آب دیکھئے اس ہنگامی حالات اور جنگ سے مراد زیادہ جنگ احد ہی کی جا سمتی ہے۔ جس میں صرف ۵۰ مسلمان شہید ہوئے تھے۔ اس جنگ میں۔

(الف)سات سومسلمان شریک جنگ تھے۔

(ب) تین سو منافقین کو عبداللہ بن ابی واپس لے آیا تھا۔ تاہم ان کا شار مسلمانوں میں ہو تا تھا۔ اور ان سے نکاح پر پابندی نہ تھی۔

(ج) سے ایک بزار کی تعداد وہ ہے جو جنگ کے لیے نکل کھڑی ہوئی تھی۔ ورنہ مسلمان نوجوانوں کی تعداد بسرحال اس سے زیادہ تھی۔

اب اگر اس دور میں مسلمانوں کی جملہ تعداد ڈیڑھ ہزار بھی فرض کرلی جائے بھران میں سے ستر صحابہ شہید ہو جائیں تو اس سے اتنے زبردست ہنگای حالات پیدا ہو بکتے ہیں کہ مسلمانوں کو چار چار بیویوں تک سے ذکاح کرنے کی ضرورت چش آجائے اور بارگار فاراد ندی ہے اس کی اجازت بھی دی جائے؟

ے نکاح کرنے کی ضرورت پیش آجائے اور بارگار خداوندی ہے اس کی اجازت بھی دی جائے؟ عام قانون نہ یرویز صاحبہ باریاں فقرور ہوا تر حکرجا تر میں ''عام قانوں کئی ہی ہے ؟

عام قانون: پرویز صاحب بار بار به فقرہ دہراتے چلے جاتے ہیں کہ "عام قانون یم ہے کہ صرف ایک یوں کی اجازت ہے" طالز کلہ قرآن اسے مشروط قانون ہتاتا ہے گا اگر تم کو ان میں بے انصافی کا اندیشہ ہو تو پھر ایک کافی ہے۔ ورنہ عام قانون دو دو' تین تین' چار چار کا ہی ہوادر اس کی وجہ بہ ہے کہ قبل از اسلام عربوں میں دستور بہ تھا کہ وہ دس دس تک یوبوں سے نکاح کر لیے تھے۔ ہمیں احادیث اور تاریخ میں کئی ایسے واقعات ملتے ہیں کہ جب ایسے لوگ اسلام لاتے تو رسول اللہ میں ہیا ان کو چار یوبال رکھ لینے میں کئی ایسے واقعات ملتے ہیں کہ جب ایسے لوگ اسلام لاتے تو رسول اللہ میں ہم کے ہنگای حالات بھی نہ کی اجازت فرماتے۔ اور اس وقت کی قتم کے ہنگای حالات بھی نہ ہوتے تھے۔ قابل غور بات تو یہ ہے کہ تعدد ازدواج معاشرہ کا ایسا بنیادی مسئلہ ہے کہ آگر "اسلام کا عام قانون ایک یبوی سے فکاح کا" ہی ہو تا۔ تو اس تعدد ازدواج کے عام رواج کو ختم کرتے کے لیے غیر مشروط نعی کی ضرورت تھی۔ لیکن قرآن میں ہمیں کوئی الی آیت نہیں ملتی۔ اس کے بجائے رسول اللہ کی بویوں کا ذرک کئی مقامات پر ملتا ہے۔ آگر یہ "ایک یبوی والا عام قانون" انتابی اہم تھا۔ تو قرآئی آیت نہ سی۔ یبویوں کا ذرک کئی مقامات پر ملتا ہے۔ آگر یہ "ایک یبوی والا عام قانون" انتابی اہم تھا۔ کو نکہ مشاء اللی کو سب سے بویوں کا ذرک کئی مقام اللہ کو تو کم از کم ایک یبوی رکھ کر باقی سب کو فارغ کر دینا چاہئے تھا۔ کیونکہ مشاء اللی کو سب سے زیادہ سمجھنے والے اور جانے والے تھے۔ پھر آپ تمام امت کے لیے اسوہ حنہ بھی تھے۔

(ii) پھر پرویز صاحب اس آیت کے دو سرے گلڑے ﴿ فَانْكِحُوْا مَا طَابُ لَكُمْ مِنَ النِّسَآءِ مَفْلَی وَلَاثُ وَلُكُ وَرُبُعَ ﴾ کے معنی بیان فراتے ہیں کہ ''ان میں سے ان عورتوں سے جو شہیں پند ہوں نکاح کرلو۔ اس طرح انہیں (اور بیواوَل کی صورت میں ان کے ساتھ ان کے بچوں کو بھی) خاندان کے اندر جذب کرلو

<del>www.mu</del>hammadilj<del>brary.com</del> المينة رَبِوريتيت المسلم الله المعلم الله المعلم الله المعلم الله المعلم الم

ی ان سے منصفانہ سلوک ہے۔ یہ مسئلہ اگر دو دو بیویاں کرنے سے حل ہو جائے تو دو دو کرلو۔ تین تین سے ہو تو تین تین اور چار چار سے ہو تو چار چار' .... یہ تو رہا اجتماعی فیصلہ۔" (طاہرہ کے نام خطوط ص ٣١٨)

اب پرویز صاحب کا خیال ہے۔ کہ قرآن کی رو سے عام قاعدہ صرف ایک بیوی سے نکاح کا ہے۔ للذا معلوم ہوا کہ ستر مسلمانوں کے شہید ہونے سے ستر عور تیں بیوہ ہوگئی ہوں گی اب ان میں ان کی بیتم اولاد لینی جوان عور تیں طاکر اس تعداد کو چارگناکر دیجے۔ لیعنی تقریباً ۴۰۰ عور توں کا مسئلہ تھا۔ اور چو نکہ یہ فیصلہ اجتماعی تھا۔ للذا مسلمانوں میں سے صرف ۴۰۰ آدمیوں کو مزید ایک بیوی کر لینے پر مسئلہ حل ہو سکتا تھا۔ اور یہ کام ہو بھی حکومتی سطح پر رہا تھا۔ پھر تین تین اور چار چار عور توں کے کیا معنی؟

اور یہ اجماعی فیصلہ والی بات اس لحاظ سے بھی قابل غور ہے کہ آیت کے الفاظ میں مَا طَابَ لَکُمْ یعنی مسلمان انفرادی طور پر جس جس عورت کو پہند کریں۔ اس سے نکاح کرلیں اور آپ اسے اجماعی فیصلہ قرار دے رہے ہیں۔ ہو سکتا ہے اس کا یہ مطلب ہو کہ پہند تو مسلمان انفرادی طور پر کرلیں مگر نکاح کے لیے پرویز صاحب کی "قرآنی بصیرت کی طرف رجوع فرمانا ضروری ہو۔

کیا تیموں کی کثرت شرط لازم ہے ؟ پرویز صاحب دوسری تیسری یا چوتھی ہوی کے لیے تیموں کی کثرت کو شرط لازم قرار دیتے ہیں۔ پھر تیموں کی کثرت کی وجہ ہنگامی حالات اور ہنگامی حالات کی وجہ جنگ قرار دیتے ہیں۔ یہ وجوہ تو خیران کی اپنی خود ساختہ ہیں۔ قرآن نے تیموں کی کثرت کی شرط بھی عائد نمیں کی۔ بلکہ ان میں انصاف نہ کرنے کے خوف کی شرط عائد کی ہے۔ اور ہمارے خیال میں یہ شرط بھی لازم نمیں۔ بلکہ شرط غیرلازم ہے۔ اس کی مثال یوں سمجھتے جیسے قرآن جی

﴿ وَلَا تُكَرِيهُوا فَلَيَنتِكُمْ عَلَى ٱلْبِغَآءِ إِنَّ أَرَدُنَ "آكر تمهارى لوندى باكدامن ربنا چاہیں تو تم انہیں تَعَصَّناً﴾ (النور ۲۲/۲٤) بدكارى پر مجبور نه كرو۔"

www.muhammadilibrary.com

آئينة رُورِينيت 🔀 💫 (حصه سوم) قرآني مسائل 🤍

سوالنامه: پرویز صاحب کی نمی قرآنی بصیرت جب طلوع اسلام اگست من ۴۴ء میں شائع ہوئی تو ایک صاحب نے بوے ٹیڑھے میڑھے چند سوال پرویز صاحب کو لکھ کر بھیج دیے۔ یہ سوال بھی دلچیس سے خالی نہیں۔ للذا وہ سوال نامہ ہم بعینہ یمال درج کر رہے ہیں۔

 قرآن کریم میں یہ اصول کہ "مرد کو صرف ایک بیوی کی اجازت ہے" کمیں بھی ذکور نہیں۔ اسلام سے پہلے عرب میں تعدد ازدواج کا عام رواج تھا۔ مگراس کے برخلاف تھم نہیں دیا گیا تو اس کا یہ مطلب ہوا کہ اسلام اس رواج کو توڑنا نہیں چاہتا تھا؟ تعدد ازدواج معاشرت کا بنیادی مسلہ ہے اور یہ بات حیران کن ہے کہ کتاب مقدس اس بنیادی مسلہ کے متعلق خاموشی اختیار کرے۔ یا کم از کم کوئی قطعی تھم نہ دے۔ جب کہ معاشرت کے معمولی مسائل پر ناطق احکام موجود ہیں۔

 رسول اکرم ماڑھیے کی ازدواج ایک تاریخی امرہے۔ کیاعائشہ ڈھٹھا کے بعد تمام ازدواج مطهرات کے نکاح اس وقتی ضرورت (یعنی جنگ کی وجہ سے تیموں کی کثرت کا عل) کو مد نظرر کھ کر کیے گئے تھے؟ جس کا

ذکر سورہ نساء آیت نمبر ۳ میں ہے۔ آگ نہیں تو اسوہ رسول کی پیردی امتِ مسلمہ کیوں نہ کرے؟ کیاتمام صحابہ کے تعدد ازدواج میں ی شرط مضمر تھی؟ اور کیا یہ بات ثابت کی جا سی ہے؟

 رسول اکرم ملتی این نواسه امام حسن بن کاری متعلق ایک دفعه پرها تھا که ان کی بیویوں کی تعداد سینکروں <sup>(1)</sup> تک جا پینچی بلکہ ان کی کنیت "بہت طلاق دینے والا" مشہور تھی۔ اگریہ درست ہے تو ان کے طرز عمل کی بنیاد کس پر تھی؟

 اگر واقعی رسول اکرم مانی مجابه اور رسول کے نزدیک فرین قرابت داروں کا طرزِ عمل تعدد ازدواج کے حق میں ہے تو یہ کیوں نہ کہا جائے کہ سورہ نساء کی آیت صرف میتیم لڑکیوں کے حق میں نہیں ہے؟ اور اسلام میں تعدد از دواج جائز ہے اور الی تعداد کی کوئی حد 🌣 (Limit) بھی مقرر نہیں۔

 شگای حالات مثلاً جنگ وغیرہ جن میں میتیم لڑ کیوں کی تعداد میں اضافہ ہوگا۔ ان میں بیواؤں' باپ والی لژکیوں اور غیر شادی شدہ عورتوں کی تعداد بھی ایزادی ہوگی۔ اس اعتناء کو صرف مییموں تک ہی محدود کوں رکھا گیا اور باتی اقسام کے متعلق کیا تھم ہوگا۔ وغیرہ ' قرآنی فیصلے ص۳۵-۱۳۲)

🗘 یه "سینکرون تک" والی بات بھی مبالغہ ہے۔ بعض تاریخوں میں ۹۰ تک کی تعداد مذکور ہے اور اس میں خود حضرت حسن کا اتنا دخل نہیں جتنا عور توں کا تھا۔ وجہ یہ تھی کہ آپ کی شکل بہت حد تک رسول اللہ سے ملتی جلتی تھی۔ پھر آپ نواہے بھی تھے۔ تو عور تیں اننی وجوہات کی بناءیر اپنائفس آپ یر خود پیش کرتی تھیں۔ ادھر چونکہ استبدال زوج پر سوائے طلاق کے جے اس معاشرہ میں اتنا معیوب بھی نہ مسمجھا جاتا تھا۔ کوئی بابندی نہ تھی۔ للذا ممکن ہے یہ درست ہو اور یہ معاملہ اس قدر بڑھ گیا تھا کہ حضرت علی بٹاٹر کو اعلان کرنا پڑا کہ لوگو! حسن پر کوئی عورت اپنے نفس کو ہبہ نہ کرے۔

الله نے مقرر کر دی ہے۔

(حصہ سوم) قرآنی مسائل آئينهُ رَويزيت جواب میں روایات پر برجمی: اب ان سوالات کے جواب میں پہلے تو پرویز صاحب نے اپن اس "قرآنی بسيرت" كو وبرايا ہے جس كا جواب بم عرض كر يكيك بير. باقى تمام تر سوالات جن كا تعلق رسول الله كى سیرت اور صحابہ کے کر دار سے متعلق تھا۔ ان کے لیے آپ کے پاس ایک گھڑا گھڑایا جواب پہلے ہی موجود ہے۔ اور وہ یہ ہے کہ تاریخ (یعنی ذخیرہ حدیث) طنی ہے جس طرح مسلمانوں کا ایک فرقہ جب دلائل کے آ کے بے بس ہو جاتا ہے۔ تو مخاطب کو ''وہائی'' کمہ کر گلو خلاصی کرا لیتا ہے۔ یمی حال محترم پرویز صاحب کا ہے جب یہ دیکھتے ہیں۔ احادیث نفاسیر تاریخ تعامل امت سب کچھ ہی آپ کی قرآنی بصیرت کے خلاف ہے۔ تو جھٹ " تاریخ ظنی ہے اور ظن دین نہیں بن سکتا" کا نعرہ لگا دیتے ہیں۔ پھر پھھ چند غیر متعلق سے واقعات احادیث سے درج کر کے دل کی بھڑاس نکالتے اور قاری کے ذہن کو الجھا کریڈ سمجھ کیتے ہیں کہ بس اب سائل کی سب باتوں کا جواب آگیا۔ یہ انسیں بھولے سے بھی خیال نہیں آیا۔ اگر تاریخ 'حدیث' تفاسير' تعال امت سب کھ سی ظنی ہے تو آپ کی "قرآنی بصیرت" کا ظنی ہونا کیے ناممکن ہے؟ آپ کے ۱۲ صفحات پر مشمل جواب کے جس حصہ میں کچھ سنجیدگی سے جواب دیا گیا ہے وہ یہ ہے۔ ''نی اکرم سی کیا یا محابہ کبار کی ایک سے زائد ہویاں یا تو اس علم سے پہلے موجود ہوں گی اور یا بھر لا محالہ اسی شرط سے مشروط ' سورہ نساء کی آیٹ زیر بحث کے متعلق عام طور پر یمی کما جاتا ہے۔ کہ اس کا زمانہ نزول یا فتح مکہ کے قریب کا ہے یا سن ۵ ھے چو تک میں تحکم میں تعدد ازدواج کی حد بندی کی عمیٰ ہے ادر حضور سائیل کا آخری نکاح حضرت صفیہ بھاتھ کے ساتھ کتے کیے وقت سن کا حدیمیں ہوا تھا۔ اس کیے اس ہے ہیں بتیجہ نکلا جاسکتا ہے کہ اس تھم کا زمانہ نزول فتح کمہ کے بھی کا ہے۔ اگر تاریخ کی روایات اس کے کبار کی متعدد ہویاں تھیں) یہ دلیل لانا کہ تعدد ازدواج غیر مشروط جائز ہے۔ قرآن کو تاریخ کے تابع

خلاف ہیں تو ان روایات کو قرآن سے تطبیق دینا ہوگی اور اگر ان میں تھیں کی صورت نہ ہوگی تو انسیں غلط تصور کرنا ہوگا۔ قرآن کے ایسے کھلے تھم کی موجودگی میں تاریخ کی ان روایات سے (کہ رسول اللہ یا محابہ

كرناب - حالانك اصولاً تاريخ (ظن) كو قرآن (يقين) ك تابع ربنا جائية -" (قرآني فيل ص١٥٥) اب ويكفتے كه:

 تعدد ازدواج کے سلسلہ میں پرویز صاحب کی بیان کردہ حدود وقیود اور شرائط صرف اور صرف جنگ احد کے فورا بعد ہی پائی جاتی ہیں۔ اور کسی جنگ میں مسلمانوں کا نہ اتنا جانی نقصان ہوا نہ ہی تیمیوں کی تعداد میں کثرت واقع ہوئی۔

جنگ احد سن ۳ هه میں ہوئی تھی للذا اس زیر بحث آیت کا زمانہ نزول سن ۳ ه ہے۔

تنزمل کے لحاظ ہے اس سورہ کا نمبر ۹۲ ہے۔ یعنی مدنی صور توں میں سے چھٹی سورت اس لحاظ ہے

بھی آیت **ن**د کورہ کا زمانہ نزول من ۳ ھ میں ہی بنتا ہے۔

پرویز صاحب کابیہ بیان کہ "عام طور پر کما جاتا ہے کہ اس کا زبانہ نزول فتح کمہ کے قریب کا ہے۔

www.muhammadilibrary.com

💢 آئينة رَبُورِينت 💢 😘 (هصه سوم) قرآني مسائل 💢

"قطعاً غلط اور سفید جھوٹ ہے۔ کسی نے بھی ایسا نہیں کہا۔ اور جو پچھ کہا جاتا ہے وہ بیہ ہے کہ اس سورہ کا کچھ حصہ سن ۳ ھ میں کچھ سن ۲ ھ میں اور کچھ ۵ ھ میں نازل ہوا تھا۔ تاہم آیت زیر بحث بھنی طور پر سن ۳ ھ میں نازل ہوئی۔ لینی جنگ احد کے فورا بعد۔ اس کا زمانہ نزول آگرچہ میں ہے۔ تاہم اس کا علم عام ہے۔ وہ جنگ یا ہنگامی حالت یا تیبوں کی کثرت سے وابستہ نہیں۔

حضرت صفید بھ اللہ است فکاح جمادی الاخر سن عدد میں موا۔ اور حضرت میمونہ سے ذیقعدہ سن عدد میں۔ اس آخری نکاح کے وقت حفرت میموند سمیت رسول الله ملی کے گھر میں بیک وقت نو بیویال موجود تھیں۔ اور بیہ چار بیویوں سے زائد کی اجازت آپ کے لیے (بموجب سورہ احزاب آیت نمبر۵۰) خاص تھی۔ اور یه سوره احزاب اوا خرس ۲ ههیں نازل ہوئی۔

اب دیکھتے یہ تمام تصریحات "عام قانون ایک موی" کے بجائے تعدد ازدواج کاجواز مہاکرتی ہیں۔ اب پرویز صاحب سے بیہ تو ہو نہ سکا کہ صحیحتم قین کے اعتراضات کا کوئی مسکت جواب دے سکیں الٹا روایات پر برس پڑے اور فرمایا تاریخ اور روایات کو فرآن کے تابع کرنا چاہیے۔ حالانکہ بیہ سب بچھ قرآن کے تابع تو ہے' البتہ آپ کی " قرآنی بصیرت" کے تابع سنگی ہے۔ آپ قرآن اور تاریخ وروایات کی جیسی تطبیق چاہتے ہیں۔ وہ یوننی ہو سکتی ہے کہ ہم یہ نشلیم کر لی<sup>ں</sup> کہ جنگ احد من ۳ ھ کے بجائے من ۸ ھ میں ہوئی تھی۔

پرویز صاحب کی یه "قرآنی بصیرت" دراصل اس مغربی تخیل کی دراوار ہے جس میں ایک سے زائد بیوبوں سے نکاح کو ندموم فعل سمجھا جاتا ہے۔ بات بالکل صاف تھی کہ المام نے تھم تو ایک بیوی سے نکاح کا دیا ہے۔ البتہ اجازت چار پویوں تک ہے۔ تعدد ازدواج کی اجازت ہے تھم نہیں۔ کہ ہر کوئی تعدد ازدواج پر عمل کرنا شروع کر دے۔ قرآن ہرایک کے لیے اور ہر زمان ومکان کے لیے تا قیامت دستور حیات ہے۔ لنذا کسی بھی ملک اور دور کے لوگ اپنے اپنے رسم ورواج یا ضرورت کے مطابق اس رخصت ہے فائدہ اٹھا سکتے ہیں۔ مثلاً ہمارے ملک پاکستان میں آج کل عورت کی الگ ملکیت کا تصور نہیں۔ مرد آگر گھر والا ہے تو عورت گھر والی ہے۔ اس ملک میں اگر کوئی دو ہویاں بھی کرے تو بے شار پریشان کن مسائل اٹھ کھڑے ہوتے ہیں۔ للذا یمال کی ۹۵ فصد آبادی ایس ہے جو صرف ایک بیوی کو درست سمجھتی ہے اور ایک ہی نکاح پر قناعت کرتی ہے یہ الزام کوئی مخص نہیں دے سکتا کہ ۹۵ فی صد مسلمانوں نے تعدد ازدواج کی اجازت سے فاکدہ کیوں نمیں اٹھایا۔ اور باقی ۵ فی صد ایسے ہیں جن کے ہال دو دو یا تین تین ہویاں ہیں جو انہوں نے اپنی اپنی ضروریات یا حالات کے تحت کی ہیں۔ تو ان کو بھی مورد الزام نہیں تھرایا

اس کے برعکس عرب میں آج بھی عورت کی الگ ملکیت کا تصور موجود ہے۔ لہذا وہاں دو' تین بلکہ چار

www.muhammadilib<del>rary.com</del> آمَيْهُ پُرويزيْت ﴿ (هصه سوم) قرآنی مساءُ

یویاں کرنے پر بھی بیویوں کی باہمی رقابت کے مسائل بہت کم پیدا ہوتے ہیں۔ لنذا وہاں کی آدھی آبادی اس اجازت سے فائدہ اٹھا رہی ہے۔ اس لیے ان کے ہاں تعدد ازدواج معاشرہ کی نگاہوں میں بھی مذموم نہیں ہے۔ لنذا اگر وہ ایساکرتے ہیں تو بیشری نقطہ نگاہ سے بالکل درست ہے۔

ایک سے زیادہ بیویوں کو مدموم فعل سیجھنے کے اس مغربی تخیل کی بنیادیں دو ہیں:

 فاثی' بدکاری اور داشتائیں رکھنے کی عام اجازت اور جنسی آوارگی' جے ندموم کی بجائے مستحن نعل سمجھا جاتا ہے۔

ادیت پرسی معیار زندگی کی بلندی اور اولاد کی تعلیم و تربیت اور بڑھتے ہوئے اخراجات کی ذمہ داریاں پورا کرنے سے فرار۔ للذا ایبا معاشرہ تو ایک بیوی بھی بمشکل ہی برداشت کر تا ہے۔ بلکہ بمتر یمی سمھتا ہے کہ بیوی ایک بھی نہ ہو.......

اور سفاح ہی سے کام چلتا رہے۔ لیکن اسلام سب سے زیادہ زور ہی مرد وعورت کی عفت پر دیتا ہے۔
اور ہر طرح کی فحاثی کو ندموم میں قرار دیتا ہے۔ ای لیے اس نے اقتضات وطالات زبانہ کے مطابق چار
یوبوں تک کی اجازت دی ہے۔ اب جائے کہ اس مغربی تخیل اور اسلامی تخیل میں مطابقت کی کوئی
صورت پیدا کی جا سکتی ہے۔ جس کے پیچھے جانب محترم پرویز صاحب پڑے ہوئے ہیں اور چاہتے ہیں کہ
این مغرب سے مستعار لیے ہوئے زبن کو قرآنی جیجے کی آڑ میں مسلمانوں پر مسلط کر دیں۔

www.muhammadilibrary.com ﴿ اللهُ عَلَيْهُ رَبُورِنينَةٌ ﴾ ﴿ (قصه موم) قرآني مسائل ﴿ اللهُ عَلَيْهُ مَا لُل

## 🕆 غلام اور لونڈیاں

لونڈیوں کا مسئلہ بھی دراصل تعدد ازدواج کا تمہ ہے۔ چنانچہ وہی سورہ نساء کی آیت نمبر ۳ جو تعدد ازدواج کے جواز پر دلالت کرتی ہے۔ لونڈیوں کی اباحت پر بھی دلالت کرتی ہے۔ اس آیت کا آخری حصہ یوں ہے۔

"اگر تہمیں اندیشہ ہو کہ ان بیویوں میں انصاف نہ کر سکو گے تو ایک ہی بیوی کافی ہے یا جو تمہاری لونڈیاں "

﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا لَهَدِلُوا فَوَاحِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتَ أَيْمَانُكُمْ ﴿ وَالناءَ ٣/٤)

یہ حقیقت اپنی جگہ درست ہے کہ اسلام نے اسے بیشتر عرب کے علاوہ دیگر ممالک میں بھی غلام اور لونڈیوں کی عام تجارت ہوتی تھی اور اسلام نے اسے بتدریج کم کرنے کے لیے اقدامات کیے ہیں۔ اور اصادیث میں آزاد آدمی کو غلام بنانے اور اس کی خرید وفروخت پر سخت وعید بیان کی گئی ہے۔ آپ کا ارشاد ہے کہ ''جو مخص کسی آزاد آدمی کو غلام بنائے اس کے شخلاف قیامت کو میں خود استغاثہ کروں گا'' گر جمال تک جنگی قیدیوں کے غلام یا لونڈی بنانے کا تعلق ہے۔ اس کے جمی یا حرام ہونے کے متعلق ہمیں کوئی نص قطعی نہیں مل سکی۔ بلکہ اس کی تائید میں کئی آیات مل جاتی ہیں۔ اب جناب پرویز صاحب جنگی قیدیوں کو لونڈی غلام بنانے سے متعلق سورہ محمد ساٹھ بیم کی آیات مل جاتی ہیں۔ اب جناب پرویز صاحب جنگی قیدیوں کو لونڈی غلام بنانے سے متعلق سورہ محمد ساٹھ بیم کی آیات مل جاتی ہیں۔ اب جناب پرویز صاحب جنگی قیدیوں کو لونڈی غلام بنانے سے متعلق سورہ محمد ساٹھ بیم کی درج ذیل آیت پیش فرمایا کرتے ہیں:

''ان پر غلبہ حاصل ہونے کے بعد) انہیں یا تو بطور احسان چھوڑ دویا فدیہ لے کر چھوڑ دو۔''(قرآنی فیصلے

﴿ فَإِمَّا مَنَّا بَعْدُ وَإِمَّا فِلَآءً ﴾ (محمد٤/٤)

(۱۳۸)

منًا اور فداءً کی مختلف صور تیں: اب دیکھنے منا کے معنی احسان کرنا ہے نہ کہ ''بطور احسان چھوڑ دینا'' اگرچہ احسان کی ایک شکل یہ بھی ہے کہ بطور احسان چھوڑ دیا جائے۔ لیکن قرآن کے لفظ مساکو اس معنی میں محدود کر دینا آخر کیوں کر درست سمجھا جا سکتا ہے؟

<sup>🖒</sup> بخارى بحواله مشكوة كتاب البيوع ببب الاجارة ' فصل اول -

www.muhammadilibrary.com کننهٔ رَدویز ثبت (عصه سوم) قرآنی مسائل کمانک کمانک

اب ہم بتائمیں گے کہ منا اور فداء کی کیا کیا صورتیں ہو سکتی ہیں۔ جن پر رسول اللہ نے عمل کر کے کھایا۔

### مَنْ كى تين صورتيں:

① قید کی حالت میں ان ہے اچھا ہر تاؤ کیا جائے۔ جئیسا کہ ارشاد ہاری ہے:

﴿ وَيُطْمِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَىٰ حُيِّهِ؞ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأَسِيرًا شِيَّا﴾ (الإنسان٧٦)

اور باوجود میکہ خو دانہیں کھانے کی خواہش اور حاجت ہوتی ہے۔ وہ مسکینوں متیموں اور جنگی قیدیوں <sup>©</sup> کو

ہوی ہے۔ وہ سیسور کھانا کھلاتے ہیں۔

قید کی بھی دو صور تیں ہیں ایک سے کہ حکومت کا قیدی ہو۔ دو سرے سے کہ حکومت نے ان قیدیوں کو افراد میں تقسیم کر دیا ہو۔ دونوں صورتوں میں ان سے بہتر اور فیاضانہ سلوک کی تاکید کی گئی ہے۔ حکومت کی قید کی مثال ہے ہے کہ بھا ہے سردار اثامہ بن اثال گر فقار ہو کر آئے۔ تو آپ نے اے مجد نبوی میں نظر بند رکھا۔ آپ کے حکم ہے اسے عمدہ کھانا اور دودھ مہیا کیا جاتا رہا۔ تین دن کے بعد آپ نے اے رہا کر دیا۔ تو وہ آپ کے حسن سلوک ہی گئی ہا پر ایمان لے آیا۔ اور انفرادی قید کی مثال ہے ہے کہ جنگ بدر

کر دیا۔ تو وہ آپ کے حسن سلوک ہی کی نابر ایمان کے آیا۔ اور الفرادی قید کی مثال یہ ہے کہ جنگ بدر کے قیدیوں کو رسول اللہ ساتھ ہی ہدایت فرمائی کہ استوصوا بالا ساتھ ہی حیوا یعنی ان قیدیوں کے ساتھ چھاسلوک کرنا۔ انمی قیدیوں میں سے ایک قیدی ابو عزیز کا بیان ہے کہ جمعے جس انصاری کے گھر میں رکھا گیا تھا وہ خود تو تھجوریں کھاتے تھے لیکن مجھے صبح شام

روٹی کھلاتے تھے۔ اسلام نے جو حسن سلوک کی تاکید کی تھی اس کا بیہ اثر تھا کہ نام کئے علاوہ غلام اور آزاد میں کچھے فرق

ند رہ گیا۔ غلاموں کا فقیہ اور محدث ہونا تاریخ سے ثابت ہے۔ زید بن حارثہ کو آپ نے متبئی بنایا پھراپی نہ رہ گیا۔ غلاموں کا فقیہ اور محدث ہونا تاریخ سے ثابت ہے۔ زید بن حارثہ کو آپ نے متبئی بنایا پھراپی پھوپھی زاد بسن سے ان کا نکاح کر دیا۔ زید بن حارثہ اور ان کے بیٹے اسامہ بن زید دونوں کو سپہ سالار لشکر بنایا جن کے تحت صحابہ کبار جنگ میں شریک ہوئے۔ حضرت عمر بناٹی ' حضرت بلال بناٹی ' کو جو حبثی غلام شعے۔ سیدنا بلال کمہ کر بکارتے تھے۔ حضرت عمر بناٹی نے اپنی وفات کے وقت ابو حذیفہ کے آزاد کردہ غلام سالم بناٹی کے متعلق فرمایا کہ آگر وہ زندہ ہوتے تو میں انہیں خلیفہ نامزد کر دیتا اور رسول اللہ نے یہ بھی فرمایا تھا کہ ''آگر تم پر نکٹاغلام بھی امیر بنا دیا جائے تو جب تک وہ خمیس اللہ کے احکام کے مطابق چلا آ ہے۔ اس کی بات سنو اور اطاعت کرو۔ '' (مسلم کتاب الامارة)

اسیر (جمع - اساریٰ) کا لفظ جنگی قیدی کے لیے آتا ہے۔ دوسرے قیدیوں کو جنہیں عدالت سمی جرم کی پاداش میں قید کی سزا دیتی ہے۔ جب تک حوالات میں ہوں تو محبوس اور اگر جیل خانہ میں ہوں تو مجون کہتے ہیں۔

اعزاز باقی رہ جاتا ہے۔ جو آزاد کے ساتھ مخصوص ہو اور غلام اس سے بے بسرہ ہو۔ © جزید کی شرط پر انسیں ذِی بنالیا جائے: فتح نیبرسن کھ) کے بعد اہل نیبر کے ساتھ میں سلوک کیا گیا۔

جزید کی شرط پر انہیں ذی بتالیا جائے: فتح نیبرس کھ) کے بعد اہل نیبر کے ساتھ میں سلوک کیا گیا۔ دور فاردتی میں سواد عراق کے معاملہ میں اکثر اسی صورت پر عمل ہوتا رہا ہے۔ اس طریقہ پر بالعوم ایسی صورت میں عمل کیا گیا ہے۔ جب کہ قیدی اس علاقہ کے باشندے ہوں جو مفتوح ہو کر سلطنت اسلامی میں شامل ہو چکا ہو۔

انسیں بلا معاوضہ محض ازراہِ احسان رہا کر دیا جائے یہ صورت رسول اللہ طافیظ نے فتح مکہ کے بعد افتیار فرمائی۔ بلکہ آپ نے اپنے کی جائی دشمن کو بھی قیدی بنانے کا تھم نہیں دیا اور پہلے ہی اعلان

﴿ إِذَهَبُوا أَنْتُمُ الطُّلَقَاءُ ﴾ "جاوتم سب آزاد ہو۔" (تاریخ طبری ج اباب فتح مکہ) اور جن قیدیوں کو قید کرنے کے بعد ازراہ احمال چھوڑا گیاان کی تفصیل درج زیل ہے:

آ سریه نخله رجب <u>۲ ه</u> اله 2 آ غزوه بنو مصطلق شعبان <u>۵ ه</u> 19

غزوہ بنو مصطلق شعبان ہے۔
 تربیہ جموم رہے الا خراہے
 سریہ جموم صفر کے رہے۔
 سریہ عیص صفر کے رہے۔
 سریہ عیص جمادی الاول میں ہے۔

ا غزوه حنین شوال <u>۸</u> هه قدی ا قدی ا

اسرمیه عینیه محرم ۹ هم هم محرم ۹ قیدی
 اسرمیه بنوطے ۹ و ختر عاتم سفانه اور اسکی پوری قوم (تعداد معلوم نمیں)

کل میزان 6203 تیدی

آزاد کرنے کے علاوہ قیدیوں کو کپڑے بھی عطا فرمائے۔ آپ نے دخیرِ حاتم کو با اکرام رخصت فرمایا اور اس کی وجہ سے ساری قوم کو چھوڑ دیا۔

## فدیه کی تین صور تیں:

الل معاوضہ لے کر انہیں چھوڑ دیا جائے: یہ صورت جنگ بدر رمضان سن ۲ھ کے بعد اختیار کی گئی۔ ہر قیدی کے عوض اس کی حیثیت کے مطابق ایک ہزار درہم سے چار ہزار درہم تک رقم معاوضہ مقرر کی گئی۔ چونکہ اس طرح مالی فدیہ لے کر قیدیوں کو رہاکرنے پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے

www.muhammadilibrary.com آئینهٔ بَهٔ ویزیمت (قصه سوم) قرآنی مسائل (قصه سوم)

. عمّاب نازل ہوا تھا۔ ( کیونکہ اللہ تعالیٰ کی منشابہ تھی کہ انہیں یہ تیج کر دیا جائے) للذا مسلمانوں نے اس طریقہ کو اچھا نہیں سمجھا۔ اُٹر چہ اس کا بھی جواز موجود ہے۔

﴿ كُونَى خَاصَ خَدَمَتَ لِي كَرْ چَهُورُا جَائِے: اس صورت كا اطلاق بھى جنگ بدر كے بعد ہوا جو قيدى رقم ادانہ كرسكتے تھے اور پڑھے لكھے بھى تھے۔ ان كے ذمہ سے خدمت لگائى گئى كہ ان ميں سے ہرايك دس دس مسلمانوں كويڑھنا لكھنا سكھادے تو وہ آزاد ہو جائيں گے۔

(3) جنگی قیدیوں کا تبادلہ کر لیا جائے: دور نبوی میں قیدیوں کا تبادلہ کی بڑی تعداد میں نہیں ہوا۔ تاہم اس کی بھی مثالیں موجود ہیں۔ مسلم' ابوداؤد ادر ترفدی نے روایت کی ہے کہ رسول اکرم نے دو مسلمانوں کے بدلہ میں ایک دفعہ مشرکین کے ایک آدمی کو رہا کر دیا۔ ایک اور موقع پر آپ نے ایک گرفتار شدہ لڑی اہل مکہ کو دے کر دو مسلمان رہا کرائے۔

مجامدین میں قیدیوں کی تقسیم: غزوہ بنو قریظہ ذی الحجہ ۵ ججری میں یبودی قیدیوں میں سے بعض کو قتل اور بعض کو قتل کی اور بعض کو قبل کی سرار بعض کو قبل کی سرار یہ سرا دراصل محض اسیران جنگ کی وجہ سے نہ تھی بلکہ ان کے جرائم اور بھی تھے۔ مثلاً مسلسل عمد شکنی نداری اور مسلمانوں کے خلاف سازشیں کی کرتے رہتے تھے۔ یبود نے جنگی قیدیوں کے فیصلہ کے لیے قبیلہ اوس (جو یبود کے حلیف سے) کے سردار سھرین عبادہ ہڑتے کو بطور ثالث منتخب کر لیا۔ جو رسول اگرم ملٹی اوس (جو یبود کے حلیف سے) کے سردار سھرین عبادہ ہڑتے کو بطور ثالث منتخب کر لیا۔ جو رسول اگرم ملٹی اوس (جو یبود کے حلیف سے) کے سردار سھرین عبادہ ہڑتے کو بطور ثالث منتخب کر لیا۔ جو رسول اگرم ملٹی ایکار کی سام کر لیا۔ انہوں نے یہ فیصلہ دیا کہ:

- (i) جو لوگ لڑنے کے قابل ہیں۔ قتل کر دیئے جائیں۔ - یہ اسٹ
  - (ii) عورتیں بچے اور معذور قید کر لیے جائیں۔ بر
  - (iii) مال واسباب كو اموالِ غنيمت قرار ديا جائے.

یہ فیصلہ چو نکہ تورات کے بھی مطابق تھا۔ لندا یہود نے بھی اس فیصلہ کو بخوشی تشکیم کر لیا۔ چنانچہ اس فیصلہ کے مطابق ۴۰۰ آدمیوں کو یہ تیغ کیا گیا۔ اور ۴۰۰۰ اسیران جنگ' جن میں عور تیں بھی شامل تھیں'کو لونڈی غلام بنایا گیااور مسلمانوں میں تقسیم کیا گیا۔

پرویز صاحب کا اصل اعتراض: یه تو تھیں منا اور فداء کی مختلف صور تیں۔ جن پر آپ ساڑیا نے خود بھی عمل کر کے دکھایا اور بعد میں مسلمان حکومتوں میں بھی ان پر عمل ہوتا رہا۔ اب پرویز صاحب کا اعتراض یہ ہے کہ ملک کی جو آیات قرآن میں ندکور ہیں۔ یہ سب مندرجہ بالا آیت کے نزول سے پہلے کے واقعات سے تعلق رکھتی ہیں۔ اس بات کی تحقیق کے لیے ضروری ہے کہ پہلے آیت مندرجہ کا زمانہ نزول معلوم کیا جائے اور وہ بوری آیت یوں ہے۔

﴿ فَإِذَا لَقِيتُهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَضَرَّبَ ٱلرِّفَابِ حَتَّى إِذَآ لَيَهِرجب تم كافروں كے مقابلہ پر آؤتو ان كى كر دنيں

www.muhammadilibrary.com

آئينهُ رَبُورِيقِت 💢 🚓 (قصد سوم) قرآنی مسائل

أَنْحَنْتُمُوهُمْ فَشُدُّوا أَلَوْنَاقَ فَإِمَّا مَثَا بَعَدُ وَإِمَّا فِلْدَآةً حَتَّىٰ الرَّا دو حَتَى كه جب ان كو خوب قَلَ كر جَكُوت جو زنده تَضَعَ كَلْرَبُ أَوْزَارَهَا أَذَلِكُ أُولَقَ بَشَكَاهُ اللَّهُ لَانْتَصَرَ كَبُرْتُ جا مِن ان كو مضوطى سے قيد كر او - بجراس مِنْهُمْ وَلَيْكِن لِيَبْلُوا بَعْضَ اللَّهِ لَالْمُنْ مَنْ أَنْ فَيْلُوا كَا بَعُو رُدو فَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُوالِى اللَّهُ اللْمُوالِي اللْمُنْ الْمُلِمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ ا

فِ سَبِيلِ اللَّهِ فَلَن يُضِلَّ أَعْمَالُهُمْ ﴿ إِنَّ ﴾ (محمد٤/٤)

آ زمائش چاہتا ہے۔ اور جو اوگ اللہ کی راہ میں مارے گئے ان کے انمال کو وہ ہر گز ضائع نہیں کرے گا۔

کین وہ تو تمہارے آپس کے مقابلہ سے تمہاری

اب دیکھے اسلام کے ضابطہ جنگ کے متعلق ایسی روایات ابتدائی ہی ہو سکتی ہیں۔ مولانا مورودی کا بیہ خیال ہے کہ بیہ سورہ اس وقت نازل ہوئی جب کہ مسلمانوں کو جنگ کی اجازت تو مل چکی تھی۔ لیکن ابھی جنگ بدر بھی وقوع پذیر نہیں ہوئی تھی۔ اور نیز بیہ کہ رسول اللہ سٹ پیٹر نے اساری بدر کے فدیہ کا فیصلہ سورہ محمد کی اس آیت کے تحت کیا سائر ہمارے خیال میں بیہ رائے درست نہیں اور اس کی وجوہ درت ذیل ہیں۔

اگر بدر کے قیدیوں کے متعلق فیصلہ اس آبت کے تحت ہوا اور یہ آیت نازل ہو چکی تھی۔ تو پھر مشورہ کی ضرورت کیوں پیش آئی؟ نیز یہ کہ اگر اس آبت کے مطابق ہی آپ نے قیدیوں کو فدیہ لے کر چھوڑنے کا فیصلہ کیا تھا تو پھر اللہ تعالیٰ کی طرف سے عماب کیوں ازل ہوا؟

© جنگ بدر کے قیدیوں کا ذکر سورہ انفال میں ہوا ہے۔ جس کا گرتیب نزول کے لحاظ سے نمبر ۸۸ ہے۔ جب کہ سورہ محمد کا ترتیب نزول کے لحاظ سے نمبر ۹۵ ہے۔ للذا آیت مندر سے کا نزول اساریٰ بدر سے بہت بعد کا ہے۔ اس کا زمانہ نزول من ۴ ھیا من ۵ ھی ہو سکتا ہے۔

اعتراض كا جائزه: اب جب اس آيت كے زمانه نزول كى تعيين ہو گئى تو ہميں يه ديكھنا ہے كه كيا قرآن ميں ايكى آيات بھى ملتى ہيں۔ جن كا تعلق اسارى جنگ سے تعلق ركھنے والے ملك كيين سے ہوا اس سوال كاجواب اثبات ميں ہے اور چند ايكى آيات ورج ذيل ہيں۔

﴿ وَيُطْعِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَىٰ حُبِّهِ مِسْكِينًا وَيَنْهِمًا "اور وہ خود کھانے کی رغبت رکھنے کے باوجود والسِیرًا ﴿ ﴾ (الإنسان٧٦/٨)

یہ سورہ مدنی اور ترتیب نزول کے لحاظ سے اس کا نمبر ۹۸ ہے۔ اس آیت میں اللہ تعالیٰ مومنین کی صفات بیان فرمارہ جیں جن میں ایک صفت یہ بھی ہے کہ وہ جنگی قیدیوں کو اپنی رغبت طعام پر ترجیح دے کر کھانا کھلاتے ہیں۔ جیسا کہ ہم اساریٰ بدر کے سلسلہ میں ایک انصاری کا واقعہ بیان کر آئے ہیں۔ اساریٰ بدر تو چھوڑ دیئے گئے تھے۔ اب یہ اسیر نئے ہی ہو سکتے ہیں۔ اور یہ نئے اسیر جنگ خیبر کے بعد ہی مسلمانوں کے ہاتھ لگے تھے۔ یعنی من کھ میں۔

اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ جنگی قیدیوں میں سے حاصل ہونے والی تونڈیاں جو حکومت کی وساطت سے ملتی ہیں۔ اب اگر سے لونڈیوں کا جواز وساطت سے ملتی ہیں۔ اب اگر سے لونڈیوں کا جواز اسلام کے چرہ پر اتنا ہی بدنما داغ تھا تو اللہ نے اپنے نبی کو اس کی اجازت کیوں دی جو ساری امت کے لیے اسوہ ہیں؟ آپ نے سن کے میں حضرت صفیہ کو آزاد کرکے اس سے نکاح کیا۔

یہ آیت کا گلزا سورہ نور سے ہے جس کا زمانہ نزول اواخر سن ۲ ھ ہے (یعنی غزوہ بنی مصطلق واقعہ اِ فک کے بعد) اور ترتیب نزول کے لحاظ ہے آگ نمبر ۱۰۱ہے۔

اب آگر پرویز صاحب یہ کمیں کہ ملک یمین کا آگئی جنگی قیدیوں سے نمیں بلکہ وہ لونڈیاں غلام ہیں جو پہلے سے بی چلے آرہے تھے تو یہ بات بھی درست نمیں کوگ ایک طرف تو ہمیں قرآن کے مطالعہ سے یہ معلوم ہو تا ہے کہ اسلام نے ابتداء سے لونڈی غلام رکھنے کی حوصہ شکنی کی ہے اور کئی طرح کے اقدامات سے اس سلسلہ کو ختم کرنا چاہا ہے۔ اب ہجرت سے پہلے کے ۱۳ سال اور ہجرت کے بعد کے ۲ سال یعنی ۱۹ سال میں بھی یہ سلسلہ ختم نہ ہو تو چرت کی بات ہے۔ اس کی یمی صورت نظر آتی ہے کہ جب جنگی قیدی ہمی شامل ہوتے رہے ہوں۔

رخصت کی جکمت: اب سوال بیہ ہے کہ اگر اسلام کی نگاہ میں لونڈی غلاموں کا وجود ایک ندموم فعل ہے تو اسے حکماً بند کیوں نہ کر دیا گیا۔ تو میرے خیال میں اس کی درج ذیل وجوہ ہو سکتی ہیں۔

ادر دہت ہیشہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے صدقہ اور رحمت ہوتی ہے۔ رسول اللہ رحمۃ اللعالمین شے اور وہ اس طرح لونڈی غلام بنانا پند نہیں کرتے تھے۔ لیکن اس کے باوجود جنگ خیبر میں ایسا موقع بن ہی گیا۔ تو پھریہ کیسے کما جاسکتا ہے کہ آئدہ تا قیامت مسلمانوں کو کوئی اب واقعہ پیش آہی نہیں سکتا۔ لہذا اللہ تعالیٰ کی طرف سے اس رخصت کو مطعون کرنے کی بجائے اس کا انعام ہی سمجھنا چاہیئے۔

اب آگر اس رخصت ہے مسلمان ناجائز فائدہ حاصل کرنا چاہتا ہے۔ یا کوئی اسلام دستمن اس رخصت کو غلط جامہ بہنا کر لوگوں کو اسلام ہے متنفر کرنا چاہتا ہے تو اس میں اسلام کا کیا قصور ہے۔

غلام اور لونڈیوں سے فائدہ حاصل کرنا بھی ایک رخصت ہے۔ تھم نہیں اب اگر آج کے دور میں

www.muhammadilibrary.com

(هد يوم) قرآني مسائل ١٤٩٩ ﴿ (هد يوم) قرآني مسائل ٢٨

اس کی ضرورت ہی پیش نہیں آتی تو اس رخصت سے زندگی بھر فائدہ نہ اٹھانے سے دین میں کونسی کی آجائے گی۔

® ان دنوں محکمہ جیل یا جیل کے لیے بڑے احاطے اور اس کا انتظام تو تھا نہیں۔ للذا مسلمانوں میں تقسیم کرنے کے بغیر کوئی دوسرا چارہ بھی نہ تھا۔ اور جب مسلمانوں میں تقسیم کیا گیاتو پھر فحاثی کا ایک نیا باب کھلنے کا امکان تھا۔ اس امکان سے روکنے کی خاطران سے تمتع کی بھی اجازت دی گئی۔ پھراس تمتع پر بھی طرح طرح کی یابندیاں ﷺ عائد کر دی تمکیں۔

گر آج کے دور میں اس طرح کی تقسیم کی ضرورت نہیں رہی۔ آج حکومتوں کے پاس ایسے کیمپول کے انتظامات موجود ہوتا ہے۔ ایسے کیمپول میں اگر مرد وزن کو آزادانہ اختلاط کی روک تھام کا بندوبست کر دیا جائے تو پھر مسلمانوں میں تقسیم کی ضرورت ہی پیش نہیں آسکتی۔ اور ایسے قیدیوں کو اس وقت تک ان کیمپوں میں رکھا جائے گا جب تک باہمی تبادلہ کی شکل یا کوئی اور باعزت عل نہ نگل آئے۔

جماد قیامت تک کے لیے فرض کے اور جنگ میں ہر طرح کے حالات متوقع ہوتے ہیں۔ اور صاف بات تو یہ ہے کہ اسلام فحاثی کو کسی قیمت پر برداشت نہیں کرتا۔ اس فحاثی کے سدباب کے لیے لونڈیوں سے تمتع کی رخصت دی گئی ہے۔ اور اس پر کلیتا پابندی عائد کرنا اللہ تعالیٰ کو منظور ہی نہ تھا۔

﴿ اسلام فاتح فوجیوں کو قیدی عورتوں کی عصمت دری کی بالکل اجارت نمیں دیتا۔ جیسا کہ عام دنیا کا وستور ہے کہ فاتح فوجیوں کو مقوضہ علاقوں کی عورتوں یا قیدی عورتوں سے تمتع کی تھی چھٹی دی جاتی ہے۔ اسلای نقطہ نظر سے فاتح فوج کا ایسا فعل بھی بلاشبہ زنا میں واخل ہے۔ ہاں اگر اسلامی حکومت کی وساطت سے قیدی عورتیں فاتح فوج میں تقسیم کی جائمیں تو اس کا نام ملک یمین ہے اور یمی نکاح کی دو سری شکل بن جاتی ہے۔ اس میں حق مربھی نہیں ہوتا۔ اور مالک اپنی اپنی ملک یمین سے تمتع بھی کر سکتا ہے۔ ہاں اگر حاملہ ہو تو جب تک حمل وضع نہ ہو اس سے صحبت نمیں کر سکتا۔ پھر اگر وہ لونڈی مالک سے صاحب اولاد ہو جائے تو مالک کی وفات کے بعد از خود آزاد ہو جاتے تو مالک کی وفات کے بعد از خود آزاد ہو جاتے تو مالک کی وفات کے بعد از خود

# 🗇 رجم اور حدّ رجم

زنا کی سزائے متعلق سب سے پہلے درج ذیل تھم نازل ہوا تھا:

﴿ وَأَلَّتِي يَأْتِينَ ٱلْفَاحِشَةَ مِن

نِسَآيِكُمْ فَٱسۡتَشۡمِدُوا عَلَيْهِنَ ٱرْبَعَةُ

مِنكُمُّمَ فَإِن شَهِدُواْ فَأَمْسِكُوهُكَ فِي ٱلبُيُوتِ حَتَّى يَتَوَفَّنُهُنَّ ٱلْمَوْتُ أَذَ يَجْعَلَ ٱللَّهُ

لَمُنَ سَكِيلًا ﴿ وَالَّذَانِ يَأْتِينَنِهَا مِن كُمَّ

فَعَاذُوهُمَا ﴾ (النساء٤/١٦١)

"تم میں سے جو عور تیں بدکاری کریں ان پر چار مردوں کی گواہی لاؤ۔ پھراگر وہ چاروں گواہی دے دیں

تو تم ایسی عورتوں کو گھروں میں اس وقت تک قید رکھو کہ وہ مرجائیں۔ یا پھر خدا ان کے لیے کوئی دو سری

راہ مقرر کر دے اور دو مرد جو تم میں ہے اس جرم کا

ار تکاب کریں تو ان دونوں کو ایذا دو۔ "

یہ آیات سورہ نساء کی ہیں اور یہ سورہ جنگ اصد کے بعد سے لے کر سن سم ھے کے اوا خر تک مختلف او قات میں نازل ہوتی رہی ہے۔ ترتیب نزول کے لحاظ سے اس کا نمبر ۹۲ ہے۔ مندرجہ بالا آیت سے درج ذیل نتائج اخذ ہوتے ہیں۔

امرد وعورت دونوں کے لیے ابتدائی سزا ان کو ایذا پہنچانا تھا۔ جس میں لعنت ملامت اور مار پہیٹ سب
 کچھ شامل ہے۔ البتہ عورتوں کے لیے یہ اضافی سزا تھی کہ تازیست اسیں ایپنے گھر میں نظر بند رکھا
 جائے۔ (جیسا کہ پردہ کے احکام کا بھی بیشتر حصہ عورتوں پر لاگو ہو تا ہے)

ایسی سزا کا تھم عارضی اور تاتھم ثانی ہے۔ جس کی دلیل آیت کے الفاظ ﴿ اَوِیَجَعَلُ اللّٰهُ لَهُنَّ سَبِیْلاً ﴾ ہیں۔

یہ سزا حکومت سے نہیں بلکہ معاشرہ سے تعلق رکھتی تھی۔

ن ۲ ھ میں واقعہ اِفک پیش آیا جس کے نتیجہ میں س ۲ ھ کے اوا خرمیں سورہ نور نازل ہوئی اس میں
 زناکی سزا مقرر کر دی گئی۔ ارشاد باری ہے:

﴿ ٱلزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي فَأَجَلِدُوا كُلَّ وَبِيدٍ مِّنْهُمَا مِأْنَةً " ' زانی مرد ہویا عورت ان میں سے ہرایک کو سو جَلْدَةِ ﴾ (النور ۲/۲٤)

مکراس آیت میں جو زنا کی سزا مقرر کی گئی ہے وہ صرف کنوارے زانی' مرد ہویا عورت کے لیے ہے۔ اور اس کی دلیل اس سے اگلی آیت ہے۔ جو یوں ہے:

کے ساتھ اور مومنوں پر یہ چیز(یعنی زانی یا مشرک ہے نکاح) حرام کر دیا گیاہے۔ "

سزا کی بہ نسبت آدھی سزا ہے جو آزاد عورتوں کو دی

سورہ نور میں مذکورہ سزا صرف کنواروں کے لیے ہے: اب دیکھئے اس آیت میں۔

ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾ (النور٢٤/٣)

① جن زانیوں کی سزا کا ذکر ہے۔ ان کے ساتھ نکاح کی بھی ممانعت ہے اور بیر اسی صورت میں ممکن ہے کہ وہ مرد اور عورت غیر شاوی شدہ ہوں۔

ان مرد سے نکاح کا حق صرف زانیہ عورت کو دیا گیا ہے۔ اب آگر وہ پہلے ہی شادی شدہ ہو تو زنا کے بعد اس کا مستحق کوئی زانی ہی ہو سکتا ہے نہ کہ اس کا پہلا خاوند جس کا کوئی قصور بھی نہیں۔ اس طرح بعد سزا زانی کے حق میں تو خید رہے گی مگر پر ہیز گار خاوند کے حق میں خانہ بربادی کا باعث بنے گی اور بیا بہت مثبت اللی کے خلاف ہے۔

مارے اس وعویٰ کی تائید قرآن کریم کی در زیل آیت سے بھی ہوتی ہے:

﴿ وَهَن لَمْ يَسَتَطِعْ مِنكُمْ طَوْلًا أَن يَسَكِ اورتم مِن عولوك مومن آزاد عورتول عنكال المُحْصَدَنَتِ الْمُوْمِنَاتِ فَمِن مَا مَلَكَتَ اللهِ عَلَا اللهُ عَصَدَنَتِ الْمُوْمِنَاتِ فَمِن مَا مَلَكَتَ اللهِ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى استطاعت نه رکھے ہوں تو وہ تساری اَیْمَن کُمُ مِن فَلَیکُومِنَ مُن اللهُ وَمِن فَلَیکُومِنَ مَن اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ ال

بِفَحِشَةِ فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَا عَلَى ٱلْمُحْصَنَتِ مَرَاكَ ا مِنَ ٱلْعَذَابِ ﴾ (انساء٤/٢٥)

لونڈی کی سزائے زنا: اب دیکھئے اس آیت میں پہلی بار جو لفظ مُخصَنْت ہے اس کا معنی تو آزاد غیر شادی شدہ عورت کے سوا کوئی دو سرا ہو ہی نہیں سکتا۔ جس سے نکاح کی ہدایت کی جا رہی ہے۔ اور دو سری بار جو اس آیت میں مُخصَنْت کا ذکر آیا ہے تو اس کا معنی بھی لامحالہ "آزاد غیرشادی شدہ عورت ہیں" لینا پڑے گا۔ اور آزاد غیرشادی شدہ زائیے کی سزا سو درے ہے۔ تو اس لحاظ سے منکوحہ لونڈی جو زنا کرے اس کی سزا غیرشادی شدہ آزاد عورت سے نصف یعنی ۵۰ کوڑے ہے۔

نصف رجم: یہ آیت جمال اس بات کی دلیل مہیا کرتی ہے کہ سورہ نور میں بیان شدہ سزا صرف کنوارے مرد وعورت کی ہی ہو سکتی ہے۔ وہاں یہ آیت پرویز صاحب کے ایک اعتراض کا جواب بھی مہیا کر دیتی ہے۔ مکرین حدیث کا اعتراض یہ ہے کہ شادی شدہ عورت کی سزا آپ کے خیال کے مطابق رجم ہے اور شادی شدہ لونڈی کی سزا قرآن کے مطابق شادی شدہ عورت کی سزا کا نصف ہے۔ اور یہ نصف رجم بنتی ہے۔ اور

### <del>www.muh</del>ammadilibrary.com آئینهٔ رَدور بیت بطط کی از الی مسائل کی الی مسائل

نصف رجم چونکہ ممکن نہیں فلمذا حدیث میں وارد شدہ سزا درست نہیں ہو سکتی۔ درست بات بیہ ہے کہ عورت اور مرد چاہے کنوارے ہول یا شادی شدہ' بلا امتیاز سب کی سزا سوکو ڑے ہے۔

اس اعتراض کا جواب سے ہے کہ اگرچہ لغوی لحاظ سے مُخصَنْت <sup>©</sup> کا ترجمہ شادی شدہ آزاد عورت بھی ہو سکتا ہے۔ لیکن آیت ندکورہ بالا میں چو تکہ پہلی بار کالفظ مُخصَنْت کا ترجمہ "محض آزاد کواری" ہی ہو سکتا ہے۔ لئذا اس میں سزا بھی اس کی تجویز ہوئی ہے اور شادی شدہ لونڈی کی سزا بھی اس "آزاد کواری" کی سزا کا اصف ہے۔ اب مظرین حدیث فریب سے دیتے ہیں کہ مُخصَنْت کا ترجمہ "آزاد بیاہی عورت" کر کے اس پر مندرجہ بالا اعتراض وارد کر دیتے ہیں۔

صدرجم: اب یہ تو واضح بات ہے کہ شادی شدہ مرد وعورت کا زنا کرنا کنوارے جو ڑے کے زنا کرنے سے شدید تر جرم ہے۔ زنا کی بھی کئی قتمیں ہیں ایک یہ کہ کنوارا لڑکا اور لڑکی زنا کریں۔ اس قتم کے زنا کو سابقہ تہذیبوں میں معیوب ضرور سمجھا جاتا رہا لیکن قابل دست اندازی سمرکار جرم نہیں سمجھا جاتا تھا۔ سابقہ شریعتوں میں بھی ایسے زنا کی سرا نسبتا کم ہی تجویز کی گئی تھی۔دو سمری قتم یہ ہے کہ کوئی کنوارا کسی شادی شدہ عورت سے زنا کرے یا اس کے جاس اسے (Audultry) کتے ہیں اور تیسری قتم یہ ہے کہ فریقین شادی شدہ ہوں۔ یہ اقسام سابقہ تمذیبی اور علی ہذا القیاس شریعتوں میں بھی ایسے جرائم سمجھ خراقی شاکہ دہ ایسادعوی عدالت میں محکومت مراضلت بھی کر سکتی ہے اور فریقین میں سے ہر کسی کو یہ حق بھی حاصل جائے۔

اسلام نے سب سے پہلے تو فحاشی کے ذرائع کا سدباب کیا۔ سورہ احزاب جو سورہ نور سے تقریباً ایک سال پہلے نازل ہوئی تھی۔ میں مسلمان عورتوں کو حکماً کہا گیا کہ وہ محرم ریشتہ داروں کے سوائے دو سروں کے سامنے زیب وزینت ظاہر نہیں کر سکتیں۔ ان کا اصلی مقام گھر ہے للذا وہ دور جاہلیت کی طرح گھر سے باہرا پی زیب وزینت کا اظہار بھی نہیں کر سکتیں۔ اور اگر ضرور تا جانا پڑے تو بڑی چادر اوڑھ کر ہی جاسکی بیں۔ وغیرہ وغیرہ پھر اس سورہ نور میں۔ جس میں زنا کی سزا کا ذکر ہے مزید ایسے بست سے احکامات دیئے گئے۔ جو فحاشی کے سدباب کا ذریعہ تھے۔ قرآن نے سابقہ تہذیبوں یا شریعتوں کے دستور کو چھوڑ کر کوارے جو ڈے دے دانا کو ہی جرم کی اصل بنیاد قرار دے کر اس کی سزا سو درے مقرر کی اور ساتھ ہی کوارے جو ڈے میں دیا گیا کہ معاشرہ میں جو لوگ مجرد ہیں خواہ وہ عور تیں ہوں یا مرد' غلام ہو یا لونڈی سب کے نکاح کر دیئے جائیں نکاح کے سلسلہ میں ان کو تمام ممکنہ سہولتیں دی گئیں۔ اس کے باوجود بھی جو

اونڈی کا آزاد ہونا بھی احصان (یا زنا ہے بچاؤ) کا ذریعہ ہے اور نکاح بھی۔ آزاد عورت تو ایک لحاظ ہے پہلے
 بی محصن ہوتی ہے۔ شادی کے بعد اِحصان کا دو سرا درجہ بھی حاصل کر لیتی ہے تاہم لغوی لحاظ ہے ہم محض آزاد
 اور کنواری عورت کو بھی محصن کمہ سکتے ہیں اور شادی شدہ عورت کو بھی خواہ وہ لونڈی ہو یا آزاد۔

www.muhammadilibrary.com

💢 آئينه رَبُورِينت 🔀 🕊 (هدموم) قرآنی سائل 💢

لوگ ممری رقم یا بیوی کے نان ونفقہ کی بھی طاقت نہیں رکھتے تھے انہیں پاک وامن رہنے کی ہدایات دی تحکیٰں۔ ارشاد باری ہے:

﴿ وَأَنكِحُواْ ٱلْأَيْلَمَىٰ مِنكُرٌ وَٱلصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْرٌ فَضْلِهِ ۗ. وَٱللَّهُ وَاسِعُ عَكِيدٌ ١٠ وَأَلِيَا مُعَ فِي

وَلِمَآيِكُمْ إِن يَكُونُواْ فُقَرَآءَ يُغْنِهِمُ ٱللَّهُ مِن ٱلَّذِينَ لَا يَجِدُونَ نِكَاحًا حَتَّى يُغْنِيَهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضَّلِهِۦ﴾ (النور٢٤/ ٢٣–٣٣)

غلاموں میں سے جو صالح ہیں ان سب کے نکاح کردو اگر وہ غریب ہیں تو اللہ ان کو اپنے فضل سے غنی کر دے گا اور اللہ بدی وسعت والا اور بہت جانے والا ہے۔ اور جو لوگ نکاح رشتہ یا بیوی کامہراور تان ونفقہ نه پائيں' انهيں بھي پاكدامن رہنا چاہيے آآنكه الله اپنے فضل سے انہیں غنی کر دے۔"

"تم میں جو لوگ بے زوج ہیں اور تمہارے لونڈی

اب یہ تو داضح ہے کہ ال حکامات اور حدود وقیود کے بعد بھی زناکا زیادہ خطرہ نوجوان اور بے زوج قتم کے لوگوں یعنی کنوارے مردوں اور کنواری عورتوں سے ہی ہو سکتا تھا۔ کیونکہ ان کے باس شہوت کی سخیل کا کوئی ذریعہ نہیں ہو تا۔ للذا قرآن نے آپ ہی لوگوں کے زنا کے جرم کو اصل بنیاد قرار دیا ہے۔ رہاشادی شدہ مرد وعورت کا زناتو بید دو لحاظ سے اصل میم سے شدید تر ہوتا ہے ایک بید کہ ایسے اشخاص معاہدہ نکاح کی عمد ملکنی کرتے ہیں۔ دو سرے ایک جائز ذریعیہ شکمیل خواہش موجود ہونے کے باوجود اس جرم کا ار تکاب کرتے ہیں۔ للذا ایسے لوگوں کی سزا بھی شدید تر ہوئی چاہیے۔ اللہ تعالیٰ نے ایسے لوگوں کی سزا وہی رہنے دی جو شریعت موسوی میں موجود تھی اور جس کی طرف قرآن میں داضح اشارات بھی ملتے ہیں۔ مثلاً

> ﴿ يَهَأَهُلَ ٱلْكِتَابِ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّثُ لَكُمُ كَيْهِ خَيْرًا يِمَّا كُنتُمْ تُغْفُونَ مِنَ ٱلْكِتَابِ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٌ قَدْ جَآءَكُم مِنَ ٱللَّهِ نُورٌ وَكِتَبٌ ثَمِينُ ۞﴾

ارشاد باری ہے:

"اے اہل کتاب تمهارے پاس جارا رسول آگیا جو تم یر الیی بہت سی باتیں طاہر کر دیتا ہے جنہیں تم کتاب سے چھیاتے ہو اور بہت می باتوں سے در گزر بھی کر ویتا ہے۔ بے شک تمہارے پاس اللہ کی طرف سے روشنی اور حق نما کتاب آگئی۔ " (الماندة ٥/ ١٥)

اس آیت سے معلوم ہو تا ہے کہ اہل کتاب کے ہاں تین طرح کے احکام تھے۔

1 ایک وہ جن پر یمود کا عمل تھا۔ قرآن نے ایسے احکام سے تعرض نہیں کیا۔

2 دوسرے وہ احکام جنہیں وہ چھپاتے تھے۔ خواہ اس طرح وہ انہیں کتاب سے مم کر دیتے اور خواہ اس طرح كاكه ان كااظمار نہيں كرتے تھے۔ اس فتم كے احكام سے قرآن نے تعرض كيا اور ايے احكام کھروو طرح کے تھے۔

(الف) ایسے احکام جنہیں وہ چھپاتے تھے اور آپ سال کیا نے انہیں ظاہر کر دیا اور یہ بھی بہت سے تھے۔

www.muhammadilibrary.com آئینهٔ رَرُورِزیّت کم اکل (حصد سوم) قرآنی مسائل کم

(ب) ایسے احکام جنہیں وہ چھپاتے تھے اور آپ نے ان سے درگزر فرمایا اور ایسے بھی بہت سے احکام

پھر ظاہر کرنے کے لحاظ سے بھی دو صور تیں تھیں ایک میہ کہ ایسے احکام کا اظہار قرآن کریم کے ذریعہ کر دیا۔ اور دوسرے میہ کہ رسول اللہ نے ان کا اظہار زبانی طور پر کر دیا اور وہ قرآن کریم میں مذکور نہیں۔ حد رجم ای قبیل سے ہے۔ جس کی تفصیل بخاری میں یوں مذکور ہے۔

یہودی زانی جو ڑے کا رجم: "عبداللہ بن عمر بٹاٹھ کہتے ہیں کہ نبی اکرم کے پاس ایک یہودی اور ایک یہودی زائی جو رئے کا رجم: "عبداللہ بن عمر بٹاٹھ کہتے ہیں کہ نبی اکرم کے باس اس کی کیا سزا پہتے ہو؟" انہوں نے کہا کہ "ہمارے عالم تو اس کی سزا منہ کالا کرنا اور دم کی طرف منہ کر کے گدھے پر سوار کر کے پھرانا بتاتے ہیں" یہ سن کر عبداللہ بن سلام نے کہا یا رسول اللہ طبی ا ان سے تورات منگوائے۔ "جب تورات آگئی تو کی یہودی نے رجم کی آیت پر ہاتھ رکھ دیا اور اس سے پہلے اور بعد کی آیت پر ہاتھ رکھ دیا اور اس سے پہلے اور بعد کی آیت پر ہاتھ رکھ دیا اور اس سے پہلے اور بعد کی آیت اس پر ہاتھ اللہ بن عمر بٹاٹھ آیت اس کے ہاتھ سلے سے نکلی۔ آخر آپ نے ان دونوں کو سنگسار کرنے کا تھم دیا۔ عبداللہ بن عمر بٹاٹھ کیتے ہیں کہ یہ دونوں بلاط کے پاس رجم کیے گئے اور میں نے دیکھا کہ یہودی یہودن پر جھک گیا تھا۔" ربخاری انتازی بی بالوط کے پاس رجم کیے گئے اور میں نے دیکھا کہ یہودی یہودن پر جھک گیا تھا۔"

(بھاری ساب العارین باب العارین باب الرجمی البلاط)

امام بخاری رہائیہ اس حدیث کو کتاب الحدود کے بجائے کتابہ المحاربین میں لائے ہیں۔ شادی شدہ مرد وعورت جو زنا کے مرتکب ہوں۔ امام بخاری کا ان کے متعلق اجتماد ہے کہ ایسے لوگ محف زائی نہیں بلکہ ایسے لوگ ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ یُنجَادِنُونَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ ﴾ کے ضمن میں آئے ہیں اور ایسے لوگوں کے لیے جو سزا کمیں قرآن میں مذکور ہیں ان میں ایک یُفَتَلُوْا بھی ہے یعنی کسی کو ایذا کمیں دے کر بری طرح سے مار زالنا۔ اور وہ رجم کو بھی اس قتم کی سزا سمجھتے ہیں۔ للذا کتاب المحاربین میں درج کیا۔ دو سرے محدثین صحاح اس اللہ الحدود میں لائے ہیں۔ واقعہ سب کتابوں میں ملتا جاتا ہے اور سزائے رجم پر سب متفق ہیں۔ اب اگر مسلم ﷺ اور ابوداور ﷺ من روایات کو بھی دیکھا جائے تو اس واقعہ کی تفصیلات کچھ اس طرح ہیں۔ اب اگر مسلم ﷺ اور ابوداور ﷺ من روایات کو بھی دیکھا جائے تو اس واقعہ کی تفصیلات کچھ اس طرح ہیں۔ مزا رجم تھی۔ انہوں نے سوچا کہ مسلمانوں کی شریعت موسوی سے زم ہے۔ لذا رجم سے بختے شریعت موسوی سے زم ہے۔ لذا رجم سے بختے کے لیے یہود کا ایک وفد مجرموں کو ساتھ لے کر آپ کی خدمت میں حاضر ہوا اور دل میں میہ طے کیا تھا کہ اگر فیصلہ ہاری مرضی کے مطابق طے ہوا تو تسلیم کر لیس گے۔ ورنہ نہیں۔ اس وفد نے آپ شریعت اگر فیصلہ ہاری مرضی کے مطابق طے ہوا تو تسلیم کر لیس گے۔ ورنہ نہیں۔ اس وفد نے آپ شریعت اگر فیصلہ ہاری مرضی کے مطابق طے ہوا تو تسلیم کر لیس گے۔ ورنہ نہیں۔ اس وفد نے آپ شریعت کے ایک شریعت اس وفد نے آپ شریعت کیں مرضی کے مطابق طے ہوا تو تسلیم کر لیس گے۔ ورنہ نہیں۔ اس وفد نے آپ شریعت کی خورت اور نہیں۔ اس وفد نے آپ شریعت کی خورت اور نہیں۔ اس وفد نے آپ شریعت کی مطابق طے ہوا تو تسلیم کر لیس گے۔ ورنہ نہیں۔ اس وفد نے آپ شریعت کیں۔

یو چھا کہ "اگر شادی شدی مرد وعورت زنا کریں تو اس کی سزا کیا ہے؟" آپ ساٹا پیانے یو چھا"میرا فیصلہ مانو

🖒 مسلم كتاب الحدود كباب حد الزنا 💮 ابو داؤد "كتاب الحدود كباب رجم اليسوديين

ww.muhammadilibrary.com

آئينة يُرويزت 💝 445 🖟 (هسدسوم) قرآني سائل گے؟" فریقین نے اقرار کیا۔ اس وقت جریل امین میہ تھم لے کر نازل ہوئے کہ ان کی سزا رجم ہے۔ آپ

نے فیصلہ سایا تو انہوں نے تشکیم کرنے ہے انکار کر دیا۔ جبریل ملت بیانے عرض کی یا رہول اللہ ماٹیلیم! آپ ان کے عالموں کو بلائمیں اور بالخصوص صوریا کے بیٹے کو۔ پھران کا حلیہ بھی آپ نے بیان کر دیا۔ آپ ماتھ پیل نے یہود ہے کہا اچھا ابن صوریا کو جانتے ہو وہ کہنے لگے ہاں۔ اس سے بڑھ کر بڑا عالم روئے زمین پر نہیں جب وہ آگیا تو آپ نے اسے کہامیں تہہیں اس خدا کی قتم دے کر پوچھتا ہوں جس نے حضرت مویٰ پر تورات نازل فرمائی۔ تورات میں اس جرم کی سزا کیا ہے؟ اس نے کما آپ نے بہت بھاری قتم دی ہے مجھے ڈر ہے کہ اُگر میں نے غلط بیانی ہے کام لیا تو ہیہ مجھے جلا ڈالے گی۔ واقعہ یہ ہے کہ تورات میں اس جرم کی سزا رجم ہی ہے۔ مگر جب ہمارے اشراف میں زناکی کثرت ہوئی تو کچھ عرصہ تک تو یہ رہا کہ اشراف کو چھوڑ دیتے اور کمزوروں پر حد جاری کرتے۔ پھر ہم نے طے کر لیا کہ رجم کی بجائے ایس سزا مقرر کی جائے جو شريف و وضيع سب پر جاري کي جا سکے۔ اور وہ تھي منه کالا کرنا' جوتے لگانا'گدھے پر اس طرح سوار کرنا

که منه دم کی طرف ہو" آپ نے 🕝 دونوں پر رجم کا تھم جاری کیا۔ اور فرمایا: «اللَّهُمَّ إِنِّيْ أَوَّلُ مَنْ اَحْيَا أَمْنِ أَنْ إِذَا "ياالله! مِن بِلا مُحْص بون جس نے تیرے ایسے تکم

وا» کم سیست کے ختم کر ڈالا تھا۔" چنانچیہ آپ مٹائیلیزا کے حکم سے ان دونوں پر حد جاری کی گئی اور سورہ مائدہ کی آیت نمبرا م آنا ۵۰ یبود کے اس قصہ رجم کے متعلق نازل ہو کیں"

اب دیکھئے بخاری میں عبداللہ بن سلام کا ذکر ہے مسلم کی آبک روایت میں عبداللہ بن سلام اور

دوسری میں دو علماء کا ذکر ہے۔ اور ابوداؤد میں عبداللہ بن سلام کے علاقہ ابن صوریا کا بھی ذکر ہے جس ے معلوم ہو تا ہے آپ نے دو علماء کی شاد تیں لینے کے بعد اور ان پر اتمام جبت کر کے ان کے رجم کا فيصله كباتفا.

اب متعلقہ آیات میں سے صرف کہلی آیت تمبرا م کا درج ذمل حصہ ملاحظہ فرمایئے جس میں اس واقعہ رجم کاپس منظر بتایا گیاہے۔

اوریمودیوں میں سے پچھ ایسے میں جو جھوٹ کے لیے ﴿ وَمِنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ سَمَّنَعُونَ جاسوی کرتے پھرتے ہیں اور ان لوگوں کو بھکانے کے لِلْكَ ذِبِ سَمَّنْعُونَ لِقَوْمٍ ءَاخْرِينَ لَمْ لیے جاسوی کرتے ہیں جو تمہارے پاس نہیں آئے وہ يَأْتُوكَ يُحَرِّفُونَ ٱلْكَارَ مِنْ بَعْدِ مَوَاضِعِكِ، تورات کی آیات کو ان کے مقامات ہے آگے بیچھے کر يَقُولُونَ إِنْ أُوتِيتُمْ هَلْذَا فَخُذُوهُ وَإِن لَّمْ ڈالتے ہیں۔ اور کہتے ہیں کہ اگر تم کو ایبا تکم ملے تو تُؤْتَوْهُ فَأَحْذَرُوا ﴾ (المائدة٥/ ٤١) اسے قبول کرنااور ایبانہ ملے تو اس سے احتراز کرنا۔

رجم کی سزا فی الواقع قرآن میں تصریحاً مذکور نہیں۔ تاہم تورات میں تصریحاً مذکور تھی۔ خے یہودی

www.muhammadilibrary.com عن المعربين ا

کے ایک کے دیات ہے۔ کہ ایک کے ایک مسائل کے ایک ایک کے دورے کا ایک کے مطابق یہودی جوڑے کا ایک کے مطابق یہودی جوڑے کا ایک کے مطابق یہودی جوڑے کا

فیعلہ کیا۔ اور ای کے مطابق مسلمان شادی شدہ زانیوں کو بھی سزا دی۔ اور ایسے واقعات ایک دو نہیں۔ چار پانچ ہیں۔ جن میں حضور ملتی ہے رجم کی سزا دی۔ اور صحاح ستہ میں بیہ واقعات مختلف طرق سے اتن

عار پارچ ہیں۔ بن یک مسور من ہیں کے رہم کی مرا دی۔ اور کا سدیں یہ واقعات سف مرب سے ان اور مکن نہیں" زیادہ تعداد میں مذکور ہیں۔ کہ الی احادیث حدِ تواتر کو پہنچتی ہیں جن سے انکار ممکن نہیں"

کیا حد رجم قرآن کے خلاف ہے؟: مکرین حدیث کی طرف سے اکثریہ اعتراض اٹھایا جاتا ہے۔ کہ یہ سزا قرآن کے خلاف ہے۔ معاشرہ میں ان کی سزا قرآن کے خلاف ہیں۔ زنا کے جرم کی نبست سے معاشرہ میں ان کی

چار فتمیں ہیں۔ جو درج ذیل ہیں۔

① اصل بنیاد کنوارے مرد اور کنواری عورت کے زنا کو قرار دیا گیا ہے اور اس کی سزا سو کو ڑے مقرر کی

گئی ہے۔ جیسا کہ ہم بہ دلائل قرآنیہ یہ بات ثابت کر کھے ہیں۔

گ ہے۔ جیسا کہ ہم ہودلا ک فرانسیہ میہ بات کابت کر چیے ہیں۔ © غلام یا لونڈی کا زنا جب کہ شادی شدہ ہوں۔ ان کی سزا قرآن نے اصل سزا سے نصف مقرر کی ہے۔ ایسے غلام یا لونڈی جو شادی شدہ نہ جواں اور زنا کر مرتکب ہوں۔ تو ان کر لیے مدہ نہیں ملکہ تعزیر

ایسے غلام یا لونڈی جو شادی شدہ نہ ہوں اور زنا کے مرتکب ہوں۔ تو ان کے لیے حد نہیں بلکہ تعزیر ہے جو قاضی کی صوابدید پر مخصرے۔ اور یقرآن میں ندکور نہیں۔

میاں بیوی ہے کوئی ایک دوسرے پر زنا کے جرم کامدی ہوتو یہ لعان ہے۔ اس میں بدنی سزا کچھ بھی نسیں۔ البتہ اپنی صدافت میں چار گواہوں کی بجائے چار قسمیں اٹھانا پڑتی ہیں۔ اور پانچویں بار جھوٹے پر لعنت ڈالنا ہوتی ہے۔ اس عمل کے بعد ان میں دائی طلاق و تق ہو جاتی ہے۔

پُر لعنت ڈالنا ہوتی ہے۔ اس عمل کے بعد ان میں دائی طلاق واقع ہو جاتی ہے۔ اس شادی شدہ مرد وعورت کی سزا قرآن میں نہیں۔ تورات میں ندکور سے۔ آپ نے اسے من وعن قبول

کرے اس پر عمل کیا۔ لیکن آپ کے اس عمل پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے چونکہ کسی قتم کا مواخذہ یا گرفت نہیں ہوئی للذابیہ

سربیت اور کتاب الله کا حصہ ہے حالانکہ .... بعض بالکل چھوٹی چھوٹی باتوں پر جو کہ منشائے اللی کے خلاف ہوئیں۔ آپ پر مواخذہ ہوا' مثلا ایک نامینا سے إعراض پر' منافقین کو جنگ سے رخصت دینے پر' یا بدر کے قیدیوں کو فدید کے عوض چھوڑ دینے پر وغیرہ۔ اگر آپ کا بیہ عمل قرآن یا کتاب اللہ کے خلاف تھا تو اس پر

الله تعالیٰ کی طرف سے مواخذہ کیوں نہ ہوا؟

عرب میں کچھ دستور ایسے بھی تھے جنہیں اسلام نے جوں کانوں اپنالیا اور وہ شریعت کا حصہ بن گئے۔ جیسے انسانی جان کی قیمت کاسو اونٹ ہونایا ایسا مقتول جس کے قاتل یا قاتلوں کا پتہ نہ چل سکے۔ کے سلسلے میں قسامت سے عرب کے دستور تھے۔ قرآن میں ان دونوں امور کے متعلق کچھ تذکرہ نہیں۔ اس کے باوجود

میں صامت سے عرب کے دستور سے۔ فران میں ان دونوں امور کے مطلق چھ تذکرہ ہمیں۔ اس کے باوجود آپ نے ان کے مطابق فیصلے کیے جن پر قرآن نے کوئی گرفت نہیں کی۔ للذا بہ شریعت قرار پائی۔ اور انہیں خلاف قرآن نہیں کہا جا سکتا تو آ خر رجم کو'جو تورات میں ندکور ہونے کی وجہ سے منزل من اللہ بھی ہے کیے قرآن کے خلاف قرار دیا جا سکتا ہے؟

#### www.muhammadilibrary.com

آئينهُ پُرُويزةت 💢 🚓 (حصد سوم) قرآنی سائل

حد رجم سے انکار کی اصل وجہ: عد رجم سے انکار سب سے پہلے اولین مکرین عدیث یعنی معزلہ نے کیا تھا۔ ان کے انکار کی وجہ محض انکار عدیث کے سلسلہ میں ان کی عصبیت تھی۔ گر آج کے دور میں ایک اور وجہ بھی اس میں شامل ہو گئی ہے۔ اور وہ یہ ہے کہ مغرب ایسی سزاؤں کو وحشانہ سزائیں سجھتا ہے۔ للذا آج کا مکر عدیث ایسی سزاؤں کو کم سے کم ترکر کے دکھانے کی کوشش کرتا ہے۔ خواہ اسے اس سلسلہ میں اپنے بنیادی نظریات سے ہاتھ کیوں نہ دھوتا پڑے۔ اس کی مثال یہ سجھتے کہ قرآن میں چور مرد اور چور میں اپنے بنیادی نظریات سے ہاتھ کیوں نہ دھوتا پڑے۔ اس کی مثال یہ سجھتے کہ قرآن میں چو ر مرد اور چور میں اپنے کی سزا ہاتھ کائنا ہے اور لغوی لحاظ سے اس کا اطلاق (الف) اس چور پر بھی ہو سکتا ہے جو ایک بیسہ کی بھی چیز چرائے اور (ب) اس کی سزا کندھے سے کاتھ کاٹے پر بھی ہو سکتا ہے۔ (ج) اس کا اطلاق دونوں ہوتے کہ بھی ہو سکتا ہے۔ لیکن اس سلسلہ میں یہ منکرین عدیث عدیث میں دی گئی مراعات کو من ہوتے والے کر لیتے ہیں۔ طلوع اسلام اکتوبر سن ۱۹۲۹ء میں پرویز صاحب نے کھا تھا کہ ''قرآن نے جو مزا کمیں بتائی ہیں۔ وہ زیادہ سے زیادہ نے زیادہ کی اس کا میں ہیں۔ عدود شرعی نافذ کرنے والے احوال و ظروف اور جرم کی نوعیت کے بیش نظران سے کم سزا کمیں ہیں۔ عدود شرعی نافذ کرنے والے احوال و ظروف اور جرم کی نوعیت کے بیش نظران سے کم سزا کمیں ہیں۔ عدود شرعی نافذ کرنے والے احوال و ظروف اور جرم کی نوعیت کے بیش نظران سے کم سزا کمیں ہیں۔ عدود شرعی نافذ کرنے والے احوال و ظروف اور جرم کی نوعیت کے بیش نظران سے کم سزا میں ج

اب سوال میہ ہے کہ قرآن نے جو سزائیں مقرر کر دی ہیں۔ اگر قاضی ان سزاؤں میں احوال و ظروف کے مطابق کی بیشی کر سکتا ہے۔ تو میہ حد کیا ہوئی؟ حالی کھی خدا تعالی انہیں حدود اللہ کہتا ہے قاضی میہ تو کر سکتا ہے کہ اثبات جرم میں شبهات اور موانعات کا لحاظ رکھے لیکن اثبات جرم کے بعد اسے ہر گزیہ اختیار نہیں کہ ان مقررہ سزاؤں میں کی یا بیشی کر سکے۔ قاضی احوال و الحروف کے مطابق تعزیر میں کی بیشی کر سکتا ہے۔ حدود میں کی وبیشی کرنے کا وہ مجاز نہیں اگر شبهات و موانعاتی آڑے آئی تو تاضی میہ کر سکتا ہے۔ حدود میں کی وبیشی کرنے کا وہ مجاز نہیں اگر شبهات و موانعاتی آڑے آئی تو تاضی میہ کر سکتا۔

پرویز صاحب کے اس نظریہ سے متعلق کسی نے سوال لکھ بھیجا کہ کیا یہ آپ ہی کا اجتماد ہے۔ یا اس سے پہلے کمیں اس کی مثال بھی ملتی ہے؟" تو اس کاجواب دیتے ہوئے پرویز صاحب فرماتے ہیں کہ:

صدِ سارق: "بی نمیں۔ یہ ہمارا ہی اجتماد نمیں تاریخ میں اس کی مثالیں ملتی ہیں۔ مثلاً چوری کی سزا قطع ید ہے۔ یہ زیادہ سے زیادہ سزا ہے جو قرآن نے متعین کی ہے۔ کس قدر چوری اور کن حالات میں چوری کے جرم میں مجرم اس سزا کا مستحق ہوگا اور کن حالات میں اس سے کم سزا کا سزاوار ہوگا۔ اس کے متعلق فقہ اور روایات دونوں میں تفصیلی مباحث موجود ہیں۔ روایات (مسلم اور بخاری) میں ہے کہ دینار سے کم کی چوری میں اس کا ہاتھ نمیں کانا جائے گا۔ فقہ میں اس کو نصاب کتے ہیں۔ بعض کے زدیک نصاب ایک رینار ہے اور بعض کے زدیک نصاب ایک دینار ہے اور بعض کے زدیک رای وقت کا قطع ید کی سزا نمیں دی جائے گی جب اس نے کسی محفوظ جگہ سے نہ کھا ہو۔" (قرآنی فیصلے ص ۱۲۲)

www.muhammadilibrary.com

المنينة كرويزيت المنينة كرويزيت المنطقة المنينة كرويزيت المنطقة الم

پھراس کے بعد مال محفوظ کی تعریف میں "سارق کے کہتے ہیں" کے ذیلی عنوان کے تحت نسائی کی ایک روایت ایک اور روایت و مغرت عمر بناتھ کا قول اور امام ابن حزم کا ایک قول بطورِ ججت پیش فرما رہے ہیں۔ اور تقیمہ سے بیش فرما رہے ہیں کہ بیاڑوں پر آوارہ چرنے پھرنے والے جانوروں میں سے اگر کوئی

یں۔ اور بیجہ میں جی رہ رہ ہے۔ یہ کہ کہا روں پر اوارہ پرتے چرے والے جانوروں یں سے الر توی جانور لے جائے تو وہ چور نہیں ہو تا۔ بھو کا شخص باغ سے کھل توڑ کر کھالے تو وہ بھی چور نہیں ہو تا۔ قط کے زمانے میں چوری کرنے والا بھی چور نہیں ہو تا۔ للذا ان پر قطع ید کی حد جاری نہیں ہوگی۔ البتہ قاضی

جرم کی نوعیت کے مطابق اسے سزا دے سکتا ہے. (قرآنی فیصلے ص۱۲۱) مستقد ا

© یہ جو کچھ آپ نے بیان فرایا ہے۔ بہت شہمات اور موانعات ہیں۔ یعنی ایسے چوروں پر چوری کا اطلاق اور جرم کا اثبات نہیں ہو تا۔ لنذا ان پر ہے حد ساقط ہو جاتی ہے۔ اور اگر چور اور اس کی چوری طابت ہو جائے تو اس صورت میں اس پر حد جاری ہوگ اور وہ پوری ہوگی اس میں کمی بیشی نہیں ہو سکتی۔ اور جب چور یا اس کی چوری طابت ہی نہ ہو تو حد کیسی؟ پھر تا قاضی نوعیت جرم کے مطابق اسے تعزیر ہی دے سکتا ہے چاہئے تو یہ تھا کہ کوئی ایسی مثال پیش فرماتے جس میں چور اور اس کی چوری طابت ہو جانے

کے بعد کسی نے خدا کی مقرر کر دہ حد میں کمی کی ہو۔ کیکن اتن کمبی چوٹری تفصیل کے باوجود آپ ایسی دلیل

پیش نہیں کر سکے۔ © چونکہ نسائی کی حدیث ایک اور روایت حضرت عمر کا قول اور امام ابن حزم کا قول یا فقهاء کے اقوال اس قطع ید جیسی وحشیانہ سزا سے رہائی کی صور تیں پیش کر رہے ہیں۔ اس لیے اس وقت ان کی ہر ہر بات قابل قبول اور گوارا ہے۔ لیکن اگر جرم کی شدت کی نوعیت کے پیش نظر خود اللہ کا رسول بھی سزا میں شدت یا کوئی وو سری سزا تجویز کرے تو یہ حضرات دہائی دینا شروع کر دیتے ہیں۔ کہ یہ سزا قرآن کے میں شدت یا کوئی وو سری سزا تجویز کرے تو یہ حضرات دہائی دینا شروع کر دیتے ہیں۔ کہ یہ سزا قرآن کے

ہربات قابل قبول اور گوارا ہے۔ لیکن اگر جرم کی شدت کی نوعیت کے پیش نظر خود اللہ کا رسول بھی سزا میں شدت یا کوئی وو سری سزا تجویز کرے تو بیہ حضرات دہائی دینا شروع کر دیتے ہیں۔ کہ بیہ سزا قرآن کے خلاف ہے۔ قبط کے زمانہ میں چور کو چھوڑ دینا حتیٰ کہ اے لوٹ مارکی اجازت دینا کیا یہ باتیں صریحاً قرآن کے خلاف نہیں؟ ان کے متعلق دہائی دینا تو در کنار آپ اے برضا ورغبت قبول فرما لیتے ہیں۔ ساءَ مَا یَخکُمُونَ َ۔

آیة رجم؟ آیت منسوخ علم باقی: آیت رجم کا ثبوت حفرت عمر کے آخری ایام کے اس خطبہ میں ملتا ب- جو آپ نے مجد نبوی میں جمعہ کے دن مسلمانوں کے ایک کثیر مجمع کے سامنے دیا تھا۔ اور اس واقعہ مطبہ کو تقریفاً سب محدثین نے اپنی اپنی کتابوں میں ذکر کیا ہے۔ اس خطبہ میں قابلِ اعتراض بات حضرت عمر www.muhammadilibrary

كَيْمَة رَوْرِينَة 🔑 🕊 🖟 (حصه سوم) قرآني مسائل

مٹا*ٹھؤ کے بی*ہ الفاظ ہیں۔

"اس كتاب الله مين رجم كے تھم كى بھى آيت تھى۔ جے جم نے برها ياد كيا اور اس پر عمل بھى كيا۔ حضور ملی کیا کے زمانہ میں رجم ہوا اور ہم نے بھی آپ کے بعد رجم کیا۔ مجھے ڈر ہے کہ کچھ زمانہ گزرنے ے بعد کوئی ہے کہنے گئے کہ ہم رجم کو کتاب اللہ میں نہیں پاتے۔ ایسانہ ہو کہ وہ خدا کے اس فریضہ کو جے الله نے اپنی کتاب میں اتارا۔ چھوڑ کر مرجائیں کتاب اللہ میں رجم کا تھم' مطلق حق ہے اس پر جو زنا کرے اور شادی شدہ ہو۔ خواہ وہ مرد ہو یا عورت جب کہ اس کے زنا پر کوئی شرعی ثبوت یا حمل موجود ہو...."اس پر اعتراض یہ ہے کہ اگر یہ آیت موجود تھی تو گئ کمال؟ (قرآنی فیصلے ص ۱۸۲)

اس اعتراض کا جواب میہ ہے کہ وہ منسوخ ہو گئی۔ میہ ناتخ ومنسوخ کی بحث چو نکہ الگ تفصیل کی محتاج ہے۔ لاندا ہم نے اس بحث کو کسی دو سرے مناسب مقام پر درج کر دیا ہے مختصراً میہ کہ جب اللہ تعالی خود فرماتے ہیں کہ۔

مرہ ہے۔ ﴿ سَنُقَرِثُكَ فَلَا تَنْسَىٰ ۚ إِلَّا مَا سَلَةَ اللَّهُ ﴾ "جم تهيں پڑھائيں گے جوتم فراموش نہ كردگے مگر (الاعلى ٧٨/ ٧-٧) جوالله چاہے۔"

تو پھر آخر ان لوگوں کو کیوں اعتراض ہے؟ اُ

اب رہی یہ بات کہ اگر آیت منسوخ اللاوت ہے گاس کا حکم کیے باقی رہ گیاتواس کا جواب یہ ہے کہ اس تحكم كو باقى ركھنے كا ذريعه بيه منسوخ اللاوت 🌣 آيت 🥨 بلكه ده متواتر احاديث ميں - جن ميں مذكور ہے کہ تین صورتوں کے علاوہ کسی کو جان سے مار ڈالنا حرام ہے اور وہ صورتیں یہ ہیں (۱) شادی شدہ وائی یا زانیہ کو سنگار کر کے مار ڈالنا (۲) بطور قصاص یعنی قتل ناحق کے بدلے بیل قتل اور (۳) قتل مرتد- اور ان تمام صورتوں میں قتل کرنا حکومت کا کام ہے۔ عوام کا نہیں۔

یا پھراس تھم رجم کے باتی رکھنے کا ذریعہ وہ واقعات زنا ہیں جن میں آپ نے رجم کی سزا دی۔

ایک شبه کا ازاله: بعض حضرات ایسے بھی ہیں جو خود تو .... سنت کو جمت تسلیم کرتے ہیں۔ لیکن منکرین <u> حدیث کے پروپیگنڈ</u>ے سے متاثر ہو کر بیہ سوچنے لگتے ہیں کہ ممکن ہے جن جن مواقع پر رسول اللہ نے

<sup>🕥</sup> حضرت عمر بناته کا قول حبنا کتاب الله منکرین حدیث کو بهت پند ہے وہ دیکھ لیس حضرت عمر کی مراد کتاب اللہ سے کیا ہوتی تھی۔

<sup>🤣</sup> جمس روایت میں اس منسوخ الگاوت کے الفاظ بیان کیے گئے ہیں لیعنی الشیخ والشیخة اذا زنیا فارجموهما يد روايت سند كے لحاظ سے منقطع ب - اس كو سعيد بن المسيب حضرت عمرسے بيان كرتے ہيں -حالانكه ان كا حضرت عمر التي يجلم سے ساع ثابت نهيں- للذابير روايت ضعيف اور ناقابل احتجاج ہے- (تفهيم اسلام ص ۲۵۰)

<del>www.muh</del>ammadilib<del>rary.com.</del> آئينة رَدويزةت ﴿ ﴿ (حصه موم) قرآني مها

رجم کی حد جاری فرمائی۔ یہ واقعات سورہ نورکی آیت کے نزول سے پہلے کے ہوں۔ لیکن یہ خیال بھی غلط ہے۔ سورہ نور سن ۲ ھ میں نازل ہوئی تھی اور ہمیں چند ایسے واقعات بھی ملتے ہیں جن میں یہ داخلی شمادت موجود ہے۔ کہ رجم کے یہ واقعات مابعد کے ہیں۔ مثلاً:

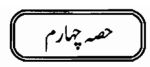
ا غامدید عورت کا رجم ہوا۔ حضرت خالد بن ولید نے اسے پھر مارا۔ جس سے خون کے چند چھینے حضرت خالد پر پڑ گئے۔ تو آپ نے اس عورت کو گالی دی۔ اس پر حضور اکرم ملٹھیلے نے حضرت خالد کو سخت تنبید کی۔ اب دیکھئے یہ حضرت خالد صلح صدیبیہ کے بعد اور فتح مکہ سن ۸ھ کے درمیانی عرصہ میں اسلام لائے تھے۔ صلح حدیبیہ سے واپسی پر سورہ فتح نازل ہوئی جس کا تر تیب نزول کے لحاظ سے نمبرااا ہے۔ جب کہ سورہ نور کا نمبر ۱۰۱ ہے۔ جب کہ سورہ نور کے نزول سے بہت بعد کا ہے۔

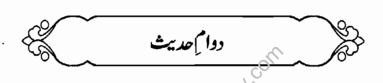
© عسیف یا مزدور لڑکے کے مقدمہ کی پیشی کے دفت ابو ہریرہ خود وہاں موجود تھے۔ اور وہ خود اس روایت کے راوی بھی ہیں۔ اور فرماتے ہیں کہ کُنّا عندالنبی صلی الله علیه وسلم" (بخاری۔ کتاب الحدود۔ باب اعتراف بالزنا) اور اس فقعہ میں اس مزدور کی مالکہ کو رجم کیا گیا۔ اور حضرت ابو ہریرہ جنگ خیبر (سن کھ) کے موقعہ پر آپ کے پاس حاجم ہو کر ایمان لائے اور سورہ نور اس سے پہلے نازل ہو چکی تھی۔

© یمودی اور یمودیہ کے رجم کے وقت میں عبداللہ بن الی الحارث وہاں موجود تھ وہ خود کتے ہیں۔ گئٹ فی مَنْ رجمها جب کہ آپ اپ داداک ساتھ فتح کمہ کے بعد اسلام لائے۔ (فتح البادی' باب: احکام اهل الذمة' ج: ۱۲' ص: ۱۳۲)

پھر یہ بات بھی قابل غور ہے کہاگر رجم کے واقعات سورہ نور کے نزول سے پہلے کے ہوتے تو اس کا سب سے زیادہ علم صحابہ بڑکا تھا کو ہونا چاہئے تھا۔ لیکن آپ کی زندگی کے آخری ادوار میں اور خلفائے راشدین کے زمانہ میں اس حد رجم پر عمل در آمد ہوتا رہا۔ حضرت عمر بڑا تو نظبہ دیا تو بھی مجمع میں سے کسی نے حضرت عمر بڑا تو کے بیان پر اعتراض نہ کیا۔ حالانکہ اس وقت صحابہ کرام کی تعداد بکٹرت موجود تھی۔ پھراس وقت سے لے کر آج تک ہے مسلہ متفق علیہ چلا آرہا ہے۔ جس کا سوائے مشکرین حدیث کے کسی نے انکار نہیں کیا اور آج وحشیانہ سزا کے مغربی تخیل سے مرعوب ہو کر طلوع اسلام ایک طرف تو اس مسلہ کو پھیچھڑوں تک کا زور لگا کر اچھال رہا ہے۔ اور دو سری طرف قرآن میں فہکور شری حدود کو "زیادہ سے نیادہ شری سزا کیس قرار دے رہا ہے۔ اور جمال کہیں سے بھی کوئی بات ان میں رعایت کی مل جائے وہ تنایم کرنے پر فوراً آمادہ ہو جاتا ہے۔

#### www.muhammadilibrary.com





ت الواقي المالي المالية المالية المالية

(وحی اور اس کی اقسام)

🕥 وضِع حديث اور وضّاعين

😩 مدیث کو دین سمجھنے کے نقصانات

(آ) روايتِ مديث

🥙 کتابت و تدوین حدیث

🕾 اصولِ حديث

🔗 تقير مديث









(باب: اقل

### روايتِ حديث

روایت مدیث کے عنوان کے تحت حافظ اسلم صاحب فرماتے ہیں:

عہد نبوی سلی الی الی میں روایت: روایت کا آغاذ عمد نبوی میں ہی ہو چکا تھا۔ صحابہ کرام رفی تھی جن او قات میں صحبت مبارک میں موجود نہیں رہے تھے۔ ان او قات کے احوال وا قوال نبوی سلی ایک کو دو سرے صحابہ رفی تھی ہے جو حاضر رہتے تھے۔ سنتے تھے۔ حصرت عمر رفائند نے اس غرض کے لیے اپنے ایک پڑوی انساری نوجوان سے باری مقرر کر رکھی تھی۔ اور یہ حضرات بنتے ای سے تھے جس پر انہیں اعتاد ہو تا تھا کیونکہ اس عمد میں منافقین بھی موجود تھے.... علاوہ بریں رسول الله سلی ایک کی تھی کہ مجھ دے زیادہ حدیثیں روایت کرنے سے بچو (ابن ماجہ) اس لیے عمد رسالت بھی روایتیں بہت تھوڑی تھیں اور وہ بھی اخباری حیثیت رکھی تھیں۔ "(م-حص

صویا یہ ہے بورے عبد نبوی سٹی ایم میں روایات کی کل کائات 'جو حافظ الحاجب موصوف نے بیان فرما دی۔ کثرتِ روایات سے امتناع کے متعلق آپ کو صرف ابن ماجہ سے ایک حدیث ملی جس کو بعض علماء صحاح ستہ میں شار ہی نہیں کرتے۔ بھریہ حدیث بھی آپ نے بوری درج نہیں فرمائی۔ کثرتِ حدیث سے بیخ کی جو وجہ ذکور تھی وہ حصہ چھوڑ گئے۔ بوری حدیث یوں ہے ابو قادہ کہتے ہیں میں نے رسول اللہ میں ہا۔

﴿إِيَّاكُمْ وَكَثُرُّةُ الْحَدِيْثِ عَنِّيْ فَمَنْ قَالَ ''كثرت حديث سے بچو اور جوكوئى ميرے متعلق كوئى عَلَيَ كوئى عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَى اللهِ عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَى اللهِ عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

امتاع کثرتِ روایت کے اسباب: آ گو اصل حدیث سے صرف اتنا ہی معلوم ہو تا ہے کہ روایت مدیث میں جزم واحتیاط کا دامن ہاتھ سے چھوٹ حدیث میں جزم واحتیاط کا دامن ہاتھ سے چھوٹ

www.muhammadilibrary.com المنية برويزغت المعلق ال

جاتا ہے۔ لنذا کثرتِ روایت سے پر بیز بی بھر ہے تاہم کثرت روایت سے پر بیز کے کچھ اور اسباب بھی ہیں جو ہم یمال بیان کیے دیتے ہیں۔

دوسری وجہ کی جانب حافظ صاحب نے خود ہی اشارہ کر دیا ہے کہ مدینہ میں منافقین بھی موجود

تھے۔ کثرت روایات کی صورت میں ان کو بھی غلط روایات مشہور کرنے کا موقع میسر آسکیا تھا۔

کثرت روایت سے اس صورت میں بھی پر بیز لازم ہے۔ جب بیر روایات اور بالخصوص اخبار احاد

امت میں اختلاف اور انتشار کا باعث بننے لگیں اور یہ اختلاف وانتشار تو ایس خرابی اور اتنا جرم ہے کہ

ایس صورت میں قرآن کی آیات پر بھی بحث کرنے سے رسول الله مالید من قرآن کی آیات اور فرمایا:

«إِقْرَوُا الْقُوْاَنَ مَا انْتُكِفَتْ عَلَيْهِ قُلُوبُكُمْ " قرآن كو اس حد تك يزهو كه تم مِن اتفاق اور ول

فَإِذَا اخْتَلَفْتُمْ فِيْهِ فَقُومُواً (مسلم، كتاب جمعى قائمَ رہے پھرجب تم اس مِيں اختلاف كرنے لِكُو

العلم، باب النهى عن اتباع منشابه القرآن) تواثير كمرت بو-"(اور علي جاوً)

سویا جس طرح متثابها ی بناء پر جھڑا کرنے سے روک دیا گیا ہے اس طرح بعض اخبار احادیر جھڑا کرنے سے حضرت ابو بکر بڑا تھ نے روک دیا تھا۔ البتہ یہ فرق ضرور ہے کہ متشابهات کی فوری سمجھ نہ آنے

کے باوجود بھی ان پر ایمان لانا ضروری کے کہ یہ اللہ کی طرف سے ہے لیکن اخبار احاد پر اختلاف کی

صورت میں ان میں توقف بهتر ہے نیر جامع بیاتی العلم کی وہ روایت جو حضرت ابوبکرینا ہو کے متعلق ایس صورت میں امتاع روایت سے متعلق ہے خود ابن عبرالبرکے نزدیک بھی محل نظرہے جس کی تفصیل ہم مناسب موقع پر بیان کریں گے۔

روایت حدیث کے تاکیدی احکام: مندرجہ بالا تنوں اسباب میں ایل سب دراصل وہی ہے۔ جے خود رسول الله سی کیا ہے بیان فرمایا یعنی حزم واحتیاط سے حدیث کو قبول کرنا اور روایت کرنا انسایت ضروری

ہے۔ حافظ صاحب نے اپنے مطلب کی روایت جو این ماجہ میں تھی وہ تو بیان فرما دی۔ مگر جن احادیث میں حدیث کو حفظ کرنے ' یاد رکھنے پھران کو دو سرول تک پہنچانے کے تاکیدی احکام آپ نے طور دیئے تھے وہ

سب چھوڑ گئے۔ مثلاً:

 عبدالقیس کا وفد آپ کے پاس مدینہ آیا اور اس کی استدعا پر آپ نے ان کو (احادیث پر مشمل) نمایت اہم باتیں بتاکیں پررخصت کرتے وقت فرمایا:

«إِحْفَظُواْ وَاخْبِرُواْ مَنْ وَرَآءَكُمْ » (بخاري، "أس كوياد كرلواور الني يحيي رہنے والوں كو اس كى كتاب العلم، باب من اجاب الفتيا) خمركروو."

یمال وراء کم سے مراد محض غیر حاضر لوگ نہیں جو ان کے پیچھے تھے بلکہ آنے والی نسلیں بھی مراد ہے جیبا کہ بعد میں آنے والی احادیث سے واضح ہو جائے گا۔

پھریہ معاملہ صرف وفد عبدالقیس تک محدود نہ تھا۔ س 9ھ میں اتنے وفود آئے کہ اس سال کا نام

www.muhammadilibrary.com المَنْهُ رَوْدِينَةُ اللهِ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المِلْمُ المِلْمُلِي المِلْمُلِيَ

ہی عام الوفود پڑگیا تھا۔ ان سب کو آپ کتاب و سنت کی تعلیم دیتے اور جاتی دفعہ ایسے ہی الفاظ میں تاکید فرماتے۔ مالک بن الحویرث جب سفارت لے کر گئے تو مدینہ میں ہیں دن قیام کیا۔ آپ ان وفود کے قیام کے لیے الی جگہ تجویز فرماتے تھے جمال سے وہ زیادہ سے زیادہ آپ کی عملی زندگی کا مشاہرہ کر سکیں اس وفد نے بھی ضروری تعلیم عاصل کی اور جب جانے لگے تو آپ نے فرمایا:

ولاک می طروری کیم می می اور جب بات می و باپ سیر موجید. ه صَلُّوا کَمَا رَأَیْتُمُونِی أُصَلِّی (بهخاری، "نمازای پرهوجید مجھے پڑھے دیکھاہے۔" کتاب اخبار الاحاد)

آپ نے جمۃ الوداع میں منل کے مقام پر او نٹنی پر سوار ہو کر ایک طویل خطبہ دیا۔ سامعین کی تعداد
 سوال کھ کا کھگ تھی ہوں خطب کر اختتام رہے نے فرملا۔

سوالا کھ کے لگ بھگ تھی۔ اس خطبہ کے اختتام پر آپ نے فرمایا۔ «لَیُبَلِّعُ الشَّاهِدَ الْغَائِبَ فَاِنَّ الشَّاهِدَ عَنِّیْ "جویمال حاضرہے وہ اس کو خبر کر دے جو غائب ہے

یہ روایت بخاری میں کئی مقامات پر کور ہے جس میں اس خطبہ کو جس کا بیشتر حصہ احکام پر مشمل ہے۔ آپ نے سب کو آگے پہنچانے کا حکم اور کڑنیب دی ہے۔

ے اب اب میں عب و الدواع کے موقع پر آپ مان کا استان کو خطاب کرتے ہوئے فرمایا:

«نَظَّرَ اللهُ عَبْدًا سَمِعَ مَقَالَتِيْ فَوَعَاهَا ثُمَّ "الله هَالى اس بندے كو ترو تازہ ركھے جم نے ميرى اَدَّاهَا وَبَلَّغَهَا»(نرمذي ٢٢٤/٢، بـاب ذم باتوں كو شائيم انہم يادر كھا پيمراس كو آگے پنچايا۔" الاكثار من الرواية)

® نیزاس موقعہ پر آپ نے بیہ بھی فرمایا ابن عباس میں شطا راوی ہیں:

"تَسْمَعُونَ وَيُسْمَعُ مِنْكُمْ وَيَسْمَعُ مِمَنْ "تَمْ مَن رہے ہو اور تم سے نا جائے گا۔ پھر جس يَسْمَعُ مِنْكُمْ "(حواله أيضا) فخص نے تم سے ننااس سے بھی نناجائے گا۔ "

اس ارشاد میں آپ نے تین نسلوں تک روایت کے سلسلہ کاذکر فرمایا۔ لینی تم (صحابہ) سے تابعین 'پھر بعین صحابہ کے اللہ اسلام کا دیتا ہے۔ بعین سے ربع تابعین سنیں گے۔ للذا حمیس بوری احتیاط اور ضبط کے ساتھ یہ فریضہ انجام دیتا ہے۔

تابعین سے تبع تابعین سنیں گے۔ للذا حمہیں پوری احتیاط اور ضبط کے ساتھ میہ فریضہ انجام دینا ہے۔ آ۔،

تعلیم روایت: ﴿ مجد نبوی میں ایک چبوترہ بنایا گیا تھا۔ جس میں ایسے صحابہ دن رات قیام پذیر تھے۔ جو تمام علائق سے بے نیاز ہو کر محض آپ سے شریعت کا علم سکھنے کی خاطر وقف ہو کر رہ گئے تھے۔ آپ جب اطراف واکناف میں مبلغ یا معلم جیجے تو انہیں میں سے جیجے تھے اور بعض دفعہ مختلف صوبوں کے لیے گور نر اور قاضی بھی انہی لوگوں سے منتخب کیے جاتے تھے۔ حضرت ابو ہریرہ راہوں میں انہیں فاقہ مست لوگوں میں سے تھے وہ خود روایت کرتے ہیں کہ ''میں نے صفہ والوں میں سے ستر آدی ایسے دیکھے جن کے لوگوں میں سے ستر آدی ایسے دیکھے جن کے

www.muhammadilibrary.com (همه چهارم) دوام صديث المنية رَبُودِرِقِت اللهِ عليه اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ المِلْمُلِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُلِي پاس چادر تک نه تھی یا تو فقط تهبند تھا یا فقط کمبل" (بخاری کتاب الصلوۃ باب نوم الرجال فی المسجد) ممکن ہے ہارے کرم فرما یہ سمجھ لیں کہ ان اصحاب کو صرف قرآن ہی سکھایا جا ا تھا۔ اس بات کی وضاحت حضرت عمر من فقه كابيه عمل كر ديتا ہے كه: ''حضرت عمر بن خطاب مٹاٹھ نے تمام دیار وامصار کے «كَانَ عُمَرَ بْن خَطَابِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ يَكْتُبُ إِلَى الْأَفَاقِ أَنَّ يَتَعَلَّمُوا السُنَّةَ والیوں کو تحریری تھم جھیجا کہ لوگ سنن فرائض اور کن لینی نحو کو بھی ایسے ہی سیکھیں جیسے قرآن کریم وَالْفَرَائِضَ وَاللَّحْنَ يَعْنِيْ النَّحْوَ كَمَا يَتَعَلَّمُ الْقُرْآنَ»(جامع بيان العلم٢/١٦٨) 🕏 حفرت ابو ہرریہ بٹائنہ جو اصحابِ صفہ کے رکن رکین تھے۔ نے رسول الله ملٹائیا سے شکایت کی کہ آپ کی احادیث مجھے یاد نہیں رہتیں۔ آپ نے ان پر خاص توجہ فرمائی اور دعا بھی کی۔ ابو مربرہ یا فور کہتے بیں کہ اس کے بعد میں کوئی حدیث نہیں بھولا۔ (بخاری کتاب العلم 'باب حفظ العلم)

اب سوال بیہ ہے کہ احادیث وین کا حصہ نہ تھیں۔ تو رسول الله سلھیل کو جاہیے تھا کہ وہ حفرت ابو مریرہ ٹائٹ سے کمہ دیتے کہ کیول بے کا کام کے پیچے پڑے ہو۔ اور ایس دعاکرتے کہ ابو مریرہ ٹائٹ کا رہا سما حافظہ بھی ختم ہو جا یا۔ لیکن آپ نے ایسا نہیں کیا بلکہ ان کے حافظہ کے قوی ہونے کے لیے دعا فرمائی۔

رسول الله ير بيش كي تهيس ـ يعني معارضه كياتها اور ان كو سناكر تضح وتصويب بهي كرا لي تقي ـ 🗵 صحابہ جس طرح رسول اللہ کو قرآن سنایا کرتے تھے حدیث بھی سنایا گرتے تھے۔ حفزت عبداللہ بن

معارضہ حدیث: 1 یی حضرت انس بن مالک جن کے متعلق پرویز صاحب لکھتے ہیں کہ انہوں نے

اپنے طور پر احادیث قلمبند کی تھیں۔ ای حدیث میں یہ الفاظ جی موجود ہیں کہ آپ نے یہ احادیث لکھ کر

مسعود منافقہ کتے ہیں کہ:

'' مجھے رسول اللہ ملتی کیلم نے تشمد سکھایا میرا ہاتھ آپ «عَلَّمَنِيْ رَسُولُ اللهِ ﷺ التَشَهُّدَ كَفِّيْ بَيْنَ كَفَّيْهِ كَمَا يُعَلِّمُنِي السُّورْةَ مِنَ کے دونوں ہاتھوں کے در میان تھااور اس طرح سکھایا جیے مجھے قرآن کی کوئی سورۃ سکھاتے تھے۔" الْقُوْآنَ» (مسلم، كتاب الصلوة، باب التشهد في

يه تو صرف عبدالله بن مسعود كاذاتي معالمه تهااب عبدالله بن عباس كي روايت ملاحظه فرماييّ: «ہمیں رسول اللہ مانگیم تشہد یوں سکھاتے تھے جیسے «كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يُعَلِّمُنَا التَّشَهُّدَ كَمَا

يُعَلَّمُنَا السُّورَةَ مِنَ الْقُرْآن»(مسلم حواله قرآن کی کوئی سورت. "

اب یہ دیکھ لیجے کہ یہ تشمد قرآن ہے یا قرآن کے علاوہ کچھ اور یعنی حدیث۔ چرکی روایات میں آپ نے رعائے استخارہ اور ادعیہ مسنونہ سکھائے 'صحابہ سے ان کو سننے پھران کی

www.muhammadilibrary.com المَيْنَةُ بِهُ وَيِزِيَّتُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الاللَّهُ عَلَى صِرَاحِتَ مُوجِد مِن عِسلَ حِنْلَ مِنْاظَ احْسِ گُلَانِی نَهُ اللَّهِ مِنْ كَالَ مِنْ مِنْ الْ

غلطیال نکالنے کی صراحت موجود ہے۔ جیسا کہ جناب مناظراحسن گیلانی نے اپنی کتاب تدوین حدیث میں اس پر سیرحاصل بحث کی ہے۔

ا کرچیر سال میں ہے۔ ® خود حافظ اسلم صاحب نے لکھا ہے کہ حضرت علی زناٹھ نے آپ کے اقوال واحوال سننے کے لیے اپنے انساری پڑوی کے ساتھ باری مقرر کر رکھی تھی۔ یہ واقعہ بھی بخاری کتاب العلم میں نہ کور ہے۔ یمال

ہے ہماری پرد مل کے ملا ہماری مرسر میں مائے ہیں۔ مان مائے ہماری تھی۔ اور ان کا دین سے چنداں معالی میں ہماری تھی۔ اور ان کا دین سے چنداں تعلق نہ تھا تو کیا کوئی آدمی اتنا ایثار کر سکتا ہے کہ اخباری باتوں کے لیے اپنا ذرایعہ معاش ہرباری کے دن

چھوڑ دے۔ (بخاری کتاب العلم باب هل يجعل للنساء....)

® عورتوں كا ايك وفد رسول الله طرفيا كى خدمت ميں حاضر ہوا اور كماكه مرد علم سيمينے ميں ہم پر سبقت لے گئے۔ لنذا ہمارے ليے كوئى خاص وقت مقرر فرما ديجيے چنانچہ آپ نے ان كے ليے ايك دن

مقرر فرما دیا۔ اور پہلے دن جو علم سکھایا وہ علم حدیث ہی سے تعلق رکھتا تھا۔ (بخاری کتاب العلم 'باب هل يجعل للنساء)

۔ مندرجہ بالا تصریحات سے واضح ہو جانا ہے کہ امتناع روایت سے متعلق روایات کم بھی ہیں اور درجہ کے لحاظ سے کمزور بھی جب کہ روایت بیان کرنے کی احادیث زیادہ بھی ہیں اور درجہ کے لحاظ سے قوی تر

بھی۔ روایات سے جی بسلانا: عمد نبوی میں روایات پر تبصرہ کرتے ہوئے حافظ اسلم صاحب فرماتے ہیں۔

"رسول الله طفیل کی وفات کے بعد صحابہ چونکہ اپنی محبوب ترین شخصیت سے محروم ہو گئے تھے۔ اس لیے فرصت کے اوقات میں دو چار جب مل کر بیٹھتے تو آپ کے زمانے کے تعکرے درمیان میں لاکر آپ ساٹھ کی یاد تازہ کرتے۔" (م-ح- ص20)

گویا حافظ صاحب کے خیال کے مطابق یہ محض ایک دل بملانے کی بات تھی جس طرح کمی خاندان کے لوگ اپنے کمی فوت شدہ ہزرگ کی بھی بھاریاد کازہ کر لیتے ہیں۔ یا جس طرح بو ڑھے لوگ رات کو سونے کے وقت اپنے بچوں کو ہردوں کے حالات سناتے اور دو سری کمانیاں سناتے ہیں تاکہ بچے سو جائیں۔ بھی الی بی حیثیت ان روایات کی بھی تھی۔ اب سوال یہ ہے کہ ایسے تذکرے تو وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ بھو لتے بھی جاتے ہیں۔ کیونکہ وقت ایسے جدائی کے زخموں کا بھترین مندمل ہو تا ہے تو اس لحاظ ہے

کچھ دت گزرنے کے بعد یہ سلسلہ از خود ختم ہو جانا چاہئے تھا۔ گریمال معالمہ اس سے بالکل برعکس نظر آتا ہے۔

پھر یہ بھی سوچنے کی بات ہے کہ اصحاب صفہ نے رسول الله طائیا کے اقوال وافعال سننے ویکھنے اور سکھنے ور سکھنے کے اس سکھنے کے لیے اپنی معاشی تنگ ووو کا نصف حصہ اس سکھنے کے لیے اپنی معاشی تنگ ووو کا نصف حصہ اس فاطر قربان کر دیا تھا حصرت جابر بن عبداللہ بڑاٹھ نے حضرت عبداللہ بن انیس بڑاٹھ سے صرف ایک حدیث

www.muhammadilibrary.com پنه بَرُورِينيّت معلى (حصه چهارم) دوا گاهديث مين عديث الم

سی نے لیے ایک ماہ کا سفر کیا۔ <sup>© حضرت</sup> عتبہ بن حارث رُٹاٹور صرف ایک مسئلہ پوچھنے کے لیے (جس کا

مختص کر دیا جائے۔ اور آپ مٹھیم نے ان عورتوں کی درخواست قبول کرلی اُ ہو تو کیا ان سب واقعات کا ان حضرات کی عملی زندگی سے چندال تعلق نہ تھا؟ اور حضور مٹھیم کی وفات کے فوراً بعد ان باتوں کی قدرو

قیمت بس اتن ہی رہ گئی تھی کہ مجھی کبھار آپس میں فرصت کے اوقات میں بیٹھ کر ایام گزشتہ کی یاد تازہ کر کے جی بہلالیا کریں؟ فَائلهُمُ اللّٰهُ أَنّٰی يُوْفَكُوْنَ ۞

ے بن جماع کا حرین، فاصفہ مصد میں یوف ہوں کا است ہے کہ وہ اولین درس گاہ جو صفہ کے نام سے مشہور ہے۔ اور درجہ نے مصلح است میں میں میں میں ایس کی بات کے اور است کے بات کے بات کے بات کی مصرف کے کام سے مشہور ہے۔ اور است درجہ نے مصرف کا میں میں میں کا ایس کے بات کی بات کے بات

جے حضور اکرم سی کی خود قائم کیا تھا۔ کیا آپ کی وفات کے فوراً بعد وہ اجر گئی تھی۔ اس طرح وہ دو سرے مقامت جمال آپ نے انہیں اصحاب صفہ میں سے تربیت یافتہ صحابہ کو معلم اور مبلغ بناکر بھیجا تھا۔ سب اجڑ گئے تھے؟ اگر ہم ان تھائی پر خواہ انہیں تاریخی ہی قرار دیا جائے۔ غور کریں تو معلوم ہو تا ہے کہ

سب اجر سے سے الر ہم ان عوجی پر عواہ ایس ماری ہی حرار دیا جائے۔ مور رس مو سوم ہو اب مہ مقتلہ مافظ صاحب کا جھوٹ۔ اس اولین درسگاہ مقبلہ حافظ صاحب کا بیہ تبصرہ یا تو تاریخ کے لاعلمی کا جبوت ہے یا بھرید ترین قتم کا جھوٹ۔ اس اولین درسگاہ صفہ کے صدر مدرس حضور اکرم ملکھیا کی وقاعت کے بعد حضرت ابو ہریرہ نافی قرار بائے۔ کیونکہ رسول اللہ

من کے معدر مدر کا کو سب سے زیادہ احادیث یاد تھیں۔ اگر چہ یہ احادیث انفرادی طور پر دوسرے منازی کی دعاری معدر کے دوسرے محابہ کو بھی معلوم تھیں۔ تاہم جب کسی مسئلہ کی تحقیق کی ضرورت پیش آتی تو آپ کی طرف رجوع کرتے

بقول امام بخاری حضرت ابو ہریرہ نٹافند کے شاگر دوں کی تعداد آجی سو ہے۔ جن میں صحابہ بھی شامل ہیں اور تابعین بھی۔ اور یہ سب آپ سے علم حدیث ہی پڑھتے رہے۔

علاوہ ازیں دور صحابہ میں مکہ معظمہ 'کوفہ 'بھرہ ' محص ' دمثق ' مقر ' بین ' بیامہ اور بحرین میں ایک درسگاہیں قائم ہو چکی تھیں۔ جن میں جلیل القدر صحابہ تعلیم دینے پر مامور تھے ' مکہ معظمہ میں حضرت ابن عباس بڑا تھ اس عبداللہ بن مسعود بڑا تھ ' بھرہ میں عمران بن حصین بڑا تھ ' دمثق میں حضرت ابو الدرداء بڑادوں بڑا تھ محص میں حضرت معاذ بڑا تھ وغیرہ بیہ فریضہ سرانجام دیتے رہے اور ان کے شاگر دول کی تعداد ہزاروں تک پنجی تو کیا ہے سب فرصت اور بھی کبھار آپ کی یاد تازہ کرنے کے اشغال ہیں؟

<sup>🗈</sup> امام بخاری نے اس حدیث کا دو مقامات پر کتاب العلم اور کتاب التوحید میں ذکر کیا ہے۔

<sup>🛠</sup> بخارى كتاب العلم باب الرحلة في المسئلة النازلة

<sup>(</sup>ج) بخارى كتاب العلم باب هل يجعل للنساء .....)

www.muhammadilibrary.com معد چهارم) دوا محدیث کنیدهٔ بَرُویزیّت کامدیث کامدیث

## خلفائے راشدین اور روایتِ مدیث

ان حقائق کی روشن میں ایک دفعہ کھر حافظ صاحب کے تبھرے کو سامنے لائے "محابہ فرصت کے او قات میں دو چار جب مل کر بیٹھتے تو آپ کے زمانہ کے تذکرے در میان میں لاکر آپ کی یاد تازہ کرتے" کھر فرماتے ہیں۔

حضرت ابو بكر رفاقت اور امتناع روایت: "دگر ان بیانات میں اختلاف ہونے لگا۔ اس وجہ سے حضرت ابو بكر رفاقت اور امتناع روایت کی کیک قلم ممانعت کر دی اور لوگوں کو جمع کر کے فرمایا۔ "تم جب آج اختلاف کرتے ہو تو آئندہ نسلیں اور بھی اختلاف کریں گی۔ للذا رسول اللہ ساتھ کے کئی روایت نہ کرو۔ اور آگر کوئی پوچھے تو کہہ دو کہ ہمارے اور تمہارے درمیان قرآن ہے۔ جو اس نے جائز کیا ہے اس کو جائز اور جو اس نے ناجائز کیا ہے۔ اس کو ناجائز سمجھو" گر باوجود اس ممانعت کے بھی روایت کا سلسلہ جاری رہا۔ کیونکہ اس کو جرم قرار نہیں دیا گیا تھا۔ (م- سمبر)

اس اقتباس میں مندرجہ ذیل امور قابل فرکسیں۔

آ کیا ایسے بیانات جن کی حیثیت فرصت کے او قات مل بیٹھ کریاد تازہ کرنے کی ہو ایسے اختلاف کی بنیاد بن سکتے ہیں۔ جس کے لیے وقت کے حاکم اعلیٰ کو پر انطلت کی ضرورت پیش آجائے؟

اگر حفرت ابو بكر را اله و روایات بیان کرنے گی چی قلم ممانعت "کر دی تھی۔ تو روایات کا سلسلہ جاری کیے دہا؟ کیا صحابہ کی جماعت بر کی سلسلہ جاری کیے دہا؟ کیا صحابہ کی جماعت جنوں نے حضرت ابو بلر را اله و کی تھی کہ آپ کی "کیک قلم ممانعت" کے باوجود بھی وہ روایات کا سلسلہ قائم رکھنے پر مصررہی؟

آ آخر میں آپ نے روایات کا سلسلہ کے بند نہ ہونے کی وجہ یہ بیان فرمائی کہ "آپ نے اسے جرم قرار نہیں دیا تھا" جس کا مطلب یہ ہوا کہ محابہ کی جماعت صرف ڈنڈے کے زور سے ہی آپ کی بات مان سکتی تھی ۔ آپ کے تاکیدی تھم کی بھی انہیں چنداں پرواہ نہ تھی اور یہ محابہ کے کروار پر بہت بڑا انہام ہے۔

آگر چہ مندرجہ بالا وجوہ کی بناء پر بیہ فیصلہ کرنا مشکل نہیں کہ مندرجہ بالا روایت جے آپ نے تذکرة الحفاظ للذہبی کے حوالہ سے پیش کیا ہے۔ محل نظر ہے تاہم اس پر مصنف کتاب ہزا ذہبی کا اپنا تیمرہ بھی ملاحظہ فرما لیجے۔ وہ بیہ روایت درج کرنے کے بعد لکھتے ہیں کہ بیہ ابن الی ملیکہ کی روایت مرسل ہے یعنی اس کی سند کے آخر میں انقطاع ہے۔ للذا بیہ حدیث قائل احتجاج نہیں۔

حافظ صاحب بیہ روایت اس خلیفہ کے متعلق بیان کر رہے ہیں جس کی خلافت کا فیصلہ ایک حدیث "الائمة" من قریش" کی بنیاد پر طے ہوا۔ اور لطف کی بات بہ ہے کہ حدیث بھی اس نے خود پیش کی۔ علاوہ

ازیں دادی کی میراث کا فیصلہ آپ نے حدیث ہی کی بناء پر کیا اور بیہ حدیث حافظ اسلم صاحب بھی درست تشکیم کرتے ہیں۔

# حضرت عمر مناثفه اور امتناع روايات

پھر فرماتے ہیں:

"فلیفہ دوم حفرت عمر بڑا تھو بھی اپنے زمانے میں روایات کو روکتے رہے۔ قرطہ بڑا تھ بن کعب کتے ہیں کہ ہم ایک جماعت کے ساتھ عراق کو روانہ ہوئے۔ حفرت عمر بڑا تھ مقام صرار تک ہم کو رخصت کرنے کے لیے ساتھ آئے۔ وہاں پہنچ کر فرمایا "تم جانتے ہو' میں کیوں یہاں آیا ہوں؟" ہم نے کہا۔ "ہماری مشابعت اور تکریم کی غرض ہے" فرمایا "ہاں۔ اور اس لیے بھی کہ تم ہے کہوں کہ تم وہاں جا رہے ہو جمال لوگوں کی تلاوت قرآن کی آواز شدکی تحصوں کی آواز کی طرح گو نجی رہتی ہے۔ لہذا ان کو حدیثوں میں پھل کر قرآن ہے نہ روکنا اور روایتیں نہ سانا" قرظہ کتے ہیں۔ اس دن کے بعد سے پھر میں نے بھی حدیث بیان نہیں کی۔" (مقام حدیث میں: اے نیز ص: کا)

2 اس باب کے ابتدائی میں اس واقعہ سے متعلق تین روایات درج کی گئی ہیں۔

- (الف) کہلی روایت کے الفاظ میں ((فلا تصدو هم بالحدیث)) یعنی ان کو حدیث کے سبب (قرآن ہے) نہ روکنا۔ اس روایت میں حافظ صاحب نے جو ترجمہ فرمایا ہے کہ ''انہیں حدیثوں میں پھنسا کر قرآن سے نہ روکنا'' تو یہ ''پھنسانے''کالفظ کسی عربی لفظ کا ترجمہ نہیں۔ بلکہ محض حافظ صاحب کی حدیث سے بغض کی کیفیت ظاہر کر رہا ہے۔
- (ب) دوسری روایت میں ہے: ((واقلوا الروایة)) یعنی حضرت عمر پڑھڑ نے رخصت کرتے وقت قرظہ ہے کہا کہ احادیث کم بیان کرنا۔"
- (ج) تیسری روایت میں ہے: ((فشغلوهم وجودوا بالقرآن واقلوا الروایة)) یعنی قرآن کی طرف خوب

www.muhammadilibrary.com آئینهٔ بِرَویز ثبت (هصه چهارم) دوا بِمعدیث مینه که 461

توجه دینا اور احادیث کم بیان کرنا۔

یہ تیوں روایات بیان کرنے کے بعد اس کتاب کے مصنف ابو عمرو ابن عبدالبرنے اپنا تبصرہ پیش کیا ہے۔ کہ ان روایات سے بعض جاہل اہل بدعت نے احادیث سے بے نیازی کا مطلب نکالا ہے۔ حالانکہ ان کی میہ ہدایت محض اس کیے تھی میہ لوگ نے مسلمان ہوئے تھے۔ اور ابھی قرآن کی تعلیم سے نابلد تھے۔ پھر بہت مثالیں اور واقعات پیش کیے ہیں جن سے حضرت عمر منافتہ کا حدیث سے احتجاج ٹابت کیا ہے۔ پھرِ

آخر میں حضرت عمر بناشو کا میہ قول درج کیا ہے کہ:

"عنقریب ایک ایسی قوم پیدا ہوگی جو تم سے قرآن کی اسَيَأْتِي قَوْمٌ يُجَادِلُونَكُمْ بِشُبْهَاتِ متثابہ آیات کے ساتھ جھڑا کرے گی۔ تم ان پرسنن الْقُرْآنِ فَخُذُوْهُمْ بِالسُّنَنِ فَاِنَّ أَصْحَابُ (احادیث) کے ذریعہ گرفت کرنا۔ کیونکہ اہل سنن ہی

السُّنَنِ أَعْلَمُ بِكِتَابِ اللهِ عَزُّوَجَلَّ ا(جامع الله عزوجل كى كتاب كوسب سے زيادہ جامنے والے بيان العلم٢/١٢٣)

یہ تو حافظ ابن البركا تبصرہ تھا اور حقیقت ہے ہے كه روايت ويسے بھى ضعيف ہے۔ شعبى نے اس كو قرظه سے روایت کیا جب کہ ان دونوں کی ملاقات بھی ایت نہیں ہوتی۔ پھرید بھی خیال رہے کہ یہ وہی حضرت عمر بناتر میں جنہوں نے روایت سننے اور بیان کرنے کے لئے اپنی معاشی جدوجمد کا نصف حصہ قربان کر دیا تھا اور جنهوں نے خود بہت سی احادیث متعلقہ شفاعت عذاب فی دجال اور رجم وغیرہ کا برسرِ منبر خوب خوب يرجار كياتها.

" "فاروق اعظم روایت کے معالمہ میں اس قدر سخت تھے کہ ابی بن کعب بٹائٹر کو جب صدیقیں سناتے دیکھا تو درہ لے کر ان کو مارنے کیلئے تیار ہو گئے۔ (م-ح-ص22)

حضرت عمراور الی بن کعب بھاتھ : اب دیکھئے تذکرہ الحفاظ میں۔ حضرت عمر بٹاتھ کے درہ لے کر حضرت انی بن کعب کو مارنے کے لیے تیار ہونے کی وجہ کچھ اور ہی بیان کی گئی ہے۔ حدیثیں سانا نہیں ہے۔ اس روایت کے اصل الفاظ میہ ہیں:

"ابن عیینہ کتے ہیں کہ میں نے عمر بن خطاب باقور کو ریکھا ابی بن کعب مٹائنہ ایک جماعت کے ساتھ تھے تو حضرت عمرنے الی کے سریر درہ بلند کیا۔ الی بن کعب كنے لگے۔ اللہ آپ ير رحم كرے جھے بھى تومعلوم ہو یہ آپ کیا کر رہے ہیں۔ حضرت عمرنے فرمایا کیا تم جانے نہیں کہ تمہاری یہ کیفیت متبوع (یعنی تمہارے لیے فتنہ ہے اور تابع پیچھے آنے والوں) کے لیے

«قَالَ ابْنُ عُينَنَةَ رَأَى عُمَرِ بْنُ الْخَطَّابِ مَعَ أَبَيَّ جَمَاعَةً فِعْلاً بِاللُّرَّةِ قَالَ أَبَيًّ إَعْلَمُ مَا تَصْنَعُ يَرْحَمُكَ اللهُ قَالَ عُمَرُ<sup>\*</sup>:

أَمَا عَلِمْتَ آلَهَا فِتنَةٌ لِلْمَتَّبُوعِ مُذِلَّةٌ لِلتَابِعِ» (تذكرة الحفاظ ٧/١) www.muhammadilibrary.com آکینهٔ رَدیزیت کوارم کا 462 (عصه چهارم) دوا مِ حدیث

باعثِ ذلت ہے۔"

گویا حفزت ابی بن کعب نظافر جس شان امتیازی کے ساتھ اس جماعت کے آگے چل رہے تھے اس پر حفزت عمر بظافر کو غصہ آیا۔ اور ابنا ورہ ان کے سرپر بلند کیا۔ اب دیکھئے اس روایت میں کہیں "حدیثیں سانے" کا اشارہ تک بھی موجود ہے؟ جے حافظ اسلم نے مارنے کی اصل دجہ بتایا ہے۔"

روایت : آ تیسری روایت جو حافظ صاحب نے پیش فرمائی یہ ہے۔

حضرت عمراور حضرت ابو ہریرہ رقی آفیا : ایک بار ابو سلمہ رفاعی نے حضرت ابو ہریرہ رفاعی سے جو کشرت روایت میں مشہور ہیں بوچھا کہ کیا تم اسی طرح حضرت عمر رفاعی کے زمانہ میں بھی حدیثیں بیان کیا کرتے ہے؟ انہوں نے کہا آگر میں ان کے زمانہ میں بیان کر تا تو مجھے پیٹ ڈالتے۔ " (م-ح ص 22 نیز ص ۱۸) اس روایت کے متعلق دو باتیں قابل ذکر ہیں:

ا یہ محض حضرت ابو ہریرہ رہ کی خیال ہے۔ واقعہ میں الی کوئی بات نہیں ہوئی تاہم حضرت عمر کثرت روایت کے سلسلہ میں سختی کے چین نظر حضرت ابو ہریرہ رہاچھ کا بید خیال درست سمجھا جا سکتا ہے۔

یہ روایت بھی جامع بیان العلم سے آل آل ہے ہے (حوالہ روایت نمبر۲) اور اس پر جو طویل تبصرہ مصنف
 کتاب ندکور نے کیااے مخصراً ہم اوپر ورج کے بیں۔

حفرت عمر من الله اس امر میں محالبہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ واء اور ابو ذر رہی میں کو ڈاٹنا کہ تم یہ کیا ہے

روایتی رسول الله ملی این کرتے رہتے ہو؟ پھر ان کو مدیندگی نظر بند رکھا اور جب تک زندہ رہے کمیں جانے کی اجازت نہیں وی۔ (م-ح ص ۷۷ نیز ص ۱۷)

حفرت عمر من للله كا صحابه كو نظر بند كرنا: يه روايت توجيه النظر ص ١٨ سے لى منى ب ليكن اس روايت پر آپ مصنف كتاب طاہر بن صالح الجزائري كا تبصرہ جھوڑ گئے جو سه ب

"قَالَ عَلِيَّ هٰذَا مُرْسِل مَشْكُوكُ وَلاَ "حضرت على بْنَاتِحْ نَهُ لَمَا مِهَ كَه بِهِ مِدِيثُ مُرسَل يَجُورُ الإِحْتِجَاجِ ثُمَّ هُو َ فِي نَفْسِهِ ظَاهِرُ اور مَكْكُوك بِهِ اور اس سے احتجاج جائز نہيں ' پھربيہ الْكَذَبِ الْإِنْصَا ص: ١٨) دوايت في نفس برا جموث ہے۔ "

قبلہ حافظ صاحب نے روایت تو درج فرما دی لیکن اس روایت کی صحت کے متعلق تبصرہ درج کرنا مناسب نہ سمجھا۔ حضرت عثمان مُٹاہمُو کے متعلق آپ نے ایک روایت درج فرمائی جو درج ذیل ہے:

حضرت عثمان رہناتھ کا روایت کو رد کرنا: "خلیفہ سوم حضرت عثمان کوردایت کی طرف کوئی توجہ نہیں تھی۔ اور وہ اس کو مسترد کر دیا کرتے تھے۔ ایک بار حضرت علی بناٹھ کے بیٹے محمد اپنے والد سے ایک برچہ

www.muhammadilibrary.com آئینهٔ بَرویزیت کم (حصه چهارم) دوام احدیث کم دیث

لے کر جس پر تھم ذکوۃ کے متعلق لکھا ہوا تھا۔ ان کے پاس گئے آپ نے فرمایا کہ مجھے اس سے معاف رکھو۔"(م۔ح ص۷۷)

اب سوال یہ ہے کہ کیا حضرت عثمان بٹاٹھ کو اس پرچہ کی ضرورت تھی؟ وہ خود حاکم وقت تھے۔ اپنے عمال کے ذریعے ذکوۃ وصول کرتے تھے۔ اور اس لحاظ سے ذکوۃ کے مسائل سے سب سے زیادہ واقف تھے اور جیسا پرچہ احکام حضرت علی بٹاٹھ نے جیجا تھا۔ وہی پرچہ احکام ان کے پاس پہلے سے موجود تھا۔ چر آپ کو اس پرچہ کی ضرورت بھی کیا تھی؟ آپ نے اس پرچہ سے استعناء کا اظہار فرمایا ہے ۔ محکویب تو نہیں کی۔ ہم حافظ اسلم کا بیان قابل داد ہے کہ دعویٰ تو اتنا بڑا کر دیا ہے کہ حضرت عثمان بٹاٹھ نے روایت کو کئی توجہ نہ دی۔ اور وہ اس کو مسترد کر دیا کرتے تھے۔ اور اس کی دلیل اتنی بودی اور کمزور ہے جے استعناء یا زیادہ سے زیادہ احتیاط پر محمول کیا جاسکتا ہے۔

اب حقائق کی طرف آیئے حضرت عثمان کی خلافت کا انعقاد اس شرط پر ہوا تھا کہ آپ کتاب وسنت کے علاوہ سابقہ دونوں خلفاء کی پیروی کی شرط حضرت علی بڑاتھ نے علاوہ سابقہ دونوں خلفاء کی پیروی کی شرط حضرت علی بڑاتھ نے قبول نہ کی تو حضرت عبدالرحمان بن عوف نے حضرت عثمان بڑاتھ کو خلیفہ نامزد کر دیا۔ یعنی کتاب اللہ کے علاوہ سنت رسول سابھ کی پیروی ایس تھی جس بی کو کلام نہ تھا۔ پھر حضرت عثمان بڑاتھ نے اپنی شمادت کے موقع پر بھی باغیوں کے سامنے چار احادیث سے ہی اجتجاج کیا تھا تو کیا ایسے خلیفہ کے متعلق یہ گمان بھی کیا جا ساتے ہی دوہ حدیثوں کی پرواہ نہ کرتے تھے۔

فليفد چارم سے متعلق حافظ صاحب فرماتے ہيں كه:

حضرت علی بڑا تھو کی ہدایت: فلیفہ چمارم حضرت علی بڑا تھو کھرت روایا ہے۔ منع فرماتے خود ان کے سامنے جب کوئی حدیث بیان کر تا تو اس سے حلف لیتے تھے۔ کہ جن حدیثوں کو لوگ نہیں جانتے ان کو نہ بیان کرو کیا تم چاہتے ہو کہ لوگ اللہ اور رسول ( ملٹی کیا) کی محمذیب کرنے لگیں۔ (مقام حدیث ص۸۷) اس کے بعد حافظ صاحب نے عمد خلفائے راشدین میں صحابہ میں سے حضرت زبیر بڑا تھو اور زید بن ارقم بڑا تھو کی روایات بیان فرمائی ہیں۔ کہ وہ حدیث بیان کرنے میں بہت مختلط تھے۔ وہ ہروقت رسول اللہ کی یہ حدیث ان کے سامنے رہتی تھی ((مَنْ کَذَبَ عَلَیَّ فَلْیَتَبُوّاً مَفْعَدَهُ مِنَ النّارِی) (م- ح- ص 20- مے کا مخص) مریث ان کے سامنے رہتی تھی ((مَنْ کَذَبَ عَلَیَّ فَلْیَتَبُوّاً مَفْعَدَهُ مِنَ النّارِی) (م- ح- ص 20- مے کا مخص) واحتیاط کا تعلق ہے۔ تو یہ تو ایک خوبی ہے اور اس دور کی بھی تقید بالاً خر فن تقید کی بنیاد قرار بائی۔ اگر چہ واحتیاط کا تعلق ہے۔ تو یہ تو ایک خوبی ہے اور اس دور کی بھی تقید بالاً خر فن تقید کی بنیاد قرار بائی۔ اگر چہ یہ بیش کیا ہے وہ یہ ہے کہ۔

www.muhammadilibrary.com آئینهٔ رَدِینیّت کِ دِینیّت کِ دِینیّت کِ دِینیّت کِ دِینیْت کِینیْت کِ دِینیْت کِینیْت کِ دِینیْت کِینیْت کِینیْت کِینیْت کِ دِینیْت کِینیْت کِینیْت کِینیْت کِینیْت کِینِیْت کِیْت کِینِیْت کِینِیْت کِیْت کِینِی

# حدیث کا مرتبہ صحابہ و میں آثاری کی نظر میں

چنانچہ اکثر صحابہ و کھی کھیا ہے بہت سی روایتوں کے قبول کرنے میں توقف ثابت ہے جس سے ان لوگوں نے دلیل بکڑی ہے جو حدیثوں کو دینی حجت نہیں مانتے۔" (الیضاً ص24)

لیکن افسوس ہے کہ آپ نے توجیہہ النظر کی پوری عبارت پیش نہیں کی جو اس طرح ہے۔

﴿ وَقَدْ إِسْتَذَلَّ بِذَالِكَ مَنْ يَقُولُ بِعَدْمِ الناباتول الوَّول نِ دَلِيل كَرْى بِجو حديث الإعْتِمَادِ فِي اَمْرِ الدِّيْنِ وَقَدْ رَدَّ عَلَيْهِمُ كو دِين جَت سَين مانت اور جمهور علماء نے ال ك الْجَمْهُوْرُ ﴾ (توجيه النظر ص: ١٥)

بعد ازال مافظ صاحب نے پانچ ایی روایت درج فرمائی ہیں جن کا تعلق صدیث کے قہم ہے ہے۔ صحابہ جب کی دو سرے صحابی ہے کی روایت سنتے تو آگر کوئی بات ان کے قہم ہے رگا نہ کھائی تو ازارہ تحقیق اس پر کوئی تبعرہ کر دیتے اور یہ بات ایک برق خوبی اور شخقیق کی جان ہے۔ مثلاً پہلی روایت جو آپ نے درج فرمائی وہ یہ ہے کہ جب حضرت عبد اللہ بن عمر شکھنا نے ابو ہریہہ نٹائٹو کی یہ روایت می کہ کھیتی کے رکھوالے کتے کی بھی اجازت ہے۔ تو اس پر حضرت ابن عمر شکھنا نے یہ تبعرہ کیا کہ ''بال ابو ہریرہ کے پاس کھیتی ہے '' اس میں کیا قابل اعتراض بات حافظ صاحب کو نظر آئی وہ ہم نہیں سمجھ سکتے۔ اس سے تو الٹا یہ فابت ہو تا ہے کہ چو نکہ حضرت ابو ہریرہ کے پاس کھیتی ہے اللہ آپ کو رسول اللہ سائے کا کہ ارشاد ضرور یاد مابت ہو تا ہے کہ چو نکہ ابو ہریرہ نٹاٹٹو کے پاس کھیتی ہے لئذا انہوں کے صدیث میں اُؤ کُلْبِ ذَرْعِ کا اضافہ طرف گیا ہے۔ کہ چو نکہ ابو ہریہ نٹاٹٹو کے پاس کھیتی تھی۔ للذا انہوں کے صدیث میں اُؤ کُلْبِ ذَرْعِ کا اضافہ اسے پاس سے کر لیا ہو۔ لیکن یہ بات اس لحاظ ہے کہ صحابہ کے متعلق نہ تو آج تک اس قسم کا جموث ثابت ہو سکا ہے اور نہ ہی کسی صحابی نے دو سرے صحابی کی عدالت پر کوئی اعتراض کیا ہے۔ ای وجہ جموث ثابت ہو سکا ہے اور نہ ہی کسی صحابی نے دو سرے صحابی کی عدالت پر کوئی اعتراض کیا ہے۔ ای وجہ بھوٹ یا بہ سے سکا ہے اور نہ ہی کسی صحابہ کلھم عدول ان کے متعلق جو کوئی اعتراض کیا تبھرہ ہوگا۔ اس کا تعلق یہ مدیث میں مافظ صاحب کا سے آئمہ فن نے یہ اصول قائم کیا کہ الصحابہ کلھم عدول ان کے متعلق جو کوئی اعتراض کیا تبھرہ ہوگا۔

یہ روایات درج کرنے کے بعد حافظ صاحب نے جو نتیجہ پیش فرمایا۔ وہ بنائے فاسد علی الفاسد کے مترادف ہے۔ لکھتے ہیں

یہ خیال غلط ہے۔ کیونکہ یہ حدیث ابو ہریرہ بٹائٹ کے علاوہ دو سرے صحابہ سے بھی مروی ہے۔

"وجوہات مذکورہ کے باعث عمد صحابہ میں روایات کا ذخیرہ بہت قلیل تھا۔ علاوہ بریں وہ عملی زندگی میں منهمک تھے اور اعلائے کلمہ" الحق اور حروب وفتوحات کی مشغولیت سے ان کے لیے ہیہ موقع بھی کم تھا کہ بیٹھ کر روایتیں کرتے اس لیے ہیہ بالکل قرین قیاس ہے کہ ان کے ناموں سے جو بے شار روایتیں منسوب

www.muhammadilibrary.com اَکینهٔ پُرویزیّت کا 465 کا (حصہ چہارم) دوا محدیث

کی گئی ہیں۔ وہ زمانہ مابعد کے رواۃ کا کارنامہ ہوں جب کہ حدیثوں نے فن کی صورت افقیار کرلی اور ہر روایت کے ساتھ سلسلہ سند کی ضرورت پڑی جو بلا نسی صحابی کے آنخضرت ساتھ کیا تک منتنی نہیں ہو سکتا تھا۔" (م-ح ص۸۱)

اس اقتباس میں مندرجہ ذیل امور قابل غور ہیں:

دورِ صحابہ میں روایات کی تعداد: ﴿ آ تمام وجوہات فدکورہ کا ماحصل صرف دو باتیں ہیں۔ (۱) کشرت روایات سے پر ہیز۔ (۲) حدیث کو قبول کرنے میں حزم واحتیاط۔ اور ان دونوں کا عمد صحابہ میں پورا پورا خیال رکھا گیا۔ اس خیال کے باوجود روایات کا ذخیرہ اتنا قلیل نہ تھا جتنا حافظ صاحب فرما رہے ہیں۔ آپ خود اندازہ کر لیجے کہ خطبہ ججہ الوداع کے وقت مخاطب صحابہ کی تعداد سوا لاکھ تھی۔ جنہیں یہ ترغیب دی گئی تھی کہ وہ میری باتوں کو آگے پہنچا کمیں۔ اب آگر فی کس ایک روایت بھی فرض کر لی جائے تو یہ تعداد سوا لاکھ بنتی ہے۔ جب کہ ابن الجوزی کی تحقیق ہے ہے کہ موجودہ تمام ذخیرہ کتب احادیث میں سے صحح احادیث کا شار کیا جائے تو ان کی تعداد دس فراک کی تعید میں سے بھی نمیں پہنچتی اور یہ انہیں مندرجہ بالا وجوہ کا نتیجہ ہے۔

پ یہ درست ہے کہ صحابہ حرب و ضرب میں مشغول تھے۔ لیکن جماد فرضِ عین نہیں کفایہ ہے۔ مجاہد ابناکام کر رہے تھے اور معلم و مبلغ ابناکام کر رہے تھے۔ جماد کی وجہ سے وہ درس گاہیں جن کا ہم پہلے ذکر کر چکے ہیں۔ بند نہیں ہو گئ تھیں ان درسگاہوں سے ہر دفتہ قال اللہ اور قال الرسول کی صدا متواتز بلند ہوتی رہی اور یہ سلسلہ بلا انقطاع آج تک جاری ہے۔

محدثین کرام پر اتهام: (3) اور آپ کا قیاس یہ ہے کہ تیسری صدی کی کچھ لوگ پیدا ہوئے جنہوں نے حدیث کو بطور فن اپنا لیا۔ لیکن اس کے لیے سندوں کی ضرورت تھی۔ للد انہوں نے مختلف رواۃ کا نام ورج کرکے یہ سلسلہ رسول اللہ تک پہنچا دیا۔ کیونکہ اس کے بغیریات نہیں بنتی تھی۔ بالفاظ دیگر ہمارے ہاں جو ذخیرہ پایا جاتا ہے۔ یہ سب تیسری صدی کے ماہرین فن حدیث کے کذب وافتراء کا مجموعہ ہے۔ سُنہ حنک هذا اُنهُ تَانٌ عَظِيْمٌ۔

🗘 تفصیل اور حوالہ جات کے لیے دیکھئے باب "تقیدِ حدیث"

www.muhammadilibrary.com آئينه رَويزيّت م 466 (حصه چهارم) دوا اِ حديث

صحابہ کے بعد--- تابعین کا زمانہ آیا تو ساتھ ہی سند کا سلسلہ شروع ہو گیا۔ تابعین میں سے بھی جرح وتعديل كے امام تين حضرات تنكيم كي جاتے ہيں۔ امام عامر شعبى (١٠٨٠ ه م) سعيد بن المسيب (١٩٣٥ ه م) اور محمد ابن سیرین (۱۰ا ھ م) ان آئمہ نے بیہ اصول وضع کیا کہ سند کی تحقیق بھی ایسے ہی ضروری ہے جیسے متن کی بعنی راوی کے اس سلسلہ سند کے رجال کی تاریخ عدالت اور ضبط کے متعلق بورا علم ہو تو تب ہی وہ روایت قبول کی جا سکتی ہے۔ ابن سیرین کما کرتے تھے کہ "الاسناد من الدین" یعنی اسناد بھی دین کا اسی طرح حصہ ہیں جیسے متن اور یہ اصول وفت کے ساتھ ساتھ اپنے ارتقائی مراحل طے کر تا ہوا سخت سے سخت تر ہو تا گیا۔ چنانچہ حافظ اسلم صاحب نے اس حقیقت کااعتراف خود ان لفظوں میں کیا ہے۔

"حدیثیں حضرت عمر بن عبدالعزیز (٩٩ھ تا ١٠١هه) کے تھم سے دوسری صدی ہجری کے آغاز میں لکھی جانے لگیں۔ گو اس وقت بھی لوگ جانچ پڑتال کرتے تھے۔ گر اصل تقیدِ حدیث کا زمانہ تیسری صدی

ہے۔ بیشتر آئمہ جرح وتعدیل مثلاً احمد بن حنبل' کیجیٰ بن معین' علی بن المدینی' امام بخاری' امام مسلم اور ارباب سنن وغيره اسى عهد ميل يكي موئ - (م ح ص١٥١)

جب صورت حال بیہ ہو تو آپ کھئی فیصلہ کر کیجیے کہ حافظ صاحب کا بیہ قیاس یا محدثین پر الزام کس

حد تک درست ہے؟

حضرت ابو ہر ریرہ رفایقۂ اور ان کی مرویات: اس کے بعد قبلہ حافظ صاحب کی نظر کرم دو سرے منکرین حدیث کی طرح حفرت ابو ہریرہ بٹائٹ پر پڑتی ہے جن کی مردیات کی تعداد سب صحابہ سے زیادہ ہے۔ چنانچہ فرماتے ہیں۔

''ابن مخلد کا بیان ہے کہ ان (حضرت ابو ہررہ مِناتِھ ) کی مرویات کی تعداد ۵۳۷۴ ہے۔ حالا نکہ وہ عام خیبر میں اسلام لائے اور صرف تین سال رسول اللہ ملٹی چا کی حضوری کا شرف پایا۔ پھریہ کیونکر یقین کیا جائے کہ ان کی روایتیں اس قدر ہو سکتی ہیں۔ جن میں سے بہت سی ایسی ہیں جن پر عقل وعلم کی رو سے گرفت کی گئی ہے' اور کی جا عتی ہے۔ اس لیے ہمارا ضمیر قبول نہیں کر سکتا۔ کہ اس قتم کی روایتیں انہوں

> نے بیان کی ہوں گی۔" (م-ح ص۸۲) اب دیکھیے اس اقتباس میں مندرجہ ذمل امور قابل توجہ ہیں۔

## کیا بیہ کثرتِ روایت ناممکن ہے؟ :

🗓 مرویات کی بیہ تعداد وہ ہے جس کو تمام محدثین نے مختلف طرق اسناد سے ذکر کیا ہے۔ اگر صرف متون احادیث کا لحاظ رکھا جائے تو وہ اس کا تیسرا حصہ بھی نہیں رہتا۔ اس کی مثال یوں سمجھئے کہ حضرت عمر کی مرویات کی تعداد ۵۳۷ ہے۔ اور یہ مختلف طریق کے لحاظ سے ہے۔ کیکن جب متون کا شار کیا گیا تو ہیہ تعداد دو سو تک بھی نہیں مہینچی۔ اس لحاظ ہے بھی اگر حضرت ابو ہریرہ بٹاٹنز کی مرویات کو تضور کیا جائے تو پیہ

آئينهُ رَبِّورِيَّت 😽 😘 (حصه چهارم) دوا م حديث

تعداد دو ہزار تک بھی نه پنچے گی۔

🗵 🛚 آپ فتح خیبر کے دن اسلام لائے۔ فتح خیبر بقول شبلی نعمانی (سیرۃ النبی ج اص ۴۹۰) آخر سن ۶ھ یا محرم سن ۷ ھ کا واقعہ ہے۔ اور حضور اکرم ملٹھالیم کی وفات ۱۲ رہیج الاول سن.ااھ کو ہوئی۔ گویا حضرت ابو ہرریہ رٹاٹنہ کی آپ کی خدمت میں حاضری کی مدت سوا چار سال بنتی ہے ۔ جسے حافظ صاحب تین

سال قرار دے رہے ہیں اور تاریخی حقائق کو مسنح کرنے سے بھی نہیں چوکتے۔ حضرت ابو ہریرہ وہ ہیں جو اصحاب صفہ کے رکن رکین تھے۔ اور تمام دنیوی علائق سے بے تعلق ہو

کر ہروفت آپ کی خدمت میں حاضر رہے تاکہ علوم دین زیادہ سے زیادہ سکھ عمیں۔ حضرت ابو ہریرہ بٹاٹھ وہ ہیں جنہوں نے حافظہ کی کمی شکایت کی تو آپ نے خصوصی توجہ اور دعا فرمائی۔

جس کے بعد آپ مجھی کوئی حدیث نہیں بھولے۔ (بخاری کتاب العلم)

🗗 ِ حضرت ابو ہربرہ بٹائٹر وہ ہیں جو آپ کی وفات کے بعد ۴۷ سال تک مسلسل مدینہ کی درس گاہ صفہ میں اور بعض دوسری درس گلہوں میں لوگوں کو احادیث کا درس دیتے رہے اور اس دوران انہوں نے اپنی ان احادیث کو قلمبند بھی کرا کیا تھا۔

🗟 حضرت ابو ہر رہ بنافتر وہ ہیں جو آپ کی ہر 🔆 بات کو دو سرول تک پہنچانا اپنا فرض سجھتے تھے۔ اور دلیل میں قرآن کی دو آیات پیش کرتے تھے اور کہتے تھے کہ اگر قرآن میں یہ دو آیات نہ ہو تیں تو مِين كُونَى حديث 🌣 بيان نه كرنا. وه آيات بيه بين: 🌣 🖟 الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَزَلْنَا مِنَ ٱلْمِيتِنَتِ

وَٱلْهُدَىٰ﴾ (البقرة١/١٥٩) ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَاۤ أَنْزُلَ إِللَّهُ مِنَ ٱلْكِتَبِ﴾ البقرة٢ **مشاہداتی ولیل** : یہ تو حضرت ابو ہرریہ نظافیہ کے وہ خصوصی حالات ہیں جس میں وہ منفرد ہیں۔ اب عام مشاہدہ کی طرف آیے ایک درمیانہ ذہن کا بچہ جو مجض استاد کے ڈر سے سبق یاد کرتا ہے اور اس کی اپنی

🤃 حضرت ابو ہریرہ ہواتھ ہر حدیث کو بسرحال بیان کر دینے کے خیال میں منفرد نہیں تھے۔ ابو ذر کہتے ہیں کہ اگر تم یماں (اپی گردن کی طرف اشارہ کرتے ہوئے) تکوار کھ دو اور میں سمجھوں کہ میں صرف ایک ہی حدیث سنا سکتا ہوں تو ضرور سنا دوں۔ کیونکہ حضور اکرم مالی اے فرمایا ہے کہ حاضر کو چاہیے کہ غائب کو میرا کلام پنجا دے ( بخاری - کتاب انعلم باب ۵۲) - چنانچه بهت سے صحابہ سے مرتے دم احادیث روایت کرنا ثابت ہے کیونکه صحابه کرام کو جہاں ایک طرف حزم واحتیاط اور تکثیر روایت ہے پر بیز کا تھم تھا دد سری طرف کتمان علم کی صورت میں وعید کا خوف بھی تھا۔ حضرت عبداللہ بن عمراور حضرت ابو ہریرہ دونوں راوی ہیں کہ رسول اللہ ملٹا پیلے نے فرمایا کہ "جس مخص کے پاس علم کی کوئی بات ہو اور وہ اے چھپائے تو قیامت کے دن اے آگ کی لگام چر هائی

🤃 ان آیات سے میہ بات بھی معلوم ہوتی ہے کہ حضرت ابو ہریرہ بینات اور مدیٰ میں قرآن کے ساتھ احادیث کو

بھی شامل سبھتے تھے۔

جائے گی۔" (ترندی ج ۲ ص ۹۳)

www.muhammadilibrary.com

الكينة رَبُورِينيت المُحلِيد المُحلِيد

کوئی دلچی نمیں ہوتی۔ اوسطا تین سال میں قرآن کریم کی ۱۹۲۲ آیات زبانی یاد کر لیتا ہے تو سوا چار سال کے عرصہ میں حضرت ابو ہررہ بڑا تھ کی ۵۳۷۴ مرویات پر شک کیسے کیا جا سکتا ہے؟ اور جن کے متون کی تعداد صرف دو ہزار کے لگ بھگ ہے؟

عدم اطمینان کی اصل وجہ: مجرحافظ صاحب نے فرمایا کہ "ان روایات میں بعض ایسی ہیں کہ ان پر عقل وعلم کی روسے گرفت کی گئی ہے اور کی جا سکتی ہے۔ اس لیے ہمارا ضمیر قبول نہیں کر سکتا کہ اس قتم کی روایتیں انہوں نے بیان کی ہوں گئ"

اب دیکھے کی بھی محالی کی روایات کو قبول کرنے پر آپ کا ضمیر آمادہ ہو سکتا ہے یا نہیں؟ محاط سے محاط صحابہ ان حضرات کی نظر میں حضرت ابو بکر بڑا تھ اور حضرت عمر بڑا تھ ہیں۔ جنہوں نے خود کم روایتیں بیان کیس اور دو سروں کو بھی تکثیر روایات سے روکتے رہے۔ پھر بھی حضرت ابو بکر بڑا تھ کی مرویات کی تعداد ۱۵۰ اور عمر بڑا تھ کی مرویات کی تعداد ۵۳۷ ہے۔ کیا حافظ صاحب ان حضرات کی مرویات مانے کو تیار ہیں؟ اگر ہمارے سے کرمفراء ان خلفاء کی روایات کو شلیم کر لیس تو بھی سارا نزاع ختم ہو جاتا ہے۔ اور اگر ان کا جواب نفی میں ہے تو بھر حضرت ابو ہریرہ وارا تھی دو سرے صحابی کو ہدف طعن بنانے کا کیا تک ہے۔

کٹرتِ روایت کی وجہ حافظ اسلم صاحب کی نظر میں: پھر صحابہ کرام کے بعد کے عمد کا نقشہ بیش کرتے ہوئے حافظ اسلم صاحب فرماتے ہیں:

"سلطنت اور ندبب میں تفریق ہو جانے کے باعث دینی قیارت علماء کے ہاتھ میں آگئی تھی اس وجہ سلطنت اور ندببت سابق کے بڑھ گیا تھا۔" (م-ح ص ۱۸)

یہ عجیب قتم کی الٹی منطق ہے کہ حکومت جس علم کی سرپرستی چھوڑ دے۔ اس میں اضافہ ہونا شروع ہو جائے۔ آج کل حکومت عصری علوم کی سرپرستی کر رہی ہے اور دینی علوم کی قیادت علماء کے ہاتھ میں رہ گئی ہے۔ تو عصری علوم بڑھ رہے ہیں یا دینی؟ ہمیں تو بار بار حیرت ہوتی ہے کہ آخر حافظ اسلم صاحب کو حقائق ہے اتنی چڑکیوں ہے؟ اور وہ یہ ہیں کہ خود امیر محاویہ کاتب وحی تھے اور حضور اکرم ساتھ کیا کی صحبت میں کافی مدت رہے۔ بہت می احادیث انہیں یاد تھیں۔ فلیفہ عبدالملک ایک ماہر عالم حدیث تھا۔ حضرت عمر بن عبدالعزیز صرف عالم حدیث ہی نہ تھے ' بلکہ امام زہری کے ہم بلہ محدث تھے اور ان کے حکم سے مدیث کی تدوین سرانجام پائی۔ پہلے عبامی فلیفہ منصور کی استدعا پر امام مالک ریا ہے نے موطا لکھنا شروع کی۔ بارون الرشید نے خود امام مالک کی مجد میں آگر موطاکا ساع کیا۔ اور موطاکو دستورِ مملکت بنانے کی استدعا بارون الرشید نے دود پند نہ فرمائی.... ہارون الرشید نے اپنے دونوں بیوں امین اور مامون کو آپ کا شاگر و بنایا۔ بہاں میں صرف چند اشارے ہی دے سکتا ہوں۔ ورنہ حافظ صاحب کے اس دعوی کے ابطال کے لیے بنایا۔ بہاں میں صرف چند اشارے ہی دے آگر چہ ان خلفاء نے بھی سیای لحاظ سے بعض موضوعات کا سمارا لیا ایک کتاب درکار ہے۔ ماحصل یہ ہے کہ آگر چہ ان خلفاء نے بھی سیای لحاظ سے بعض موضوعات کا سمارا لیا ایک کتاب درکار ہے۔ ماحسل یہ ہے کہ آگر چہ ان خلفاء نے بھی سیای لحاظ سے بعض موضوعات کا سمارا لیا ایک کتاب درکار ہے۔ ماحسال یہ ہے کہ آگر چہ ان خلفاء نے بھی سیای لحاظ سے بعض موضوعات کا سمارا لیا

www.muhammadilibrary.com آئینهٔ بِرَویزتت (حصه چهارم) دوا کا صدیث (حصه چهارم) دوا کا صدیث

ہے تاہم باقی تمام پہلوؤں میں اپنے آپ کو دین کا محافظ ہی سیجھتے رہے اور اس کی تھوڑی بہت تشریح میں

نے اپنے مضمون ''وضع حدیث اور وضاعین '' میں کر بھی دی ہے۔

پھر عمد عباسیہ میں کثرت موضوعات پر تبعرہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

" وعمد عباسید ۱۳۲ سے شروع ہوا۔ حدیثوں کی روایت سیلاب کی طرح بردھ گئی۔ کیونکہ خلفاء وامراء کی دنیا داری اور دین کی بے پروائی کی وجہ سے طالبان دین تمام تر علائے حدیث کے اگر دسٹ گئے۔

ص سے ان کی عظمت وشان قائم ہو گئی۔ یہ دیکھ کر ہزاروں دنیاوی جاہ وشرت کے طالبوں نے بھی حدیث کا پیشہ اختیار کر لیا اور سچی اور جھوٹی ہر قتم کی روایتیں بیان کرکے عوام پر اپنی بزرگ کا سکہ

حدیث کا چید اسیار سر میا اور پی اور جنوبی ارس بی سرت کا سرت و ایر این برری ما سه محمد کیا گئے۔ یمال تک که حدیثوں کی تعداد لا کھول تک پہنچ گئی۔" (م۔ ح ص ۸۳)

جمال تک خلفاء کی سرپرستی اور اس کے نتائج کا تعلق ہے ہم اس النی گنگا پر پہلے بحث کر چکے ہیں۔ البتہ ایک بات حافظ صاحب کے منہ سے بھی تھی نکل ہی گئی اور وہ یہ ہے کہ "طالبان دین تمام تر علائے صدیث کے دین کا حصہ صدیث کے دین کا حصہ

تعجمتی تھی اور اسی وجہ سے علمائے حدیث کو نکابل عزت واحترام سمجھتی تھی۔ وضاعین کون تھے؟ : اور جن حفزات نے وضع حدیث کے کار خیر میں حصہ لیا وہ چیھ قتم کے لوگ تھے جن کی تفصیل یہ ہے۔

ا نا دقہ جو عبداللہ بن سبایبودی کے مبع تھے۔ انہوں نے ہی حضرت علی کو خدا کہا تھا حضرت علی اللہ اللہ عقائد اللہ عقائد بڑا تھے۔ ان کے ستر اشخاص پر مشتمل ایک گروہ کو جلا بھی دیا تھا۔ اہم جو چکا گئے تھے انہوں نے اپنے عقائد

کا و سے ان کے سران ک پر مست میں ایک مردہ و بھی کا رقید کا ماہدہ کا ہماری کے ساتھ کیں۔ کو مقبولِ عام بتانے کے لیے بہت می احادیث وضع کیں۔ ② اہل تشیع۔ جو جنگ صفین کے بعد حضرت علی رٹالھ کے ساتھ رہ گئے تھے۔ انہوں نے باطنی شریعت

ایجاد کی۔ اہل بیت کے فضائل مناقب اور صحابہ کرام کے مثالب میں بہت سی حدیثیں وضع کیں۔ ایجاد کی۔ اہل بیت کے فضائل مناقب اور صحابہ کرام کے مثالب میں بہت سی حدیثیں وضع کیں۔

© زاہد' عابد اور صوفی قتم کے لوگ' ان میں پچھ حفرات تو ویسے ہی ترغیب وترہیب کے لیے روایات گور کر پیش کرنا جائز سبجھتے تھے۔ پچھ قصہ گوقتم کے لوگ تھے جن کا مقصد صرف مجلس پر اثر انداز ہونا تھا خواہ کسی طور سے ہو۔ اور پچھ صوفی قتم کے لوگ جنہوں نے علم معرفت وطریقت ایجاد کیا۔ پھر امادیث وضع کیں۔ اس لیے محدثین نے اس طبقہ کے کسی آدمی سے روایت قبول نہیں کی۔ ان کی بزرگ اور زبد مسلم لین روایت حدیث کے لحاظ سے یہ لوگ انتمائی غیر مختاط تھے۔

ان مندرجہ بالا تین طبقوں نے تو جی بحر کر موضوعات کا چکر چلایا اور مندرجہ ذیل تین قتم کے لوگوں نے موضوعات بنائی ضرور ہیں۔ گر طبقہ اولی کے مقابلہ میں بہت کم۔

﴿ امراء وسلاطین ' بنو امیہ اور بنو عباس کی خلافت راشدہ کے بعد ہی کھن گئی تو ان لوگول نے بھی اپنی برتری قائم کرنے کے لیے موضوع احادیث کا سمارا لیا گرچونکہ ان کا وضع حدیث کا میدان محدود تھا۔

www.muhammadilibrary.com

ا المينة كرويزتيت المجال (حصد چهارم) دوا المحديث

للندا اليي احاديث بھي تم من-

 ان سے بہت کم موضوعات ثابت ہیں۔ وجہ یہ ہے کہ یہ لوگ جھوٹ کو گناہ کبیرہ سمجھتے تھے۔ اور گناہ کبیرہ کے مرتکب کو کافر۔

 معتزلین ۔ یہ لوگ حدیث کو دینی جحت نہیں مانتے ۔ گرچو نکہ عوام کی اکثریت اے دینی جحت سجھتی تھی۔ لنذا اینے عقیدہ کے علی الرغم انہوں نے بھی وضع حدیث کے کارخیر میں حصہ رسدی وصول کیا۔ جاحظ معتزلی نے بہت سی روایات وضع کیں۔ علاوہ ازیں درج ذیل وضعی حدیث کا معتزلہ نے خوب پر چار کیا۔ جس سے ان کے عقیدہ کی تائید ہوتی تھی۔

"جو کچھ حمہیں میری طرف سے پہنچ اسے کتاب اللہ «مَا الْنَكُمْ عَنِّيْ فَآعْرِضُوهُ عَلَى كِتَابِ یر پیش کرو اگر اس کے موافق ہو تو میں نے کمی ہوگی اللهِ فَإِنْ وَافَقَ كِتَابَ اللهِ فَأَنَا قُلْتُهُ وَإِنَّ خَالَفَ كِتَابَ اللهِ فَلَمْ إَقُلْهُ وَإِنَّمَا إِنَا اور مخالف ہو تو میں نے اسے نہیں کما ہو گا۔ اور میں تو مُوَافِقُ كِتَابَ اللهِ وَبِهِ هَذَاشِيَ اللهُ (جامع كتاب الله كي موافقت كرنے والا موں اور اس بات بيان العلم ٢/ ١٩١) کی مجھے اللہ نے ہدایت کی ہے۔ "

یہ حدیث اس لیے وضعی ہے کہ یہ بذات می کتاب اللہ کے خلاف ہے۔ قرآن میں علی الاطلاق رسول کی اطاعت کا حکم ہے۔ لیکن یہ اسے مشروط بتاتی ہے؟ نیزیہ حدیث نبی سائیلیم کی مستقل تشریعی حیثیت کو حتم کر دیتی ہے۔ جو قرآن سے ثابت ہے اور میں تبصرہ صاحب بیان انعلم نے اس حدیث پر کیا ہے۔

## حدیث کے متعلق آئمہ کے اقوال

اس کے بعد حافظ صاحب فرماتے ہیں "لکین آئمہ حدیث میں سے جن کا دن رات کا مشغلہ روایت تھا۔ ایسے لوگ نکلے جن کی طبیعتیں اس سے بیزار ہو گئیں اور وہ اس کو تقویٰ کے خلاف سبجھنے لگے۔ حافظ ابن عبدالبر (م ٣٦٣) كى كتاب جامع بيان العلم سے چند آئمه كے اقوال لكھتا ہوں" (م- ح ص٨٣) (واضح رہے کہ ہم ان اقوال میں سے صرف وہ باتیں درج کریں گے جو قابل اعتراض ہیں اور جن سے حدیث پر زد پڑتی ہے اور جن اقوال سے حدیث کا قرآن کے مقابلہ میں محض ٹانوی درجہ ثابت ہو تا ہے ایسے اقوال کے جواب کی ہم ضرورت نہیں سبھتے۔ کیونکہ انہیں ہم درست سبھتے ہیں یہ بھی واضح رہے کہ یہ تمام ا قوال جامع بيان العلم كے باب " مَن ذَم الْإ كِفَار مِنَ الحديثِ دون تَفْهِيْمٍ لَهُ وَالتَّفَقُّهِ فِينه " يعني ان لوَّكُول كا بیان جنهوں نے احادیث میں قہم اور تفقہ پیدا کیے بغیر کثرت روایت کی مذمت کی' سے لیے گئے ہیں۔

قرآن ير مكريون كا جالا: "ضحاك بن مزاحم (م ٥٠١ه) في فرمايا كه زمانه آف والا ب جب قرآن لفكا ديا جائے گا۔ اور اس کے اور مرٹیاں جالا تنیں گی۔ کوئی کام اس سے نہیں لیا جائے گا اور لوگوں کا عمل حدیث وروایت پر ہوگا۔ (م-ح فل ۸۳)

### www.muham madi library.com الكيمة بركويزيّت المعالم ا

اب د کھتے کیا آپ میں سے کسی نے مید منظر دیکھا ہے کہ قرآن لٹکایا گیا ہو اور اس پر مکڑیوں نے جالا منا ہو؟ میہ تو اس روایت کے جھوٹی ہونے کی مشاہداتی دلیل ہے اور نقلی دلیل میہ ہے کبہ اس کی سند میں سیف بن ہارون برجمی ضعیف اور متروک الروایات ہے اور دو سرا راوی احمہ بن ہارون کذاب ہے۔

قرآن اور فقہ: ''سلیمان بن حیان ازدی (م١٩٦هه) نے بھی جن کی کنیت ابو خالد الاحرب کہا کہ ایک زمانه الیا آئے گاکه لوگ مصاحف کو بے کار چھوڑ دیں گے اور صرف حدیث وفقه ان کا مشغله ہوگا۔"

اب دیکھے طلوع اسلام نے ای کتاب مقام حدیث کے ص ٢٣٩ سے لے کر ص ٢٦١٠ تک امام حلیفہ کی تدوین فقہ پر بحث کرتے ہوئے یہ تاثر پیش کیا ہے کہ امام موصوف نے تدوین فقہ کے دوران حدیث کو درخور اعتنا نہیں سمجھا اور صرف قرآن کو مدنظر رکھ کر فقہ کو مرتب کیا۔ اگر طلوع اسلام کے اس بیان میں کچھ صداقت ہے تو حافظ اسلم صاحب کی پیش کردہ روایت غلط قرار پاتی ہے اور حقیقت یہ ہے کہ فقہ کی تدوین کا بنیادی اصول ہی یہ ہے کہ اے کتاب وسنت دونوں کو سامنے رکھ کر مرتب کیا جاتا ہے چراس لحاظ سے بھی بد روایت غلط ہے قرآن کو سی بھی صورت میں مبھی بیکار نہیں چھوڑا گیا۔

امام واؤد طائی اور روایت حدیث: "امام داؤد ایکی نے روایت ترک کر دی تھی ان سے کماگیا کہ آپ حدیث کی تعلیم چھوڑ کر کب تک گھر میں بیٹھے رہیں گے۔ جواب دیا میں پند نہیں کر تا کہ ایسے راتے میں ایک قدم بھی رکھوں جو حق کے خلاف ہے" (مقام حدیث ص ۱۸)

اب *دَيِّكُ يُورَى روايت يون ہے:* «قيل للدواؤد طائي كَمْ تَلْزِمُ بَيْتَكَ اَلاَ "داؤد طائی ہے کما کی "کب تک گھر میں مقیم رہیں تَخْرُجُ؟ قَالَ أُكْرِهُ أَنْ أَحْمِلَ رَحْلِيْ فِي گے کیا نکلیں گے شیں" فرمایا "میں ناپند کر تا ہوں کہ غَيْرِ حَقٌّ»(جامع ١٢٨/٢) اس راہ پر چلوں جو حق کے خلاف ہو"

اب دیکھے اس روایت میں حدیث کی تعلیم کا کمیں ذکر آیا ہے؟ اور جس ردایت میں حدیث کی تعلیم کا ذکر ہے وہ جامع بیان العلم میں پہلے درج ہے اور وہ حدیث حافظ اسلم صاحب نے اس لیے درج نہ فرمائی کہ "اس میں حق کے خلاف راستہ کی وضاحت ہے" وہ اگر آپ درج فرما دیتے تو آپ کی تلعی کھل جاتی تھی اور وہ روایت یوں ہے۔

"واؤد طائی ہے بوجھا گیا "آپ حدیث بیان نہیں كرتے " كہنے لگے "ايسے كام ميں مجھے كيا دلچيں ہو عمتی ہے کہ میں بچوں کو املا کراؤں اور وہ چر صرف میری لغزشوں پر نظر ر تھیں۔ پھر جب وہ میرے ہاں

«قيل للداؤد طائي أَلاَّ تُحَدِّث؟ قَالَ: مَا رَاحَتِيْ فِيْ ذَٰلِكَ آَنْ آكُونَ مُسْتَمْلِيًا عَلَى الصِّبْيَانِ فَيَاخُذُونَ عَلَى سَقْلِيْ فَإِذَا قَامُواْ www.muhammadilibrary.com

الكَيْدُ بُرُوبِيْتُ تُوبِيْتُ لِلَّهِ الْمُعَالِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعِلَّيِّ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِي الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعِلَّيِّ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِي الْمُعَالِينِ الْمُعِينِي الْمُعَالِينِ الْمُعِلِي عَلَيْكِمِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ ا

مِنْ عَنْدِيْ يَقُولُ قَائِلٌ مِنْهُمْ أَخْطَأ فِي سے چلے جاتے ہیں تو ایک کمتا ہے کہ اس نے فلال کَذَا وَيَقُولُ الأَخِرُ غَلَطَ فِي كَذَا تَرَى جَلَه خطاكى دوسراكتا ہے كہ اس نے فلال جَله خلط عِنْدِيْ شَيْئًا لَيْسَ عِنْدَ غَيْرِيْ » بات كى ديكھو آخر ميرے پاس وہ كونى چيز ہے جو

دو سرول کے پاس نہیں۔"

مویا شاگر دول کا بیہ طرز عمل آپ کو سخت ناپند تھا جس کی وجہ سے وہ گھر میں بیٹھ گئے اب حافظ صاحب نے ایس متعلق کر کے اپنے حسب پند صاحب نے الی ناپندیدہ روش لیعنی غیر حق بات کو حدیث بیان کرنے سے متعلق کر کے اپنے حسب پند ار دو میں روایت بیان فرما دی۔

فضیل بن عیاض رطانید اور روایت حدیث: «حضرت فضیل بن عیاض عابد الحرمین (م ۱۸۵ه) کے پاس ایک جماعت طالبان حدیث کی پنچی۔ انہوں نے ان کو اپنے گھر میں داخل ہونے کی اجازت نہیں دی۔ اور کھڑکی سے ان کی طرف سر نکالا۔ لوگوں نے سلام کیا اور کیفیت پوچی۔ فرمایا میں اللہ کی طرف سے تو عافیت میں ہوں۔ مرتماری طرف سے مصیبت میں۔ جس شغل میں تم ہوید اسلام میں نئی بدعت پیدا ہوئی عافیت میں ہوں۔ مرتماری طرف سے مصیبت میں۔ جس شغل میں تم ہوید اسلام میں نئی بدعت پیدا ہوئی ہے۔ ﴿ إِنَّا لِلّٰهِ وَإِنَّا اِلْمُهِ وَابًّا اِللّٰهِ وَإِنَّا اِللّٰهِ وَابًّا اللّٰهِ وَابًّا اِللّٰهِ وَالّٰہُ اِللّٰمِ وَاللّٰهِ اِللّٰهِ وَاللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ اللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمِ

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَ تَكُمُ مَّوْعِظَةٌ مِن زَيْكُمْ "لُولُون تهمارے باس تهمارے رب كى طرف سے وَشِفَآةٌ لِمَا فِي ٱلصَّدُورِ وَهُدُى وَرَحْمَةٌ نَصِحت اور وَلِيل كو شفا اور مومنوں كے ليے ہدايت لِلمَّوْمِنِينَ فِي قُلْ بِفَضْلِ ٱللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَيِذَلِكَ اور رحمت آچكى - هـ دوكه الله كى مهمانى اور اس كى فَلَيْفُر حُواْ هُو خَيْرٌ مِنَا يَجْمَعُونَ فِي ﴾ رحمت پرتم خوشى مناؤ - يه اس سے بهتر ہے جس كوتم (يونس ١٠/١٥ ٥٨)

اب ہم بوری روایت درج کرتے ہیں تاکہ اس کے تمام پہلو سامنے آجائیں اور یہ بھی معلوم ہو جائے کہ حافظ صاحب نے اس روایت کو پورا درج کیوں نہیں کیا۔

"ابن ابی الحواری کتے ہیں کہ ۱۹۵ھ میں ہم ایک جماعت کی صورت میں فضیل بن عیاض کے دروازہ پر پنچ تو آپ نے ہمیں اندر آنے کی اجازت نہیں دی۔ کسی آدی نے کما کہ یہ صرف قرآن کی تلاوت کی آواز من کر باہر آتے ہیں ہم نے قاری کو قرآن پڑھنے کو کما تو پڑھنے لگا تو آپ نے کھڑی سے جھانکا ہم نے کما۔ اسلام علیم ورحمۃ اللہ۔ انہوں نے کما۔ وعلیم السلام۔ ہم نے کما۔ اے ابوعلی (یہ آپ کی کنیت ہے) آپ کیے ہیں اور کیا حال ہے؟ فرمایا "اللہ کی طرف سے تو خیریت میں ہوں، عمر تمماری طرف سے تکلیف میں ہوں۔ یہ (صدیث سکھنے کا طریقہ) تم نے اسلام میں نیا بنالیا ہے۔ ﴿ إِنَّا لِلّٰهِ وَإِنَّا اِلْهُ وَ اِنَّا اِلْهُ وَ اِنَّا اِلْهُ وَانَّا اِلْهُ کی نہ سمجھتے تھے۔ بلکہ ہم اپنے آپ کو استاد کے حلقہ درس میں بیضنے کا اہل بھی نہ سمجھتے تھے۔

اکید برویزیت www.muhammadilibrary.com

چنانچہ ہم ان طالب علموں کے پنچے یا پیچھے بیٹھ جاتے اور غور سے سنتے رہتے اور جب کوئی حدیث بیان ہو چکتی تو ہم دو سروں سے اس کا اعادہ کرتے اور اس حدیث کو محفوظ کر لیتے اور تم علم کو جمالت کے ساتھ طلب کرتے ہو اور تم نے کتاب اللہ کو ضائع کر دیا ہے۔ اگر تم کتاب اللہ کو طلب کرتے تو تم اس میں شفا پاتے۔ "ہم نے کما ہم نے قرآن سکھ لیا ہے۔" فرمایا وہ ایس کتاب ہے جو تہیں اور تمہاری اولاد کے لئے کافی ہے۔ "ہم نے کما کیسے ابوعلی؟ فرمایا "قرآن کو ایسے سکھو کہ تم اس کے اعراب کو بچپانو اور اس کے محکمات کو مشاہمات سے اور ناسج کو منسوخ سے بچپانو۔ پھرجب تم نے یہ سب بچھ بچپان لیا۔ تو تم فضیل اور اس عین عبین کے کلام سے بے نیاز ہو جاؤ گے۔ پھریہ آیت پڑھی ۔۔۔ (جو اوپر درج ہے) ۔۔۔ (جامع بیان العلم)

ج ۲ ص ۱۲۸–۱۲۹)

اس روایت میں خط کشیدہ فقرے آپ روایت کرتے وقت چھوڑ گئے۔ جن سے مندرجہ ذیل باتیں سامنے آتی ہیں:

حضرت نفیل کا گھر گھر گئی کہت نہ تھا۔ جمال آپ اس جماعت کو داخل کر سکتے۔ للذا آپ نے ان
 کو اندر آنے کی اجازت نہیں دی۔ کو لی حضرت داؤد طائی کے شاگر دوں سے بھی زیادہ بدتمیز تھے۔ للذا
 حضرت فضیل انہیں کیسے برداشت کرتے اور گئی دیا کہ تمہاری طرف سے تکلیف میں ہوں۔

اس طرح علم حدیث کا حصول حضرت نفیل کو سخت ناگوار تھا۔ لنذا آپ نے اپی مثال دے کر ان
 کو علم حاصل کرنے کے آداب سے آگاہ کیا۔

© پھرائیں وہ تھیمت فرمائی جو تمام علائے حق کا فریضہ جدیعی قرآن کو پہلے خوب اچھی طرح سمجھ لو اور یہ تو آپ کو ان کے دیکھنے اور رویہ سے ہی معلوم ہو گیا تھا کہ وہ قرآن کو بھی ٹھیک طرح نہیں سمجھتے۔ للذا انہیں ہدایت کی کہ ابھی تمہیں حدیث کی طرف متوجہ ہونے کی ضرورت نہیں۔ پہلے قرآن پر غور حاصل کرد۔

اور حافظ صاحب ناسخ و منسوخ کا حصہ اس روایت سے اس لیے چھوڑ گئے کہ یہ بات ان کے نظریہ
 خلاف جاتی ہے۔

ریگر آئمہ کے اقوال: اب درج ذیل اقوال کاسیٹ ملاحظہ فرمائے:

اقوال سفیان ثوری: سفیان ثوری (م- ۱۲اه) کماکرتے تھے کہ اس علم میں کیا خوبی ہے۔ جس میں (خط کشیدہ الفاظ روایت میں فذکور نہیں۔ حافظ صاحب کی طرف سے اضافہ ہے۔ مؤلف) ساٹھ سال گزرنے کے بعد اب میں آرزو ہے کہ کاش برابر سرابر نکل جاتے 'نہ عذاب پاتے نہ ثواب  $^{\oplus}$  ایک بار فرمایا آگر مدیث انجھی چیز ہوتی تو برھتی نہ جاتی۔" (ص ۸۵)

🕜 عمر بناتھ نے بھی اپی وفات کے وقت کما تھا۔ کاش میں آخرت کے حساب سے برابر سمرابر چھوٹ جاؤں۔"

امام شعبه كاقول: امام شعبه (م-١٦٠ه) ن كما- بهل جب مين كسي محدث كو ديكما تو خوش مو تا انهول في راديان صديث كو مخاطب كرك فرمايا إنَّ هٰذَا الْحَدِيْثِ يَصْدُّكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللهِ فَهَلْ ٱنْتُمْ مُّنْتَهُوْنَ (١٨٨٥)

سفیان بن عیبینہ کے اقوال : © سفیان بن عیبیہ (م- ۱۹۸ه) کما کرتے تھے کاش یہ علم میرے سر پر

شیشوں کا ٹوکرا ہو تا اور گر کرچور چور ہو جاتا اور مجھے اس کے خریداروں سے نجات مل جاتی۔" (ص۸۱) ② سفیان بن عیسنہ نے ایک بار فرمایا کہ ''جو مجھ سے دشمنی رکھے اللہ اسے محدث بنا دے۔''

سفیان بن عیینہ نے ایک دن اصحابِ حدیث کی ایک جماعت سے کما کہ "اگر ہم کو اور تم کو حضرت

عمر بواٹنو دیکھ یاتے تو درے سے خبر لیتے۔" امام شعبہ کی طرح ہے (یعنی سفیان بن عیینہ) بھی محدثوں کی صورت سے بیزار تھے۔ طالبان حدیث

کے جوم سے بھاگ کر اپنے گاؤں میل اخصر میں رہتے اور کہا کرتے تھے کہ اگر حدیث خیر ہوتی تو روز بروز

تم ہوتی بڑھتی نہ جاتی۔ "(م-ح می ۸۱) اب دیکھئے مندرجہ بالا اقوال تین کا بعین 'سفیان توری' سفیان بن عیسینہ اور شعبہ بن حجاج کے ہیں میہ تینوں حضرات عراق سے تعلق رکھنے والے اور جمعصر ہیں۔ یمی عراق وضعی احادیث کی سب سے بری منڈی بھی بنا ہوا تھا۔ ایک تو ان حضرت کو ان وضعین سے نٹنا پرتا تھا۔ دوسرے کوفد کے شاکر دبیشہ حضرات بھی غالبًا دوسرے علاقوں سے زیادہ بدتمیز تھے اور ان استادوں کا بے بتکم مطالبات سے کافیہ تگ کر رکھا تھا۔ جس کی وجہ سے بیہ لوگ ان سے چھیتے بھرتے 🚈 کینکہ یہ شاگر دبیثہ حفرات کسی وقت بھی

انہیں چین سے بیٹھنے نہ دیتے تھے۔ ای اضطراب کی کیفیت میں آپ سے ایسے کلمات بے ساختہ نکل جاتے تھے۔ ورنہ حدیث کے دوسرے بھی 9 دارالحدیث موجود تھے۔ اور ان میں بھی ان کے ہم بلہ محدثین حدیث یڑھاتے تھے۔ لیکن اور کسی امام حدیث نے ایسے الفاظ زبان سے نہیں نکائے۔ چنانچہ جامع بیان العلم کے مصنف ابو عمرونے ان سب روایات کا یمی جواب دیا ہے کہ:

"ابو عمر العنی ابن عبد البر) کہتے ہیں کہ یہ کلام ایسا ہے

«قَالَ أُبُوعُمَرَ هٰذَا كَلاَمٌ خَرَجَ عَلَى جو اکتابث اور بے چینی کی بنایر ان کے منہ سے نکلا ضَجْرٍ وَفِيْهِ لأُوْلِى الْعِلْمِ نَظَرٌ "(جَامع بيان ہے اور ان کا ایسا کلام اہل علم کے نزدیک سند کے العلم٢/ ١٢٥)

امتبارے بھی مشکوک ہے۔"

ابن عبدالبرنے سند کے مشکوک ہونے کا ذکر کر دیا۔ اور حقیقت سے سے کہ بہ اقوال جو سفیان توری اور سفیان بن عیبینہ کی طرف منسوب ہیں محض کذب وافتراء ہے۔ سفیان نوری والے قول کی سند میں اسحاق بن ابراہیم بن نعمان مجمول دوسرا راوی محمد بن علی بن مروان بھی مجمول اور تیسرا علی بن جمیل کذاب ہے اور سفیان بن عیبینہ کے قول کی سند میں محمہ بن سلیمان بن ابی الشریف اور ذکریا قطان مجہول ے. لنذا بيد دونوں روايات مردود بين. (تفييم اسلام ص١٣٦) بکرین حماد شاعراور خیرو شرکامعیار: اس کے بعد حافظ اسلم صاحب نے بکرین حماد شاعر کے چار اشعار درج فرمائے ہیں۔ جن میں آخری دو کا ترجمہ جو اصل مقصد ظاہر کرتے ہیں۔ حافظ صاحب کے الفاظ میں ہیہ ہے: "میں دیکھتا ہوں کہ اچھی چیزیں دنیا میں کم ہوتی اور گھٹی جا رہی ہیں۔ لیکن حدیث ہے کہ برابر بڑھتی جاتی ہے۔ اگر ہیہ بھی اچھی چیز ہوتی تو دو سری اچھی چیزوں کی طرح گھٹی میرا خیال ہے کہ خیر اس سے بعید ہے۔" (م-ح ص ۸۷)

بیر ہے۔ اسلام کے جات ہے۔ اسلام کے بیان العلم ہی ہے درج فرمائے اور کیا ہی اچھا ہوتا کہ جن تین شاعروں نے بکربن حماد شاعر پر گرفت کی ہے اور وہ بھی اس کتاب میں ساتھ ہی درج ہیں۔ طافظ صاحب ان کا ذکر بھی فرما دیتے۔ خیر شاعروں کی باتیں ہمارے لیے قابل جمت بھی نہیں ہم تو ایک موٹی می بات جانے ہیں کہ آگر یہ کلیے درست ہے تو طلوع اسلام کے لٹر پر کے متعلق کیا خیال ہے۔ جو دن بدن بڑھ رہا ہے؟ یا موجودہ دور میں ذرائع مواصلات بہت برھے جا رہے ہیں تو کیا اے بھی شریر محمول کیا جائے گا؟ جوانی تک انسان کی قوت بڑھی جاتی ہے بعد میں کم ہوتی جاتی ہے۔ تو کیا یہ قوتِ شرعے یا خیر؟

اہل بھیرت کے افوال: "یہ افوال ان اہل بھی تہ مدیث کے ہیں جسوں نے قرآن کریم کے خدا کا امر جاسعیت کو دکھ لیا تھا اور سمجھ گئے تھ کہ حدیث کی حقیقت دینی نہیں ہے۔" (م ح ص ۸۷) خدا کا شکر ہے کہ حافظ صاحب نے ان آئمہ حدیث کو اہل بھی موجود ہے۔ ان مندرج اقوال سے پہلے بھی انہیں آئمہ بھیرت کے اور بھی بہت سے اقوال ای کتاب میں موجود ہے۔ ان مندرج اقوال سے پہلے بھی اور بعی تو کیا حافظ صاحب ان آئمہ بھیرت کے وہ دو سرے اقوال بھی تعلیم کرنے کو بھی تیار ہیں؟ مثل مشہور ہے کہ ساون کے اندھے کو ہماول ہی ہماول نظر آتا ہے۔ ای طرح واقعہ کچھ ہو۔ حالات پچھ ہوں مشہور ہے کہ ساون کے اندھے کو ہماول ہی ہماول نظر آتا ہے۔ ای طرح واقعہ کچھ ہو۔ حالات پچھ ہوں کوجوہ پچھ ہو۔ حالات بھی ہوں کہ مندن کے دینی جمت نہ ہونے کی بات تلاش کر ہی لیتے ہیں۔ بھیے کہ انہوں نے ساری کتاب جامع بیان العلم وفضلہ کے ۱۸۳ ابواب میں سے صرف کر ہی لیتے ہیں۔ بھیے فرمایا: 'دگر عام محدثین کے نفوس وطبائع پر حدیث کی دینی حقیت کا اس قدر غلبہ ہو چکا تھا کہ ان کا انجراف اس سے مشکل تھا۔ چنانچہ انہوں نے ان اماموں کے اقوال کے اثر کو مٹانے کے لیے روایت کی فضیلت اور اس کے تواب کی حدیثیں پھیلا کیں۔ نیز ان بزرگوں کی مخالفت بلکہ اہانت کے لیے اس قسم کی روایتیں وضع کیں کہ رسول حدیث کے دوایت کی نصیلت اور اس کے تواب کی حدیثیں بھیلا کیں۔ نیز ان بزرگوں کی مخالفت بلکہ اہانت کے لیے اس قسم کی روایتیں وضع کیں کہ رسول اللہ نے فرمایا کہ عفریب ایسا ہوگا۔ کہ تم میں ایک بیٹ ﷺ بھرا مخص اپنے پائگ پر تکیہ لگائے میری حدیثیں حدیثیں اللہ نے فرمایا کہ عفریب ایسا ہوگا۔ کہ تم میں ایک بیٹ ﷺ کھرا مخص اپنے پائگ پر تکیہ لگائے میری حدیثیں اللہ نے فرمایا کہ عفریب ایسا ہوگا۔ کہ تم میں ایک بیٹ ﷺ کھرا مخص اپنے پائگ پر تکیہ لگائے میری حدیثیں

حافظ صاحب کو بیہ تو بتلا دینا چاہیے تھا کہ اس زمانہ میں وہ بیٹ بھرا اور بلنگ پر تکیہ لگانے والا کون محض تھا جو
 بزرگ بھی تھا اور 'منکر حدیث بھی۔ لینی کس محض کو دیکھ کر بیہ وضعی حدیث گھڑی گئی تھی۔



س كريد كے گاكد ہمارے تسارے درميان قرآن ہے۔ اس كے حلال كيے ہوئے كو حلال اور حرام كيے ہوئے كو حلال اور حرام كيے ہوئے كو حرام سمجھو۔ ياد ركھو كد مجھے قرآن ديا گيا ہے اور اس كے ساتھ اس كے مثل اور بھى بلكد زيادہ" (بحوالد مكلوة ص ١٨م ح ص٨٨)

#### کیا مثلهٔ مَعَهٔ والی حدیث وضعی ہے؟:

ا جامع بیان العلم جس کی روایتوں سے حافظ صاحب نے احتجاج کیا ہے۔ میں سے حدیث چار مختلف طریقوں اور سندول سے ص ۱۸۹ ص ۱۹۹ پر فذکور ہے۔ اور لطف کی بات سے ہے کہ ان راویوں میں ایک سفیان بھی ہیں۔ جنہیں آپ نے آئمہ بصیرت میں شار کیا ہے (دیکھنے ص۱۸۹ سطر نمبرا۲) اب سے سفیان خواہ سفیان ثوری ہوں یا سفیان بن عیبینہ اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا۔ کیونکہ سے دونوں آپ کے نزدیک آئمہ بھیرت سے ہیں۔

انظ صاحب نے اس حدیث کے لیے مشکوۃ کا حوالہ دیا اب صاحب مشکوۃ نے اس حدیث کو تین علق سندول اور طریق سے روایت کیا ہے اور یہ احادیث مندرجہ ذیل کتب احادیث سے لی گئی ہیں۔ ترفدی ابوداؤد' ابن ماجہ' سند احمہ' بہتی اور دائی۔

حافظ صاحب کے دلا کل کا جائزہ: جو حدیث چھ کتب احادیث میں مختلف سندوں سے مذکور ہو۔ اس کے صحیح ہونے کا شک تو نہیں رہنا جائے تاہم حافظ صاحب نے اس کے وضعی ہونے کے لیے دو نظائر اور ایک دلیل بھی پیش کی ہے للذا ان کا جائزہ لینا بھی ضروری ہے فرماجتے ہیں۔

" حالانکہ صدیق اکبر بڑ لھونے جیسا کہ ہم نقل کر چکے ہیں روایت کے منع کرتے وقت یمی فرمایا تھا۔ کہ اگر کوئی سوال کرے تو اس سے کمہ دو کہ ہمارے اور تمہارے درمیان قرآن ہے۔ جو اس نے جائز کیا ہے۔ اس کو ناجائز سمجھونیز فاروق اعظم فرمایا کرتے تھے کہ حَسْبُنَا کِتَابُ اللّٰهِ ہمارے واسطے اللّٰہ کی کتاب کافی ہے۔ اس کو ناجائز سمجھونیز فاروق اعظم فرمایا کرتے تھے کہ حَسْبُنَا کِتَابُ اللّٰهِ ہمارے واسطے اللّٰہ کی کتاب کافی ہے۔ ان کے خلاف یہ روایت قرآن کریم کو ناکافی اور غیر مکمل بتاتی ہے جو اس کے جعلی ہونے کی قطعی دلیل ہے۔ " (م-ح ص ۸۸)

#### اب دیکھتے کہ:

ای کتاب مقام حدیث کے ص ۷۱ پر آپ نے جو حضرت ابو بکر بڑا تھ کے متعلق روایت درج کی تو منع روایت درج کی تو منع روایت کا سبب اختلاف باہمی بتایا ہے۔ یہ روایت آپ اس طرح شروع کرتے ہیں جب تم آج اختلاف کرتے ہو تو آئندہ نسلیں اور بھی اختلاف کریں گی۔ لنذا رسول اللہ سے کوئی حدیث روایت نہ کرو" لیکن اب حافظ صاحب منع روایت کا سبب یہ بتا رہے ہیں کہ چو نکہ کتاب اللہ مکمل ہے اور آپ کو قرآن کے علاوہ پچھ نہیں دیا گیااس لیے حضرت ابو بحر نے منع کیا تھا۔

اس روایت پر مصنف کتاب جامع بیان العلم کا تبعرہ یہ ہے کہ یہ حدیث ابن انی ملیکہ سے مردی

www.muhammadilibrary.com آئینهٔ رَدِویزیّت 477 میریشت (حصه چهارم) دوا میریث

ہے اور مرسل ہے۔ للذا قابل احتجاج نہیں۔

حضرت عمر بن الله خسنها كتاب الله فرمايا نهيس كرتے سے بلكه صرف ايك مرتبه فرمايا تھا اور اس پر جمرپور تبصرہ ہم پہلے اپنے مضمون " حسنها كتاب الله " كے تحت كر چكے ہيں كه وہ كتاب الله سے الله ك احكام يا پورى منزل من الله شريعت مراد ليتے تھے۔
 احكام يا پورى منزل من الله شريعت مراد ليتے تھے۔

حضرت عمر تلاش نے ایک مرتبہ حسبنا کتاب الله فرمایا تھاتو ایک مرتبہ یہ بھی فرمایا تھا۔

«سَبَاتِي قَوْمٌ يُجَادِلُونُكُمْ بِشُبْهَاتِ عَقريب ايك الى قوم پيدا ہوگى جو تم سے قرآن كى الْقُوْآنِ فَحُدُوهُمْ بِالسُّنَنِ فَإِنَّ أَصْحَابُ قَتْلَب آيات سے بَمُّوْاكر كَى قوتم ان پر سنن ك السُّنَنِ اَعْلَمُ بِكِتَابِ اللهِ عَزَّوجَلَّ » (جامع ذريع گرفت كرو - كونكه الل السنن بى الله عزوجل بيان العلم ٢ / ١٢٣)

كيا حضرت عمر تفافحه كي بيه بات بهي منظور بي؟ اور ايك دفعه يول بهي فرمايا تهاكه:

رائے سے احتراز سیجے اس لیے کہ اصحاب الرائے سنت کے دسمن ہوتے ہیں۔ وہ احادیث کو حفظ کرنے سے احتراز سیجے ہیں۔ عنقریب آئی ایسی قوم ظہور پذیر ہوگی۔ جو قرآن کی آیات مشابهات کا سمارا لیے کرتم سے جھڑے گی۔ احادیث کے ذریع ان پر گرفت کرو۔ اس لیے اصحاب الحدیث قرآن کو ذیادہ بمتر جانتے ہیں۔ جس طرح تم قرآن سیکھے ہوائ طرح فرائض اور دو سری سنتیں سیکھا کرو۔ " (اکاریخ الحدیث والحدیث والحدیث نیز جامع بیان العلم 'ج:۲' ص:۱۳۵–۱۳۵ (۱۳)

ق حافظ صاحب نے مثلہ معہ والی حدیث کے جعلی ہونے کی قطعی دلیل یہ دی ہے کہ یہ کتاب اللہ کو ناکافی اور غیر مکمل بتاتی ہے" اب یہ دیکھئے کہ اس کتاب کے غیر کائی کھی نامکس ہونے کا طلوع اسلام کس طرح اعتراف کر رہا ہے۔ مقام حدیث کے ص ۱۹ پر درج ہے کہ۔

کیا قرآن مکمل کتاب ہے؟: "اس تمام عرصہ میں توجهات کا مرکز حدیث ہی رہی (یا وہ فقہ جو احادیث کی روشنی میں مرتب کی جاتی رہی) اس لیے کہ قرآن میں احکام بہت تھوڑے تھے۔ اور زندگی کی عملی ضروریات ان سے کمیں زیادہ ان ضروریات کو ان جزئی احکام نے پورا کرنا تھا۔ جنہیں خلافت مرتب کرتی۔ "(م-ح ص ١٩)

اس اقتباس سے درج ذیل باتوں کا پتہ چاتا ہے۔

(الف) فقد حدیث کی روشن میں مرتب کی جاتی رہی ہے اور فقد حنفی بھی اسی طرح مرتب ہوئی۔ امام ابو حنیفہ پر طلوع اسلام جو منکر حدیث ہونے کا الزام لگاتا ہے وہ بے بنیاد ہے۔

<sup>🕜</sup> اس مدیث پر پرویز صاحب اور تمنا عمادی کے اعتراضات کا جواب "مجمی سازش" میں دیا جاچکا ہے۔

www.muhammadilibrary.com آئینهٔ رَویزیّت کم 478 کر (حصه چهارم) دوا مک صدیث

(ب) ''قرآن میں احکام بہت تھوڑے ہیں اور زندگی کی عملی ضروریات کہیں زیادہ'' اس بات کو طلوع اسلام بھی بطور اصول تسلیم کر تاہے۔

(ج) باقی جملہ مسلمان اس خلا کو سنت سے پر کرتے ہیں اور کتاب و سنت مل کر شریعت بنتی ہے۔ اور سیہ پوری شریعت خدا کی عطا کردہ سیجھتے ہیں۔ لیکن طلوع اسلام اس خلا کو خلافت یا مرکز ملت کے مشوروں سے پر کر کے شریعت کی شکیل خود کرتا ہے۔ یا پھر اپنے شائع کردہ لنزیچر سے گویا طلوع اسلام کا بید دعویٰ کہ قرآن مکمل کتاب ہے۔ محض زبانی دعویٰ ہے عملی طور پر وہ اپنے دعویٰ کی خود ہی تردید کر دیتا ہے۔

# معتزلين اور امام ابن قتيبه رطاليك

اس کے عبد حافظ اسلم صاحب رقبطراز ہیں کہ: "ای قشم کی ہاہم متعارض روایاہ کو دیکھر ک

"ای قتم کی باہم متعارض روایا کو دیکھ کر جو ہربات اور ہر شعبہ میں ہیں معتزلہ نے محدثین پر سخت حملے کیے کہ تم نے مکدوب روایا ہے دین کو فاسد کر ڈالا۔ اور علماء میں اختلاف پیدا کیا جس کی وجہ سے وہ ایک دوسرے کی مخالفت بلکہ مختر کرنے گئے۔ یہاں تک کہ امت فرقوں میں بٹ گئ امام ابن قتیبہ نے کتاب مختلف الحدیث لکھ کر ان احتراضات کے جوابات دینے کی کوشش کی۔ مگران میں سوائے محد ثانہ تاویلات اور توجیہات کے اور کیا ہے سام میں سوائے محد ثانہ تاویلات اور توجیہات کے اور کیا ہے کا ایک الیمنا ص ۸۹)

اس اقتباس سے معلوم ہوتا ہے کہ:

اس زمانہ کے مسلمان روایات کو دین کا حصہ سیجھتے تھے۔ ورنہ گلدب روایات ہے دین میں فساد
 کیا معنی۔ اگر روایات خواہ وہ کچی ہوں یا جھوٹی' کی حیثیت دینی تسلیم ہی نہ کی جائے۔ تو پھران ہے دین
 کاکیا بگڑتا ہے ؟ جیسا کہ اخباری اطلاعات ہے دین کا پچھ نہیں بگڑتا۔

معتزلہ کی نگاہ میں اصل مجرم محدثین تھے۔ زنادقہ 'خوارج 'شیعہ ' اہل بدعت اور دروغ باف
واعظوں کا جنہوں نے معتزلہ سمیت وضع حدیث کا کاروبار کیا۔ ان کے ہاں کوئی قصور نہ تھا۔ محدثین سے تو
جہاں تک ہو سکا دین کو ان آلائشوں سے پاک کیا پھران پر سخت حملے کرنے کی وجہ نظر نہیں آتی۔ نہ ہی سے
سمجھ آتی ہے کہ محدثین نے امت کو فرقوں میں کیسے بانٹ دیا۔

اس کے برنگس امام ابن قتیبہ نے کتاب مختلف الحدیث لکھ کر متعارض حدیثوں کی توجیہ پیش کی ہے تو اس سے تو اتحاد کی فضا پیدا ہوتی ہے نہ کہ افتراق کی جو کام امام ابن قتیبہ نے اتحاد پیدا کرنے کی خاطر کیا۔ اس سے بھی آپ ناراض ہی معلوم ہوتے ہیں۔ پھر معلوم نہیں آپ اتحاد چاہتے ہیں یا افتراق؟
 امام ابن قتیبہ کی کتاب مختلف الحدیث پر آپ مختصر سا تبصرہ کر کے آٹے جل دیئے حالانکہ امام

موصوف نے الیی تمام حدیثوں کی تطبیق کر کے ان تمام احادیث کا حل بیش کر دیا ہے جن کو معتزلہ متعار ض

www.muhammadilibrary.com آمَيْهَ رَويزيّت 479 ﴿ (حصه چمارم) دوا مِ حديث

قرار دیتے ہیں البتہ ایک اور کام آپ نے ایساکیا ہے جو حافظ صاحب کو پہند نہ آیا۔ اور وہ یہ کہ امام موصوف نے گھر کا بھیدی بن کر لئکا ڈھائی ہے۔ ابن قتیبہ پہلے خود معتزلہ سے متاثر اور ان کے ہاں آیا جایا کرتے تھے۔ پھر جب انہیں معتزلہ کی جسارت اور احادیث صححہ کو بھی رد کرنے کا علم ہوا اور دیکھا کہ وہ قرآن کی تغییر دو سری قرآنی آیات کو تو ٹر مرو ٹر کر اپنے عقائد باطلہ کے ہم آہنگ بنا لینے کی کوشش کرتے ہیں۔ تو آپ ان سے الگ ہو گئے۔ اس تاب میں ابن قتیبہ نے معتزلہ کے پوشیدہ عیوب ونقائص کو طشت ازبام کیا ہے۔ سب سے پہلے نظام معتزلی کا ذکر کیا ہے جس نے حضرت ابو بکر' حضرت علی' حضرت ابو ہر میان اور حضرت ابو ہریہ فران پیمائین سب کو اپنی تنقید کا ہدف بنایا ہے۔ پھران اعتراضات کا ازالہ کیا ہے۔ اس کے بعد مشہور معتزلین ابو ہذیل علاف' عبید اللہ بن حسن اور ہشام بن حکم کا ذکر کر کے ان کی یادہ گوئی اور تناقضات پر تبھرہ کیا ہے۔ بعد ازاں معتزلین کے خطیب جاحظ کا ذکر کیا ہے کہ جھوٹا آدمی تھا۔ خود حدیثیں وضع کر تا تھا۔ اور صحح حدیثوں کا غذاق اڑا تا تھا ﷺ پھراس کے بعد کیا ہدتی جاحظ کا ذکر کیا ہے کہ جھوٹا آدمی تھا۔ خود حدیثیں وضع کر تا تھا۔ اور صحح حدیثوں کا غذاق اڑا تا تھا ش پھراس کے بعد معتزلہ کے دیگر مزعومات باطلہ اور عرب وغریب اتوال درج کیے ہیں۔

برترین علمی خیان : امام ابن قتید کی برگتاب مستشرقین کے لیے بہت کار آمد ثابت ہوئی وہ اس کتاب سے حدیث پر اعتراضات و مطاعن تو بعینہ نقل کردیتے ہیں۔ گران کے جو جوابات ابن قتیبہ نے دیئے ہیں یا ان پر جو جرح یا تبصرہ کیا ہے۔ اسے مطلقا نظر انداز کر جاتے ہیں۔ اور اعتراضات بھی اس انداز سے پیش کرتے ہیں۔ گویا یہ صحابہ واہل حدیث کے بارے میں ابن تھیج کے ذاتی افکار و آراء ہیں بالکل اس انداز پر آج کل حافظ اسلم صاحب اور دو سرے مظرین حدیث کام کر رہے ہیں۔ انہیں جامع بیان العلم کے ۱۸۳ ابواب میں سے مندرجہ ذیل چار باب بہت پند ہیں۔

- (۱) "كراهية كتابة العلم و تخليده في الصحف "يعني علم كو لكض كي اور اے بميشہ لكھا ركھنے كى ناپنديدگي. "كيونكہ بعض صحابہ حديث دفظ ہو جانے كے بعد اے مٹا دیتے تھے۔
- (۲) ""احتلاف العلماء فی بعض الفروع" یہ باب ان فروعی اختلاف کو اچھال کر احادیث سے برگشتہ کرنے کے لیے بهترین مواد کا کام ویتا ہے۔
- (٣) " مَنْ ذَمَّ ٱلاَكْفَارِ مِنَ الْحَدِيْثِ بغير تفهيم وتفقه " يعنى ان لوگوں كے اقوال جنهوں نے حديث ميں فهم وتفقه پيدا كيے بغير تكثير روايت كى ندمت كى ہے۔

<sup>﴿</sup> محمد ابو زهو مصنف تاریخ الحدیث والمحدثمین نے اکابر معتزلہ کے بیا نام بتائے ہیں (۱) عمرو بن عبید (م ۱۳۳۱ه) (ابو اللذیل علاف (م۲۳۵ه) (نظام م۱۲۲ه) (بشر مریبی م۱۲۸ه) (عمرو بن اکبرالجاحظ م۲۲۵ه) (ثمامه بن اشرس م۲۲۵ه)

www.muhammadilibrary.com

(عصد چهارم) دوام صدیث (عصد چهارم) دوام صدیث (عصد چهارم) دوام صدیث (عصد چهارم)

(٣) " لاَ يُقْبَلُ قَولَ بعض العلماء في بعض إلاَّ ببينة " يعنى ايك عالم كى دو سرے عالم كے حق ميں جرح بغير دليل كے ناقابل قبول ہے۔ اس باب كے عنوان سے صرف نظر كر كے متكرين حديث صرف وہ اقوال درج كر ديتے بيں جو كى عالم نے دو سرے كے خلاف كے اور اس طرح جرح اور تعديل ك فن كو ب كار فابت كرتے بيں اس كتاب كے باتى ١٥ ابواب متكرين حديث كے خيال ميں ب كار اور ناقابل النفات بيں۔

اسی طرح توجیمہ النظر میں تیسری فصل (از ص ا ۱۹۲) مکرین حدیث کے لیے برے کام کی چیز ہے اس کا عنوان ہے۔ " الفصل الثالث فی تنبیت السلف فی اَمرِ الحدیثِ حشیةً ان یُدْخَلَ فیهِ مَا لَیْسَ مِنْهُ یعنی حدیث کے معالمہ میں سلف کی تحقیق اس خدشہ کے پیش نظر کہ مبادا حدیث میں وہ شامل نہ ہو جائے جو حقیقاً اس میں شامل نہیں۔ "

فریضہ بیہ حضرات سرانجام دے رہے ہیں: اس کے بعد حافظ اسلم صاحب کتے ہیں: ''دلغہ ضہ ان آئر اٹل بصبہ تا لیننی معقد

بھی تو سوچنا چاہیے کہ آخر اس کی وجہ کیا تھی۔

"الغرض ان آئمہ اہل بھیرت (لینی معتزلین) کے باعث قصر حدیث میں جو زلزلہ آگیا تھا (لینی موضوع اور متعارض حدیث کی وجہ سے) اس کا روک رہام د مین کے لیے پھھ زیادہ د شوار نہ تھا۔" (م-ح ص ۸۹)

محدثین کی مشکلات: جب ہم حقائق کی کسوٹی پر حافظ صاحب کے اس دعویٰ کو پر کھتے ہیں تو ہمیں ہیہ جھوٹ کا لپندہ نظر آتا ہے۔ یہ محدثین کرام ہی کی جماعت تھی۔ جس نے موضوعات اور بدعات کے اس سیاب کے سامنے سینہ سپر کیا اور سر دھڑ کی بازی لگا دی۔ شیعہ ' زنادتہ ' خوارج ' معتزلہ صوفی اور زباد کا طبقہ اور وقت کے حکمران ان سب کا ڈٹ کر مقابلہ کیا۔ تقید حدیث کے ایسے کڑے معیار قائم کیے کہ موضوعات اور بدعات کے بادل چھٹ گئے۔ انہوں نے صحیح احادیث کے ساتھ ضعیف اور موضوعات تک کو ان کی اساد اور متون سمیت حفظ کیا اور تحریر میں محفوظ کیا: آگھ عوام کو ان سے پوری طرح خردار رکھ کیس۔ علاوہ ازیں جسمانی اور زبنی مصائب بھی برداشت کیے اور میں تو کہتا ہوں کہ یہ سب چکھ تائید اللی عیس۔ علاوہ ازیں جسمانی اور زبنی مصائب بھی برداشت کیے اور میں تو کہتا ہوں کہ یہ سب چکھ تائید اللی تھور صحیح طور پر سامنے آجائے اور قیامت کے لیے سامنے رہے اور اس کوئی نابکار آ تکھوں سے او جمل نہ تھور صحیح طور پر سامنے آجائے اور قیامت کے لیے سامنے رہے اور اس کوئی نابکار آ تکھوں سے او جمل نہ کر سکے اور اس طرح ''ذکر '' کی حفاظت کا وعدہ خداوندی پورا ہو۔ اور ذکرک کا بھی۔ اس دور کے محدثین نے جس ہمت اور اس طرح ''ذکر '' کی حفاظت کا وعدہ خداوندی پورا ہو۔ اور ذکرک کا بھی۔ اس دور کے محدثین نے جس ہمت اور جانبازی کا مظاہرہ کیا۔ اس کی مثال انسانی تاریخ میں نہ اس سے پہلے ملتی ہے نہ بعد میں ہو

www.muhammadilibrary.com اَئَينَة رِّرُورِيْتِ لِلْمِعْ الْمِرِ الْمِعْ الْمِرِيْنِ الْمِعْ الْمِرِيْنِ الْمِعْ الْمِرِيْنِ الْمِعْ الْمِ

اب ہم چند ایسے حقائق وواقعات کا ذکر کرتے ہیں۔ جن سے معلوم ہوتا ہے کہ سنت کی حفاظت کے اس کٹھن سفر میں ان محدثین اور علائے حق نے کیا کچھ صعوبتیں سہر کر اس فریضہ کو انجام دیا۔

معتزلہ نے خلق قرآن کا مسئلہ پیدا کیا تو اس کے خلاف بہت سے علماء نے جان کی قربانی دی۔ اور
 امام احمد بن حنبل نے مرتول قید و بند اور مار پٹائی کی صعوبتیں جھیلیں۔

© عبای خلفاء نے اپنی سلطنت کے سیاسی استحکام کے لیے ایک موضوع حدیث کا سارا لیا کہ جو کوئی خلیفہ کی بیعت توڑے اس کی بیوی کو طلاق واقع ہو جاتی ہے۔امام مالک نے اس طرح کی جری طلاق کے خلاف متوی دیا تو انہیں اس جرم کی پاداش میں <sup>©</sup> شتر پر سوار کر کے تمام شہر میں پھرایا گیا۔ اس حالت میں بھی آپ بیانگ دہل کلمہ حق کا اعلان کرتے رہے۔

© امام شعبی (کاھ تا ۱۹۰۳) جو پہلی صدی میں اہل عراق کے مایہ ناز عالم صدیث تھے خلیفہ عبدالملک جو خود بھی ماہر عالم حدیث تھا۔ کے بلانے پر اس کی ملاقات کو گئے۔ راستہ میں تدمر کے مقام پر نماز کا وقت آیا تو مبحد میں جلس جمائے بیشا تھا۔ اور لوگوں سے حدیث بیان کر رہا تھا کہ اللہ نے دو صور پیدا کیے ہیں۔ ایک بہ ہوش کرنے اور دو سرا اٹھانے کے لیے۔ اور ان میں دوبار پھونکا جائے گا۔ امام شعبی نے نماز ختم کر کے اس قصہ کو سے کما۔ اس شیخ اللہ سے ڈر اور غلط صدیث بیان نہ کر۔ امام صاحب کا یہ کہنا تھا کہ اس قصہ کو نے کما۔ اس شیخ کو دیکھ کر دو سر ورکما اے فاجر! میں فلاں شخص سے حدیث سناتا ہوں اور تو چھے جھٹلاتا ہے۔ اس شیخ کو دیکھ کر دو سر لوگ بھی پٹائی میں شریک ہو گئے۔ اور اس وقت تک پٹائی سے نہ رہے جب تک کہ امام موصوف سے یہ اقرار نہ لے لیا کہ خدا نے دو کیا تمیں صور پیدا کے ہیں۔ یہ پٹائی محض ایک خاط حدیث سے روکنے کی بتا پر ہوئی۔ پھر جب آپ دو مشق پنچے تو خلیفہ نے علیک سلیک کے بعد کما کہ اپ سفر کا کوئی عجیب واقعہ سنایت امام شخص نے یہ واقعہ سنایت و شیخ ہو گیا۔ تحذیر الخواص للیوطی ص ۵۱ بحوالہ تاریخ المحدثین میں ۱۵ می وقعہ حافظ اسلم صاحب نے بھی مقام ختیجی کے ص ۹۸ پر درج کیا ہے۔

اس طرح کا ایک واقعہ امام ابن جریر طبور اللہ ایا۔ بغداد میں ایک قصہ گو مقام محمود کی تفییر میں کہہ رہا تھا کہ قیامت کے دن رسول اللہ اللہ کے ہم نشین ہوں گے۔ اور اس کے ساتھ عرش پر بمیٹیس گے۔ امام موصوف نے اس کی مخالفت کی اور اپنے دروازہ پر لکھ دیا کہ "اللہ کا کوئی ہم نشین نہیں" عوام اللہ قصہ گولوگوں سے اسنے متاثر تھے کہ بچرے ہوئے امام موصوف کے گھر پہنچہ۔ تو آپ نے دروازہ بند کرلیا۔ ان لوگوں نے اس قدر پھراؤ کیا کہ دروازہ کا منہ ڈھک گیا۔ (موضوعاتِ بمیر نیز مقام صدیث ص ۹۸)

•

ن آپ کا اصل فتوئی میہ تھا کہ جس طرح جری طلاق کی کچھ حقیقت نہیں ای طرح جری بیعت کی بھی کچھ حقیقت نہیں۔ حقیقت نہیں۔

www.mu̩h̯a<u>mma</u>d̯iljibrary.com عديث (حصد جهارم) دوا كاحديث ® اسی طرح کا ایک واقعہ کیجیٰ بن معین اور احمد بن حنبل رکٹھیٹیا کو پیش آیا۔ یہ دونوں حضرات ہمعصر نقد وجرح کے امام زمانہ اور عظیم محدث تھے۔ ایک دفعہ ان دونوں نے بغداد کی صبحد رصافہ میں نماز پڑھی۔ خطیب صاحب ایک طویل حدیث معد سند بیان فرمانے لگے۔ که میں نے سنا یجیٰ بن معین اور احمد بن حنبل ر الشانیا سے انہوں نے رسول اللہ ملتھ کیا ہے کہ جب کوئی بندہ لا اللہ اللہ کہتا ہے تو اللہ اس کلمہ کے ہر ہر حرف سے ایک ایک پرندہ پیدا کر تا ہے۔ جس کی چونچ سونے کی ہوتی ہے اور پر زمرد کے۔ تا آخر بدروایت سن کر دونوں امام برے حیران اور استفہامیہ نشان بنے ہوئے ایک دوسرے کو تک رہے تھے۔ قصاص کی بات ختم ہوئی تو یجیٰ بن معین ؓ نے قصاص کو بلا کر پوچھا۔ کہ تم نے یہ حدیث کس سے سی ہے؟ " وہ کہنے لگا " کچیٰ بن معین اور احمد بن حنبل ہے" کچیٰ بن معین کہنے گئے کہ "میں کچیٰ بن معین اور یہ احمد بن حنبل ہیں۔ اور ہم نے اس روایت کو سنا تک نہیں " وہ کہنے لگامیں نے سنا تھا یجیٰ بن معین احمق ہے۔ آج اس کی تصدیق ہو گئی۔ " یجیٰ بن معین کہنے گئے۔" وہ کیسے؟" اس نے کہا کہ "سترہ یجیٰ بن معین ہیں اور سترہ احمد بن عنبل ہیں جن سے میں موایت کرتا ہوں۔ دنیا میں بس تم اکیلے ہی کی بن معین رہ گئے ہو؟" یہ س كرانهول نے آستين منه پر ركھ ل الرچپ چاپ چلے آئے۔ (موضوعات كبير نيزم-ح ص٩٩) یہ اور کئی ایسے دوسرے واقعات کے واضح ہو جاتا ہے کہ مختلف طبقہ سے تعلق رکھنے والے وضاعین اور مبتدعین نے ان محدثین کا کس فدریک میں وم کر رکھا تھا۔ ان حالات میں اللہ تعالیٰ نے محدثین کی وہ جماعت پیدا کی۔ جس نے احادیث کی تحقیق کے لیے اپنی زندگیاں وقف کر دیں۔ فن تقید میں نہایت سخت اصول وضع کیے اور ہرامام نے ان پر مستقل تھانیف ککھیں۔ اور حق کو باطل ہے الگ کیا اس کام پر انہیں کتنی محنت کرنی پڑی۔ اس کا اندازہ اس خط سے ہو ہے جو امام داؤد مجستانی نے اہل مکہ کے نام ککھا۔ اس میں وہ ککھتے ہیں کہ سفیان اور و کیج جیسے عظیم ناقدین حدیث بڑی محنت و کاوش کے بعد ایک ہزار حدیث میں سے صرف ایک مرفوع متصل حدیث نکال سکتے تھے۔ (ججة الله البالغه جام ١٣٨) اور ان کی تقید کا معیار کیا تھا اس کا اندازہ اس بات ہے بھی ہوتا ہے کہ امام مالک ؓ نے فرمایا کہ میں سرّ ایے اشخاص سے مل چکا ہوں۔ جنہیں آگر بیت المال سپرد کیا جائے تو وہ امین ثابت ہوتے۔ گرمیں نے ان سے کوئی روایت قبول نمیں کی" وجہ یہ ہے کہ وہ لوگ تنقید حدیث کے اصولوں سے نا آشنا تھے۔ اب یہ حالت سامنے رکھے اور حافظ اسلم صاحب کا یہ بیان سامنے لایے که "وضع حدیث سے قصر حدیث میں جو زلزلہ آگیا تھا۔ اس کا روک دینا محدثین کے لیے بچھ زیادہ دشوار نہ تھا۔" اتنا برا جھوٹ! استغفرالله!

اس کے بعد حافظ صاحب فرماتے ہیں کہ:

رتبہ قرآن اور حدیث: "آخر کار حدیث کا غلبہ یمال تک پہنچ گیا کہ قرآن کریم سے بھی اس کی اہمیت بڑھا دی گئی۔ امام اوزاعی نے کما کہ قرآن اس سے زیادہ حدیثوں کا مختاج ہے۔ جس قدر کہ حدیثیں قرآن

### (حصه چهارم) دوام مديث

کی۔ "امام یکی ابن کثیر کا قول ہے" حدیث قرآن پر قاضی ہے اور قرآن حدیث پر قاضی نہیں ہے۔" یہ

بات جب امام احمد بن حنبل سے کمی گئی تو انہوں نے فرمایا کہ "میں ایسی جسارت تو نہیں کر سکتا۔ بال میہ کہتا ہوں کہ حدیثیں قرآن کی مفسر ہیں۔" (مقام حدیث ص ۸۹)

ان اقوال آئمہ کو مقام حدیث کے ص ۵۱ ص ۵۲ پر بھی مسلمان کے عقیدہ کے رنگ میں پیش کیا گیا ہے۔ اور اس کا عنوان جمایا گیا ہے" حدیث قرآن ہے اونچی ہے۔ "اس سلسلہ میں ہماری گزارشات سے ہیں

 عقیدہ کی بنیاد نصوص قطعیہ پر ہوتی ہے۔ یعنی قرآن کی مجکم آیت یا رسول اللہ سائیلیا کا واضح ارشاد اور اس معالمه میں بعض حضرات تو اتنے سخت ہیں کہ خبراحاد کو بھی عقیدہ کی بنیاد تشکیم کرنے کو تیار نہیں۔

پھران آئمہ کے (جو تبع تابعین سے تعلق رکھتے ہیں) یہ اقوال مسلمانوں کا عقیدہ کیسے بن سکتے ہیں؟ اگر کوئی صاحب بحث میں یز کر ان اقوال کو درست ثابت بھی کر دیں پھر بھی ان میں جو قرآن اور حدیث کا نقابل پین کیا گیا ہے اور کی ایک پہلو میں حدیث کی اونچائی پائی جاتی ہے یہ ہمیں گوارا نہیں۔ جیسا کہ اہام احمد بن حنبل رہ پی نے اس کی منباحت بھی کر دی کہ "میں ایسی جسارت نہیں کر سکتا" بسرحال اس مسئلہ میں فیصلہ کن امریہ ہے کہ جب جھ محدثین کے نزدیک کسی حدیث کے متن کی صحت کے متعلق سب سے پہلا اور بنیادی اصول ہی ہے کہ وہ آن کے خلاف نہ ہو تو پھر قرآن کی شان بلند ہوئی یا حدیث کی؟ اور جو آئمہ حدیث اپنے شاکر دول کو بیشہ سے تلقین کرتے رہے ہیں کہ پہلے قرآن کو اچھی

# # #

طرح سمجھو۔ پھر حدیث کی طرف متوجہ ہونا اور اسوہ رسول سے بھی یکی پچھ فابت ہو۔ تو پھر حدیث کی شان قرآن سے بلند کیسے قرار دی جا سکتی ہے۔ دین کا اصل الاصول قرآن کے اور حدیث تو قرآن ہی کی عملی تعبیراور تشریح وتوضیع ہے۔ اور یہ ایساعقیدہ ہے جس پر مسلمانوں کے تمام فرقوں میں کوئی اختلاف نہیں۔ " www.muhammadilibrary.com

آئینهٔ رَبُویزیت (حصه چهارم) دوا محدیث (حصه چهارم)

بب: دوم

## كتابت و تدوينِ حديث

حدیث منع کتابت: منکرین سُنَّت کو تمام ذخیرہ صحاح ستہ سے ایک حدیث مسلم میں ایس ملی ہے جس سے

امتاع کماہت حدیث ثابت ہو تا ہے اور وہ یہ ہے۔

«لاَ تَكْتُبُواْ عَنِّيْ غَيْرَ الْقُرْآنِ وَمِنَى كَتَبَ تَجُه بِهِ قَرَآن كَ علاوہ اور كوئى چيزنہ تكھو اور جس عَنِّيْ غَيْرَ الْقُرْآنِ فَلَيَمْ حُهُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلْوَهُ كُولَى اور چيزِ لَكھى ہو اسے مثا

اس مدیث کے علاوہ (جس کے راوی صرف ابو سعیہ خدری ہیں) ان حضرات کا تمام تر انحصار جامع بیان العلم تذکرۃ الحفاظ یا توجیہ النظروغیرہ کی روایات پر ہے۔

اب اس کے برعکس کتب صحاح ستہ میں بے شار احادیث ایس ای (جو بہت سے صحابہ سے مروی ہیں)

جن سے ابت ہو تا ہے کہ کچھ حدیثیں آپ کے علم سے السی گئیں "کچھ لوگوں کو آپ نے لکھنے کی اجازت وی۔ کچھ حضرات کو لکھنے کی ترغیب دی۔ بعض سے ان کی تحریر کردہ احادیث سن کر ان کی تقیج وتصویب فرمائی وغیرہ وغیرہ وہ ان کو نظر نہیں آتیں۔ ان کی تفصیل آگے چل کر آگ گی۔

اب سوال یہ پیدا ہو تا ہے کہ ان احادیث کا تعارض کیسے دور ہو تو اس کی مندرجہ ذیل صورتیں سامنے آتی ہیں۔

امام بخاری اور بعض دو سرے محدثین نے اس منع کتابت والی حدیث کو جو ابو سعید خدری بڑاتھ سے منقول ہے معلول قرار دیا ہے اور کہا ہے کہ حدیث مرفوع نہیں۔ بلکہ ابو سعید خدری بڑاتھ کا قول ہے (تاریخ الحدیث والمحدثین ص۱۳۳) ای لیے امام بخاری نے یہ حدیث اپنی بخاری میں درج نہیں کی۔ جس کا درجہ مسلم سے بلند ہے۔

ا بعض دوسرے حضرات اس حدیث کو منسوخ قرار دیتے ہیں۔ ان کی دلیل حدیث قرطاس ہے۔ جو آپ کے بالکل آخری ایام کا واقعہ ہے۔ گویا یہ تھم عارضی تھا۔ جو دو سری اجازت یا تھم والی صحیح تر احادیث کے ذریعے ختم ہو گیا تھا۔

### آئیند پروزین www.muhammadilibrary.com استد پروزین

چونکہ اس حدیث میں منع کتابت کی علت مذکور نہیں للذا جن حضرات نے اس حدیث کو درست
 تسلیم کیا ہے وہ اس کے مندرجہ ذیل تین وجوہ بیان کرتے ہیں

#### امتناع کتابت حدیث کے اسباب:

© صحابہ کرام رہ کہ آئ کر آن کے الفاظ کے ساتھ ہی رسول الله ملی تیا کے تشریحی اقوال بھی لکھ لیا کرتے سے تھے۔ در آل حالیکہ ابھی صحابہ کو بورا نازل شدہ قرآن بھی یاد نہ ہو تا تھا۔

ان دنوں قرآن بھی ہڈیوں' شیکروں' پھروں کی سلیٹوں اور باریک چھالوں جیسے متفرق اجزاء پر لکھا جاتا تھا۔ اور اس خدشہ کے پیش نظر کہ کمیں احادیث پر مشمل ایسی ہی تحریر صحف قرآنی کے ساتھ گڈٹہ نہ ہو جائیں۔ قرآن کے علاوہ کوئی دو سری چیز لکھنے سے منع کر دیا گیا اور جب یہ خدشہ ختم ہو گیا تو اجازت دے دی گئی۔

اوگ احادیث میں منهمک ہو کر کتاب الله کو پس پشت نہ ڈال دیں۔

اب چونکہ تمام کتب احادیث ہے ہی ایک حدیث حافظ اسلم کو مل سکی للذا اس پر خود حاشیے چڑھائے ہیں۔ چنانچہ مقام حدیث کے ص ۸۹ پر فرمانی ہیں کہ۔

"یہ روایت ضیح مسلم میں ہے۔ اس وجہ سے جمد ثین اس کو موضوع تو نہیں کہ سکے <sup>©</sup> گرچونکہ اس سے ان کی ساری بنیاد منہدم ہوتی تھی۔ اس کی توجیہ یہ کی کہ مقصد اس ممانعت سے یہ تھا کہ قرآن مجید کے ساتھ کوئی دو سری چیز مخلوط نہ ہو جائے۔ جب اِلتباس کا خوف نہ ہو تو گابت یہ قاکہ قرآن مجید کے ساتھ کوئی دو سری چیز مخلوط نہ ہو جائے۔ جب اِلتباس کا خوف نہ ہو تو گابت اس طرح رسول اللہ کے منع کتابت کے واضح اور صری تھم کو منا دیا گیا۔ طالا نکہ آپ نے اس کی کوئی علت بیان نہ فرمائی تھی اور بلاکسی قید کے مطلقا ممانعت رہائی تھی۔ اگر حضور سے اللہ الگ کا یہ مقصد ہو تا کہ قرآن وحدیث مخلوط نہ ہونے <sup>©</sup> پائیس تو فرما سکتے تھے کہ دونوں کو الگ الگ کلھو۔ اس لیے محدثین کی توجیہ صحیح نہیں ہے۔ "(م-ح ص ۹۰)

سویا حافظ صاحب کو اصل اعتراض ہے ہے کہ جب رسول اللہ نے منع کتابت کا تھم دیا تھا۔ ای وقت ہے کیوں نہ کمہ دیا کہ صدیث کو الگ لکھو۔ بعد میں کیوں کما کہ فلال بات لکھو' فلال تھم نامہ یا خط تحریر کرو وغیرہ وغیرہ۔ چنانچہ آگے لکھتے ہیں:

''بلکہ اصل وجہ اس کی دہ ہے جو صحابہ کرام نے مستجھی بینی سے کہ گزشتہ تومیں اپنے انبیاء کی روایات کھھنے کی بدولت گراہ ہو کیں۔ انبیاء کرام اور خاص کر ممرور انبیاء کی حدیثوں کا لکھٹا عقل و علم کی رو

مفيد تقا- للذا جھوڑ گئے۔

<sup>🗘</sup> تاہم امام بخاری نے اس مدیث کو معطل سمجھ کر اپنی کتاب بخاری میں درج نہیں کیا۔

<sup>🤡</sup> ابو داؤد میں یہ صراحت بھی موجود ہے کہ قرآن کو خاص کر کے لکھو۔ گراس کا ذکر حافظ صاحب کے لیے غیر

www.muhammadilibrary.com ﴿ المُعَدِّدُ بِرَوْدِينَةُ تُعَدِّدُ المُحَدِيثُ ﴾ ﴿ المُعَدِّدُ المُعَدِّدِ المُعَدِّدُ المُعِدُّدُ المُعَدِّدُ المُعَالِمُ المُعِمِّدُ المُعَمِّدُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعِدِّدُ المُعَالِمُ المُعِمِّ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعِمِّ المُعَالِمُ المُعِمِّ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُ ے نمایت پندیدہ اور مفید کام ہو سکتا تھا۔ مگریہ نفیاتی مسئلہ ہے کہ ایس عظیم الثان ہستیوں کے ا قوال جمع ومدون کرنے کے بعد قومیں اس کو اصل دین قرار دے لیتی ہیں اور کتاب اللی کو پس پشت ڈال دیتی ہیں۔ بھی راز تھا جس کی بناء پر حضور نے کتابت روایت سے منع فرمایا تھا۔ (م-ح ص۹۰) منع كتابت كي علت؟: مندرجه بالا اقتباس سے بياتو واضح مواليا كه رسول الله كي احاديث كا لكهنا عقل وعلم کی رو سے ایک بندیدہ کام ہے اور حافظ صاحب کا یہ خیال غلط ہے کہ محض احادیث لکھنے کی وجہ سے اقوام سابقة ممراه مو كميل بلكه ان كااصل جرم بير تفاكه اليي احاديث لكه كران كو بي اصل دين قرار دے ليا۔ اور کتاب اللی کو پس پشت ژال دیا تھا۔ عبدالله بن عمرو رفاتله كو احاديث لكھنے كى اجازت اور تكم: عافظ صاحب كو جب يه اعتراف ہے كه رسول الله ساليم نے اس كى كوكى علت بيان نسيس فرمائى۔ پھر آپ يد كيے كمد سكتے ہيں كہ جو توجيہ آپ بيان فرما رہے ہیں صرف میں ٹھیک و کتی ہے۔ حالانکہ محابہ کرام کے ذہن میں ایک اور توجیہ بھی تھی جو ایک انتهائی خطرناک قتم کی تھی۔ اور وہ بیاتھی کہ رسول اللہ تبھی خوش ہوتے ہیں۔ تبھی غصہ میں ہوتے ہیں۔ تو شاید غصہ کے وقت میں آپ کے منہ سے سی ولی باتیں آپ کے اسوہ میں شال نہیں ہیں۔ ای لیے آپ نے اپنے اقوال کھنے سے منع فرما دیا ہے۔ اس علی ک غلطی کا ازالہ یوں ہوا کہ چند قریش نوجوانوں نے حفرت عبدالله بن عمرو بن عاص بنافحو كو جنهيس رسول الد بالتي التي أحاديث لكصف كي اجازت دي موكي تھی کہا کہ رسول اللہ کی احادیث نہ لکھا کرو۔ کیونکہ آپ بھی نوش ہوتے ہیں اور بھی ناراض۔ چنانچہ حفرت عبداللد بن عمرو نے احادیث لکھنا چھوڑ دیا۔ گویا ان سب محب کے نزدیک منع کتابت کی وجد یمی عمرو ناٹھ کو حکما فرمایا کہ اکٹنٹ لکھ لیا کرو" پھرائی زبان کی طرف اشارہ کر کے فرمایا: «اُکتُبُ وَالَّذِيْ نَفْسِيْ بِيكِهِ لاَ يُخْرُجُ مِنْهُ "لكه لياكرواس ذات كي فتم جس كم اتھ ميں ميرى إِلاَّ حَقَّ البوداود، كتاب العلم، باب كتابة جان ب- اس منه سے حق كے بغير كوئى بات نهيں اس طرح منع کتابت کی یہ چو بھی توجیہ جو بعض محابہ کے ذہن میں پیدا ہو چلی تھی یعنی انہوں نے رضا وغضب کے اقوال وافعال کی اتباع کے متعلق تفریق کا تصور قائم کر لیا تھا۔ وہ بیشہ کے لیے ختم ہو گیا۔ اندریں صورت عال محابہ میں تین طرح کے طبقے پیدا ہو گئے تھے۔

وہ جو منع کتابت کا قائل رہا۔ اس طبقہ میں منع کتابت کے اصل راوی ابو سعید خدری اور زید بن ثابت اور عبداللہ بن مسعود بڑی شامل ہیں۔ اس طبقہ کی قلت تعداد سے ضمناً میہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ منع کتابت کی حدیث کی اشاعت عمومی طور پر نہیں ہوئی تھی (حضرت عبداللہ بن مسعود بڑا تھ بعد میں کتابت

(حصه چهارم) دوام مديث

مدیث کے قائل ہو گئے تھے)۔

 وه طبقه جو کتابت یر حفظ کو ترجیح دیتا تھا۔ تاہم جواز کتابت کا قائل تھا یہ حضرات احادیث کو لکھ لیا كرتے تھے۔ پرياو ہونے كے بعد مناوية تھے ابن شماب كتے ہيں۔

"فَمَنْ كَتَبَ مِنْهُمْ الشَّيْءَ فَإِنَّمَا كَانَ "أَكُركونَى لَكُمَّتا تَعَانَويا وكرنے كے ليے لَكُمَّتا تَعا يَكْتُبُهُ لَيَحْفِظُهُ فَاإِذَا حَفِظَهُ مَحَاهُ» يادموجاتاتواے مثاويتا۔"

(جامع ١ / ٦٤)

 وہ طبقہ جو منع حدیث کے تھم کو عارضی سمجھتا تھا۔ کیونکہ وہ رسول اللہ سے بے شار الی احادیث جائے تھے۔ جن سے کتابت کاجواز'استحباب یا تھم ثابت ہو تا ہے۔ اور اس طبقہ کی تعداد سب سے زیادہ بھی۔

سَابِتِ حدیث کی اجازت یا حکم: اب ہم مختراً ان احادیث کا ذکر کرتے ہیں جو آپ کے حکم یا اجازت ت كلهى كئيں۔ اور جن كا اعتراف ادارہ طلوع اسلام نے بھى كيا ہے۔ چونكه وہ ان احاديث كے حوالے چھوڑ گئے ہیں۔ وہ ہم خود درج کر دیں گئے ۔ طلوعِ اسلام کے حوالہ جات ذکر نہ کرنے کی وجہ غالبًا یہ معلوم ہوتی ہے کہ ان احادیث کی صحت کا ورجہ آ کھول سے او جھل رہے اور انہیں بھی جامع بیان العلم اور اس جیسی دو سری روایات کی طرح سمجها جائے۔ حافظ صاحب آگے چل کر فرماتے ہیں کہ:

''محدثین نے جواز کتابت کے لیے بعض روایتوں سے بھی استدلال کیا ہے مثلاً ابو ہررہ رہا تھ کی روایت میں ہے کہ میں جو کچھ آنخضرت سے سنتا تھا لکھ لیا کی تھا۔ نیز عبداللہ بن عمرو بن عاص کے متعلق بھی الع کا بیان ہے کہ وہ لکھا کرتے تھے۔ ای طرح ایک سایت میں ہے کہ حضور ما اللہ کا خطبہ کین کے ایک مخص ابو شاہ نے ککھوانے کی ورخواست کی تو تھیں ملٹی یا کی نے ککھوا دیا گر یہ چزیں مشتنیات میں شار ہوں گی۔" (م۔ ح ص ۹۱)

اس اقتباس میں حافظ صاحب نے تنین روایتوں کا ذکر فرمایا ہے۔ حالانکہ یہ روایات تنین نہیں بلکہ دو ہیں۔ یہ حضرات جب روایت بالمعنی میں غلطیوں کے امکان کا ذکر فرماتے ہیں تو افراط و تفریط میں پڑ کر زمین آسان کے قلابے ملا دیتے ہیں۔ اور اپنا یہ حال ہے کہ باوجود اس بات کے کہ تدوین حدیث کے بعد روایت بالمعنی <sup>©</sup> کا جواز بھی ختم ہو چکا ہے۔ روایت بالمعنی میں اس قدر غیر محتاط ہیں کہ ایک حدیث کو دو رواینتیں بنا کر پیش کر دیا۔ تفصیل اس اجمال کی ہیہ ہے کہ ابو ہررہ وٹاٹھ کہتے ہیں کہ صحابہ میں مجھ سے زیادہ حدیثیں صرف عبدالله بن عمرو بٹاتنو کو یاد تھیں اور اس کی وجہ یہ تھی کہ میں احادیث نہیں لکھا کر تا تھا اور وہ لکھ لیا كرتے تھے (بخارى - كتاب العلم' باب حفظ العلم) اور دوسرى حديث جو ابو شاہ كے متعلق ہے ۔ وہ بخارى ـ كتاب العلم باب كتابت العلم ميس بـ

<sup>🗘</sup> یہ بحث روایت بالمعنی کے تحت دیکھئے ۔

www.muhammadilibrary.com من المعلم ا

اب اس كتاب مقام حديث كے ص ١٠ كو سامنے لائے جمال يه درج ہے كه:

طلوع اسلام کا اعتراف کتابت: "روایات سے اس بات کا پہ چلتا ہے کہ قرآن کریم کے علاوہ کھھ اور متفرق چیزیں حضور طاق کی ارشاد کے مطابق قلم بند ہوئی تھیں۔ مثلاً وہ تحریری معاہدات اجکام اور فرامین وغیرہ جو آخضرت ساتھ کی نے قبائل یا اپنے عمال کے نام بھیجے۔ لیکن اس باب میں جو کچھ آج تک معلوم ہو سکاوہ نقط اتنا ہے کہ حضور ماتھ کی وفات کے وقت صرف حسب ذیل تحریری سرمایہ موجود تھا۔

- © پندرہ سو صحابہ کے نام (ایک رجٹر میں) <sup>©</sup>
- ② كتوبات كراى جو حضور التي الم في سلاطين وامراء كي نام كصد ٠
  - چند تحریری احکام و فرامین اور معلیدات وغیره <sup>®</sup>
- کچھ صدیثیں جو حضرت عبداللہ بن عمرو <sup>®</sup> بن عاص یا حضرت علی <sup>®</sup> یا حضرت انس پیماللہ <sup>®</sup> نے

اپنے طور پر قلم بند کیں۔
ان احادیث سے نہ تو کیں سے بی ثابت ہو تا ہے۔ کہ حضور سان کیا نے ان کی تصدیق فرمائی تھی۔ اور نہ ہی وہ بعد میں اپنی اصل شکل میں موجود ہیں۔ لنذا رسول اللہ نے جو پچھ امت کو دیا تھا وہ قرآن تھا احادیث کا کوئی مجموعہ رسول اللہ نے امت کو نہیں دیا۔ خود بخاری شریف میں بھی بیہ حدیث موجود ہے کہ حضرت کا کوئی مجموعہ رسول اللہ نے امت کو نہیں دیا۔ خود بخاری شریف میں بھی بیہ حدیث موجود ہے کہ حضرت ابن عباس تھ تھا گیا کہ نمی کریم نے (امت کے لیے) کیا چھوڑا ہے۔ تو آپ نے کما (رما تو لا اللّا مَا کُل اللّه فَدَيْنِ) یعنی حضور نے قرآن کریم کے علاوہ اور پھی نہیں چھوڑا۔ (بخاری جلد سوم اکتاب فضائل القرآن ص ۱۸۳)" (م-ح ص ۱۰)

افتباس بالاکا تضاد: طلوع اسلام کے اس اقتباس سے آپ کیا سمجھے؟ اس اقتباس کے پہلے حصہ سے تو بیہ معلوم ہو تا ہے کہ حضور مل بھی کچھ نہ کچھ تحریری سرماییہ موجود تھا۔ لیکن آخری حصہ سے معلوم ہو تا ہے کہ قرآن کے علاوہ کچھ بھی موجود نہ تھا۔ اور یہ تو واضح ہے کہ یہ دونول باتیں درست نہیں ہو سکتیں۔ جس کاصاف مطلب یہ ہے کہ پرویز صاحب دو سرے حصہ کی حدیث کا مفہوم غلط پیش فرما رہے ہیں۔

حفرت ابن عباس بی الله الله عند دراصل به جواب دے کر ان رافضیوں کا رد کیا تھا جو کتے تھے کہ قرآن کی بہت سی آیات میں فضائل اہلِ بیت اور حفرت علی بناٹھ کی امامت بیان ہوئی تھی اور وہ آیات خلفائے

<u>②</u>

<sup>🗘</sup> بخاری مکتاب الجهاد وانسير مباب کتابة الامام للناس-

<sup>🖒</sup> مخلف کتب محاخ

العلم باب كتابة العلم عاب كتابة العلم الم

آئید پروزیجی www.muha naga dilibrary.com روا اوروا

الله نے ضائع کر دی ہیں۔ حضرت ابن عباس تی تھا نے اس الزام کا یہ جواب دیا کہ رسول اللہ نے جو قرآن چھوڑا تھاوہ پورے کا پورا ان دفتیوں میں آگیاہے اس کا کچھ بھی حصہ ضائع نہیں ہوا۔

ورر نبوی ملٹھ کے میں کتابت حدیث: 
① پندرہ سو صحابہ کے نام ایک رجٹر میں درج کرنے سے متعلق حدیث بخاری کتاب الجہاد والسیر 'باب کتابہ العلم للناس میں فذکور ہے۔ اب دیکھے کہ ان پندرہ سو ناموں کے لیے جتنی ضخامت درکار ہوگی۔ اس کا اندازہ آپ خود لگا لیجے۔ بالخصوص جب کہ ان دنوں نام اور ماں سے جہ کہ ان دنوں نام اور ماں سے میں ہاتی تھی۔

کے لیے جتنی ضخامت درکار ہوگی۔ اس کا اندازہ آپ خود لگا لیجے۔ بالخصوص جب کہ ان دنوں نام اور ولدیت کے علاوہ کنیت بھی ضروری سمجی جاتی تھی۔

② اور ③ لیمن کم قبات گرای جو حضور التا تیا نے سلاطین وامراء کے نام کھے اور چند تحریب احکام وفرامین اور معلمدات وغیرہ کا مخضر تذکرہ جو طلوع اسلام نے درج فرمایا۔ ان میں معلوم ہے کتا مواد تھا۔ جو خود رسول اللہ نے تحریر کروایا تھا؟ انہی خطوط اور احکام وفرامین سے متعلق ڈاکٹر حمید اللہ صاحب نے "الوثائق السیاسیة" کے نام سے جو کتاب شائع کی ہے۔ اس میں ۱۳۸۹ خطوط برایت نامے معلم اور خطب درج کیے ہیں۔ ان میں سے احماکا تعلق رسول اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ سے متعلق ہے ہوں اللہ مشائوں اور غیر سے متعلق ہے ہو وہ معاہدہ ہے کہ جو رسول اللہ اللہ اللہ اللہ کے مدینہ پہنچنے کے فوراً بعد مسلمانوں اور غیر مسلموں کے حقوق وفرائض سے متعلق طے بیا اور چڑے پر تحریر کیا گیا۔ یہ معاہدہ ہے کہ دفعات پر مشمل مسلموں کے حقوق وفرائض سے متعلق طے بیا اور چڑے پر تحریر کیا گیا۔ یہ معاہدہ ہے کہ دفعات پر مشمل ہوگا۔ اس سارے مواد کے لیے کتنے صفحات کی ساب درکار ہوگی۔

وه احادیث کی کتاب جو حضرت عبدالله بن عمرو بن العاش بناهد نے لکھی تھی۔ اس کا نام الصحیفة الصادقة تھا اور ایک ہزار احادیث پر مشتل تھا۔ (اسد الغابہ لابن اللہ نے جس " ص:۲۲۲ بحوالہ صحیفہ ہمام بن منبہ ' ص:۲۲ ، مطبوعہ فیصل آباد)

اننی حفرت عبداللہ بنافحو بن عمروکی ایک اور روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ کتابت مدیث میں آپ منفرد نہیں تھے۔ بلکہ آپ کے ساتھ اور بھی صحابہ اس کتابت علم میں شریک تھے کسی مجلس میں حضرت عبداللہ بن عمرو بنافخو سے پوچھاگیا کہ پہلے قسطنطنیہ فتح ہوگایا رومیہ؟ اس سوال پر آپ نے ایک پرانا صندوق منگوا کر اس میں سے ایک کتاب نکال کر اس پر ایک نظر ڈالی بھر کہا ایک دن ہم رسول اللہ طاقیق کے پاس میٹھے ہوئے تھے اور جو کچھ آپ فرماتے ہم لکھتے جا رہے تھے۔ اس اثناء میں آپ سے پوچھاگیا کونسا شہر پہلے بیٹھے ہوئے تھے اور جو پچھ آپ فرماتے ہم لکھتے جا رہے تھے۔ اس اثناء میں آپ سے پوچھاگیا کونسا شہر پہلے فتح ہوگا قسطنطنیہ یا رومیہ؟ اس پر آپ نے فرمایا پہلے ہرقل کا شہر قسطنطنیہ فتح ہوگا۔ (محیفہ ہمام بن منبد صحاب)

® حفزت عبداللہ بن عمرو رٹاٹھ کی طرح حفزت علی رٹاٹھ کے پاس بھی احادیث کا ایک مجموعہ تھا۔ جس میں دیت 'قصاص' ذکوۃ وصد قات کے احکام درج تھے (بخاری۔ کتاب العلم' باب کتابۃ العلم) جے شاید انهرل نے طلوع اسلام کے اس دعویٰ ''عام تھم میمی تھا کہ قرآن کے سوا کچھ نہ لکھا جائے'' کے علم الرغم

www.muhammadilibrary.com آئينه ترويزتت 🔀 🖒 (صه چمارم) دوا کم صدیث 🖒 لکھ لیا ہو۔ اور یہ صحفہ آپ کے پاس آپ کی زندگی کے آخری ایام تک موجود تھا۔ بعد میں آپ کے بیٹے محمر بن حفیہ کے پاس چلا گیا۔ احادیث لکھنے کی ترغیب اور علم: طلوع اسلام کا بید دعوی بھی سراسرغلط ہے کہ حضور ساڑیا نے صرف چند اشخاص کو حدیث لکھنے کی اجازت دی تھی۔ تھم یا ترغیب نہیں دی تھی۔" جمال تک تھم کا تعلق ہے ہم پوچھتے ہیں کہ یہ پندرہ سو ناموں کا رجٹر کس کے حکم سے لکھا گیا تھا؟ عمال کو زکوۃ وصد قات اور ویگر ادکام کس کے تھم سے لکھ کر دیئے اور بھیج جاتے تھے؟ معاہدات کس کے تھم سے تحریر کیے جاتے تھے؟ سلاطین وامراء کو خطوط کس کے حکم سے لکھے جاتے تھے؟ لوگوں کے لیے خطبے اور امان نامے کس کے حکم سے لکھے جاتے تھے؟ نماز' روزہ' زکوۃ' حرمت سود اور شراب کے تفصیلی احکام کس کے حکم ہے لکھے جاتے تھے؟ اور یہ بھی ذہن میں رکھیے کہ ان تحریوں کے مواد کے لیے کتنی شخامت ورکار ہوگ؟ 🕏 علاوہ ازیں بعض صحابہ کے پاس ایسے تحریری مجموعے بھی موجود تھے۔ جو آپ کی ترغیب یا عکم کے تحت لکھے جاتے تھے؟ ایک دفعہ ایک العماري آپ کے پاس آیا اور کئے لگا۔ حضور ملتی ایم میرا عافظہ مرور ہے اور آپ کے مواعظ یاد نمیں رہتے۔" اب آگر سول اللہ کے نزدیک آپ ساتھیا کے اقوال کی حیثیت دینی

آپ نے اسے یوں فرمایا کہ: "اہے دا کی ہاتھ سے مدولو العنی لکھ لیا کرو)۔" «إِسْتَعِنْ بِيَمِيْنِكَ»(ترمذي، أبواب العلم٢/ ٩٥)

نه تھی تو کہ دیتے کہ انسیں یاد رکھنے کی ضرورت بھی یا ہے؟ یاد نسیں رہتے تو کوئی حرج کی بات نہیں۔ گر

وہی عبداللہ بن عمرو بن العاص جنہوں نے صحفہ صادقہ لکھا تھ ہیں کہ رسول اللہ طاق ہمیں

لکھنے کے لیے کما کرتے تھے۔ ان کے اپنے الفاظ یہ ہیں:

"عبدالله بن عمرو کتے ہیں کہ رسول اللہ نے فرمایا علم «عَنْ عَبْدِاللهِ بْن عَمْرِو قَالَ قَيَّدُوْا الْعِلْمَ قُلْتُ وَمَا تَقْيِيْدُهُ قَالَ الْكِتَابِ»(جامع بيانُ کو قید کرلیا کرو۔ میں نے یو چھااسے قید کیے کیا جائے۔ فرمایا "کھنے ہے" العلم ١ / ٧٧)

کتابت شدہ احادیث کی تصحیح وتصویب: طلوع اسلام کا یہ دعویٰ بھی ہے کہ اگر آپ ماڑیجام نے کچھ صحابہ کو حدیثیں لکھنے کی اجازت دی تھی تو یہ سب کچھ نجی طور پر ہوا۔ آپ نے کسی کی تحریر شدہ حدیثوں کی تھیج وتصویب نہیں فرمائی تھی ''میہ دعویٰ بھی غلط ہے کیونکہ بعض صحابہ اپنی لکھی ہوئی احادیث حضور اکرم مالید پیش کر کے ان کی تھی وتصویب بھی فرمالیا کرتے تھے۔ انہیں میں سے ایک حضرت انس بن مالک بٹاٹھ میں جن کے احادیث لکھنے کا اعتراف طلوع اسلام نے بھی کیا ہے۔ آپ رسول اللہ طاقیاتے کے خادم خاص تھے۔ انس بڑاجر گیارہ سال کا طویل عرصہ آپ کی خدمت میں رہے اور رسول اللہ کی زندگی کا ہر ہر پہلو آپ کے سامنے رہا۔ سعید بن ہلال بڑائن کتے ہیں کہ جب ہم حضرت انس بڑائن سے اصرار کرتے تو وہ www.muhammadilibrary.com المَيْدُ رَبُورِينيت اللهِ المُلْمُ المِلْمُ المِلْمُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ

ہارے لیے ایک چونگہ نکال لاتے اور کہتے کہ ''یہ وہ احادیث ہیں جو میں نے نبی اکرم پر پیش کی ہیں'' ` (متدرک للحاکم۔ بحوالہ تدوین حدیث برہان مئی س ۱۹ھ ص ۲۵-۲۸۱)

مندرجه بالا تصريحات سے مندرجه ذيل نتائج سامنے آتے ہيں۔

1 مندرجہ بالا تمام احادیث الی ہیں جن کا یا تو طلوع اسلام نے اعتراف کیا ہے یا اس کے کسی دعویٰ کے جواب میں ہیں۔

یہ تمام احادیث مدیث کی کتابت کی اجازت 'ترغیب' حکم اور تھیج وتصویب پر دلالت کرتی ہیں۔ ان میں سے پانچ احادیث بخاری کی ہیں۔ ایک ترخدی کی ایک ابوداؤد کی اور ایک متدرک حاکم کی۔ ان کی حیثیت محض عام روایتوں کی نہیں بلکہ معتبر کتب احادیث سے پیش کی گئی ہیں۔

ان روایات کی موجودگی میں طلوع اسلام کا بید رعوئی کہ "عام تھم یمی ہے کہ قرآن کے علاوہ کچھ نہ کھا جائے اور اجازت کی صورت محض استثناء کی ہے۔ بالکل غلط قرار پاتا ہے۔ بلکہ اس کے برعش بیہ بات ثابت ہوتی ہے کہ میں کتابت والی حدیث عارضی اور وقتی تھی اور یہ تھم بعد میں منسوخ ہو گیا تھا ورنہ اگر بیہ تھم عام ہو تا تو صحاب کرام رہی تھی آپ کی تھم عدولی کیسے کر سکتے تھے؟

عمد نبوی ماڑالیا میں موجود تحریری سرمانی جادیث قرآن کی ضخامت سے کم نمیں تھا۔ زیادہ تو ہو سکتا ہے کی کا امکان نظر نمیں آتا۔

## منع کتابت کی روایات اور پھیابہ کرام رسی ایک

اس کے بعد حافظ صاحب نے صرف ایسی روایات درج فرمائی ہیں جو منع کتابت سے متعلق ہیں۔ ان کا بھی جائزہ لینا ضروری ہے۔ اس ''عام تھم''کو درج کرنے کے بعد لکھتے ہیں کہ:

حضرت زید بن ثابت بنالتی اور منع کتابت: "چنانچه ابوداؤد- کتاب العلم میں ہے کہ ایک بار حضرت زید بن ثابت بنالتی کاتب وحی امیر معاویہ بنالتی کے پاس کے امیر موصوف نے ان سے ایک حدیث بوچھی۔ حضرت زید نے بیان کیا تو انہوں نے ایک محض کو لکھنے کا حکم دیا حضرت زید نے اس کو لے کر مٹا دیا اور کما کہ رسول اللہ نے حکم دیا ہے کہ آپ کی حدیثیں نہ لکھی جا کمیں۔ (م-ح ص ۹۱)

یہ تھا وہ منع حدیث کا تھم جس کا امیر معاویہ کاتب و حی کو بھی پت نہ تھا۔ اور وہ کافی مدت رسول اللہ کی صحبت میں رہے تھے۔ انہوں نے اس حدیث کو لکھنے کا تھم بھی دے دیا۔ رہا حضرت زید بن ثابت کا معالمہ تو ہم پہلے عرض کر چکے ہیں کہ معدودے چند صحابہ منع کتابت حدیث کے قائل تھے۔ تا آ نکہ استحباب کتابت حدیث پر صحابہ کا اجماع ہو گیا۔ تفصیل کے لیے دیکھنے جامع بیان العلم ج اباب استحباب کتابت العلم) نیز فتح الباری ج اص ۱۳۹)

پھر حافظ صاحب لکھتے ہیں کہ:

حضرت ابو بكر بن فقر كا مجموعه حديث: "تذكره الحفاظ مين امام ذہبی نے لكھا ہے كه حضرت ابو بكرنے ایک مجموعه حدیث: "تذكره الحفاظ مين امام ذہبی نے لكھا ہے كہ حضرت ابو بكرنے ایک مجموعہ باخ ہوں كا لكھ ركھا تھا ایک رات اس كے متعلق نمایت متردد اور مضطرب تھے۔ آخر صبح كه وقت اس كو لئے كر آگ ميں جلا ديا۔ ظاہر ہے كہ اس سے صبح مجموعہ اور كونسا ہو سكن تھا۔ مگر صديق اكبر بنافر نے اس كا ركھنا بھی تقوى كے منافی خيال كيا كہ شايد كوئى غلط ردايت اس ميں شامل ہو گئى ہو۔" (م۔ حمله)

اب جہال تک لکھنے کا تعلق ہے معلوم ہوتا ہے کہ آپ منع کتابت حدیث کے عام تھم سے یا تو ناواتف تھ یا اس کے قائل نہ تھے۔ ورنہ آپ سامتی مخص رسول اللہ کے اس عام تھم کی تھم عدولی کیو کر کر سکتا تھا؟ پھرچند احادیث کا معالمہ بھی نہیں۔ پانچ سو احادیث قلمبند کرنے میں جتنی مدت آپ نے صرف کی ہوگی اس کا اندازہ خود ہی لگا لیجے۔

اور اس روایت کے صیح نہ ہونے کی نقلی دلیل ہے ہے کہ اس کی سند میں ایک راوی علی بن صالح مجبول الحال ہے (تقریب) ووسرا راوی محمد بن موئ غیر ثقه ہے (لسان المیزان) اور تیسرا راوی موئ بن عبداللہ ہے۔ جس کے متعلق امام بخاری کہتے ہیں۔ فیہ نظر' ان وجوہ کی بناء پر یہ واقعہ ہی سرے سے غلط ہے۔ اس کے بعد حافظ صاحب فرماتے ہیں کہ:

حضرت عمر رفافت اور استخارہ: "عردہ بن زبیر رفافتہ کھتے ہیں کہ حضرت عمر رفافتہ نے ایک بار خواہش کی کہ (اسوہ رسول ستی کے ایک بار خواہش کی کہ (اسوہ رسول ستی کے کہ کھوالیں۔ صحابہ سے مشورہ بھی لیا پھر دو آیک مہینہ تک اللہ تعالیٰ سے دعا اور استخارہ کرتے رہے ۔ بالآخر اس ارادہ سے باز رہے اور کہا کہ پہلی قومیں کی جبہ سے ہلاک ہو کمیں کہ انہوں نے اپنے پنج بروں کی حدیثیں لکھیں پھران ہی پر جھک پڑیں اور اللہ کی کتاب کو چھوڑ دیا۔ (م-ح ص ۹۲)

احادیث کی جمع و تدوین سے باز رہنے کی ایک وجہ تو حافظ صاحب نے خود ہی بتا دی اور دو سری وجہ سے ہے کہ اس وقت تک قرآن کی تدوین واشاعت نہ ہوئی تھی۔ للذا انہوں نے بحیثیت خلیفہ اس میں مصلحت سمجھی اب اس اقتباس سے ضمنا جو نتائج نظتے ہیں وہ بھی سامنے لائے۔ مثلاً:

حضرت عمر بوالتو منع كتابت والى حديث كے على الرغم كتابت حديث كے قائل تھے۔ تتہمى تو انہوں
 نے یہ تجویز چیش كى تھى نیز درج ذیل روایت ہے بھى یہ بات واضح ہوتى ہے۔

اعَنْ عَبْدِ الْمَلِكِ بْنِ سُفْيَانَ عَنْ عَمَّهِ أَنَّهُ و وعبد الملك بن مفيان الني بي الله وايت كرت سَمِعَ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ يَقُولُ فَيُدُوا بِن كه انهول نے عمر بن الخطاب كوي كتے ہوئے سا الْعِلْمَ بِالْكِتَابِ (جامع بيان العلم ١/ ٧٧)

الْعِلْمَ بِالْكِتَابِ (جامع بيان العلم ١/ ٧٧)

لهٰذا ان كااستفسار صرف بيه تھاكه الهمي حديب كى جمع وتدوين مونى چاہيے يا نهيں؟

آپ کی تمام شوری نے مدیث کی جمع و تدوین کے حق میں فیصلہ دے دیا جس کا واضح مطلب یہ

www.muhammadilibrary.com

آئینهٔ پُرویزت 493 (حصد چهارم) دوا مح صدیث

ہے کہ آپ کی بوری شوری منع کتابت والی حدیث کی قائل نہ تھی۔

شرت عمر برالحو ایک ماہ تک استخارہ کرتے رہے جس کا تھم قرآن میں کمیں فدکور نہیں جس سے ثابت ہو تاہے کہ آپ سنت کے پابند تھے۔ آپ صرف یہ چاہتے تھے کہ پہلے قرآن کی تدوین ہونا ضروری ہے۔ جو ابھی تک نہ ہوئی تھی۔ اس کے بعد سنت کی باری آئے گی۔

عمر رفاقد كا احاديث كو جلاتا: "فاروق اعظم جس طرح روايت حديث كو روك من سخت تهداى طرح كتابت حديث كو روك من سخت تهدات طرح كتابت حديث كا الله الكتابت حديث من بهى سخت تهدات كا عديث من جب حديث نياده بو كني تو اعلان كر دياكه لوگ ان كتاب كا طرح مثاة بنانى كياس لا كياب كا حرائه و يا كياب كا الله كتاب كى طرح مثاة بنانى چاہتے بو (يهود نے اپنا الم مناة مركا الله كتاب كا نام مثاة ركھا ہے)" (مقام حديث ص ٩٢)

اب دیکھئے یہ روایت نہ سنداً درست ہے نہ عقلاً سندا اس کیے کہ یہ روایت منقطع ہے۔ مصل نہیں۔
اور عقلاً اس کیے کہ حضرت عمر بناتھ نے خود حدیث کی ایک تتاب لکھوائی تھی۔ جو ان کی اولاد میں منقل موقی رہی۔ امام مالک نے اس تتاب کو خود روحا تھا (موطا امام مالک ص ۱۰۹) اور حضرت عمر بن عبدالعزیز نے اس کی نقل کروا کر اس پر عمل کروایا تھا اوار قطنی ص ۲۱۰) دار قطنی نے اس کے راویوں کو تقد قرار دیا ہے۔

بعد ازال قبلہ حافظ صاحب نے جامع بیان العلم کے اپنے بندیدہ باب کو اہیة کتابة العلم سے چار اقوال نقل کے ہیں۔ جو ہم بعینہ درج کر کے ان پر مخصر کا تبصرہ پیش کر دیں گے اور بیہ تو آپ جانے ہی ہیں کہ اس کتاب کی بیشتر روایات الی ہیں جو قائل احتجاج نہیں کم حافظ ابن البر مصنف کتاب ہزا نے اس سے اگلے باب رحصة فی کتابت العلم میں اس سے دوگنا مواد کی پیش کر دیا ہے۔ بسرطال حافظ صاحب کی پیش کردہ روایت درج ذیل ہیں۔

حفرت علی بن تفید کا احادیث کو مثانا: (۱) عبدالله بن بیار کہتے ہیں۔ که حفرت علی نظرت نے اپنے خطبه میں فرمایا۔ کہ میں ہر اس شخص کو جس کے پاس حدیث لکھی ہوئی ہے۔ عمد دلاتا ہوں که یمال سے واپس جانے کے بعد اس کو مثا ڈالے کیونکہ گزشتہ اقوام اسی وجہ سے تباہ ہو کمیں کہ انہوں نے اپنے علماء کی روایات کی پیروی کی اور اللہ کی کتاب کو چھوڑ دیا۔ (مقام حدیث ص۹۲)

اس اقتباس میں جو بیچہ پیش کیا گیا ہے۔ وہ تو بلاشبہ درست ہے لیکن سوال یہ ہے کہ خود حضرت علی بناٹھ نے جو صحفہ صادقہ عمد نبوی ہے ہی لکھ رکھا تھا۔ جس میں دیت 'قصاص ذکوہ وصد قات وحرم کے بے شار مسائل تھے۔ کیا اسے آپ نے پہلے خود مثا دیا تھا۔ جو دو سروں کو ایسی تلقین فرما رہے تھے؟ روایات سے تو ہمیں کی معلوم ہو تا ہے کہ یہ صحفہ زندگی کے آخری کھات تک آپ کے پاس رہا۔ بعد ازاں آپ کے بیٹے محمہ بن حنفیہ کی تحویل میں چلاگیا تھا۔ علاوہ ازیں اس روایت کے وضعی ہونے کی نقلی دلیل یہ ہے

www.muhammadilibrary.com (حصه چهارم) دوا م حدیث کیند کرویزیت کیا 494 کی دوا م

کہ اس کی سند میں جابر جعقی کذاب ہے۔

حضرت علی رفاق اور احادیث کی اشاعت: اور دوسری بات یہ ہے کہ جب آپ کے عمد میں جنگ مفین کے بعد سبائی زنادقہ اور خوارج نے احادیث وضع کرنا شروع کیں تو اس کا ایک حل اپ نے یہ بھی سوچا تھا کہ صحیح حدیث کی عام نشرو اشاعت کی جائے۔ اس مسئلہ کے پیش نظروہ صحیفہ جے آپ بمیشہ گوار کی نیام میں محفوظ رکھتے تھے۔ لوگوں کو دکھایا اور برسر منبراعلان کیا کہ کوئی ہے جو ایک درہم کے کاغذ خرید کی نیام میں محفوظ رکھتے تھے۔ لوگوں کو دکھایا اور برسر منبراعلان کیا کہ کوئی ہے جو ایک درہم کے کاغذ خرید کا لیا۔ جس پر لائے۔ تو میں اے ان اوراق پر علم لکھ دوں۔ چنانچہ حارث اعور ایک درہم کے کاغذ خرید کر لایا۔ جس پر آپ نے بہت می احادیث لکھ دیں شیخ عامری کہتے ہیں کہ آپ لوگوں کو پکار کر کہتے تھے کہ ہم اہل بیت ہیں کہاب اللہ اور رسول اللہ ماٹھ کے کہ میں سنتوں کو زیادہ جانے والے ہیں۔ لہذا ہم سے علم سیکھو اور کیا ان حالات میں یہ تو تع کی جا سمجھ ہے کہ یہ روایت درست ہوگی؟

ابو سعید خدری رنگافته اور حفظ هایش: دو سرا واقعه جو حافظ صاحب نے درج فرمایا وہ یہ ہے:

"ابو نفرہ نظاف نے ابو سعید خدری ۔ بوچھا کہ جو حدیثیں ہم آپ کی زبان سے سنتے ہیں لکھ لیا کریں فرمایا۔ تم ان کو مصحف بنانا چاہتے ہو کہ م-ح ص ٩٣)

حضرت ابو سعید خدری بٹاٹھ کا یہ جواب درست جم کیونکہ آپ ہی مسلم کی منع کتابت والی حدیث کے منفرد راوی ہیں۔ اور اس منع کتابت کے قائل رہے۔ آپ ہیشہ یہ کماکرتے تھے کہ جیسے ہم نے زبانی احادیث یاد کی ہیں۔ تم بھی ایسے ہی یاد کرو۔ چنانچہ اس روایت سے بعد بھی آپ نے کی الفاظ بیان فرمائے جو حافظ صاحب نے درج نہیں فرمائے۔

"وَلَكِنْ نَخُذُواْ عَنَا كَمَا أَخَذْنَا عَنْ "لكن بم سے احادیث ای طرح حاصل كروجس رَسُولِ اللهِ ﷺ (جامع بيان العلم ١٦٤/١) طرح بم نے رسول الله سے حاصل كى بين ـ "

شعرت زید بن ثابت بناشو کو خلیفہ مروان نے بلایا۔ وہاں انہوں نے کچھ لوگوں کو حدیثیں لکھتے ہوئے
 ہوئے دیکھا۔ ان سے فرمایا کہ ممکن ہے کہ روایت جس طرح تم سے بیان کی گئی ہے اس طرح نہ ہو۔ " (م-ح ص ۹۳)

اس روایت میں ہمیں کوئی قابل اعتراض ببات نظر نہیں آئی۔ شاید طلوع اسلام اس پر پچھ روشنی ڈال سکے۔ حضرت زید بن ثابت ٹٹاٹھ نے حزم واحتیاط کے پہلو کی طرف توجہ دلائی تو یہ ایک بڑی خوبی کی بات ہے اور انہیں کیا ہرایک کو ایسا ہی کرنا چاہئے۔

😥 طبقات ج ۲ ص ۳۶۷ بحواله تدوین حدیث بربان تمبر۵ ص ۱۳۳۳)

<sup>🗇</sup> طبقات ابن سعدج ۲ ص ۱۱۱ بحواله تدوین حدیث بربان جون سن ۵۱ ص ۲۳۲

www.muhammadilibrary.com آمَيْهُ رُورِيْتِ 495 معرية المُعَالِيُّةِ المُعَالِمِ المُعَالِمِ المُعَالِمِ المُعَالِمِ المُعَالِمِيِّةِ الم

﴿ عبدالله بن مسعود رفاض ایک نوشته الاگیا۔ جس میں حدیثیں تھیں۔ انہوں نے اس کو جلا دیا اور کہا کہ میں الله کا واسطہ دلاتا ہوں کہ جس فخص کو کسی کے پاس روایت کی تحریر کی موجودگی کا علم ہو وہ ضرور آکر مجھ کو بتا دے۔ تاکہ میں وہاں پہنچوں تم سے پہلے اہل کتاب اس باعث ہلاک ہو بچکے ہیں کہ انہوں نے اس فتم کے نوشتوں کے پیچے اللہ کی کتاب کو چھوڑ دیا۔"(م-ح ص ۹۳)

اس روایت میں "حدیثیں" ہے مراد احادیث علمانهم تعنی علما کے اقوال ہیں نہ کہ احادیث رسول کیونکہ حضرت عبداللہ بن مسعود نافیر احادیث رسول کو کتاب اللہ میں شامل سمجھتے تھے۔ جب کی تفصیل کسی دو سرے مقام پر بیش کی گئی ہے۔ علاوہ ازیں وہ خود بھی احادیث رسول لکھا کرتے تھے۔ جب کی درج خمل روایت سے ثابت ہو تا ہے۔

ُ الْعَنْ مَعْنِ قَالَ: آخْرَجَ إِلَى عَبْدَالرَّحْمْنِ "معن كتے ہيں كه عبدالرحمٰن بن عبدالله بن مسعود بن عبدالله بن مسعود بن مَسْعُود كِنَا وَحَلَفَ لِيْ نِ عَبْدَالله بن مسعود) لي ن عبدالله بن مسعود) في أَنَّهُ خَطَّ أَبِيْهِ بِيكِهِ الجام الم المحام الم ١٧٧، كه اسے ميرے باپ (عبدالله بن مسعود) ني اپنا الرخصة في جواز كتابة العلم) باب الرخصة في جواز كتابة العلم)

حضرت ابن عباس بنالقر اور كتابت حديث: معمن عبدالله بن عباس بنافر بهى كتابت حديث سے منع فرماتے سے اور كتے سے كہ گزشتہ قوموں كى ہلاكت اس دجہ سے ہوكى ہے۔" (م-ح ص ٩٣) اب اننى عبدالله بن عباس كے متعلق اس كتاب كے اسكلے باب سے بير روايت بھى كلاحظہ فرمائے۔

«عَنْ يَخْمِيْ بْنِ كَثْنِيْرِ قَالَ قَالَ ابْنِ عَبَّاسٍ "يَحَىٰ بن كَثِرَ هِي كَم ابن عباس كت تھ كه علم قَبُدُوا الْعِلْمَ بِالْكِتَابِ (ابضا) (حدیث) كو قلم بند كرے محفوظ كراو."

جس کا مطلب سے کہ ابن عباس اگر پہلے منع کتابت کے قائل تھے تو بعد میں استحباب کتابت کے قائل ہو گئے تھے۔ قائل ہو گئے تھے۔

پھر فرماتے ہیں کہ عمد صحابہ کے بعد آئمہ تابعین بھی مثلاً علقمہ 'مسروق' قاسم' شعبی' منصور' مغیرہ اور اعمش وغیرہ کتابت حدیث کو جائز نہیں سمجھتے تھے۔" (م-ح ص ۹۳)

اگر یہ سات تابعین کتابت حدیث کو جائز نہیں سمجھتے تھے۔ تو وہ بیسیوں آئمہ تابعین جو کتابت حدیث کو جائز ہی نہیں بلکہ مستحب سمجھتے تھے۔ ان کے نام بھی گنوا دیتے جن کا ذکر اس کتاب کے اگلے باب میں موجود ہے۔ تو کوئی حرج کی بات نہ تھی۔ پھر ان میں سے بچھ ایسے بھی ہیں۔ جو اس شخص کو عالم ہی نہیں سمجھتے جس کے پاس احادیث تحریری شکل میں موجود نہ ہوں۔

# www.muhammadilibrary.com معند ترویزیت معند از ویزیت معند کردیزیت معند کردیزیت معند کردین معند می دوا کو مدیث معند کردیزیت کردیزی

امام اوزاعی رطانتی اور حفظ حدیث: ﴿ پھر فرمایا "امام اوزاعی کماکرتے تھے کہ حدیثوں کاعلم جب تک زبانی تھا' شریف علم تھا مگر جب سے لکھا جانے لگا اس کانور جاتا رہا اور نا اہلوں کے ہاتھوں میں پڑگیا۔" (م- ص ۹۴)

اب دیکھئے امام اوزائی حدیث کو قلم بند کرنے والوں کو نا اہل قرار دے رہے ہیں۔ اور طلوع اسلام امام اوزائی کے اس قول کو درست سمجھتا ہے۔ دو سری طرف طلوع اسلام کا دعویٰ ہے کہ حدیث کی کتابت ہی تیسری صدی میں ہوئی تھی اب بیہ تو طلوع اسلام ہی خوب جانتا ہے کہ ان میں سے کونسا دعویٰ درست ہے؟ ان کے پہلے دعویٰ کے مطابق حدیث کو قلمبند کرنا نااہلی ہی سبی بیہ تو ثابت ہو جاتا ہے کہ حدیث اس دور میں بھی قلمبند ہوتی رہی ہے۔

نیز امام او زائی حدیث کے علم کو حفظ وسلع کے ذریعے منتقل ہونے کو افضل اور شریف علم قرار دے رہے ہیں۔ کیا ہمارے ان کرم فرماؤں کو اس سے اتفاق ہے اور اگر سے صورت بھی نہ ہو تو ہم سے سجھنے سے قاصر ہیں کہ امام او زاعی کا بیہ قول ہے کرکے آپ چاہتے کیا ہیں؟

### تروين حديث

پھر فرمایا " میں وجہ تھی کہ تابعین کبار کے عہد کے حدیثیں غیر مدون تھیں اور سوائے قرآن مجید کے امت کے ہاتھوں میں کوئی دو سری کتاب نہ تھی۔ " (حوالہ الیا)

تروین حدیث کا پہلا دور: اب ہم بتائیں گے کہ تابعین کبار کا عدد تو دور کی بات ہے۔ صحابہ کبار کے عدد (جو من الھ تک منتی ہو تا ہے) میں بلکہ پہلی صدی کے آخر تک الحدیث کی کیا کچھ کتابیں امت کے ہاتھوں میں تھیں۔ تاکہ حافظ اسلم کا بیہ جھوٹ تاریخی حقائق کی روشنی میں بوری طرح کھل کر سامنے آجائے۔

#### صحابہ کرام میں کا ایک تحریری مجموعے:

آ صحیفہ صادقہ: مرتبہ عبداللہ بن عمرہ بن عاص <sup>™</sup> (م ۹۳ھ) یہ صحیفہ ایک ہزار حدیث پر مشمل تھا اور اب یہ مند احمد میں بہ تمام و کمال مل سکتا ہے۔ اس صحیفہ کو دیکھ کر ان کے پڑ پوتے عمرہ بن شعیب حدیثیں روایت کیا کرتے تھے۔ اور اکابر محدثین مثلاً امام بخاری ' مالک ' احمد بن حنبل ' اسحاق بن راہویہ برطیخ نے وغیر ہم ان کی مرویات پر اعتماد کرتے تھے۔ ( تاریخ الحدیث والحدثین ص ۳۱۰)

بخاری متلب العلم 'باب کتابة العلم
 اسد الغابة ج ۳ ص ۲۳۳

www.muhammadilibrary.co نیت کیم (حصه چهارم) دوا کا صدیث نیت کیم (حصه چهارم) آمکینهٔ رَرویزیت

🕝 صحیفه عمر بنانعو بن الخطاب: جب حفزت عمر بن عبدالعزیز نے احادیث کی جمع و تدوین کا حکم دیا تو حضرت عمر منافور کی مید کماب ان کے خاندان سے ملی۔ اس کماب میں صد قات و زکوۃ کے احکامات درج تھے۔

امام مالک فرماتے ہیں کہ میں نے حصرت عمر بنافی کی بید کتاب برجمی تھی (موطا امام مالک ص١٠٩)

🕝 محیفہ عثمان بڑائھ: اس محیفہ میں بھی زکوہ کے جملہ احکام درج تھے۔ یہ وہی محیفہ ہے جس کے متعلق حافظ اسلم صاحب فرماتے ہیں کہ حضرت علی بڑائن کے اپنے بیٹے محمد بن حنفید کے ہاتھ ایک پرچہ بھیجا جس میں ذکوة کے احکام درج سے تو آپ نے یہ کہ دیا کہ جمیں اس سے معاف رکھو۔ حافظ اسلم صاحب اس سے حضرت عثمان بناتھ کی حدیث سے بے اعتمالی ثابت کرتے ہیں جب کہ حقیقت یہ ہے کہ اس سے

حضرت عثمان کی کتابت حدیث ثابت ہوتی ہے۔ یہ واقعہ بخاری کتاب الجہاد میں ذرکور ہے۔ 🅜 صحیفہ حفزت علی مناٹھ: امام بخاری کی تصریح سے معلوم ہو تا ہے کہ یہ مجموعہ کافی صحیم تھا۔ <sup>©</sup> اس میں ذکوة 'صدقات ' دیت ' قصاص ' حرمت مدینه ' خطبه جمعة الوداع اور اسلامی دستور کے نکات درج تھے۔ ریہ آپ کے بیٹے محمد بن حنفیہ کے پاس تھا۔ 🏵 بھرامام جعفر کے پاس آیا۔ ای کی نقل آپ نے حارث کو لکھ کر دی تھی ( تدوین حدیث برہان دیل کون سن ۵۱ ص ۱۳۱)

🙆 محیفہ حضرت انس بٹائٹر بن مالک: وہ صحیفہ دی آپ نے رسول اللہ کو سنا کر اس کی تصویب بھی فرمائی

😗 خطبه فتح مكه: جے آپ نے ابوشاہ 🌣 يمنى كى درخواست پہنا مفصل خطبه قلم بند كرنے كا تھم ديا۔ يہ خطبہ حقوق انسانی کی اہم تفصیلات پر مشتمل ہے۔

 مند ابو ہریرہ بڑائنہ: اس کے ننخ عمد صحابہ ہی میں لکھے گئے تھے۔ اس کی ایک نقل حضرت عمر بن عبدالعزیز کے والد عبدالعزیز بن مروان گورنر مفر (م-۸۶ھ) کے پاس بھی تھی۔ حفرت عمر بن عبدالعزیز (مااه) نے کثیر بن مرہ کو لکھا تھا کہ صحابہ کرام رہی کھیا سے جو حدیثیں تمہارے پاس موجود ہیں وہ ہمیں لکھ کر بھیجے۔ مگر ابو ہریرہ کی مرویات بھیجے کی ضرورت نہیں کیونکہ وہ ہمارے پاس پہلے ہی لکھی ہوئی موجود ہیں۔ 🏵

🔬 صحیفہ ہمام بن منبہ: ہمام بن منبہ حضرت ابو ہریرہ کے شاگر دہیں۔ جنہوں نے ۱۳۸۸ احادیث کا ایک صحیفہ تیار کیا تھا۔ یہ صحیفہ ڈاکٹر حمید الله صاحب نے حیدر آباد دکن سے شائع کیا ہے۔ یہ صحیفہ تمام مند احمد بن حنبل میں مندرج ہے۔

🗘 بخارى كتاب العلم- ﴿ بخارى كتاب العلم الباسكابة العلم-

🕏 متدرك حاكم 'ج: ۳'ص: ۵۷۴ 💮 طبقات ابن سعد 'ج: ۷'ص: ۵۵۱-

(حصه چهارم) دوا] حديث 💢 498 صحیفہ بشیر بن منیک: یہ بھی حضرت ابو ہریرہ کے شاگر دہیں۔ انہوں نے بھی ایک مجموعہ احادیث مرتب کیا تھا۔ اور حضرت ابو ہریرہ پر پیش کر کے اس کی تصویب کرائی تھی۔ 🌣 🕕 صحیفه حضرت جابر بن عبدالله رفاهمز: به مجموعه مناسک حج اور خطبه حجة الوداع پر مشتمل تھا۔ اس کو آپ کے شاکر دوہب بن منبہ (م ۱۱۰) اور سلیمان بن قیس 🌣 اشکری نے مرتب کیا۔ 🕕 حفرت عائشہ صدیقہ بھی کھا کی مرویات جوان کے شاگر دعروہ بن زبیرنے قلمبند کی تھیں 🌣 👚 حفرت ابن عباس کی مرویات: جنہیں سعید بن زبیر تابعی نے مرتب کیا۔ 🌣 ایک وفعہ طاکف کے چند لوگ حضرت ابن عباس بی این آئے تو آپ نے اپنا جزودان نکالا اور اس میں سے چند احادیث انهیں املا کرائمیں- (ترندی محتاب العلل) 👚 صحیفہ عمرو بن حزم بڑھ : جب حضور اکرم ملڑ کیا نے انہیں یمن کا گور نر بنا کر بھیجاتو فرائض وسنن اور صد قات و دیات پر مشتمل احکام لکھوا کر دیئے ® بعد میں انہوں نے مزید اکیس فرامین نبوی شامل کر کے ایک اچھی خاصی کتاب مرتب کرلی۔ 🏵 🕝 رسالہ سمرہ بن جندب بٹاٹھ: کیے سالہ روایات کے ایک بڑے ذخیرے پر مشتمل تھا۔ 🌣 جو بعد میں

ان کے بیٹے کو وراثت میں ملا۔

ه صحیفه عبدالله بن مسعود رفائد : جس کے متعلق ان کے بیٹے عبدالرحمٰن نے حلفیہ بیان دیا۔ کہ وہ ان کے باپ نے اپنے ہاتھ سے لکھا تھا۔ 🕸

🕦 رسالہ سعد بن عبادہ نصاری: ان کے پاس بھی احادیث نبوی کا ایک رسالہ موجود تھا۔ 🏵 یہ تھے وہ

مجموعے جو محابہ کے دور میں مرتب ہوئے اور جن میں بیشتر صحاب می اللہ اے خود لکھے یا لکھوائ تھے۔ اب غور فرمایئے کہ اگر منع کتابت حدیث والی حدیث کا حکم عام تھا تو کیا یہ سب صحابہ (معاذ الله) رسول الله ملتَّالِيم ك نافرمان مو كن تقع؟ پھراس کے بعد حافظ صاحب نے فرمایا کہ:

🖒 جامع بيان العلم'ج: ١٠ ص: ٧٢-

🖒 تهذیب التهذیب٬ ج: ۴٬ ص: ۲۱۵- ترندی٬ باب ماجاء فی ارض المشترک-

التنديب التنديب ع: ٤٠ ص: ١٨٣- ﴿

🕝 داری ص: ۱۸-

﴿ تَارِيخُ الْحَدِيثِ وَالْحِدِثِينِ ' ص: ٣٠٣ ـ

较 تضميمه اعلام السائلين من كتب سيد المرسلين وابن طولون

الترب الترب عن ٢٠١١ ع: ١٦٠٥

جامع بیان العلم ، ج:۱ ، ص: ۲۲ جامع بیان العلم ، ج:۱ ، ص: ۲۲-

یہ جملہ حضرات دو سری صدی جری کے جیں۔ لیکن ان کی کتابوں میں سے جمال تک معلوم ہے سوائے امام مالک (م21ھ) کے اور کوئی کتاب امرے کے ہاتھوں میں نہیں ہے اس کے بھی مختلف ننخوں میں تمین سوسے پانچ سو تک حدیثیں ہیں۔ بیان کیا گیا ہے کہ اس کے مختلف ننخوں میں روایات کی تعداد مختلف نظر آتی حدیثیں ساقط کر دیا کرتے تھے۔ میں وجہ ہے کہ اس کے مختلف ننخوں میں روایات کی تعداد مختلف نظر آتی ہے۔" (م-ح ص ۹۵)

اس طویل اقتباس میں کی باتیں غور طلب ہیں۔ مثلًا: امتراء میں تر آپ لکھتے ہیں کہ ''دبعض حنریں محض

ابتداء میں تو آپ لکھتے ہیں کہ "بعض چیزیں محض علمی لحاظ سے لکھی گئی تھیں۔ مثلاً حضرت عمر بن عبدالعزیز نے سعید بن ابراہیم سے حدیثیں لکھوا کمیں۔ اور مدینہ کے قاضی ابو بکر بن حزم کو فرمان بھیجا کہ عمرہ (بنت عبدالرحمان) کی روایتیں لکھ لی جا کمیں۔" اب سوال سے ہے کہ علمی لحاظ سے تو یہ حدیثیں پہلے لوگوں کے پاس موجود تھیں۔ اور لکھی ہوئی بھی تھیں چر حضرت عمر بن عبدالعزیز نے کیا کارنامہ سرانجام دیا؟ اور ابن شماب حدیث کے مدون اول کیسے بن گئے؟

تدوین حدیث کا دو سرا دور: قرآن کی جمع و تدوین <sup>©</sup> حضرت عنان بناتھ کے زمانہ میں ہوئی۔ قرآن کی تدوین واشاعت سے فراغت ملی۔ تو اس کے بعد حدیث کی جمع و تدوین کی باری تھی۔ لیکن آپ کی عمرنے وفا نہ کی۔ نیز خلافت کے آخری ایام میں سبائی باغیوں کی شورش نے آپ کو پریشان کر رکھا تھا۔ لہذا آپ ادھر توجہ نہ دے سکے۔

🤣 بخاری کتاب فضائل جمع القرآن۔ اس واقعہ کی پوری تفصیل آسی عنوان کے تحت آگے آرہی ہے۔

<sup>🗘</sup> صمیح نام ابن جریج یا عبدالملک ابن جریج ہے صرف جریج صمیح نہیں۔

www.muhammadilibrary.com

آئینهٔ رَدِوبِرِیّت 

500 (مصد چهارم) دوام صدیث

اس کے بعد حضرت علی کی خلافت کا دور آتا ہے۔ جے پر فتن دور کما جاتا ہے۔ آپ کو اس دور خلافت میں ایک دن بھی چین وسکون سے بسر کرنا نصیب نہ ہوا۔ آپ کی خلافت جن حالات میں منعقد ہوئی وہ سب کو معلوم ہے۔ ساتھ ہی قصاص عثان کا ملک گیر مطالبہ اور اس معالمہ میں آپ کی بے بی۔ پھراس کے نتیجہ میں جنگ جمل اور صفین کے معرکے للذا آپ استے بڑے کام کی طرف توجہ ہی نہ دے سکتے تھے۔

حضرت عمر بن عبدالعزیز رطاقیہ کا کارنامہ: حضرت علی بناتی کے بعد حضرت عمر بن عبدالعزیز ہی ایسے خلیفہ ہیں۔ جنیس خلفہ کے داشدین میں شار کیا جاتا ہے۔ آپ صفر ۹۹ ھ میں خلیفہ ہی قو سب سے پہلے حدیث کی جمع و تدوین کی طرف توجہ مبدول فرمائی۔ چنانچہ آپ نے مدینہ کے حاکم ابو بکر محمد بن عمرو بن حزم کو (بی وہی عمرو بن حزم ہیں جن کے پاس احادیث کا ایک تحریری مجموعہ بھی موجود تھا) کو خط لکھا کہ عمرہ بنت عبدالرجمان اور قاسم بن محمد (جو حضرت عائشہ کے قربی رشتہ دار اور شاگر دان خاص سے تھے) کے پاس جو احادیث کا ذخیرہ ہے اسے قلمبند کہ لیس نیز یہ بھی لکھا کہ حضرت ابو ہریرہ کی مرویات جیجنے کی ضرورت نہیں کیونکہ یہ ہمارے پاس پہلے بھی کہی ہوئی موجود ہیں۔ حضرت ابو ہریرہ کی مرویات کا یہ تحریری مجموعہ کیونکہ یہ ہمارے پاس پہلے بھی کہی ہوئی موجود ہیں۔ حضرت ابو ہریرہ کی مرویات کا یہ تحریری مجموعہ حضرت عمربن عبدالعزیز کو اپنے باپ عبدالعزیز بن مروان (م۲۸ھ) گور ز معرکی وراثت میں ملا تھا۔

حضرت عمر بن عبدالعزیز نے یہ کارنامہ بالکل حضرت عثان نٹاتھ کے کارنامہ کی طرز پر انجام دیا۔ آپ نے صرف مدینہ ہی میں نہیں بلکہ مختلف دیار وامصار جی فرمان جاری کیے اور بارہ ماہر محدثین کو اس کام کے طرف مدینہ کیا۔ جن کے نام اور مقام حافظ اسلم نے خود بھی بیان فرما دیتے ہیں۔ اس بارہ رکنی مجلس کے سرپراہ امام ابن شماب زہری تھے اور اس لیے ان کو مدون اول کما جاتا ہے۔ ان بارہ اشخاص نے الگ الگ احادیث کے مجموعے تیار کیے بھرانہیں دار الخلافہ میں بھیج دیا۔

آپ کی خلافت کا عرصہ صرف اڑھائی سال ہے۔ آپ کو عمر نے اتی معلت ہی نہ دی کہ آپ ان تحریری مجموعوں کو مزید تفقیح و تدوین کر کے ایک مستند نسخہ تیار کر کے حضرت عثان کی طرح مختلف دیار وامصار میں بھیج دیتے۔ آپ کے بعد اگر کوئی خلیفہ راشد آتا تو وہ یہ کام سرانجام دیتا۔ گربعد میں خلافت بھر سے ملوکیت میں بدل گئی۔ تاہم آپ کی اس کاوش کا یہ فائدہ ضرور ہوا کہ بکھری ہوئی احادیث جمع ہو گئیں اور بعد میں آنے والے محدثین نے ۔۔۔ ان تحریری مجموعوں کو اپنی اپنی تصانیف میں ضم کر لیا۔

اب دیکھئے حافظ اسلم صاحب نے جن بارہ محدثین کے نام بتائے ہیں ان کے متعلق یہ بتانا گوارا نہیں فرمایا کہ وہ کس حیثیت سے یہ تحری مجموعی الگ الگ مرتب کر رہے تھے اور نہ ہی یہ بتایا ہے کہ خلیفہ عمر بن عبدالعزیر ؓ نے اس سلسلہ جمع و تدوین کے سلسلہ میں کیا بچھ کوششیں کیں اور نہ یہ کہ ابن شہاب کو مدون اول کس حیثیت سے کما جاتا ہے ۔ اس بورے اقتباس سے آپ کا مقصد محض چند اعتراضات کرنا تھا۔ چنانچہ آپ نے جو تین اعتراض فرمائے وہ یہ ہیں۔

www.muhammadilibrary.coi کی دوا کا صدیث ایرین دوا کا صدیث ایرین دوا کا صدیث ایرین کا میرین دوا کا صدیث ایرین کا میرین ک طلوع اسلام کے اعتراضات: (۱) امام ابن شاب زہری احادیث کی کتابت کے لیے تیار نہ تھے۔ خلیفہ اور امراءنے مجبور کرکے آپ سے یہ کام کرایا۔

(٢) ان تمام حفزات كے تحرير كرده مودول ميں سے سوائے موطا امام مالك كے اور كوئى چيز امت كے ہاتھوں میں نہیں ہے۔

(٣) اور موطاكى ب اعتبارى كابيه عالم تفاكه اس ك مجموعول ميس تين سوس بانج سوتك حديثين ہیں۔ اور اس کی وجہ یہ ہے کہ آخر عمر تک ہرسال اس میں قطع وبرید کرتے رہتے تھے۔ اب ہم الن اعتراضات کا جائزہ بالترتیب پیش کرتے ہیں۔

امام زہری کی کتابتِ حدیث سے ناگواری: ابن شاب زہری کے متعلق یہ بات کتابت حدیث مجھے ناگوار تھی۔ اور میں نے خلیفہ وامراء سے مجبور ہو کر سے کام کیا تو اس سے سخت تر وہ الفاظ ہیں جو حضرت زید بن ثابت نے جمع قرآن کے سلسلہ میں حضرت ابو بکر کو کھے تھے۔ یہ حدیث کو بخاری باب جمع القرآن میں ہے۔ تاہم میں وہی الفاظ ورج کرتا ہول۔ جو طلوع اسلام نے مقام حدیث ص ٢٤٦ پر ورج كيے ہيں۔ "زير بن ابت سے روايت ہے كه ابو بر الله سے كنے لكے ـ كه تم رسول الله كى وحى لكھتے رہے ہو الذاتم

جانے کو کتے تو وہ مجھ پر اس کام سے زیادہ دشوار نہ ہو گائیں اب دیکھئے جس طرح زید بن ابت سالها سال قرآن کی گابت کرتے رہے۔ ابن شاب زہری بھی

قرآن کو لکھ لو۔ زید بن ثابت کتے ہیں کہ بخدا کے وہ مجھے کی بہاڑ کو اپن جگہ سے ہٹا کر دو سری جگہ لے

حدیث کی کتابت کرتے رہے۔ ابن عبدالبرلکھتے ہیں:

وصالح بن کیمان کھے ہیں کہ میں اور ابن شماب اور «عَنْ صَالِح بْن كَيْسَانَ قَالَ كُنْتُ انَا وَابْـنُ شَهَـابِ وَنَحْـنُ نَطْلُبُ الْعِلْـمَ ہارے دو سرے ساتھی علم حدیث حاصل کر رہے

فَاجْمَعْنَا اَنْ نَكْتُبَ السُّنَن فَكَتَبَّنَا كُلَّ تھے۔ ہمارا اس بات پر اتفاق ہوا کہ سنن لکھیں۔ پس شَيْءٍ سَمِعْنَا عَنِ النَّبِيِّ كَيْكُ فُمَّ قَالَ ہم نے جو کچھ بھی رسول اکرم سے سناتھا۔ لکھ لیا پھر أُكْتُبْ بِنَا مَا جَآءَ عَنْ أَصْحَابِهِ فَقُلْتُ لاَ ابن شاب نے کہا۔ آئے اب ہم اقوال وافعال صحابہ

لَيْسَ بِسُنَّةٍ وَقَالَ هُو َ بَلْ هُوَ سُنَّةٌ فَكَتَبَ ر منظم بھی لکھیں۔ میں نے کما نہیں میں نہیں لکھوں وَلَمْ أَكْتُبُ فَأَنْجَحَ وَضَيَّعْتُ»(جامع بيان گا۔ کیونکہ وہ سنت نہیں ہیں اور ابن شماب نے کما بلکہ وہ بھی سنت ہیں پھراس نے اقوال وافعال صحابہ العلم ١ / ٧٦)

لکھ لیے۔ گرمیں نے نہ لکھے سووہ کامیاب رہااور میں

اب دیکھئے جس طرح زید بن ثابت نٹاٹھ قرآن لکھتے رہے گر جمع کے وقت انہوں نے سخت ناگواری کا اظمار کیا۔ ای طرح ابن شاب ساری زندگی احادیث کھتے رہے گر جع کروقت اگوں ی کاظمار کیا

www.muhammadilibrary.com آئينة برويزيت من 502 🖟 (حصه چهارم) دوام حديث

قرآن اور حدیث دونوں کی جمع و تدوین کے لیے روایات میں لکھنا یا کَتَبَ کا لفظ ہی استعال ہوا ہے۔ اور بیہ تو ظاہر ہے کہ جس چیز کو ان دونوں حضرات نے ایک بھاری ذمہ داری محسوس کی۔ وہ قرآن یا حدیث جمع وتدوین کا کام تھانہ کہ محض کتابت قرآن یا کتابت حدیث۔

۲- تدوین حدیث کے نتائج: دوسری قابل اعتراض بات حافظ صاحب کے نزدیک سے ہے کہ ان حضرات کی کاوشوں کا نتیجہ ماسوائے موطا امام مالک کے اور کچھ بھی نکلا۔ یہ بات بھی درست نہیں۔ بلکہ ان حضرات کی کوششوں سے یا بعض دو سرے علماء کے مندرجہ ذیل مجموعے منظرعام پر آئے۔ اور بیہ سب مجموعے س اواھ تا من ۱۵۰ھ کی در میانی مدت میں مرتب ہوئے۔

(۱) موطا امام مالک: امام مالک کاسن وفات ۱۷ه لکھ کریہ باور کرانے کی کو شش کی جاتی ہے کہ یہ شاید دو سری صدی کے آخر میں مرتب ہوا ہوگا حالانکہ اس کی تالیف ۱۳۰ھ سے شروع سن ۱۸۱ھ تک ختم ہو عنی۔ 🌣 نیمی حال دو سری تصافیف کا بھی ہے۔

(۲) جامع سفیان توری (م۱۲۱ه)

(m) جامع ابن المبارك (م- ا٨١ه) (سم) جامع امام اوزاعی (م ۱۵۱ه)

(۵) جامع ابن جریج (م۔ ۵۰اھ)

(٢) مند امام ابو حنيفه (م-١٥٥ه)

(٤) كتاب الخراج امام ابو يوسف (١٨٢ه)

(٨) كتاب الآهار- امام محمد بن حسن شيباني (م٥٩هه) ان ميس سے آخرى من كتب آج بھى متداول بير-

سور موطا امام مالک کی احادیث؟: تیسرا اعتراض آپ کا موطا امام مالک کے متعلق ہے۔ کہ اس کے

مختلف نسخوں میں ۱۳۰۰ سے ۵۰۰ تک حدیثیں ہیں۔ جس کی وجہ رہے کہ آپ تازیست اس میں قطع وبرید

موطًا امام مالک جب تیار ہو چکا تو اس کو ستر علماء مدینہ اور دو سرے فقهاء نے دیکھ کر اس کی صحت پر اتفاق کیا اس کیے اس کا نام موطا (متفق علیہ) رکھا گیا تھا۔ پھراس کتاب کو امام موصوف کے تقریباً ایک ہزار شاگر دول نے امام صاحب سے سنا اور ضبط تحریر میں لائے۔ ان ونول پرلیں تو تھے نہیں بلکہ صاحب

ضرورت خود ہی اپنے ہاتھ سے لکھا کرتے تھے۔ رفتہ رفتہ یہ تمام مسودات مم ہو گئے۔ اور تاریخ حدیث میں سولہ نام باقی رہ گئے ان میں اگر چند ایک حدیث کی کمی بیشی ہو تو یہ عین ممکن ہے آج کل جو ہمارے ہاں متداول نسخہ ہے وہی سب سے زمارہ قال اعتاد اور متند ترین نسخہ ہے اور یہ مجیلیٰ بن میجیٰ مصموری

🛈 انتخاب حدیث عبدالغفار حسن عمریوری من ۲۳۰

(م ۲۳۴ه) کا مرتب کردہ ہے۔ اس موجودہ نسخہ کے ٹائٹل پر ہی آپ کے بیہ الفاظ نظر آئمیں گے "۱۵۲۰ احادیث کا مجموعہ" اب جو نسخ موجود ہی نہیں ان کے ذکر کرنے کی ضرورت بھی کیا ہے؟ ان احادیث کی تفصیل درج ذمل ہے۔

مرفوع احاديث ٢٠٠ مرسل ٢٢٢ موقوف (اقوال صحابه) ٦١٣ مقطوع (اقوال تابعين) ٢٨٥ كل ميزان

D<sub>12</sub> (\*)

اب آگر حافظ صاحب بیہ دعویٰ کریں کہ اس کے مختلف نسخوں میں تین صد سے لے کرپانچ صد حدیثیں میں تو انہیں کوئی ایسانسخہ دکھا دیتا چاہئے یا کم از کم اس کا ثبوت ہی مہیا کرنا چاہئے تھا سوچنے کی بات تو یہ ہے کہ جب ایک چیز موجود ہے۔ اس کی احادیث آج بھی شار کی جا عتی میں تو پھران کے متعلق غلط سلط اقوال یا ان کے حوالے کی ضرورت ہی کیا رہ جاتی ہے؟

ربی ہے بات کہ آپ اس میں تازیت ردو بدل کرتے رہے آگر ہے بات درست فرض کرلی جائے تو پھر جن سر علماء وفقهاء کے آجرہ جن سر علماء وفقهاء کے آجرہ کی صورت میں دیکھنے پر جتنا وقت صرف ہو سکتا ہے۔ اس کا اندازہ بھی آپ کر سکتے ہیں۔ پھر آپ تازیت اس میں ردوبدل کرتے رہے ہے بات ہماری کی سے باہر ہے۔ اس کتاب کی تیاری میں خواہ آپ نے چالیس سال بھی لگائے ہوں۔ جیسا کہ مشہور ہے کہ ایٹ انٹارہ کر کچے ہیں۔ آگر وہ دوران کا انتخاب کیا۔ لیکن ان کی جانچ پڑتال کا جتنا کڑا معیار تھا اس کی طرف ہم پہلے انٹارہ کر کچے ہیں۔ آگر وہ دوران کالیف کتاب ہذا ان کی جانچ پڑتال کا جتنا کڑا معیار تھا اس کی طرف ہم پہلے انٹارہ کر کچے ہیں۔ آگر وہ دوران کالیف کتاب ہذا (۱۳۰ء) ہم سال بھی کہا تھا کہا۔ اس کو کیا اعتراض ہو سکتا ہے؟

موطا امام مالک اس پر اس قتم کا تبصرہ کرنے کے بعد حافظ اسلم صاحب نے فرمایا کہ:

دو سری صدی ججری کے مسانید: "ان ابتدائی تالیفات میں رسول الله کی حدیثیں محابہ اور تابعین کے فقاوی سب ملے جلے تھے۔ بعد کے لوگوں نے نبی اگرم کی حدیثوں کو الگ مدون کرنا شردع کیا۔ اس فتم کی تالیفیں مند کمی جاتی ہیں۔ سب سے پہلی مند عبدالله بن موک نے تیسری صدی ججری میں لکھی پھر مسدد بھری اسد بن موک اور فیم بن حماد وغیرہ نے۔ ان کے بعد کے طقہ نے بھی ان بی کی پیروی کی مثلاً الم احمد بن حنبل اسحاق بن راہویہ اور عثمان بن ابی شیبہ وغیرہ۔ " (م-ح ص ۹۵)

اس اقتباس میں جو بات حافظ صاحب نے واضح طور پر بیان فرمائی وہ یہ ہے کہ سب سے پہلی مند عبداللہ بن موکٰ نے تیسری صدی ہجری میں لکھی۔ اب ہم دیکھیں گے حافظ صاحب کے اس بیان میں صداقت کا حصہ کس قدرہے۔ کیونکہ تیسری صدی ہجری سے قبل درج ذیل مسانید منظرعام پر آچکی تھیں۔

ای کی ایک جز ہے۔ یہ صحفہ اور مند ابو ہریرہ اب بہ تمام و کمال مند احمد بن طنبل میں موجود ہے۔

(۲) مند احمد ابو حنیفه کونی (م ۱۵۰ه) بیه مند بسرطال ۱۵۰ه سے پہلے لکھی جا چکی تھی اور متد اول ہے۔

(۳) مند احمد شافعی (۲۰۴ه) به مند بھی دو سری صدی کے آخر میں مرتب ہوئی۔

(٣) مند البراز- حماد بن سلمه بن دينار بصرى (م١٩٥٥)

(۵) مند امام موسیٰ بن جعفر کاظم (م۱۸۳ه)۔

(٢) مند ابو سفیان وکیج بن جراح (امام شافعی کے ایک استاد کوفی (م ١٩٥ه).

(2) یہ مند امام اوزاعی۔ شام (۱۵۹ه) جو مند الشامین کے نام سے مشہور ہو کیں۔

یہ مسانید تو وہ ہیں جو دوسری صدی جمری کے اختام سے پہلے مرتب ہو چکی تھیں اور جو بعد میں مرتب ہو نکی تھیں اور جو بعد میں مرتب ہو نکی ان کی تعداد سو سے زائد ہے۔ تفصیل کے لیے دیکھئے تاریخ حدیث مصنفہ ڈاکٹر غلام جیلانی برق۔ از صحم تاص ۵۹ اور نمبر شار ۱۱۰ تا ۲۰۶۶)

بعد ازاں حافظ اسلم صاحب فرماتے ہیں کھ

تدوین حدیث کے متعلق طلوع اسلام کا دیوی : "چوشے طبقہ میں امام بخاری (۲۵۱ھ) نے صرف صحیح حدیثوں کے مدون کرنے کی کوشش کی۔ ان کے بعد ان کے شاگرد (امام مسلم نیشا پوری ما۲۱ھ) نے بھی ان ہی کی پیروی کی بید دونوں کتابیں صحیحین سمجھی جاتی ہیں۔ اس زمانہ سے کتابت حدیث محدثمین کا عام مشغلہ ہو گیا اور مختلف نوعیتوں سے اسکی اس قدر کتابیں کھی گئیں جن کا شار مشکل ہے۔" (حوالہ ایونا) مندرجہ بالا اقتباس میں قبلہ حافظ صاحب نے بیہ تاثر دینے کی کوشش شرائی ہے کہ ۲۵۲ھ سے قبل صحیح حدیثوں کا مجموعہ امت کے پاس نہ تھا۔ اور طلوع اسلام نے اس دعویٰ کو کئی مقامات پر اور بار بار دہرایا ہے۔ کہ رسول اللہ کی وفات کے بعد اڑھائی سو سال تک صحیح احادیث کاکوئی مجموعہ امت کے پاس نہ تھا یہ دعویٰ مندرجہ ذیل وجوہ کی بناء پر غلط ہے۔

اس دعویٰ کے غلط ہونے کے دلاکل: ① صحابہ کے پاس بھی صحیح احادیث کے بہت سے تحریری مجموع موجود سے ان کا مجموع موجود سے ان کا شار مشکل ہے۔ شار مشکل ہے۔

ابھی تابعین کا دور ختم نہیں ہو اتھا کہ سات عدد مسانید جن کا ذکر پہلے ہو چکا ہے منظر عام پر آگئیں
 اور ظاہر ہے کہ زمانہ کی نزد کی کے لحاظ سے یہ سب مجموعے صحیح تر ہونے چاہئیں۔

ای طرح ابھی تابعین کا دور بھی محتم نہیں ہوا تھا کہ اسماھ میں موطا امام مالک مکمل ہو گئی ۔ جو صحت اور جامعیت کے اعتبار سے صحاح ستہ میں شار ہوتی ہے۔ بلکہ بعض حفزات اسے صحیح تر کتاب شار

#### آئينهٔ بِmuhah<mark>nmad</mark>ilibrary.com وا مديث

کرتے ہیں۔

© تصحیح بخاری ۲۳۳ھ سے پہلے منظر عام پر آچکی تھی۔ کیونکہ امام بخاری ؓ نے یہ کتاب امام کی بن معین (م ۲۳۴ھ) علی بن المدنی (م ۲۳۳ھ) اور امام احمد بن حنبل (م ۲۳۴ھ) پر پیش کی تھی۔ صحیح بخاری کی خصوصیت صرف یہ نہیں کہ اس میں احادیثِ صحیحہ مندرج ہیں۔ یہ خصوصیت تو موطا امام مالک ان سے پہلے کی مسانید 'صحابہ و تابعین کے مجموعوں سب میں پائی جاتی ہے۔ بلکہ اس کی نمایاں خصوصیت یہ ہے کہ وہ جامع ہے۔ لیعنی اس میں صرف سنن و فرائض جن سے فقہی احکام مستنبط ہوتے ہیں۔ ہی درج نہیں بلکہ یہ زندگی کے تمام پہلوؤں حتی کہ مابعد الطبعیات کے جملہ مسائل تک کو محیط ہے۔ اس لحاظ سے فی الواقع یہ پہلی صحیح اور جامع کتاب ہے۔ جو امت کے ہاتھ میں آئی۔ اس طرح محدثین اور طالبانِ علم حدیث کی ان پہلی صحیح اور جامع کتاب ہے۔ جو امت کے ہاتھ میں آئی۔ اس طرح محدثین اور طالبانِ علم حدیث کی ان مشکلات کا ازالہ ہوگیا۔ جو ان کو چین سے نہ بیٹھنے دیتی تھیں اور وہ دو قتم کی تھیں (۱) احادیث کی تاش میں دور دراز کے سفراور (۲) صحیح اور مقبول احادیث کو مردود اور موضوع احادیث سے الگ کرنے کی ذہنی کدو

کتابت حدیث کا تسلسل: جمال تک علم حدیث کی تحریر میں انقطاع کا تعلق ہے اس میں ایک دن کا بھی انقطاع نہیں ہوا۔ خود امام بخاری کے متعلق مشہور واقعہ ہے کہ ایک دفعہ وہ اپنے استاد داخلی کے حلقہ درس میں تھے۔ استاد نے سند بیان کرنا شروع کی۔ ﴿ مَنْ سَفیان عَن ابی الزبیر عَن ابراہیم "امام بخاری نے فوراً ٹوکا اور کما "ابو الزبیرابراہیم ہے روایت نہیں کرتے "استاد صاحب نے امام بخاری کو طفل کمتب سمجھ کر اس وقت تو جھڑک دیا۔ گر جا کر تحریر شدہ مجموعہ کو دیکھا تو ای طرح پایا۔ جس طرح امام بخاری روایت ورکھا تو اس وقت تو جھڑک دیا۔ گر جب گھر جا کر تحریر شدہ مجموعہ کو دیکھا تو اس طرح امام بخاری روایت کر اس وقت تو بھڑک دیا۔ گر جب گھر جا کر تحریر شدہ مجموعہ کو دیکھا تو اس طرح بایا۔ جس طرح امام بخاری میں نے کہا تھا۔ استاد صاحب اس وقت واپس آئے اور کما "اچھا میال اثرے! یہ تو بتاؤ کہ یہ سند کیسے صبح ہے؟ " بخاری " نے کما۔ "ابراہیم ہے روایت کرنے والے ابو الزبیر نہیں بلکہ زبیر ہیں جو عدی کے بیٹے ہیں۔ چنانچہ استاد داخلی صاحب نے اعتراف کیا کہ جو تم کہتے تھے وہی صبح ہے۔ " اس داقعہ کے وقت آپ کی عمر گیارہ سال کی تھی ﷺ

اس واقعہ سے مندرجہ ذیل باتوں کا پتہ چلتا ہے۔

- اسناد بھی حدیث کالازی جزو فلمذا دین کا حصہ ہیں۔ جیسا کہ مشہور آبعی امام محدث ابن سیرین نے
  کما تھا۔ کہ الاسناد من الدین ۔
- اس واقعہ کے وقت آپ کی عمر گیارہ برس تھی۔ گویا یہ داقعہ سن ۲۰۵ھ کا ہے۔ جس سے صاف ظاہر ہے کہ دو سری صدی کے محدثین جو پچھ لوگوں کو پڑھاتے تھے۔ ان کی تحریر بھی ان کے پاس موجود ہوتی تھی۔

<sup>🛈</sup> مقدمه تيسير الباري' ص: د-

اس واقعہ ہے یہ بھی معلوم ہو تا ہے کہ امام بخاری کی قوت حافظہ بلا کی بھی اور یہ خداداد بھی۔
 اب ان تمام تر تصریحات کو سامنے رکھ کر طلوع اسلام کے اس دعوی پر غور کیجیے کہ احادیث رسول اللہ میں ہے۔
 ار ھائی سو سال بعد قلمبند ہو کمیں۔ چنانچہ حافظ اسلم صاحب نے اس عنوان 'دکتابت حدیث'' کے میں ہے۔

آ خریس پرایک مرتبہ یہ بات ان الفاظ میں دہرائی ہے کہ:

"یبال غور کے قابل یہ امر ہے کہ حدیثوں کو آگر دینی حیثیت ہوتی تو رسول اللہ اور صحابہ کرام اس

شدت کے ساتھ اس کی کتابت کو نہ روکتے۔ اس کے خلاف اس کی حفاظت کی کوشش کرتے۔" (م-

ہم نہیں سمجھ سکے کہ وہ شدت کیا تھی؟ جب حضور نے بے شار احادیث خود اپنے تھم سے لکھوا کیں۔ اور بہت سے صحابہ کرام بُی کھی نے خود بھی احادیث کو تحریر کیا تو یہ شدت کیسی اور روکنا کیسا؟ اور حفاظت کا اہتمام اس سے زیادہ آپ کیا کرتے 'دکہ آپ نے ججہ الوداع کے موقع پر سوالاکھ صحابہ کے بھرے مجمع میں ناقہ پر سوار ہو کر یہ اعلان فرمایا کیں

"نَضَّرَ اللهُ عَبْدًا سَمِعَ مَقَالَتِيْ فُوعَهَا ثُمَّ "الله تعالى اس بندے كو تروتازه ركھ جس نے اُدَّاهَا لِمَنْ لَمْ يَسْمَعْهَا» (ترمذي، أبوال ميرے اقوال سے پھرانس يادكرك محفوظ كيا پھراس العلم) العلم)

#### كتابت حديث اور حفظ وساع

جب سے کاغذ ایجاد ہوا اور تحریر عام ہوئی۔ لوگوں نے قوت حافظہ کے کام لینا چھوڑ دیا۔ اور یہ ہے بھی فطری امر کہ جس قوت سے کام لینا چھوڑ دیا جائے وہ کزور سے کزور تر ہو جاتی ہے۔ اس طرح علم سینوں سے نکل کر اوراق میں مدفون ہو جاتا ہے۔ یہی بات تھی جس کی طرف مشہور تابعی امام او زاعی نے اشارہ کیا تھا کہ جب تک یہ علم سینوں میں تھا شریف تھا جب سے اوراق میں منتقل ہونا شروع ہوا اس کا نور جاتا رہا۔ ''آگرچہ یہ بات ایک مسلمہ حقیقت ہے کہ عربوں کا حافظہ بلاکا تھا۔ تاہم یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ سب لوگ قوت حافظہ میں کیسال نہ تھے کم از کم دو صحابہ سے تو یہ بات ثابت ہے کہ انہوں نے آپ کے باس شکایت کی کہ ان کا حافظہ کزور ہے اور آپ کے مواعظ یاد نہیں رہتے تو آپ نے انہیں احادیث کو کیسے کی ترغیب دی۔

حفاظتِ قرآن کریم اور اسوہ رسول ملٹھائیم: اب ہم اسوہ رسول اکرم ملٹھیلم پر نظر ڈالتے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ آپ کے دونوں طریقے استعال کیے۔ تاہم ہوتا ہے کہ آپ کے دونوں طریقے استعال کیے۔ تاہم بید مانتا پڑے گا کہ آپ کی توجہ کتابت کے مقابلہ میں حفظ پر زیادہ تھی۔ اس کی دلیل بیہ ہے کہ آپ کے زمانہ میں تحریر شدہ مصاحف کی نسبت حفاظ کرام کی تعداد بہت زیادہ تھی۔ اب اگر بیہ کما جائے کہ ان دنوں

# 

سامانِ کتابت اور کاتبوں کی تھی تو یہ سب عارضی بمانے ہیں۔ حقیقت کی ہے کہ اس زمانہ میں عام لوگ اور اس طرح حضور اکرم ملٹھیا کتابت کی نسبت حفظ کو افضل مجھتے اور اسے ترجیح دیتے تھے۔

حفظ اور کتابت کی خوبیال اور خامیان: اب آگر حفظ و کتابت کا نقابل کریں تو بھی ہم اس نتیجہ پر پہنچتے ہیں کہ حفظ کی خوبیال اس کی خامیوں کی نسبت زیادہ ہیں۔ مثلاً:

انظ علم کا فی الواقع عالم ہو تا ہے۔ لیکن تحریری مواد رکھنے والا عالم نہیں ہو تا۔ لوگوں کے پاس ان کی لا بھریری میں ہراروں کتب موجود ہوتی ہیں۔ لیکن وہ ان کے عالم نہیں ہوتے اس کے مقابلہ میں جس مخص نے جو کچھ یاد کر لیا۔ وہ اس کا عالم ہے۔ میں وجہ ہے کہ سابقہ وحیوں کا زیادہ تر حفظ پر ہی انحصار رہا ہے۔

© کہ ہوئی تحریر کے پڑھنے میں تلفظ کی اغلاط کا بکثرت امکان ہوتا ہے۔ خصوصاً اس دور میں جب کہ عربی رسم الخط قلیل النقط اور بغیراعراب کے تھا۔ اور میہ محض امکان کی بات نہیں۔ کتابوں میں ان کی بے شار مثالیں موجود ہیں۔ لیکن حفظ میں ماع کی صورت میں ایسی غلطی ناممکن ہے۔

© تصحیف کی اغلاط کا امکان بھی گناہے کی صورت میں ہو سکتا ہے۔ تصحیف سے مراد کاتب کے تحریر کرنے کی اغلاط ہیں۔ اس کی بھی بے شار مثالیل کتب میں موجود ہیں لیکن حفظ وساع کی صورت میں ایسی اغلاط کا امکان نہیں۔

﴿ اندازِ الفَّلُو- سَاعَ كَي صورت مِن اندازِ الفَلَّهِ بِالكَلِّ فَ ضَعَ شَكَلَ مِن سَامِنَ آيَّا ہے جب كه كتابت اس كا يورا اصاطه كرنے سے قاصر ہے۔ اب اس كے مقابله مِن كتابت كى بھى دو خوبيال ہيں:

ا جب انسان بھول جائے تو تحریر کی طرف رجوع کر کے اس کی چھی کر سکتا ہے تحریر کی ہے خوبی اتن اہم نہیں بلکہ حفظ و کتابت کے درمیان قدر مشترک ہے۔ کیونکہ جب انسان بھول جائے تو جس طرح تحریر کی طرف رجوع کر سکتا ہے۔

2 اور کتابت کی نمایت اہم خوبی ہے ہے کہ ہے مرنے کے بعد بھی باتی رہتی ہے۔ جب کہ حافظ مرتے وقت اپنا علم بھی ساتھ لے جاتا ہے۔ یکی وجہ تھی کہ جب حفظ حدیث کی طرف لوگوں کا رجحان کم ہوا۔ اور حدیث کے حافظ کم رہ گئے تو حضرت عمربن عبدالعزیز نے فوری طور پر تدوین حدیث پر توجہ دی۔ جس طرح جنگ میامہ میں حفاظ قرآن کے شہید ہو جانے کے بعد حضرت عمرین جو خوت ابو بکرین تھی کہ قوجہ تدوین قرآن کی طرف دلائی تھی۔

صدیث کی حفاظت کے سلسلہ میں رسول الله طاق کے اقدامات: حدیث کے معاملہ میں رسول الله طاق اللہ علی اللہ علی الله طاق اللہ علی علی اللہ علی ال

🗈 تعامِلِ امت: لیعن کتاب اللہ کے احکام کی تعمیل میں جو اقدامات آپ نے فرمائے اور مسلمانوں کو

<u>www.mu</u>hammadili<u>brary.com</u> آئينهُ پُرويزيت ملك 508 📉 (حصه چهارم) دوا مِ حديث ملك ساتھ مایا۔ بیے جمال کمیں بھی آپ ساتھیم یا آپ ساتھیم کے صحابہ کرام جاتے پہلے معجد کا اہتمام فرماتے۔

ار کان خسہ اسلام کی تغیل بجالاتے۔ لوگوں کے درمیان کتاب اللہ کے مطابق فیصلے فرماتے۔ یہ اقدام گویا قرآن اور حدیث دونوں کی حفاظت کے در میان مشترک ہے۔ احکام و فرامین کتاب اللہ کی تعمیل ہی کا نام سنت اور تعامل امت ہے۔ اور ان دونوں کو ایک دو سرے سے جدا کرنا مشکل ہے۔

2 حفظ وساع: تعامل امت کے بعد دو سرا طریقہ حفاظت حفظ ہے۔ جس کی طرف آپ نے خصوصی توجه فرمائی اور ایسے شخص کو دعابھی وہی جو حفظ کرے یا رکھے پھراسی طرح آگے روایت کرے۔ مگراس کے ساتھ ہی یہ دعید بھی بنائی کہ جو مخص میری طرف جھوٹی بات منسوب کرے اس کے لیے جہنم ہے۔ اس وعید کے ڈر سے کہ مبادا الفاظ میں کی بیشی ہو جائے۔ بیشتر صحابہ نے مجھی صدیث بیان نہ کی۔ یہ اس

بات کا متیجہ ہے کہ آپ کے فیض یافتہ صحابہ کی تعداد تو سوا لاکھ کے لگ بھگ ہے۔ لیکن راوی صرف جار ہزار ہیں۔ یعنی محابہ کی پوری تعداد کا صرف تبیوال حصه۔ عمد نبوی کی اولین درس گاہ سفہ سے لے کر دوسری صدی کے وسط تک احادیث کی حفاظت کا بیشتر دارومدار اس ذریعہ پر رہاہے۔ کہ اس دور میں احادیث کے مجموعے کم تھے۔ استاد اینے شاگر دوں کو زبانی املا کراتے تھے۔ دوسری صدی کے وسط سے تیسری صدی کے آخر تک کتابت اور حفظ وسلع کا درجہ کیسال قرار پاگیا۔ کیونکہ اس دور میں کتب احادیث بکثرت منظر عام پر آگئیں پھر چوتھی صدی کے آغاز سے حفظ حدیث کا ذریعہ صرف کتابت حدیث ہی رہ گیا۔ استاد لکھی ہوئی کتابوں سے شاگر دوں کو پڑھانے لگے۔ ساتھ ہی ساتھ حافظے بھی کمزور ہوتے گئے اور یہ سلسلہ آج تک جاری ہے۔ 3 كتابت حديث: حديث كي حفاظت كابية تيسرا ذريعه ب- جس بر ان كل اس قدر زور ديا جا رہا بـ

بسرطال اس پہلو سے بھی ہم تاریخی حقائق کی روشنی میں بیہ ثابت کر پچکے ہیں کہ اس میں بھی کسی قتم کا انقطاع واقع نهيس ہوا۔

حفظ وساع ير طلوع اسلام كا اعتراض: روايت حديث ير طلوع اسلام كاسب سے برا اعتراض يه ب کہ جب روایت کے سلسلہ میں روایت بالمعنی کے جواز کی سند مل می اور بیر روایات مسلسل اڑھائی سو سال آگے منتقل ہوتی رہیں اور بات تو ایک سے دو سرے کو منتقل ہوتے وقت بھی کچھ کی کچھ بن جاتی ہے۔ تو اڑھائی سو سال بعد ان روایات میں حقیقت جو باقی رہ سکتی ہے۔ وہ سب اندازہ کر سکتے ہیں۔

اس اعتراض کے بیان میں مندرجہ ذیل مغالطے ہیں۔

 جب سن ۱۰۰ه میں احادیث کی تدوین ہو گئی اور کئی کتب منظر عام پر آگئیں تو حدیث کی حفاظت کا محض حفظ وسلَّ پر انحصار حتم ہو گیا۔ گویا یہ عرصہ روایت اڑھائی سو سال نہیں بلکہ صرف نوے سال ہے۔ ان ••اھ سے پہلے بھی صحابہ کرام کے پاس بہت سے تحریری مجموعے موجود تھے۔ تاہم زیادہ تر انحصار حفظ وسلع پر تھا۔ ان کے راوی عام قتم کے لوگ نہ تھے۔ کہ روایت کرتے وقت بات کچھ کی کچھ ہو

www.muhammadilibrary.com من رفصه چهارم) روا کم مدیث منت کردین منت کردین منت کردین ک

جائے بلکہ (۱) ان کو حفظ کی تلقین کی گئی تھی (۲) ہے روایات ان کی اپنی عملی زندگی کا جزو تھیں (۳) ان کا حافظه بلا كا تھا (٣) غلط بياني كي صورت ميں انسيس جنم كي وعيد سنائي گئي تھي (٥) روايت بالمعني پر بھي كڑي شرائط عائد کی گئ تھیں۔ وغیرہ وغیرہ۔ پھر بھی ان کی بات کچھ سے کچھ ہو جائے۔ تو یہ بات ہماری سمجھ میں ئىيں آتى۔

### چند مشہور راوبوں کے حافظہ کاامتحان

اب ہم حفظ روایت کے چند واقعات بیان کرتے ہیں۔ اننی سے آپ اندازہ فرما لیجے کہ جارا یہ دعوی سیح ہے یا غلط۔

(I) حضرت ابو ہربرہ بناٹھ کے حافظہ کا امتحان : صحابہ میں حضرت ابو ہربرہ بناٹھ سب سے زیادہ کثیرا لروایہ " ہیں ای وجہ سے منکرین حدیث ان پر طرح طرح سے حملہ آور ہوتے رہتے ہیں۔ ان کے حافظ کی بات سنئے آپ کے کثیرالروامیہ ہونے کی جی پر ہی مروان بن الحکم کو بھی کچھ شک گزرا۔ تو اس نے آپ کا امتحان لینا چاہا اس نے ابو ہریرہ بڑا تھ کو اپنے ہال طاب کر لیا اور اپنے سیرٹری ابو الزعزہ کو کما کہ جو احادیث میں ابو ہرریہ بٹائن سے بوچھوں تم پس پردہ بیٹھ کر ال بلکھتے جانا۔ چنانچہ جب آپ تشریف کے آئے تو مروان ان کو چھٹر چھٹر کر حدیثیں بوچھتا رہا۔ یہ احادیث کتنی تھی۔ ان کے متعلق سیرٹری ابو الزعزہ کابیان ہے کہ

"میں نے بت ی حدیثیں لکھ لیں" بعد میں مروان نے حصرت ابو ہریرہ بنافی کو رخصت کر دیا۔ اور ایک سال گزرنے کے بعد دوبارہ طلب کیا اور اپنے سیرٹری کو کمہ دیا کہ جی ان سے وہی احادیث پوچھوں گا۔ جو جارے پاس لکھی ہوئی موجود ہیں۔ تم اوراق لے کر پس پردہ بیٹھ جانا اور ابد ہریرہ بناتھ کے جوابات کو ان

کے ساتھ ملاتے جانا۔ چنانچہ اس امتحان اور اس نتیجہ کا ذکر ابو الزعزہ نے ان الفاظ میں کیا ہے۔ ''پس مروان نے ان نوشتہ حدیثوں کو سال بھر تک «فَتَرَكَهُ سَنَةً ثُمَّ اَرْسَلَهُ إِلَيْهِ وَاجْلَسَنِيْ رکھ چھوڑا۔ بھرابو ہریرہ مٹاتھ کو بلایا اور مجھے پردہ کے وَرَآءَ السَّنْرِ فَجَعَلَ يَسْأَلُهُ وَأَنَا انْظُرُ فِي چیچے بٹھا دیا۔ مروان ابو ہررہ مِناتھ سے بوچھتا جاتا تھا الْكِتَابِ فَمَا زَادَ وَلاَ نَقَصَ»(كتاب الكني، اور اس كتاب ميس وكيسًا جاتا تھا۔ بس ابو مريرہ نے نہ

للبخاري ص٣٣)

سى لفظ كالضافيه كيانه كم كيا." اب جائے کہ یمال ایک بات نہیں بہت ی باتیں تھیں سال کا عرصہ گزرنے پر ان پر "کیا ہے کیا م کھے " ہوا۔ اس واقعہ سے جمال ابو ہررہ والتو کے حافظ پر روشنی پڑتی ہے وہال یہ بھی معلوم ہو تا ہے۔ خلفائے بنو امیہ اور ان کے امراء علم حدیث کی حفاظت میں خلفائے راشدین کی بوری بیروی کرتے تھے۔

امام زہری ﷺ کے حافظہ کا امتحان: اب تابعین میں امام ابن شاب زہری کا واقعہ سنئے جن کا امتحان ہشام بن عبد الملك (١٠٥ه ٢٥١ه) نے ليا تقار اس خليفه ميں جمال اور بهت ي خوبيال تقيس، وبال وه شكى مزاج

کہ ایک دفعہ زہری کمی کام سے اس خلیفہ کے پاس آئے ہوئے تھے تو ہشام نے خواہش ظاہری کہ شنرادہ کے لیے پچھ حدیثیں لکھوا دیجے۔ آپ اس بات پر راضی ہو گئے کاتب بلوایا گیا۔ اور آپ نے چار صد

احادیث کھوادیں۔ کچھ مدت بعد ابن شماب پھر جب کی کام سے خلیفہ کے پاس پنچے تو اس نے برے افسوس کے لہجہ میں آپ سے کما جو کتاب آپ کھوا کر دے گئے تھے وہ گم ہو گئی۔ امام زہری ؒ نے کما۔ پریشانی کی کوئی بات نہیں میں وہی احادیث پھرسے لکھوا دیتا ہوں چنانچہ کاتب بلوایا گیا۔ تو امام زہری ؒ نے ان پہلی ہی چار صد احادیث کو دوبارہ لکھوا دیا۔ جب امام موصوف دربار سے چلے گئے تو حافظ ذہبی کہتے ہیں کہ: «قَابَلَ الْدِکتَابَ الْاَوَّلَ فَمَا غَادَرَ حَرْفًا "مشام نے پہلی تحریر شدہ کتاب کی دوسری نوشتہ سے اللَّوَالَ فَمَا غَادَرَ حَرْفًا "مشام نے پہلی تحریر شدہ کتاب کی دوسری نوشتہ سے

مقابله کیاتو (معلوم ہوا) ایک حرف بھی زہری نے نہ چھوڑا تھا۔"

اس واقعہ سے بھی جمال امام رحری کی قوت حافظہ کا پنة چلتا ہے یہ بھی معلوم ہو تا ہے کہ یہ خلفاء بھی اور علم حدیث کے محافظ بھی علم حدیث کے ساتھ کس قدر اعتنا برتنے تھے۔

وَّاحِدًا»(تذكرة الحفاظ ١/ ٤٠١)

المام بخاری روایتی کی قوت حافظ کا امتحان: الله بخاری کا زبانہ وہ زبانہ ہے۔ جے حافظ کے لحاظ ہے دور انحطاط ہی کمنا چاہئے کیونکہ ان کے عمد تک حدیث کے چہلہ علوم کے متعلق بہت ی کتابیں لکھی جا چکی تخصی۔ حضرت ابو ہریرہ کا امتحان ایک گور ز نے لیا تھا۔ زہری کا امتحان خلیفہ وقت نے لیا تھا۔ اور امام بخاری کا امتحان صاحب علم و فن استادوں نے لیا جو کہ آپ کے متفقی نہیں کی حد تک رقب بھی تھے۔ جب آپ سمرقند سے بغداد تشریف لے گئے تو اس علاقہ کے چار سو علماء کے آپ سے ملاقات کی اور آپ ہے امتحان کی ٹھائی۔ طریقہ یہ طے ہوا کہ دس آدی دس دس حدیثیں لیمنی کل سو احادیث امام موصوف کے سامنے پڑھیں او ران سے ان کی تقیج و تصویب کروائیں۔ ان دس حضرات نے کیا یہ تھا کہ متون اور کے سامنے پڑھیں او ران سے ان کی تقیج و تصویب کروائیں۔ ان دس حضرات نے کیا یہ تھا کہ متون اور اس کے بر عکس۔ غرضیکہ ان سو احادیث کی ورخواست کی گئی۔ اساد کو فلط ملط کر دیا کہ ان میں تمیز کرنا مشکل ہو جائے۔ پھر آپ سے احادیث سننے کی درخواست کی گئی۔ امام کو لیوں خلط ملط کر دیا کہ ان میں تمیز کرنا مشکل ہو جائے۔ پھر آپ سے احادیث سننے کی درخواست کرتے ہیں لیکن امام کے انکار پر ان لوگوں کا اصرار بڑھتا گیا۔ آخر آپ نے ان کی دعوت قبول کر لی۔ پہلا آدی آیا اس کین امام کے انکار پر ان لوگوں کا اصرار بڑھتا گیا۔ آخر آپ نے ان کی دعوت قبول کر لی۔ پہلا آدی آیا اس فیری دیوں اور آپ ہم بازی دو سری پڑھی ہے کہہ دیا۔ حتی کہ ان فیری آپ موری نے بوری سو احادیث پڑھی۔ تو آپ نے کہا دویس اور آپ ہم بارا کی کہتے رہے کہ ''میں اس حدیث کو نہیں وی آپ۔ بات

دریں اثناء آپ کو معلوم ہو گیا تھا کہ اس طرح میرا امتحان لیا جا رہا ہے چنانچہ آپ نے پہلے شخص کو بلایا اور کما۔ تم نے جو پہلی حدیث پڑھی اس متن کے ساتھ اس کی سند یوں ہے۔ اور جو فلال متن ہے

# www.muhammadilibrary.com المينة بروزية المعلق المنطقة المنطق

اس کے ساتھ سند یوں ہے۔ غرض اس طرح آپ نے دس کے دس آدمیوں کو باری باری بلایا۔ اور سیح اساد کے ساتھ ان کے متون لگاتے گئے۔ ستی کہ سو احادیث پوری کردیں۔ جب یہ علاء ان پر کمیں بھی حرف میری نہ کر سکے۔ تو آپ کے قوت حافظہ اور ممارت فن کا اعتراف کیے بغیرانہیں کوئی چارہ نہ رہا۔

اور امام موصوف کی طفلانہ صورت اور عالمانہ سیرت پر انگشت بدندال رہ گئے۔ 
پہلے بھی ہم امام بخاری کے حافظہ کا ایک واقعہ درج کر چکے ہیں۔ جب انہول نے اپنے استاد کی غلطی 
نکالی تھی اب یمال حافظہ کے امتحان کی بات ہو رہی تھی تو یہ واقعہ درج کرنا پڑا۔ بات طویل ہو رہی ہے۔ 
ہیں بتا یہ رہا تھا کہ جب ہر دور میں اس قتم کے حافظہ رکھنے والے اصحاب موجود ہوں وہال بات '' کچھ سے 
کچھ'' ہو سکتی ہے؟ جب کہ دو سرے بہت سے دو سرے عوامل بھی اس بات کی تائید کر رہے ہوں کہ 
''بات'' کچھ سے کچھ نہیں ہو سکتی۔

كتابت حديث بر ايك انوكها اعتراض: طلوع اسلام كى طرح مكرين جيت حديث كا ايك دوسرا اواره البلاغ القرآن سمن آباد لامور بهى البحد إس في كتابت حديث برسوال الثمايا تقاكه:

اگر دور صحابہ میں حدیث کے تحریری محمو سے موجود تھے تو وہ گئے کمال؟ آیا انہیں صحابہ نے ہی ضائع کر دیا تھا یا تابعین نے یا تبع تابعین نے؟ تیسری مدری کی تصانیف کتبِ احادیث میں ان کا حوالہ درج کرنے کے بجائے فلاں عن فلاں جیسا غیر معتبر ذریعہ کیوں احتیار کیا گیا ہے؟

ہمارے خیال میں یہ اعتراض کم فنی پر مبنی ہے۔ اس اعتراض کی دلیل میں کچھ بھی وزن ہو ہا تو طلوع اسلام یہ اعتراض اٹھائے بغیرنہ رہتا۔ بات صرف اتن ہے کہ آگر کسی کتاب سے چند اقتباسات درج کرتا مقصود ہو تو اس کتاب کا حوالہ دیا جا تا ہے۔ اور آگر وہ کتاب ساری کی سابی ہی نئی تصنیف میں شامل کر دی جائے تو پھر کتاب کے حوالہ کی ضرورت ہوتی ہے جائے تو پھر کتاب کے مصنف کے حوالہ کی ضرورت ہوتی ہے اور میں بچھ اساد میں ہوتا ہے جمال دور صحابہ کے مجموعہ بائے حدیث بتما مماکت احادیث میں ضم کر دیے گئے وہاں ان صحابہ کے نام بھی ساتھ ہی ساتھ ہی ساتھ میں ساتھ ہی ساتھ

رہی ہیہ بات کہ فلاں عن فلاں کا ذریعہ غیر معتبر ہے یا معتبر؟ تو ہمارا خیال ہے کہ اس جیسا معتبر ذریعہ آج تک دنیا ایجاد نہیں کر سکی۔

🕜 مقدمة تيسير البارى

www.muhammadilibrary.com

آئینهٔ پَرُویزِ تِت کے 512 کر (حصہ چہارم) دوا م} صدیث

( باب: سوم )

### تنقيد حديث

اس موضوع كا افتتاح قبله حافظ صاحب ان الفاظ مين فرمات بين:

"جامعین حدیث نے جس وقت (؟) حدیثوں کو مدون کیا۔ اس وقت جو کچھ بھی ذخیرہ روایات ان تک پنجا تھا کتابوں میں لکھ دیا۔ صرف خال خال حدیثوں کو جن کا موضوع یا مکذوب ہونا بالکل ہی عیاں تھا۔ چھوڑ دیا سے حدیثیں اساد کے ساتھ جن کھیں۔ یعنی ان راویوں کے ناموں کے ساتھ جن کے ذریعہ سے پنچی تھیں۔ اس کے بعد سے تقید کا سلسلہ شروع ہوا۔ اور صحح یا غلط کی چھان ہین ہونے گئی۔" (م-ح ص ۱۹۲)

مجموعہ ہائے احادیث میں مندرج احادیث: اس اقتباس جامعین حدیث سے مراد تیسری صدی اجری کے جامعین ہیں کیونکہ اس سے پہلے یہ حضرات حدیث کی مدین تتلیم ہی نہیں کرتے۔ اور یہ جامعین حدیث امام احمد بن خلبل' امام بخاری اور امام مسلم" وغیرہم ہی ہو سے ہیں۔ آپ فرماتے ہیں کہ ان جامعین حدیث کو جتنی احادیث پنجی تھیں سب کو اپنے مجموعہ میں درج فرمایا صرف خال خال موضوع حدیثوں کو چھوڑ دیا۔

اب دیکھئے کہ امام احمد بن حنبل جن کے پاس بارہ لاکھ احادیث پنچی تھیں (م-ح ص ۲۵) اب آگر خال کا حساب رکھ کر ایک لاکھ نکال بھی دی جائیں تو کیا ان کی مسند میں گیارہ لاکھ احادیث موجود ہیں؟ امام بخاری کو چھ لاکھ احادیث پنچی تھیں۔ (م-ح ص ۲۵) خال خال کے حساب میں بچاس ہزار وضع کر دیجیے تو اس حساب سے اس وقت بخاری میں ساڑھے پانچ لاکھ احادیث ہونی چاہئیں تو یہ تعداد بخاری میں موجود ہیں؟ ای طرح امام مسلم کو تین لاکھ احادیث یاد تھیں (م-ح ص ۲۵) خال موضوعات کے حساب میں بخیس ہزار منہا کر دیجیے کیا اب مسلم میں بونے تین لاکھ احادیث موجود ہیں؟ ای طرح دو سرے جامعین کی بخیس ہزار منہا کر دیجیے کیا اب مسلم میں بونے تین لاکھ احادیث موجود ہیں؟ ای طرح دو سرے جامعین کی حدیثوں اور آپ کے بیان کا تقابل فرما لیجیے تاکہ معلوم ہو سکے کہ آپ کے بیان میں حقیقت کا حصد کس حدیثوں اور آپ کے بیان کا تقابل فرما لیجیے تاکہ معلوم ہو سکے کہ آپ کے بیان میں حقیقت کا حصد کس قدر ہے؟

الكنائية بـ www.muhamatlitarary.comياكسيف

فن تنقید حدیث کب شروع ہوا؟ : پھر فرمایا خال حال حدیثوں کو چھوڑنے کے بعد چھان مین کا سلسلہ شروع ہوا اور سیح یا غلط کی بچپان ہونے گئی۔ ''گویا تنقید حدیث کی ضرورت اس موقع بربی پیش آئی۔ اس سے پیشٹرنہ تنقید کی ضرورت پیش آئی تھی نہ نقادان فن کی۔ اس بیان کو صحح یا غلط کنے کی ہمیں ضرورت نمیں۔ کیونکہ آپ نے خود ہی اپنا اس بیان سے آگے چل کرص ۱۱ پر تردید فرما دی۔ لکھتے ہیں کہ: ''شروع سے آخر تک ان (نقادان فن حدیث) میں نرم اور گرم رہے ہیں۔ طبقہ اول میں امام شعبی سخت سے اور سفیان توری نرم۔ دوم میں ابن مهدی نرم سے اور کی بن سعید القطان سخت۔ سوم میں احمد بن ضبل بمقابلہ ابن معین کے نرم سے اور طبقہ چہارم میں ابو حاتم بمقابلہ امام بخاری کے سخت۔ ''رم۔ حص ۱۱۱)

یہ بیان فرماکر آپ نے یہ تتلیم کر لیا کہ فن تقید حدیث تابعین کے دور سے چلا آرہا ہے۔ کیونکہ امام (عامر) شعبی (م۱۰۴ه) تابعی ہیں۔ اور یہ بھی واضح رہے کہ صحابہ کا دور سن ااھ تک شار ہوتا ہے۔ البتہ ایک بات آپ نے بہاں بھی غلط بیان فرمائی وہ یہ ہے کہ طبقہ اول بعنی صحابہ کا دور ہے۔ جے آپ جھوڑ گئے۔ صحابہ میں بھی نقاوان فن مثنا حضرت ابن عباس می افتا (م۱۸ه) حضرت انس بن مالک مخافر (۵۳ه) اور حضرت عبادہ بن صامت وغیرہم لیک موجود تھے۔ شاید اس کی وجہ یہ ہو کہ آپ کو طبقہ اول میں یہ نرم گرم کی مثال نہ مل سکی ہواس کے طبقہ اول کو دیمی ہی حذف کر دیا ہو۔

ویکھا آپ نے جس فن تقید کا آغاز دور صحابہ بلکہ مرر نبوی شمیں ہی ہو چکا تھا اسے کس طرح آپ نے احادیث کی ہدوین کے بعد کے زمانہ لیعنی تیسری صدی جمزی کے آخر سے متعلق کر دیا پھر آپ کو ہر طبقہ میں صرف دو دو نقادان فن ہی نظر آئے۔ جن میں ایک نرم ہو تا تھا اور دو سراگر م۔ حالا نکہ حقیقت یہ ہے کہ جو ل جو ل فن تقید اپنی ارتقائی منازل طے کر تا رہا۔ ہر طبقہ میں نقادان فن کی تعداد بھی بڑھتی گئی۔ جو طبقہ چمارم میں جا کر سیکٹروں تک جا پہنچی۔ آپ نے طبقہ دوم یعنی دو سری صدی کے وسط کے نقادان فن میں سے دس نام خود ہی مقام حدیث کے ص ۸ اپر گنواد ہے۔ اور باقی باتوں کا بھی اعتراف کر لیا۔ چنانچہ لکھتے ہیں۔

حافظ صاحب نے خود روایت حدیث کے مضمون میں دور صحابہ کے چھ واقعات مقام حدیث کے ص29 اور ص٨٠ پر گنوائے ہیں۔ جن کے متعلق آپ نے خود لکھا ہے کہ الی روایات کو سننے کے بعد ان کا توقف کرنا ثابت ہے۔ ہتائے تنقید حدیث اور کے کہتے ہیں؟

"عمد صحابہ نیز تابعین میں ضعفاء اور کذامین کم تھے اس وجہ سے ان کی بابت کلام بھی کم کیا گیا ہے۔ صرف امام شعبی' ابن سیرین اور سعید بن المسیب رکھینئے سے بعض کے متعلق جرح مذکور ہوئی ہے۔

<sup>🖒</sup> كاريخ الحديث دالحدثين 'ص:٢٠٦-

<sup>﴿</sup> حافظ صاحب نے خود روایت حدیث کے مضمون میں دورِ صحابہ کے چھ واقعات مقام حدیث کے ص:79 اور ص:80 پر گنوائے ہیں۔ جن کے متعلق آپ نے خود لکھا ہے کہ الی روایات کو سننے کے بعد ان کا توقف کرنا طابت ہے۔ بنائیے تنقید حدیث اور کے کہتے ہیں؟

www.muhammadilibrary.com آئینهٔ پرویزیت 514 (حصه چهارم) دوا با مدیث

دو سری صدی ہجری کے وسط میں امام اعمش اور مالک " وغیرہ نے ضعفاء کا کھوج لگانا شروع کیا۔ پھر معمر ' ہشام' دستوائی' اوزاعی' سفیان توری' ابن الماجشون اور حماد بن سلمہ وغیرہ نے ان کے بعد بحلیٰ بن سعید القطان (م19۸ھ) اور ابن مہدی رجال کے متند امام مانے گئے۔ لیکن ان کے زمانے تک یہ علم زبانی تھا۔ تیسری صدی ہجری سے اس میں تدوین کتب شروع ہوئی۔ جن میں ایک ایک راوی کے طالات جمع کیے گئے اور اس کے اوپر جرح وتعدیل ہونے گئی۔ اس عمد کے نامور محققین دو ہیں۔ امام بجی بن معین (م۳۳سے) اور احمد بن صنبل (م۳۳سے) جن کے بعد یہ سلمہ پھیل گیا اور اس فن کے سینکروں امام ہوئے اور اس میں ہزاروں کتابیں کھی گئیں۔ " (م-ح ص۱۰۵)

متضاد بیانات: اب حافظ صاحب کے اس ایک ہی مضمون "تقیدِ حدیث" میں ہم نے تین مخلف اقتباس بیش کر دیئے ہیں۔ مثلاً:

(۱) پہلے اقتباس سے معلوم ہوتا ہے کہ تنقید حدیث کی ضرورت جامعین حدیث کی جمع و تدوین کے بعد یعنی تیسری صدی کے آخریں پیش آئی۔

(r) دو سرے اقتباس سے میہ پہتا جا گہ عمد تابعین سے لے کر نقادان فن موجود تو رہے ہیں۔ مگر میہ ہر طبقہ میں دو دو ہی رہے ہیں۔ ان میں ایک فرم ہو تا تھا دو سراگر م۔

(٣) تيسرے اقتباس سے معلوم ہوتا ہے كہ دوسرے طقہ ميں بھى ان كى تعداد كم از كم دس ضرور تھى۔

لیکن میہ سلسلہ اتنا وسیع ہو گیا کہ ۴۳۰ھ کے بعد اس بی سینکٹروں امام پیدا ہوئے اور فن پر ہزاروں کتابیں لکھی گئیں۔ اور یمی دراصل وہ دور ہے جسے آپ مدومی حدیث کا دور کہتے ہیں۔ اور اس دور تک اس فن کے سینکٹروں امام بھی موجود تھے۔ اور ہزاروں کتابیں جسی لکھی گئیں۔

تاہم آپ کو یہ اعتراض ہی رہا ہے کہ تیسری صدی ہجری سے پیشتریہ فن زبانی تھا۔ اور اس کی تروین تیسری صدی میں ہوئا۔ اور جب تیسری صدی میں ہوئا۔ اور جب

سیسری صدی میں ہوئی۔ بس کا مطلب یہ ہے کہ جب تک فن زبانی ہو قابل اعتاد نہیں ہو تا۔ اور جب اوراق پر منتقل ہو جائے تو وہی باتیں قابل اعتاد بن جاتی ہیں۔ یہ بات ذہن میں محفوظ رکھیے۔ کیونکہ آگے چل کر آپ انہیں زبانی روایات پر اپنے اعتراضات کی بنیاد اٹھائیں گے۔ اور انہیں قابل اعتاد سمجھ کر ہی

اٹھا کمیں گے۔ جب اعتراض کی بنیاد ہی کمزور ہو تو اعتراض کے کیامعنی؟ اب آگے چلتے ہیں فرماتے ہیں۔ ۔

ورایت کے اصول بے کار ہیں: "اس تقید میں آئمہ حدیث نے دو چیزوں کو سامنے رکھا۔ ایک متن حدیث کو۔ دو سرے رواۃ کو۔ موضوع متن کی شاخت کے لیے انہوں نے حسب ذیل اصول قرار دیجے۔

- (۱) عقل کے خلاف ہو۔
- (۲) فطرت کے خلاف ہو۔
- (٣) قرآن کے خلاف ہو۔

#### آئينة پُرwww.rnuhaminsadilijbrary.com أَعَنَة پُرwww.rnuhaminsadilijbrary.com أَعَنَة بُرِهُ

- (۴) تاریخ کے خلاف ہو۔
- (۵) موقعہ یا قرینہ کے خلاف ہو۔
- (١) رافضي صحابہ كے يا خارجي الل بيت كے مطاعن ميں روايت كرما ہو۔
- (2) چھوٹے چھوٹے عمل پر بوے بوے اجر کا وعدہ یا چھوٹے کچھوٹے گناہ پر بوے بوے عذاب کی وعد مو
- (۸) واقعہ ایسا ہو جس کے بیان کرنے والے بہت سے لوگ ہو سکتے ہوں مگر صرف ایک ہی شخص روایت کر تا ہو۔

لیکن ان اصولوں سے صرف تھوڑی می غلط اور موضوع حدیثیں پکڑی جا سکیں۔ کیونکہ جو لوگ حدیثیں تراثیتے تھے وہ اس کے ہر پہلو پر نظر ڈال لیتے تھے۔ تاکہ کمیں گرفت نہ ہو سکے علاوہ ازیں محد ثانہ تو یات کا دروازہ کھلا ہوا تھا کہ جہال کمیں روایت عقل یا قرآن کے خلاف معلوم ہوتی تو فوراً مطابقت پیدا کرلی جاتی۔" (م۔ ح ص کا)

آپ نے روایت کے جو آٹھ اصول بیان فرمائے ہیں۔ یہ آٹھ نسیں بلکہ گیارہ ہیں جنہیں ہم اپ مضمون "وضع حدیث اور وضاعین" میں بیٹر کریں گے۔ ان کی مثالیں بھی دی ہیں اور یہ بھی ثابت کیا ہے۔ کہ اگر روایت کے اصولوں کو نظرانداز بھی ویا جائے تو انہیں روایت کے اصولوں سے اس زمانہ میں بھی موضوع حدیثوں کو پکڑا جا سکتا تھا اور آج بھی پکڑا جا سکتا ہے اور اسکی مثالیں بھی پیش کر دی ہیں۔ سوینے کی بات یہ ہے کہ یہ وضاعین کون <sup>©</sup> تھے؟ زنادنگہ شیعہ' خوارج' سیای حضرات' قصہ گو اور معتزلین۔ جب یہ اصول طے ہو گیا کہ ہر مبتدع کی وہ روایت مردور قرار یائے گی۔ جو اس کے مخصوص عقیدہ یا نظریہ کی تائید کرتی ہو اگر بنو امیہ' بنو عباس کے خلاف کمیں تو وہ بھی مردود اور اس کے برعکس بھی۔ اگر رافضی صحابہ کے خلاف کمیں تو وہ بھی مردود۔ شیعہ اہل بیت کے حق میں کمیں تو وہ بھی مردود' تصاص حضرات ترغیب و ترمیب کے سلسلہ میں چھوٹی چھوٹی باتوں پر برے تواب یا برے برے عذاب کی بلت كرين تو وه بھى مردود' معرفت والے معرفت كى اور باطنى اسرار ورموزكى روايات بتائيں تو وه بھى مردود. پھراس سے ضمناً یہ متیجہ بھی نکلتا ہے کہ جو شخص کسی بھی ذاتی نظریہ کی تائیدیا مفاد کے لیے حدیث بیان کرتا ہے۔ تو وہ بھی مردود پھران ممراہ فرجوں کی وہ کون سی ایس روایت باتی رہ جاتی ہے جو آئمہ حدیث کے نزدیک مقبول قرار پائے گی؟ یہ روایت کا صرف ایک معیار ہے ہاقی معیاروں کو بھی ملحوظ رکھا جائے۔ تو مارے خیال میں سب موضوع احادیث انہیں اصولوں سے پکڑی جا سکتی ہیں۔ رہے روایت کے معیار تو وہ مزید تحقیق اور ایک دوسرے کی تائید کا کام دیتے ہیں۔

<sup>🗘</sup> میہ تفصیل روایت مدیث میں گزر چکی ہے۔

www.muhammadilibrary.com

آئید بُرویزیت آئید بُرویزیت از مصدی از مصد

محد ثانه تاویلات: اب رہا محد ثانه تاویلات کا مسئلہ، تو ہم سبجھتے ہیں کہ حافظ اسلم کی بیہ شکایت بجا اور درست ہے۔ بھلا ایک شخص جو قرآن کے معنی سنت کے ذریعہ سبجھنے کی کوشش کرتا ہے اور دوسرا شخص اس کہ سبجھنے کی کوشش کرتا ہے اور دوسرا شخص اس کہ سبت

کو عقل اور قرآن کے خلاف نظر نہیں آئی۔ کیلن وہی حدیث ایک منگرِ سنت کو عقل اور قرآن کے خلاف نظر آنے گئے تو اس میں حیرانی کی کوئی بات نہ ہونی چاہئے۔ اس نقطہ نظر کے فرق کا بتیجہ آگے جل کر یہ نگاتا ہے کہ اگر نمسی محدث کو صحیح اور متصل سند والی حدیث مل جائے گر بظاہر وہ قرآن یا عقل کے خلاف معلوم ہو رہی ہو تو ان میں تطبیق کی کوشش کرے گا اور اسے ایک مستحن کام سمجھے گا۔ اس کے برعکس اسی کام کو منکر سنت محدثانہ تاویلات کا نام دے کر فور اسے رد کر دے گا۔ گرمحدث اسے اس وقت تک

ای کام کو مطر سنت محد ثانه باویلات کا نام و به رفور اسے رو کر و بائے۔
رو نہیں کرے گا۔ جب تک تطبیق کی کوئی صورت باقی نہ رہ جائے۔
اور قبلہ حافظ صاحب کو تو اہام قبیبہ سے بھی بہت شکایت ہے۔ جنہوں نے کتاب مختلف الحدیث لکھ کر ایک احادیث میں نظابق کی کوشش کی جہ جو نظاہر مختلف یا متعارض نظر آتی تھیں۔ امام قبیبہ کا نقطہ نظریہ تھا کہ احادیث میں حدیث کا نقطہ نظریہ ہوتا ہے کہ ایسی احادیث میں اختلاف اور تھناد کو خوب خوب اچھالا جائے تاکہ انہیں احادیث کے متعلق بدظنی پھیلانے کے لیک احادیث میں مواد میسر آسکے۔ اور امام قبیبہ سے ناراضگی کی دوسری وجہ بھی ہے کہ وہ خود معتزلہ ہوتے ہوتے رہ گئے اور آخر اس کتاب میں معتزلہ کے پردے چاک کر دیئے۔ للذا جب قبلہ حافظ صاحب نے اس کتاب مختلف الحدیث کے متعلق تبھرہ فرمایا تو بھی بھی محد ثانہ تاویلات کا لفظ استعال فرمایا اور کہا کہ ابن قبیبہ نے کتاب الحدیث کے متعلق تبھرہ فرمایا تو بھی بھی محد ثانہ تاویلات کا لفظ استعال فرمایا اور کہا کہ ابن قبیبہ نے کتاب مختلف الحدیث کئھ کر ان اعتراضات کا جواب دینے کی کوشش کی لیکن اس میں سوائے محد ثانہ تاویلات وتوجیہات کے اور کیا ہے؟" (م-ح ص ۸۹)

بعد ازال حافظ صاحب فرماتے ہیں:

روایت کے اصول بھی بیکار ہیں:

"المذا یہ اصول (درایت) جو غلط روایتوں کو پیچانے کے لیے مقرر کیے علی رواق کی جانچ پر زیادہ مدار کھا۔ لیکن ظاہر ہے یہ حضرات نبی تو تھے نہیں کہ سو ڈیڑھ سو سال سے ہزار ہا وضاعین اور کذاہین جو پیدا ہوتے چلی آ رہے تھے اور جن میں سے اکثر جمہور میں مقبول و محترم بھی تھے۔ ان کو الهام اللی سے شاخت کر لیتے۔ ان کے پاس جو کچھ ذریعہ تھا وہ بھی روایت ہی کا تھا یعنی ہرراوی کے صدق و کذب کی بنیاد انہوں نے ان روایات پر رکھی جو اس کے متعلق لوگوں سے پہنچی تھیں...... مگرچو نکہ صدق و کذب باطنی صفات نے ان روایات پر رکھی جو اس کے متعلق لوگوں سے پہنچی تھیں...... مرحو نکہ صدق و کذب باطنی صفات نے ان روایات پر رکھی جو اس کے متعلق لوگوں سے پہنچی تھیں...... مرحو نکہ صدق و کذب باطنی صفات نے ان روایات پر رکھی جو اس کے متعلق لوگوں ہے کہنچی تھیں...... مرحو نکہ صدق و کذب باطنی صفات میں ہے جن کے اوپر بھنی شمادت ہو ہی نہیں سکتی۔ اس وجہ سے رواق کے متعلق بے حد اختلافات میں جن کو ایک آگر سچا کہتا ہے تو دو سرا جھوٹا...... رہے ظاہری اوصاف یعنی زہد وعبادت

آئيز رُورِي www.muhammathibrary.com مديث

وغیرہ۔ تو ان کے متعلق خود محدثین کو تکلخ تجربہ ہے۔ امام تیجیٰ بن سعید القطان کہتے ہیں کہ اہل صلاح وخیر

ہے زیادہ حدیث کے معاملہ میں کوئی جھوٹا نہیں ہو تا۔ امام مسلم اپنی تھیجے کے مقدمہ میں لکھتے ہیں کہ اہل خیر کی زبان سے بلا ارادہ بھی جھوٹ نکلتا ہے۔ ابوب مختیانی کنے اپنے ایک پڑوسی کے زمر وعبادت وطمهارت کی بہت تعریف کی مگراس کے بعد کہا کہ اگر وہ میرے سامنے ایک تھجور کے معاملہ میں بھی گواہی دے تو

میں قبول نہیں کروں گا۔" (م۔ ح ص ۱۰۷ تا ص ۱۰۹) مندرجہ بالا طومل اقتباس میں اپ نے مندرجہ ذمل امور جمیں ذہن تشین کرائے ہیں۔.

(۱) نقادان فن نبی نہیں تھے کہ وضاعین و کذابین کے صدق و کذب کا انہیں بذریعہ الهام پنة چل سکتا (٢) صدق وكذب باطني صفات ہيں۔ للذا ان كے اور يقيني شادت قائم نہيں ہو عتى۔

'(۳) اس صدق و کذب کے عدم لفین کی بتاء پر ہزاروں ہیں جنہیں ایک سیا کہتا ہے تو دو سرا جھوٹا۔ (٣) ظاہری صفات صرف زمد وعبادت وغیرہ ہیں۔ لیکن یہ محدثین کو تشکیم نہیں اور دوسری کوئی ظاہری

صفت کسی کے صدق و کذب کی جانبچنے کے لیے موجود ہی نہیں۔

(۵) جس طرح روایت کاسلسله ظنی ہے اس طرح اس کی جانچ کا سلسلہ بھی ظنی ہے۔ لنذا یہ سب کچھ ناقابل اعماد ہے کیونکہ ایک خمن کے بجائے ور خمن مل جانے سے بات اور بھی کمزور ہو جاتی ہے۔

اب اگر ان پائج چھ باتوں کا خلاصہ نکالا جائے۔ تو م ف ایک بات رہ جاتی ہے۔ اور وہ یہ ہے "صدق

و کذب باطنی صفات ہیں جن پر تھینی شادت ہو ہی نہیں سکتی جس

اب دیکھئے اللہ نے شادت کے لیے عدل کو لازی قرار دیا ہے کا ر آئمہ محدثین نے روایت کے لیے

عدل کے ساتھ ضبط کی شرط بھی لگائی ہے۔ عمویا شادت کے مقابلہ میں روز ہے کی شرائط کڑی ہیں۔ روایت کے لیے عدل اور ضبط کی شرائط کو ملا کر ثقابت سے تعبیر کیا جاتا ہے اور ثقہ کا معنی ہماری وہان میں ہے

قابل اعتاد- صدق و كذب عدالت اور شاهت كافقط ايك جزو بن" کیا عدالت کی جانج ناممکن ہے؟: اب سوال یہ ہے کہ اگر عدالت یا بالفاظ حافظ اسلم صاحب صدق

و کذب باطنی صفات ہیں۔ اور ان پر یقینی شیادت ہو ہی نہیں سکتی تو اللہ تعالیٰ نے ایسی شرط ہی کیوں عائد کر دی جو انسان کے بس سے باہرہے۔ ارشاد باری ہے: ''اے ایمان والو! جب تم میں سے کسی کو موت آ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا شَهَدَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ

موجود ہو تو شمادت (کانصاب) سے کہ وصیت کے أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ حِينَ ٱلْوَصِينَةِ ٱشْنَانِ ذَوَاعَدْلِ وقت تم (مسلمانوں) میں سے دو مرد عادل (صاحب مِنكُم ﴾ (المائدة٥/١٠٦)

اعتبار) گواه ہوں۔"

اور دو سرے مقام پر فرمایا: ﴿ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُونِ أَوْ فَارِقُوهُنَّ بِمَعْرُونِ " " بحريا توتم ان يويول كو الحجى طرح (زوجيت مين) www.muhammadilibrary.com
آکیند کرویز تنت گرای الطلاق ۱۹/۲)
واً شَهِدُواْ ذَوَیْ عَدْ لِی مِنْ کُر الطلاق ۱۹/۲)
پاس رکھو یا پھرا چھے طریقے سے الگ کر دو اور اپنے

میں سے دو منصف مردوں کو گواہ کر لو۔"

اب الله تعالی کا یہ خطاب عام مسلمانوں سے ہے۔ جو نبی نہیں ہوتے کہ انہیں وحی یا الهام کے ذریعے گواہوں کی عدالت یا صدق و کذب پر گواہوں کی عدالت یا صدق و کذب پر یقینی شمادت ہو ہی نہیں عمق۔ پھراللہ تعالی نے ایسا حکم کیوں دیا جو عام انسانوں کے بس سے باہر ہے۔؟ اس

سینی سہادت ہو ہی جیس سی۔ پھر اللہ تعلق کے ایسا سے بیوں دیا ہو عام السانوں ہے ، ں سے باہر ہے۔ ، ، ر مشکل کو اللہ تعالیٰ نے خود ہی چند الفاظ میں حل فرما دیا۔ ارشاد باری ہے:

﴿ لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسَعَهَا ﴾ "الله تعالى كى مخص كو اس كے بس سے زيادہ (البقرة ٢٨٦/٢)

لینی کسی مخص کی عدالت کی تحقیق اسی حد تک ضروری ہے۔ جس حد تک انسانوں کے بس میں ہو۔ خدا تعالیٰ ایس تحقیق کا ہرگز مطالبہ نہیں کرتا جو وحی کی طرح یقینی ہو۔ جیسا کہ حافظ اسلم صاحب کو مطلوب ہے پھرایسے عادل لوگوں کی شمادے پر دینی امور کا فیصلہ کیا جائے گا اور یہ عین دین ہوگا۔

ج برایت میں ظنی اور معیار بھی خافظ صاحب کا نظریہ یہ ہے کہ روایت بھی ظنی اور معیار بھی ظنی۔ دو ظن جمع طن کا تتیجہ: اب دیکھئے حافظ صاحب کا نظریہ یہ ہے کہ روایت بھی ظنی اور معیار بھی ظنی۔ دو خان جمع ہو کر حقیقت بالکل ہی ختم ہو کر رہ جاتی ہے لیکن اللہ تعالی نے دو گواہوں کا نصاب مقرر کر کے حافظ صاحب کے اس غلط نظریہ کی تردید فرما دی۔ حافظ صاحب کے خیال کے مطابق تو یوں ہونا چاہیئے تھا کہ ایک گواہ کی شمادت بھی ظنی' دو سرے کی بھی ظنی' تو پیر تعنایا کا فیصلہ کیسے ہو؟ اور ایسا یقین کمال سے ایک گواہ کی شمادت بھی خان دو سرے کی بھی ظنی' تو پیر تعنایا کا فیصلہ کیسے ہو؟ اور ایسا یقین کمال سے آئے جیسا حافظ صاحب صدیث کے معالمہ میں چاہتے ہیں۔ علاوہ ادبی عقل انسانی بھی حافظ صاحب کے اس نظریہ کو مردود قرار دیتی ہے۔

نظریہ کو مردود قرار دیتی ہے۔
مشہور قصہ ہے کہ ایک استاد اپنے شاگر دوں کو مار تا پیٹتا رہتا تھا۔ ایک دن بچوں نے آپس میں سے تجویز مشہور قصہ ہے کہ ایک استاد اپنے شاگر دوں کو مار تا پیٹتا رہتا تھا۔ ایک دن بچوں نے آپس میں سے تجویز مشہرائی کہ آج استاد کی مار پیٹ سے نجات حاصل کرنی چاہئے اور اس کی ترکیب سے سوچی کہ لاکے باری باری استاد صاحب کو کہیں کہ "استاد صاحب کو ہلکی می فکر دامن گیر ہوگئی۔ دو سرے نے دیتے ہیں" چنانچہ پہلا شاگر د آیا اور سے بات کی تو استاد صاحب کو ہلکی می فکر دامن گیر ہوگئی۔ دو سرے نے بھی آگر کمی بات کی تو استاد صاحب کو خود کچھ شک گزرنے لگا۔ تیسرے نے بھی کمی بات کی تو استاد صاحب کو لاکوں کی بات کی تو استاد صاحب فی الواقعہ نحف آواز میں باتیں کرنے لگے اور جب پانچویں نے بھی اس بات کی تعدیق کی تو استاد صاحب کئے گئے آج میری میں باتیں کرنے گئے اور جب پانچویں نے بھی اس بات کی تعدیق کی تو استاد صاحب کئے گئے آج میری طبیعت خراب ہے۔ تم لوگ چھٹی کرو اور منہ بنائے گھر کو روانہ ہوئے اور کمی بچوں کی مرضی تھی۔ ان کی شہیت خراب ہے۔ تم لوگ چھٹی کرو اور منہ بنائے گھر کو روانہ ہوئے اور کی بچوں کی مرضی تھی۔ ان ک

یہ قصہ سچا ہو یا جھوٹا ہمیں اس سے بحث نہیں۔ لیکن میہ بات یقینی ہے کہ بیہ قصہ انسان کی نفسیات کی بالکل صحیح عکاسی کر تا ہے۔ پھر جب جھوٹی شہاد توں میں میہ قوت ہے کہ وہ خلن تو کیا بالکل صفر چیز کو یقین میں آيَدَ رِبِي muhan nagi المعراب بهرا بهرا بهرا المعراب المعرب المعراب المعرب المعرب المعرب المعراب المعراب المعراب المعراب الم

بدل دیتی ہیں۔ تو کیا ظن غالب میں اتنی قوت بھی نہیں؟ اور میں کچھ دو شادتوں کے مقرر کرنے سے اللہ تعالی کا مقصود ہے۔ اور ظنی روایوں کے لیے ظنی معیار قائم کرنے کا بھی کی مطلب ہے کہ اس سے یقین

عاصل ہو جائے۔ جس حد تک انسانی کوششوں سے ممکن ہے اس سے زیادہ کا اللہ تعالی تو مطالبہ نہیں کر تا۔

البنة حافظ اسلم صاحب ضرور كرتے ہيں۔

تقاہت کی جانچ اور حضرت عمر بناٹھن<sub>ے:</sub> اب ہم طلوع اسلام کے لٹر پیرے ہی بیہ ثابت کریں گے کہ کسی شخص کے قابل اعتاد ہونے کا معیار یہ حضرات جانتے ہیں اور یہ بھی خوب جانتے ہیں کہ کسی شخص کے

قابل اعماد ہونے کا بعد لگانا انسان کے بس میں ہے پرویز صاحب فرماتے ہیں کہ: "اكثر سوال بيدا ہو تا ہے كه قابل اعتاد كس شخص كو سمجھا جائے۔ اس باب ميں آپ (حضرت عمر بناهم، ) نے ایسا معیار بیان فرمایا ہے کہ اس سے بیہ اہم سوال نمایت عمر گی سے حل ہو جاتا ہے ایک دفعہ ایک مخص سے آپ نے کما کہ اپنی بات کی تائید کے لیے کسی ایسے آدمی کو لاؤ جو قابل اعتاد ہو۔ اس نے ایک

"کیاتم نے کبھی اس کے ساتھ سفر کیا ہے؟" اس نے کما" نہیں؟"

آدمی کانام لیا تو آپ نے اس سے وجھا۔

پر یو چھا"کیاتم بھی اس کے ہسایہ رہے ہو"اس نے کما"نسی-" آپ نے پھر پوچھا "اس کے ساتھ تمہارا مجھی کوئی معالمہ ریا ہے؟" جب اس پر بھی اس نے کما

"نسیس" تو آپ نے فرمایا۔ " پھرتم اس کے متعلق مجھ بھی نس جائے" معلوم ہو تا ہے کہ تم نے اس کو مبجد میں سرجھکاتے اور سراٹھاتے دیکھ لیا ہو گا۔ اور اس سے مجھ لیا کہ وہ قابل اعتاد ہے۔ ''غور کیجیے کہ سن مخص کے ثقہ اور قابل اعتاد ہونے کے لیے آپ نے کیا معیار کی دیا۔ اور آپ کا یہ قول ضرب

المثل بن گیاہے۔" ( بعفلت اسلامی نظام کس طرح قائم ہو گا؟ از پرویز صاحب ص ۱۳) اب دیکھے اس اقتباس نے قبلہ حافظ صاحب کے کی مسائل حل کر دیے اور کی اعتراضات کے

جوابات پیش کر دیئے۔ مثلاً: قابل اعتاد فخص کی بجان نبوں کے علاوہ عام انسان بھی کر سکتے ہیں۔

ظاہری صفات صرف زہد وعبادت ہی نہیں اور بھی بہت سی ظاہری صفات ہیں جن سے سمی کی

عدالت وثقامت كابية چل سكتا ہے۔

عدالت و نقابت کو پر کھنے کے لیے محض کسی کی زہد وعبادت پر اعتبار نہیں کیا جا سکتا۔ اور میں کچھ

محدثین کرتے رہتے ہیں۔ جتنی تقینی شمادت حافظ صاحب کو مطلوب ہے۔ وہ اس دنیا میں مہیا ہونا ناممکن ہے۔ کیونکہ احمالات کی دنیا انتمائی وسیع ہے۔ اس طرح کے یقین کے ساتھ کوئی شخص سے بھی نہیں کہہ سکتا کہ واقعی فلاں ہخص

اس کاباب ہے۔ لیکن اس بناء پر نسب کے غیریقینی ہونے کو کوئی بھی تسلیم نہیں کر تا۔ اور اس قتم کے یقین

www.muhammadilibrary.com آئینهٔ پَرویزیت محمد چمارم) دوا کا صدعت کی این کا محمد کی این کا محمد کی این کا محمد کی این کا محمد کی کا محمد کا محمد کی کا مح

کا اللہ تعالیٰ انسانوں سے قطعاً مطالبہ نہیں کر تا۔ عام دینی معالمات کی بنیاد نظن غالب بر ہے۔ جیسا کہ حفرت عمر بناٹو کے بیان سے واضح ہے۔ اور جیسا حافظ صاحب کو یقین در کار ہے۔ ویبا یقین سوائے قرآن کے کہیں بھی نہیں پایا جا سکتا اور وہ بھی ایمان بالغیب کی شرط سے مشروط ہونے کے بعد۔ جیسا کہ غیر مسلموں کے لیے قرآن بھی یقینی چیز نہیں ہے۔ (مزید تفصیل خن اور دین "کے تحت ملاحظہ فرمایے)

بزارول كامسكد: اب حافظ صاحب قبله كى يه مشكل باقى ره گئى كه "بزارول بين بن كوايك سياكتا ب تو دوسرا جھوٹا" بهم بوچھتے بين كه أگر پانچ لاكھ راويوں ميں بزاروں (حالانكه ان كى تعداد سو تك بھى نهيں بہنچق۔ مولف) ايسے بين توكونى آفت آگئ درا فيصد تو نكاليے ـ كيا نسبت بنتى ہے؟ بزاروں ايسے انسان بين جو جج كے دوران مرجاتے بين توكيا اس وجہ سے فريضه جج ساقط ہو جائے گا؟ يا لوگوں نے جج پر جانا جھوڑ ديا ہے؟

بعد ازال جناب حافظ صاحب كت بي:

"اس لیے مجبوراً حافظ صاحب فیلہ کے خود سانت معیار زہد و عبادت کی ناکامی کے بعد) تویق کی بنیاد مقبولیت اور شہرت کا یہ حال ہے کہ جو لوگ مسلم امام ہیں۔ وہ مقبولیت اور شہرت کا یہ حال ہے کہ جو لوگ مسلم امام ہیں۔ وہ بھی جرح سے محفوظ نہیں ہیں۔ بلکہ جب جم ان کے متعلق ان کے ہم عصروں کی رائیں بنتے ہیں تو ہم کو ان کی امامت میں شک ہونے لگتا ہے۔ اس سے چند اقوال حافظ ابن عبدالبرکی کتاب جامع بیان العلم کے ص ۱۹ سے نقل کرتا ہوں۔

، امام حماد بن ابی سلیمان جو امام ابو حنیفہ کے استاد ہیں جب مگلہ کے سفرے واپس آئے اور لوگ آپ کے پاس جمع ہوئے تو کما "عراقیو! الله کاشکر کرو۔ میں نے علائے تجاز کو دھا۔ والله تممارے بچ بلکہ بچوں کے بچ ان سے زیادہ علم رکھتے ہیں" اور یہ علمائے حجاز کون تھے؟ عطاء بن ابی رباح 'طاؤس' عکرمہ اور مجاہد وغیرہ۔" (م-ح ص ١٠٩)

آئمہ رجال کا ایک دوسرے پر طعن: جامع بیان العلم کے جس باب سے حافظ صاحب قبلہ نے چند اقوال درج فرمائے ہیں ۔۔۔۔۔ اس کا عنوان ہے لا یُقْبَلُ قولَ بَغْضِ الْعُلَمَاءِ فِی بَغْضِ اللَّ بِبَیّنَةِ " یعنی ایک عالم کا دوسرے عالم کے حق میں قول مقبول نہ ہوگا جب تک کہ اس کا جُوت نہ ہو۔ " ہی وہ باہی چشک و قابت اور دوسرے انسانی عواطف ہیں جن کا حافظ صاحب نے ان چار اقوالِ کے درج کرنے کے بعد ذکر فرایا۔ یہ ان لوگوں کو بھی معلوم تھے۔ اسی لیے حافظ ابن عبدالبرنے اس کا ایک الگ باب قائم کیا۔ اب ان حضرات کی چا بکدستی ہے کہ ایک تو باب کا عنوان نہیں بتاتے دوسرے ان اقوال کو یوں پیش کرتے ہیں جسے حافظ ابن عبدالبر بھی ان اقوال سے متنق ہیں۔

ابن عبدالبرنے حماد بن ابی سلیمان والا قصہ نقل کرنے سے پہلے ابن عباس اور مالک بن دینار کے

### ایندیزآبیس به المجامع به المجامع المالی المورا مدیث المورا مدیث المورا مدیث المورا مدیث المورا مدیث المورا مدیث

اقوال نقل کیے کہ اہل علم کی باتیں سنو ان سے علم حاصل کرو لیکن جو کچھ وہ رقابت یا غصے کی حالت میں ایک دو سرے کے متعلق کمیں تو ان کی تصدیق نہ کرو <sup>©</sup> بعد میں امام ابو حنیفہ کا بیہ قول بھی نقل کر دیا کہ میں نے عطاء بن رباح سے افضل کسی مخص کو نہیں دیکھا (یعنی اپنے استاد اور نقاد حماد بن ابی سلیمان پر ان کو ترجیح دی) اور نہ ہی جابر جعفی سے زیادہ کوئی جھوٹا آدمی دیکھا ہے <sup>©</sup> لیکن بیہ باتیں بھلا حافظ اسلم صاحب کو ترجیح دی) اور نہ ہی جابر جعفی سے زیادہ کوئی جھوٹا آدمی دیکھا ہے <sup>©</sup> لیکن بیہ باتیں بھلا حافظ اسلم صاحب کوئی جانے؟

آپ کو روایت حدیث کے سلسلہ میں حافظ اسلم صاحب کا بیہ قول یاد ہوگا کہ "وفات نبوی کے بعد فرصت کے او قات میں چند صحابہ مل بیٹھ کر آپ کی ہاتوں کا تذکرہ کر کے ان گزشتہ ایام کی یاد کازہ کر لیتے سے۔ بس کمی بات روایات کی بھیاد تھی۔" اب یمال سوال پیدا ہو تا ہے کہ اگر روایات کا قصہ اتا ہی تھا تو عطاء بن رہاح' طاؤس' عکرمہ اور مجاہد جیسے علائے تجاز کمال سے ٹیک پڑے اور بیہ علماء کرتے کیا تھے؟ کچی بات آخر منہ سے نکل ہی جاتی ہے خواہ وہ کسی دو سرے رنگ میں نگلے۔ یہ علماء تجاز کے مختلف مدارس الحدیث میں احادیث نبویہ کے مدرس تھے۔ اس طرح عراق اور دو سرے مراکز اسلامیہ میں اس عمد (یعنی کہی صدی ہجری کے آخر اور دو سری صدی ہے۔

حماد بن ابی سلیمان کے قول کی طرح مرید تین اقوال حافظ صاحب نے کتاب جامع بیان العلم سے درج فرمانے کے بعد ان پر بھی تبصرہ فرمایا ہے کہ ان علاء میں باہمی چھک یا رقابت کا ہی سلسلہ نہ تھا بلکہ استادی شاگر دی کے لحاظ سے بھی انسانی عواطف اثر اندائی و تے تھے۔ پھراس فتم کی تین مثالیں درج فرما کر عمد عباسیہ کے لحاظ ابو العمامیہ کے کلام سے اپنی بات کی توثیق فرمائی ہے۔ جس کے متعلق اسی کتاب جامع بیان العلم (ج۲ص ۱۵۸) میں صراحت کر دی گئی ہے کہ وہ دیدائی تھا۔

ازال بعد قبله حافظ صاحب اپنی تصریحات کا نتیجہ ان الفاظ میں بیش کرتے ہیں:

### جرح وتعدیل کے نقائص حافظ اسلم صاحب کی نظرمیں

ا. جرح وتعدیل میں تسامح: "الغرض جرح وتعدیل کا فن سراسر قیاسی ہے اور اس قیاس میں بھی جذبات اور عواطف کے علاوہ تسامح سے کام لیا گیا ہے۔ تذکرۃ الموضوعات میں ہے کہ امام احمد بن حنبل ابن مهدی اور ابن مبارک تینول کا بیان ہے کہ ہم حلال وحرام میں روایوں کی جانچ میں سختی کرتے ہیں۔ اور فضائل وغیرہ میں نری" (ص۱۱۲)

<sup>🖒</sup> جامع بيان العلم 'ج: ۲'ص: ۱۵۱-

<sup>﴿</sup> الينا ص: ١٥٣-

اب دیکھئے کہ حلال وحرام کے احکام اور فضائل میں بنیادی فرق سے ہے کہ حلال وحرام کا لعلق انسانی معاملات اور معاشرہ سے ہے مثلاً سود حرام ہے یا بیٹی سے نکاح کرنا حرام ہے۔ لہذا ان معاملات میں بوری پوری تحقیق و تنقید ہونا چاہئے۔ لیکن فضائل کا تعلق بندوں سے نہیں۔ بلکہ اللہ تعالیٰ سے ہے جو ذوالفضل انتظیم بھی ہے اور واسع علیم بھی۔ اس نے خود فرما دیا کہ:

﴿ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ثُمَّمَ لَا يُتَبِعُونَ مَا آنفَقُوا مَنَّا "جولوگ اپنا مال خدا کے راستہ میں خرج کرتے ہیں وکلا آذی لَهُمْ آجُرُهُمْ عِندَ رَبِهِمْ وَلَا خَوْقُ ان کے مال کی مثال اس دانے کی ی ہے جس سے عَلَیْهِمْ وَلَا هُمْ یَحْرُنُونَ ﷺ کی سات بالیں آگیں اور ہرا یک بال میں سوسودانے ہوں (البقرة ۲/ ۲۲۲)

اور خدا جس (کے مال) کو چاہتا ہے اور بھی زیادہ کرویتا (البقرة ۲/ ۲۲۲)

ہے وہ بزی وسعت والا اور سب کچھ جاننے والا ہے۔ ''

اب یہ تو اللہ ہی بھتر جانا ہے کہ کسی نے جو پچھ خرچ کیا وہ کس قدر خلوص نیت سے کیا۔ اور کن حالات میں کیا پچر تو کسی عمل کا بلا اس کے برابر دے یا سات گنا دے یا دس گنا کر دے یا سات سو گنا کر دے یا اس سوچنے کہ اگر محدثین دے یا اس سے زیادہ کردے اس کی دو دہش میں کسی کا پچھ دخل نہیں۔ اب سوچنے کہ اگر محدثین فضا کل کے سلسلہ میں شخیق کو سخت ترکر چی دیتے تو اس کا فائدہ کس قدر ہو سکتا تھا؟ یہ محالمہ تو براہ راست بندے اور اللہ کے درمیان ہے۔ اس سے نہ کسی دو سرے کا پچھ بگڑتا ہے نہ سنور تا ہے۔ پھراس کام میں اگر نقادان فن نے تسام سے کام لیا تو آخر کو نساجر مہا؟

نقادان فن نے فضائل کی روایات میں اس کی اسناد میں فرکورہ وجہ کے سبب تسامح سے کام لیا ہے۔

ہم روایت کے متن کی صحت کی شرائط میں ایک شرط ضرور شائل وی جس سے ایک روایات بھی شخقیق و تنقید کی روسے نیچ نہ سکیں۔ اور وہ یہ ہے کہ چھوٹے سے چھوٹے عمل پر بڑے بڑے اجر یا چھوٹے جھوٹے گناہ پر بڑے بڑے بناب کی وعید ہو' لینی جس روایت کے متن میں ان دونوں باتوں میں کوئی ایک یا دونوں باتیں پائی جائیں تو وہ موضوع قرار پائے گی۔ یہ شرط مقام حدیث ص کا پر نمبرے کے تحت بھی درج ہے۔

بعد ازال ایک دفعه پھر پہلی بات دہراتے ہوئے کتے ہیں کہ:

"اس کے رواۃ کی تویش و تصنیف تمام تر تخمینی ہے۔ صرف روایات ہی ظنی نہیں بلکہ ان کے جانبی کا معیار بھی ظنی ہے۔ "چنانچہ ملاعلی قاری اور امام مالک کے متعلق فرمایا ہے کہ وہ علم حدیث کو ظنی ہی سمجھتے تھے۔" (م-ح ص ۱۱۱۳)

اب سوال یہ ہے کہ ملاعلی قاری اور امام مالک حدیث کو ظنی سیجھتے تھے۔ تو اس پر عمل پیرا کیوں ہوتے تھے؟ اور دو سروں کے لیے اسے واجب الا تباع کیوں قرار دیتے تھے؟ اصل مسئلہ وہی ہے وہ بمعنی ظن غالب یا انسانی ممکنہ کو ششوں کی حد تک یقین لیتے تھے اور اسے شریعت کا حصہ اور قابل اتباع سیجھتے تھے۔

### آئينهُ پَرُالِيُّنِ بِيَّالِيُّهِ بِيَّالِيُّنِ الْمُعَلِّيْ الْمُعَلِّيْنِ الْمُعَلِّيْنِ الْمُعَلِّيْنِ الْمُ

لکن حافظ صاحب اور ان کے ہم خیال ظن بمعنی شک ، وہم اور تخمین لے کر ان کو مردود قرار دیتے ہیں۔ (مزید تفصیل ظن اور یقین کے باب میں دیکھئے)۔

1- جرح وتعدمل اور تدلیس: بعد ازاں فرمایا "مجرا یک برا سوال یہ ہے کہ رجال اساد کے ثقہ ثابت

1- جرح وتعدیل اور تدلیس: بعد ازاں فرمایا "پھر ایک بڑا سوال یہ ہے کہ رجال اسناد کے نقہ نابت کرنے سے یہ کب لازم آتا ہے کہ متن صدیث بھی صحیح ہو۔ اس لیے وضاعین اپی موضوعہ روایات کے ساتھ معتبر سند لگادیتہ تھے۔ النا اس سرہ یکی بن معین اور سرہ احمد بن عنبل ہوتہ تھے۔ لنذا بہا اصول تو یہ ہونا چاہیئے تھا کہ جو روایت جس سند کے ساتھ مروی ہے اس کی صحت (یعنی متن صدیث کا) ثبوت بہم پنچایا جائے۔ اور دو سرایہ کہ جس کے متعلق معلوم ہو جائے کہ وہ ایک کا قول دو سرے کی طرف منسوب کرتا ہے اس کی کوئی روایت سلیم نہ کی جائے۔ گر ہم دیکھتے ہیں کہ اس کے برظاف تدلیس کے عیب میں بڑے بڑے آئمہ جتالا ہیں۔ مثلاً امام حسن بھری مکول شای سفیان ثوری سفیان بن عیبیہ ابراہیم شخعی اور دار قطنی وغیرہ اس لیے روایات کی تقید کا یہ طریقہ بھی ہے کار فابت ہوا۔ "(م۔ ح ۱۱۳) اقتباس میں حافظ صاحب نے وہ اصول بیان فرمائے پہلا اصول تو ان کی تحریروں کے بھی خلاف ہے سیا کہ فٹ نوٹ میں وضاحت کر دی گئی ہے اور دو سرا اصول تو ان کی تحریروں کے بھی خلاف ہے جسا کہ فٹ نوٹ میں وضاحت کر دی گئی ہے اور دو سرا اصول اس لیے ناقابل اعتباء ہے کہ محدثین الی مدلس روایت کو قبول ہی شمیں کرتے۔ تدلیس کے عیب میں خواہ کتے ہی بڑے امام جتلا ہوں ان کی روایت مدلس روایت کو قبول ہی شمیں کرتے۔ تدلیس کے عیب میں خواہ کتے ہی بڑے امام جتلا ہوں ان کی روایت میں کیا۔

۳۰- جرح وتعدیل اور عقل: جرح وتعدیل کی سلسلہ میں عادی صاحب فرماتے ہیں: "علاوہ بریں ہے (جرح وتعدیل) تقویٰ کے بھی خلاف ہے۔ اور عقل کے بھی کیونکہ جس امت کے ہاتھ میں قرآن جیسی کتاب موجود ہے۔ جس میں ﴿ اکتو مَ اکتَمَلُتُ لکُمُ فِینَکُمْ ﴾ فرما کر اللہ نے دین اسلام کو تعلی کر دیا ہے اس کو دین کی خلاش کی سلے کب جائز ہے کہ وہ مرے ہوئے آئمہ اور رواۃ کے گڑھے مردے اکھیڑ کر جرح وتعدیل کے مسلے میں لائے اور ہرایک کی پوست کشی کر کے اسکے صدق و کذب کا بتا لگانے کی کوشش کرے۔ وہ بھی محض لوگوں کے بیانات سے چنانچہ امام کی بن معین نے جب سب سے پہلے تاریخ الرجال کسی اور اس میں سینتگڑوں رواۃ صدیث کو جمال اللہ وصادق قرار دیا۔ وہاں ہزاروں کو کذاب اور دجال قرار دیا۔ اس وقت علائے امت پر ہے امر اس قدر شاق گذرا کہ انہوں نے سخت ناراضی کا اظمار کیا۔ بکرین حماد شاعر نے کما (ترجمہ ۱ اشعار کا) ابن معین نے لوگوں کے بارے میں باتیں کی ہیں۔ جن کی بابت اللہ کے سامنے ان سے سوال کیا جائے گا۔ آگر وہ کچی ہیں تو سخت سزا ہوگی۔ "(م-ح ص ۱۵۵)

ریکھئے حافظ صاحب درایت میں متن حدیث کی جانج کے اصولوں کا کس ڈھٹائی ہے صاف انکار فرما رہے
 میں۔ حالا نکہ مقامات ص۱۰۲ اور ص۱۵۳ پر میہ اصول خود بنا آئے ہیں ص۱۱۱ پر آپ نے ۸ اصول بنائے اور ص۱۵۳ پر سات۔
 اس «معتبر سند" کی تحقیق کے لیے دیکھئے وضع حدیث اور وضاعین"

اس اقتباس میں آپ نے فن جرح وتعدمل کو عقل کے بھی خلاف قرار دیا ہے۔ اور تقویٰ کے بھی۔ عقل کے خلاف اس لیے کہ قرآن کی آیت کے مطابق دین تو مکمل ہو چکا۔ اب اور کون سادین کا حصہ رہ گیا تھا جس کے لیے اس فن کی ضرورت پیش آگئ۔ اور تقویٰ کے خلاف اس لیے کہ اس میں ہزاروں آدمیوں کو برا بھلا کما جاتا ہے۔ اگر وہ فی الواقع بُرے تھے۔ تو یہ غیبت ہوئی اور اگر برے نہیں تھے اور انسیں برا کما گیاتو سے بستان ہے۔ گویا آپ کے بید دونوں اعتراضات نفس فن جرح وتعدیل پر ہیں۔

دین کیا ہے؟: اب سوال ہہ ہے کہ جس دین کی سنحیل کی اللہ تعالیٰ نے اطلاع دی ہے وہ ہے کیا چیز؟ آیک بات واضح ہے کہ دین اور قرآن مترادف الفاظ نہیں ہیں اور اس کی دلیل یہ ہے کہ اس آیت محمیل دین کے بعد بھی کئی آیات نازل ہوئیں۔ حتیٰ کہ سورہ نصر بھی بعد میں نازل ہوئی ہے۔

دین اس نظام حیات کا نام ہے جو قرآن کے اصولوں اور سنت رسول کے اسوہ کے تحت مسلمانوں میں قائم کیا جاتا ہے۔ قرآن کی حیثیت جنوری ہے جب کہ دین اس کی عملی تعبیر ہے۔ آپ کے اسوہ کے بغیر دین کے قیام کا تصور بھی ممکن نہیں۔ لکٹھا اصل ضرورت یہ ہے کہ آپ کی عملی تعبیر جے عام زبان میں سنت رسول ملٹائیلم کما جاتا ہے وہ محفوظ رہے اور سی سنت رسول کی حفاظت کے لیے جرح وتعدیل کی ضرورت پش آئي۔

### جرح و تعدمل کا حکم: ارشاد باری ہے:

"اے ایمان والو! اگر تمہارے پاس کوئی فاسق کوئی خبر کے کر آئے توان کی شخفین کر لیا کرو۔"

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِن جَآءَكُمْ فَاسِقُ بِنَبَا فَتَبَيَّنُواً﴾ (الحجرات٩٦/٥) اس آیت سے درج ذیل امور پر روشنی پر تی ہے۔

(۱) ِ اگر فاسق بھی کوئی خبر لے کر آئے تو اس کو فورا رد نہیں کر دینا چاہیے۔ بلکہ اس کے رد وقبول کا فیصلہ تحقیق کے بعد ہوگا۔ ضمنا اس سے بیہ نتیجہ بھی نکلتا ہے کہ اگر کوئی قابل اعتاد آدی یعنی عادل وضابط خبر دے تو اس کی خبر کو قبول کر لینا چاہئے۔ گویا یہ آیت جمال تنقید خبر کی بنیاد ہے۔ وہال خبرواحد کی جیت کو بھی تشکیم کرنے کی بنیاد ہے۔

۲) یه خبرغلط ب یا درست؟ اس کی شخفیق کرنا ایک دینی فریضه ب.

(۳) اب آگر وہ فی الواقع فاسق ٹابت ہو تو ہیہ بات حافظ صاحب اور بکر بن حماد شاعر کے شعروں کے مطابق غيبت ہوگی اور اگر متحقيق پر وه سچا ثابت ہو تو کيا بيه اس پر بستان ہو گا؟

(۴) اس صورت کے علاوہ تحقیق کا اور کیا معیار ہو سکتا ہے۔ جس کی بناء پر اس فاسق پر کسی طرح کی آنچ نہ آنے پائے۔ بالفاظ دیگر قرآن کی اس آیت پر کیسے عمل کیا جائے کہ اس فاسق پر کوئی دھبہ نہ آسکے کیونکہ یہ تقویٰ کے خلاف ہے؟

#### المنية رويس به بالمنه بالمنه به المنها بالمنها المنها المنهاء المنها المنهاء المنهاء

(۵) تقوی صرف زہد وعباوت کا نام نہیں۔ بلکہ احکام شرعیہ کی پوری بجا آوری کا نام ہے جس میں یہ تھم بھی شامل ہے جو جرح وتعدیل کی بنیاد ہے۔

فن جرح وتعدیل کی دوسری بنیاد رسول الله کا ایک قول ہے کسی صحابی نے ایک انصاری سے اپنے لیے رشتہ طلب کیا اور اس بات کا ذکر آپ طال کیا ہے بھی کیا تو آپ نے فرمایا۔ "پہلے اس عورت کو دیکھ لو کیونکہ انصاری عورتوں کی آنکھ میں عموماً کچھ نقص ہوتا ہے"

اب یہ تو ظاہر ہے کہ آپ کا یہ ارشاد فریقین کی ہمدردی پر محمول تھا کہ نکاح کے بعد ناپندیدگی، کراہت یا طلاق جیسے خطرہ کا سدِباب ہو سکے۔ اب بتائے کیا آپ رسول اللہ سل اللہ کا اس ارشاد کو غیبت پر محمول کریں گے یا بستان پر؟

یا آپ کاکوئی دوست ازراہ ہدردی ہے کہتا ہے کہ فلال شخص خائن ہے۔ لین دین کے معالمہ میں اس سے زیج کر رہنا۔ تو آپ دوست کے اس قول کو غیبت پر محمول کریں گے یا بہتان پر؟

ان تصریحات سے بیہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ ہر طرح کے امور میں 'خواہ وہ دینی ہوں یا دنیوی' تحقیق و تنقید کی ضرورت رہتی ہے۔ اور جب بیہ تحقیق و تنقید کوئی مثبت نتیجہ پیدا کرے یا کسی خطرہ سے بچانے کے لیے ہو تو جائز ہے۔ اور اس صورت میں اس کا نام تنقید ہوتا ہے۔ غیبت نہیں ہوتا۔ غیبت کا اطلاق صرف اس صورت میں ہوتا ہے جب کہ غیبت برائے غیبت ہو اور اس سے مقصود محض اس محض کی تحقیروتو ہین ہوتا ہوتو بہتان ہے۔

روایت کی حیثیت بھی چونکہ خبرہی کی ہوتی ہے۔ للذا آگی تحقیق اللہ کے تھم کے مطابق ضروری ہے۔ یہ تحقیق دورِ صحابہ میں شروع ہوئی پھر بعد کے ادوار میں یہ فن تقید یا جرح وتعدمل ایک نهایت اہم دین ضرورت کے تحت اپنی ارتقائی منازل طے کر تا ہوا وجود میں آیا ہے۔ اور اس کی غرض وغایت یہ ہے کہ دین کے عملی حصہ یعنی سنتِ رسول ساتھ کے کہ الاکثوں سے پاک وصاف کر کے پیش کیا جائے۔ للذا یہ عقل کے عین مطابق ہے۔

### جرح وتعدمل يربعض دو سرے اعتراضات

ا۔ شیعہ سنی اختلافات: طلوع اسلام کا اعتراض یہ ہے کہ سنیوں کا مجموعہ روایات الگ ہے۔ شیعوں کے راوی بھی۔ اب یہ تو ناممکن ہے کہ شیعہ راویوں میں سے کوئی بھی لقہ نہ ہو۔ لیکن سنی اس کی روایت قبول نہیں کرتے۔ اور یہ بھی ناممکن ہے کہ سنی راویوں میں سے کوئی بھی لقہ نہ ہو۔ لیکن شیعہ اس کی روایت قبول نہیں کرتے۔ یہر نقابت کا معیار کیا ہوا؟ پھر اگر ہر فرقہ نے اپنے ہم مسلک راوی کی ہی روایت قبول نہیں کرتے۔ پھر نقابت کا معیار کیا ہوا؟ سروایت قبول کرنا ہے تو یہ صاف پارٹی بازی ہے۔ انصاف نہیں ہے۔ (مخص از ص سے مقام حدیث)

شیعہ اور سی حضرات کی کتب روایات مختلف ہونے کی وجہ محض راویوں کی ثقابت اور عدم ثقابت

www.muhammadilibrary.com آئینهٔ رُویزیت محدیث مینه کی دوام حدیث کی دوام مدیث کی استان کا کارسی کی کارسی کی کارسی کارسی

نہیں۔ بلکہ اس کی اصل وجہ وہ عقائد کے بنیادی اختلافات ہیں جو عبداللہ بن سبایبودی نے دور عثانی کے آخر میں نو مسلم لوگوں میں پھیلائے۔ جن کی رو ہے حق ظافت کو نسب سے مسلک کر کے پہلے تینوں ظفاء کو غاصب قرار دیا گیا۔ بارہ اماموں کا عقیدہ پھیلایا گیا۔ اور انہیں نبی کی طرح معصوم قرار دیا گیا۔ پھر صرف ای روایت کو معتبر قرار دیا جو ان کے کسی امام تک منتی ہوتی ہے۔ اب آگر ان کے مجموعہ روایات الگ نہ ہوں تو کیا ہو؟ اگر ان تمام باتوں کے باوجود طلوع اسلام انہیں حق بجانب ہونے میں انہیں برابر کا فریق سمجھتا ہے تو یہ اس کی اپنی صوابدید ہے۔

ربی میہ بات کہ سنی حضرات شیعہ راویوں کو غیر ثقہ قرار دیتے ہیں اور ان کی روایات قبول نہیں کرتے۔ تو یہ بات محض لاعلمی پر جن ہے۔ آئمہ اصول کا اس بات پر اتفاق ہے کہ اگر کوئی مبتدع (شیعہ یا دوسرے اسلام میں سنے عقائد وبدعات شامل کرنے والے) ثقه ہو۔ تو اس کی روایت مقبول سمجھی جائے گی۔ بشرطیکہ وہ روایت اس کے بدعی عقیدہ کی موید نہ ہو۔ (سلعة القوبة فی توصیح شرح النحبة 'ص ۲۲۰)

۲۔ غیر ثقنہ راویوں کی مرویات ، جرح وتعدیل کے طریق کار سے متعلق طلوع اسلام کا تیسرا اعتراض سے ہے:

"ایک چیز اور بھی دلچیپ ہے۔ خود امام بخاری (اور دوسرے جامعین حدیث) جن بزرگوں کو ناقابل اعتماد قرار دیتے ہیں اور ان کی روایات کو مردود تھیں۔ خود ان کی روایات سے اپنے مجموعوں میں احادیث درج کر دیتے ہیں۔ "(مقام حدیث ص۳۷)

کسی ضعیف راوی سے روایت کرنے کی دو وجوہ ہوتی ہیں ایک سے کہ وہ روایت عوام میں مشہور ہوتی ہے تو جامع صدیث اسے اپنے مجموعہ میں درج کر کے آخر میں واضح شاظ میں اس روایت کے ضعیف ہونے کی تصریح کر دیتے ہیں۔ تاکہ عوام اس سے خبردار ہو جائمیں۔ اور اس کی مثال الی ہے جیسے محدثین کو موضوع حدیث سے لوگوں کو خبردار رکھنے کے لیے ان کے متون کے علاوہ اسانید کو بھی یاد رکھنا پڑتا تھا۔ بعد ازاں اس موضوع پر کتابیں بھی کلھی گئیں۔

اور اس کی دو سری صورت ہیہ ہوتی ہے کہ جامع حدیث اس روایت کو جس میں ضعیف راوی ذکور ہوتا ہے اس صورت میں لیتا ہے کہ وہ روایت دو سرے قابل اعتاد طرق سے پہلے ذکر کر لیتا ہے۔ پھراس زیر بحث روایت میں بھی ضعیف راوی پر اس روایت کا انحصار نسیں ہوتا۔ ہیہ دو باتیں بائی جائیں تو جامع حدیث اس روایت کو محض بغرض تائید مزید درج کر دیتا ہے۔

جرح وتعدیل اور بکرین حماد شاعر: مندرجه بلا اقتباس کے آخریس آپ نے فرمایا که "این معین کا ا اریخ الرجال ککھنے کا کارنامہ علمائے امت پر اس قدر شاق گزرا که انہوں نے سخت ناراضی کا اظہار کیا۔ بمر بن حماد شاعرنے کما...." (م-ح ص١١٥) آئيدُ رَدِ www.pruha) (المالية www.pruha) ومنت

اب جن علائے امت نے اس پر ناراضی کا اظہار کیا تھا۔ ان میں کسی ایک کا بھی نام لینا قبلہ حافظ صاحب نے بند نہیں فرمایکہ البتہ بکر بن حماد شاعر کے دو اشعار درج فرما دیئے شاید یہ بکر بن حماد شاعر ان سب علائے امت کی طرف سے نمائندہ ہوں۔ ہمارے خیال میں شاعروں کا کلام قابل اعتباء نہیں۔ وجہ یہ ہے کہ قرآن کریم نے ان کے متعلق بُرا ہی تبعرہ پیش کیا ہے۔ اب آگر قبلہ حافظ صاحب بیند فرمائیں تو ای کتاب جامع بیان العلم کے جس صفحہ سے آپ نے بکر بن حماد شاعر کے شعر نقل فرمائے ہیں۔ اس سے اگلے ہی صفحہ پر تین شاعروں پزید بن غیاف الاشیلی' ابو علی بن طولہ القیروانی اور احمد بن عصفور کے جوابات بھی طاحظہ فرمائیں۔ ان تینوں شاعروں نے ابو بکر بن حماد کے کلام کا ردیش کر دیا ہے۔ جو آپ نے دیکھاتو ضرور ہوگا گراس کا ذکر ناگوار تھا۔

بعد ازاں قبلہ حافظ صاحب نے فرمایا:

صافظ اسلم صاحب کی آئمہ رجال سے بیزاری: "لیکن محدثین کو چو نکہ حدیثوں کو صحیح یا غلط قرار دینے کے لیے ایک معیار کی ضرورت بھی ؟ اس وجہ سے انہوں نے کوئی پرواہ نہیں کی اور اس سلسلے کو بردھا کر ایک مستقل فن بنالیا۔ اور آج تو وہ (مسلمان) برے فخر کے ساتھ ڈاکٹر اسپر گرکا یہ قول نقل کرتے ہیں کہ "مسلمان اس خصوصیت میں ممتاز ہیں کہ انہوں نے پانچ لاکھ علماء کے حالات محفوظ رکھے۔ گر حقیقت یہ کہ ان پانچ لاکھ میں سے ایسے حضرات کے سواجنوں نے اعلائے حق کلمہ الحق یا ملت کی تقیر میں کارنامے چھوڑے ہیں۔ بقیہ کے متعلق جن کاکام سوائے رواجت کئی کے اور کچھ نہ تھا۔ یہ وریافت کرنا کہ ان کا نام کیا تھا ان کی کنیت کیا تھی۔ ان کے کون کون استاد ہے اور کون کون شاگر د' ان کی کس قدر روایتیں صحیح ہیں اور کس قدر غلط وغیرہ وغیرہ کوئی مفید یا قابل فخر تاریخی علم نہیں ہے بلکہ ملت کے لیے روایتیں صحیح ہیں اور کس قدر غلط وغیرہ وغیرہ کوئی مفید یا قابل فخر تاریخی علم نہیں ہے بلکہ ملت کے لیے ایک قشم کی دماغی تعزیر ہے۔ جو روایت پر سی کے سب سے ملی ہے۔ " (م۔ ح ص ۱۱۵ ۱۱۹۱۱)

ایک قتم کی دماغی تعزیر ہے۔ جو روایت پرستی کے سبب سے ملی ہے۔ "(م۔ ح ش ۱۱۲۱۱)

اس اقتباس سے معلوم ہو تا ہے کہ محدثین چو نکہ غلط کو صحیح اور صحیح کو غلط سے ممتاز کرنا چاہتے تھے لہذا انہوں نے ایک نہیں بلکہ کئی معیار قائم کیے اور اس سلسلے کو بردھا کر فن بنالیا۔ لیکن حافظ صاحب کی منطاء یہ تھی کہ محدثین یہ کام نہ کرتے اور موضوعات اور مکذوبات میں صحیح حدیثیں ایسی دب جاتمیں کہ ان کا سراغ لگانا بھی مشکل ہو جاتا اور اس طرح اسوۃ رسول ساتھیا کی وہ مکمل تصویر جو محدثین کی جانکاہ کوششوں سے امت کے ہاتھوں میں محفوظ ہے یہ نہ رہتی پھر فرماتے ہیں کہ محدثین نے کوئی پرواہ نہیں کی۔ س کی پرواہ نہیں گی؟ اس کا جواب آپ نے محفوظ ہی رکھا۔ آیا محدثین نے بکربن حماد شاعر کی پرواہ نہیں کی یا ابو العتابیہ کی یا معتزلین کی (جنہیں آپ محققین کا نام دیتے ہیں) یا قصاص ' زناوقہ اور مبتدعین کی بان محرات کے اعتراض بھی این موضوعات اور مکذوبات کی۔ بسرصال یہ تو حافظ صاحب ہی بمتر یا ان حضرات کے اعتراض بھی این سرلے جانتے ہیں کہ محدثین نے کن حضرات یا کن باتوں کی پرواہ نہ کرکے آپ کا یہ اعتراض بھی این سرلے جانتے ہیں کہ محدثین نے کن حضرات یا کن باتوں کی پرواہ نہ کرکے آپ کا یہ اعتراض بھی این سرلے جانتے ہیں کہ محدثین نے کن حضرات یا کن باتوں کی پرواہ نہ کرکے آپ کا یہ اعتراض بھی این سرلے جانتے ہیں کہ محدثین نے کن حضرات یا کن باتوں کی پرواہ نہ کرکے آپ کا یہ اعتراض بھی این سرلے

<del>v.mu</del>hammadili<del>brary.com</del> المركزونية 528 (حصه چهارم) دوام حدیث

حافظ صاحب كابيه اقتباس يڑھ كر ايك حكايت ياد آگئي۔ كہتے ہيں كه كسي گاؤں ميں ايك بڑھيا رہتى تھي۔ ب جاری اس دنیا میں اکیلی رہ گئی۔ اور سوت کات کر اپنی گزر او قات کیا کرتی۔ ب جاری کمزور تھی لیکن پیٹ پالنے کے لیے اسے مجبوراً یہ کام کرنا پڑتا تھا۔ ایک دن سرشام جو باہر نکلی تو دیکھا کہ اونٹوں کی ایک قطار اس طرف آرہی ہے جس پر روئی لدی ہوئی تھی۔ یہ منظرد کھے کر وہ بے ہوش ہو کر گر بڑی۔ لوگوں نے اسے ہوش دلایا اور بے ہوش ہونے کی وجہ بوچھی تو کہنے گلی کہ اونٹ جو آرہے تھے وہ لیے گئے؟ لوگوں نے کہا ہاں چلے گئے۔ پھر کہنے لگی میں نے یہ سمجھا تھا کہ ان پر لدی ہوئی ساری روئی میرے پاس كاتنے كے ليے لارم بيں۔ اس وجہ سے مجھے غش آگيا۔

یمی صورت حال قبلہ حافظ صاحب کی ہے کہ وہ پانچ لاکھ علماء کے حالات کے الفاظ سے ہی دماغی تعزیر میں جتلا ہو گئے اور ساتھ ہی پوری ملت کی دماغی تعزیر کی فکر بھی دامن گیر ہو گئی۔ بھلا امت کا کثیر طبقہ جو اے مرانقدر سرمایہ سمحتا ہے اور اس سے استفادہ بھی کرتا ہے۔ وہ اسے دماغی تعزیر کیونکر سمجھ سکتا ہے؟ وہ تو اپنے اسلاف کے اس کار جس کو قابل فخر سمجھ کر بیان کر تا ہے جسے غیر ملکی مور خین نے بھی تسلیم کیا ہے۔ تو آخر آپ کو امت کی دماغی تنزیر کی فکر کیوں لاحق ہو؟ آپ طویلے کی بلا طویلے پر رہنے دیں اے بندر کے سرکیوں ڈالتے ہیں؟

آئمه رجال كا اصل كارتامه: البته ايك مهواني آئي في فرما دى يعني ان حضرات كو متثني كر ديا- "جنهول نے اعلائے کلمۃ الحق یا ملت کی تعمیر میں کارنامے چھوڑے ہیں" آپ کے اس استناء کے بعد بھی ایک مشكل باقى ره جاتى ہے اور وه يه كه أكر محدثين تنقيد حديث اور جرح وتعديل كو ايك فن كى شكل نه ديتـ نہ ہی اس فن کے معیاروں کے ذریعہ لا کھوں کی تعداد میں پھیلی ہوئی المادیث کی چھان پھٹک کرتے تو آپ موضوعات اور مکذوبات کے اس ڈھیرے اعلائے کلمہ الحق بلند کرنے اور ملت کے لیے کارناہے انجام دینے والوں کو کیو نکر تلاش کر سکتے تھے۔ جب کہ اس ڈھیر پر تیرہ چودہ سوسال کا عرصہ بھی گزر چکا ہے؟ اور حقیقت یہ ہے کہ محدثین نے دراصل ای کام کی خاطر جس کا ذکر حافظ اسلم صاحب کر رہے ہیں اتی كدوكاوش كى جو وضاعين اور كذابين و مبتدعين وغيره كے حالات لكھنے كے بغير ناممكن بات مقى۔





(باب: چهارم

### اصول حديث

اس عنوان كا افتتاح حافظ اسلم صاحب نے ان الفاظ میں كيا ہے:

"اصولِ حدیث سے یمال میری مراد اس کی اصطلاحات نہیں ہیں۔ بلکہ وہ قواعد ہیں جن کو محدثین نے روایت میں مرعی رکھا۔ یہ اصول سب کے سب ناقص اور نظری حیثیت سے نمایت کمزور ہیں۔ اس موقعہ پر میں ان میں سے صرف ان اصول کو لیتا ہوں جن سے حدیثوں کی حیثیت پر روشنی پرتی ہے۔" (م-ح-ص١١١)

اب دیکھئے قبلہ حافظ صاحب نے محدثین کے تمام تر اصول کو ''ناقص'' اور نظری حیثیت سے نمایت کمزور تو قرار دے دیا گرید نمیں بتایا کہ وہ کتنے ہیں اور کون کون سے ہیں۔ بلکہ ان میں سے صرف دو کو زیر بحث لائے ہیں (۱) روایت بالمعنیٰ اور (۲) خبرواحد کی مقولیت کی پراس میں ضمناً خبر متواتر کا بھی ذکر آگیا۔ جنہیں آپ یوں بیش فرماتے ہیں۔

### (۱) روانیت بالمعنیٰ

آپ فرماتے ہیں کہ ''پہلا اصول روایت بالمعنیٰ کا ہے۔ لینی رسول اللہ سے جو روایتیں کی گئی ہیں وہ باللفظ نہیں بلکہ بالمعنیٰ ہیں اور بلفلم ہو بھی کیے سکتی تھیں کیونکہ حضور کی مجلس میں جو صحابہ موجود ہوتے تھے۔ وہ نہ آپ کی باتیں لکھا کرتے تھے نہ یاد کر کے سایا کرتے تھے اور ان کو بیان کرنے کا موقعہ بھی ایک مرت کے بعد پیش آیا اس وجہ سے انہی الفاظ کو نقل کرنا جو رسول اللہ طاق الله ما اللہ علی زبان سے نکلے تھے متعذر تھا للذا وہ اپنے الفاظ میں بیان کرنے لگے اور اس کو محدثین نے اصولاً جائز قرار دے لیا اور روایت بالمعنیٰ رائج ہو گئی۔ "(م-ح ص١١٦)

اس اقتباس میں قبلہ حافظ صاحب نے مندرجہ ذیل جار امور کی طرف توجہ دلائی ہے۔

- - وہ آپ کو یاد کر کے سایا بھی شیں کرتے تھے۔
- اوہ عمد نبوی طرف میں روایت بھی نہیں کیا کرتے تھے۔ اور ان کو بیان کرنے کا موقعہ بھی ایک مت

#### www.muhammadilibrary.com ائينه پرويزيت محمد چهارم) دوا مديث (حصه چهارم) دوا مديث

ے بعد پیش آیا۔

اور مندرجہ بالا تینوں باتوں کا متیجہ بیہ ہوا کہ چونکہ روایتوں کو بیان کرنے کی بھی مجبوری تھی للذا روایت بالمعنی کے بغیر کوئی چارہ ہی نہ تھا۔ محدثین نے اسے جائز قرار دے دیا اور وہ رائج ہو گئی۔

روایت با می کے بیر بول چارہ ہی نہ تھا۔ قدین کے اسے جاہر مرار دہے دیا اور وہ ران ہو گ۔ پہلے تین امور کے متعلق طلوع اسلام کے غلط پر دپیگنڈا کی قلعی ہم پہلے "روایت حدیث" اور کتابت حدیث کے بیان میں کھول چکے ہیں۔ لہذا اب روایت بالمعنیٰ کو ہی زیر بحث لائیں گے۔

روایت بالمعنیٰ عام اصول نہیں ہے: اب دیکھئے روایت بالمعنیٰ کی مجبوری کے لیے جو تین مقدے آپ نے قائم کیے تھے۔ وہ ان ہی کے بیانات سے جب غلط ثابت ہو گئے تو پیش کردہ نتیجہ کیو کر صبح ہو سکتا ہے؟

روایت بالمعنیٰ محدثین کا عام اصول قطعاً نہیں ہے۔ اور اس کے دلائل میہ ہیں۔ (۱) آپ کی صحبت سے فیض یافتہ صحابہ کی تعداد سوا لاکھ کے لگ بھگ ہے۔ گر راویوں کی تعداد صرف چار ہزار ہے۔ باقی ایک لاکھ ہیں ہزار صحابہ نے کوئی روایت نہیں کی۔ اور اس کی بردی وجہ یہی ہے کہ

چار ہرار ہے۔ بانی آیک لاکھ ہیں ہرار معکابہ نے لوی روایت میں ی۔ اور اس می بردی و وہ رسول اللہ کی ہمائی ہوئی و عمید کو ملحوظ رکھتے تھے اور روایت بالمعنیٰ کے قائل نہ تھے۔

(۲) پھران چار ہزار راوی محابہ میں ہے بھی بعض ایسے تھے جو روایت بالمعنیٰ کے قائل نہ تھے۔ جیسا کہ خود حافظ اسلم صاحب ای اقتباس سے متعلم لکھتے ہیں کہ:

" حالانکہ بعض صحابہ حفرت ابن عمر رفی اللہ اس (روایت بالمعنیٰ) کو ناجائز سیحقے تھے۔ اور وہ یا تو زبان بند رکھتے تھے یا انہی روایات کو بیان کرتے تھے جن کے الفاظ ان کویاد ہوتے تھے۔ کیونکہ لفظوں کے بل جانے سے معانی میں پکھ نہ پکھ تبدیلی ضرور ہو جاتی ہے۔ جو روایت حدیث میں یقیناً تقویٰ کے خلاف بدل جانے سے معانی میں پکھ نہ پکھ تبدیلی ضرور ہو جاتی ہے۔ جو روایت حدیث میں یقیناً تقویٰ کے خلاف

برل جائے سے سیای یا چھ نہ چھ مبلا ہی سرور ہو جائی ہے۔ ہو روایت طریق یل بھی اسوی کے طلاف ہے۔ تابعین میں سے بعض آئمہ مثلاً ابن سیرین ' مالک' قنادہ اور ابو بکر دازی بھی روایت بالمعنیٰ کے خلاف تھے۔ " (م۔ حص ۱۱۷)

روایت بالمعنیٰ کی شرائط: حافظ صاحب فرماتے ہیں کہ "جو صحابہ صحبت نبوی ملی آیا سے غیر حاضر ہوتے تھے۔ وہ ان سے احوال واقوال پوچھ اور س لیتے تھے جو موجود ہوتے تھے۔ لیکن میہ حضرات سنتے اس سے تھے جن پر انہیں اعماد ہو تا تھا۔

(٣) اب بدتو ظاہر ہے کہ احوال کو صحابہ اپنی زبان سے پیش کرتے تھے۔ رہے اقوال تو اس کے متعلق بھی حافظ صاحب نے کی فرمایا کہ وہ قابل اعتاد صحابہ سے سنتے تھے۔ گویا اصل شرط قابل اعتاد ہونا ہے نہ کہ روایت باللفظ' اب روایت بالمعنی میں قابل اعتاد نہ ہونے سے متعلق محدثین نے جو شرائط عائد کی ہیں وہ درج ذبل ہیں أ

🖒 نيز عمران بن حصين -

🕜 - تاریخ الحدیث والمحدثین ص ۲۵

#### آئينة رَبِي به به المهاهد المهاهد المهاهد به به به المهاهد المهاهد المهاهد المهاهد المهاهد المهاهد المهاهد الم

- اسرار ورموز سے بخولی آگاہ ہو۔
- شریعت کے غایات ومقاصد کو جانیا ہو اور نکتہ رس ہو۔
  - اوہ حدیث جوامع اللم کے قبیل ہے نہ ہو۔
- الی حدیث نہ ہو کہ جس کے الفاظ عبادت میں شار ہوتے ہوں جیسے ادعیہ مسنونہ وغیرہ۔
- اس کا تعلق عقائد یا حلال وحرام سے نہ ہو کہ روایت بالمعنیٰ سے ان کے معانی میں فرق پڑ جانے کا خطرہ ہو۔

آگر راوی یا روایت میں مندرجہ بالا شرائط نہ پائی جائیں تو روایت بالمعنی مطلقاً جائز نہیں ہے۔ اور اس کی تائید حافظ اسلم صاحب کے درج ذیل اقتباسِ بھی ہوتی ہے۔

'' دعفرت عمران بن حصین نے کہا کہ دو سروں کی طرح اگر میں بھی روایتیں بیان کرنا چاہوں تو دو دن اور دو رات تک مسلسل بیان کر سکتا ہوں۔ کیونکہ جس طرح لوگوں نے رسول اللہ ساتھ کیا کی ہاتیں سی ہیں۔ میں نے بھی سی ہیں۔ مگر میں ڈر جاہوں کہ انہیں غلطیوں میں پڑ جاؤں گا۔ جن میں دو سروں کو پڑے دکھے رہا ہوں۔'' (م-ح ص ۱۱۱)

اور اننی غلطیوں میں پڑنے کے سد باب کے طور پر محدثین نے روایت بالمعنیٰ پر مندرجہ بالا شرائط عائد کر دیں۔ اور ساتھ ہی ہیہ بھی وضاحت کر دی کہ مدور سے صدیث کے بعد روایت بالمعنیٰ مطلقاً ناجائز ہے۔

روایت بالمعنیٰ کے قائلین کے دلائل: صحابہ میں ایک طقہ تو ایسا تھا جو روایت بالمعنیٰ کو مطلقاً ناجائز سیجھتا تھا۔ اور جو لوگ اس کو جائز سیجھتے تھے وہ بھی روایت باللفظ کی افضلیت کے قائل تھے اور حی الامکان روایت باللفظ پر ہی حریص تھے۔ صحابہ یا بعد میں آنے والے آئی نے جواز روایت بالمعنیٰ کے جو دلائل پیش کئے وہ درج ذیل ہیں۔

﴿ فَلَوَلَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْفَةِ مِتَهُمْ طَآمِفَةً "تواياكيون نه كياكه برفرقه مين سے چندا شخاص نكل في الدّين وَلِيُسْدِرُوا فَوْمَهُمُ إِذَا جائِ تاكه دين مين سجھ پيداكرتے اور جب اپن قوم رَجَعُوّا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَعَدَرُونَ فَيْ ﴾ كى طرف واپس آتے تو ان كو ڈراتے تاكه وہ حذر (التوبة ٩/١٢٢)

(۲) کیفوب بن عبداللہ اپنے والد سے اور وہ اپنے دادا سے روایت کرتے ہیں۔ ''ہم نے نبی اکرم ملڑالیا کی خدمت میں حاضر ہو کر کہا۔ یا رسول اللہ! ہم آپ سے بہت سی یاتیں سنتے

ہیں۔ مگر جس طرح سنا ہو تا ہے اس طرح بیان نہیں کر سکتے۔ اس بارے میں آپ کا کیا ارشاد ہے"

www.muhammadilibrary.com المُنَهُ رَدِينَةُتُ اللهِ المِلْمُلِي المِلْمُلِي المِلْمُلِي المُلم

فرمایا" جب اس سے کسی حرام چیز کی حلت اور حلال چیز کی حرمت لازم نه آتی ہو اور تم میرا مفہوم اپنے الفاظ میں ادا کر سکو تو کچھ مضا نقم نہیں۔" (مجمع الزوائد' جا ص۱۵۳ تدریب الراوی ص۱۱۱ طبرانی فی الکبیر بحواله تاریخ الحدیث والمحدثین ص۲۰۰)

صبر میں میں مصبور با مواند ماریعے کے صفیف و است میں ۱۰٪ (۳) اور عقلی دلیل میہ دیتے ہیں کہ جب اس بات کے سب قائل ہیں کہ کتاب وسنت کو دو سری اندن میں مان کی طرا اس کا ترجم کی طرا اس کی مفیدم معانی این کا جائز میں آتا کا سات ہے گئے ۔

ذبانوں میں بیان کرنا یا اس کا ترجمہ کرنا یا اس کے مفہوم ومعانی میان کرنا جائز ہے۔ تو پھریہ بات عربی زبان میں بدرجہ اولی جائز ہونی چاہئے اور کی بات روایت بالمعنیٰ ہے۔

روایت بالمعنیٰ اور طلوع اسلام: اب اس روایت بالمعنیٰ کا ایک دو سرے مقام پر مقام حدیث میں جو میب منظر پیش کیا گیا ہے وہ کچھ اس طرح ہے:

"اصادیث کی جس قدر کتابیں ہمارے پاس موجود ہیں (بخاری اور مسلم سمیت) ان کے الفاظ رسول اللہ کے نہیں ہیں۔ یہ احادیث وایات المعنی ہیں۔ یعنی ان کا انداز یہ ہے کہ مثلاً ایک صحابی نے رسول اللہ مٹھ ہی ہے ہے سمجھا اپنے الفاظ میں دو سرے سے بیان کیا۔ اس نے جو پھے سمجھا اپنے الفاظ میں دو سرے سے بیان کیا۔ اس نے جو پھے افذ کیا اسے آگے خفل کیا۔ اب ذرا تصور میں لایئے اس صورت حال کو کہ یہ سلسلہ ایک دو دن نہیں ، مہینہ دو ممینہ ، سال دو سال نمیں ، بلکہ اڑھائی سو سال تک یو نمی جاری رہے۔ اور اس کے بعد لوگوں میں پھیلی ہوئی باتوں کو کیجا جمع کیا جائے تو ان باتوں کو پہلے کہنے والے (یعنی نبی اور اس کے بعد لوگوں میں پھیلی ہوئی باتوں کو کیجا جمع کیا جائے تو ان باتوں کو پہلے کہنے والے (یعنی نبی کریم طاق ہے) کے بیان فرمودہ مفہوم سے جس قدر تعلق ہوگا وہ فا ہر ہے آپ ایک کرے میں دس آدمیوں کو بھاکر ایک کے کان میں کسی واقع کی تفصیل بیان سیجے اس کے بعد کانوں کان یہ بات خفل ہوئی ہوئی ہوئی پھر جب آپ تک پنچ گی۔ تو آپ دیکھیں گے کہ جو پھی آپ نے کما تھا اس میں اور جو پھی آپ دسویں آدمی سے باتیں خفل ہوتی موسال تک جاری رہے اور کروڑوں نہیں تو کم از کم لاکھوں آدمیوں کے ذریعے یہ باتیں خفل ہوتی موسال تک جاری رہے اور کروڑوں نہیں تو کم از کم لاکھوں آدمیوں کے ذریعے یہ باتیں خفل ہوتی رہیں تو ان میں جو اصلیت باتی رہ جاگی وہ ظاہر ہے۔ " (ص ۲۸)

روایت بالمعنیٰ اور مولانا مودودی : اس روایت بالمعنیٰ کے ذریعے مفہوم کی تبدیلی کے غالب امکان کو اثابت کرنے کے معاملہ میں مولانا مودودی مرحوم بھی طلوع اسلام کا پورا پورا ساتھ دیتے ہیں۔ آپ نے ایک مضمون "مسلک اعتدال" لکھا۔ جس میں طلوع اسلام کے بعض نظریات کی پوری پوری تائید ہوتی تھی۔ چنانچہ ادارہ طلوع اسلام نے اسے خوب اچھالا اور اپنی کتابوں اور تحریوں میں بھی اسے شائع کیا۔ گو آپ سنت کو دو سرا ماخذ قانون شری تشلیم کرتے ہیں۔ اس موضوع پر آپ نے ایک کتاب "سنت کی آئینی دیتیت" کھی کراس میں مکرین سنت کے بعض اعتراضات کے نمایت مدلل جواب بھی دیے ہیں۔ آپ کی دوسری بہت سی تحریوں سے بھی فابت ہو تا ہے کہ تمام اخبار وآثار صححہ کو درست تشلیم کرتے ہیں۔ تاہم دوسری بہت سی تحریوں سے بھی فابت ہو تا ہے کہ تمام اخبار وآثار صححہ کو درست تشلیم کرتے ہیں۔ تاہم

### اکنید پر بین پر بین بین کران الله بین کرون بین الله بین کرون الله کرون الله بین کرون الله بین کرون الله بین کرون الله بین کرون الله بی کرون

آپ کا مسلک چونکہ معتدلانہ ہے۔ اس لیے کئی ایک باتوں میں طلوع اسلام کابھی ساتھ دے دیا۔ اس دھمناہ بے لذت "کا ایک نمونہ بیہ ہے روایت بالمعنٰ کے سلسلہ میں فرماتے ہیں کہ:

"مثال کے طور پر ہیں آج ایک تقریر کرتا ہوں اور کئی ہزار آدی اس کو سنتے ہیں۔ جلسہ خم ہونے کے چند گھنٹے بعد ہی لوگوں سے بوچھ لیجیے کہ مقرر نے کیا کہا اب دیکھیں گے کہ تقریر کا مضمون نقل کرنے میں سب کا بیان بیساں نہ ہوگا۔ کوئی کسی مکڑے کو بیان کرے گاکوئی کسی کو۔ کوئی کسی جملے کو لفظ بلفظ نقل کرے گا۔ کوئی اس مفہوم کو جو اس کی سمجھ میں آیا ہے۔ اپنے الفاظ میں بیان کرے گا۔ کوئی زیادہ فنیم آدمی ہوگا تو تقریر کو ٹھیک ٹھیک سمجھ کر اس کا صحیح مخص بیان کرے گا۔ کسی کو سمجھ زیادہ اچھی نہ ہوگی اور وہ مطلب کو اچھی طرح اوا نہ کر سکے گا۔ کسی کا حافظ اچھا ہوگا اور وہ تقریر کے اکثر حصے لفظ بہ لفظ نقل کر دے گا۔ کسی کی یاو اچھی نہ ہوگی وہ نقل وروایت میں غلطیاں کرے گا۔ "رمقام حدیث ص۲۹ بحوالہ تفھیمات حصہ اول ص۲۰۰۔ ۲۲۹)

ولا كل كا تجزيد: اب ديكھے كه پرويز صاحب نے جو دس آدميوں كى مجلس روايت بالمعنى كے سلسله ميں منعقد كرنے كى تجويز پيش كى ہے۔ ہم ير تنظيم كرتے ہيں كه عقل ايسے امكانات كو جائز قرار ديتی ہے ليكن اس كے ساتھ ہى ہم يہ يقين ہمى ركھتے ہيں۔ كر اعلایت كے سلسله ميں الي معنوى تحريف نہيں ہوكى جس كے چند در چند اسباب ہيں۔ جنہيں ہم آئندہ تاریخ اور عدیث ميں فرق كے تحت بيان كريں گے۔ سردست ہم يہ عوض كرنا چاہتے ہيں كه جب ہمارے پاس ايسے شواہد قطعيم موجود ہيں۔ جس سے بہ ثابت ہوتا ہے كہ احادیث ميں الي تحريف معنوى قطعا نہيں ہوكى۔ تو پھر ہميں آئے عقلی امكانات كی طرف توجہ دينے كی ضرورت بھى كيا ہے۔ پھر يہ شواہد بھى دو قتم كے ہيں۔ ايك ايسے جن كا تعلق كتابت حديث سے ہاور دوسرے ايسے ہيں جن كا تعلق كتابت حديث سے ہاور دوسرے ايسے ہيں جن كا تعلق روايت سے ہے جنہيں ہم پہلے «كتابت حديث سے آخر ميں درج كر آئے ہيں۔ كتابت حديث كے سلسله ميں مندرجہ ذيل دو واقعات پيش خدمت ہيں۔

روایت باللفظ کے شوامد: (۱) سن کے میں جو نامہ گرای رسول اللہ ساتھیا نے مقوقس شاہ مصری جانب حاطب ابن ابی بلتعہ کے ہاتھ ارسال فرمایا تھا۔ وہ نامہ بعینہ ایک قطبی راہب کے پاس محفوظ تھا۔ اس نامہ کو ایک فرانسیں نے سن ۱۵ کا اسے میں اس سے خرید کر سلطان عبدالحمید کی خدمت میں پیش کیا تھا۔ جو ابھی تک موجود ہے اور فوٹو کے ذریعے اس کی نقلیں ہو کر دنیا میں شائع ہوئی ہیں۔ اس نامہ کا جب اس نامہ کے جو کتب اصادیث میں منقول ہے۔ مقابلہ کیا گیا تو معلوم ہوا کہ صرف ایک لفظ میں نفاوت کے سوا ان . دونوں میں اور کوئی فرق نہ تھا۔ (مقدمه سلعة القربة فی توضیح شرح النجبة ص ۱۰) اور یہ لفظ بھی کوئی مترادف ہی ہو سکتا۔

(٢) صحیفہ جام بن منبہ جے ڈاکٹر حمید اللہ صاحب نے حال بی میں شائع کیا ہے یہ جام بن منبہ حضرت

www.muhammadilibrary.com آمَيْنَهُ رَبُورِينَت مِنْ اللهِ المِلْمُ المِلْمُ المِلْمُلِي المُلْمُلِيَ

ابو ہرریہ بٹاٹھ کے شاگر دہیں۔ جنہوں نے یہ صحیفہ (جس میں ۱۳۸ حدیثیں درج ہیں) لکھ کر اپنے استاد حضرت ابو ہرریہ بٹاٹھ (م-۵۸ھ) پر پیش کرکے اس کی تھیج وتصویب بھی کرائی تھی۔ گویا یہ صحیفہ سن۵۸ھ سے بسرحال پہلے ہی ضبط تحریر میں لایا گیا تھا۔ اس کا ایک قلمی نسخہ ڈاکٹر حمید اللہ صاحب نے ۱۹۳۳ء میں برلن کی کسی لائبریری سے ڈھونڈ نکالا۔ اور دوسرا مخطوطہ دمشق کی کسی لائبریری سے۔ پھران دونوں نسخوں کا برلن کی کسی لائبریری سے ڈھونڈ نکالا۔ اور دوسرا مخطوطہ دمشق کی کسی لائبریری سے۔ پھران دونوں نسخوں کا بران کی کسی الفاظ کا اختلاف ہے۔ اسے بھی واضح کر دیا ہے۔

ہمیں یہ دیکھ کر کمال حیرت ہوتی ہے۔ کہ یہ صحیفہ پورے کا پورا مند اجمد بن حنبل میں مندرج ہے۔ اور بعینہ ای طرح درج ہے جس طرح قلمی سنوں میں ہے ماسوائے چند لفظی اختلافات کے جن کا ذکر ڈاکٹر حید اللہ صاحب نے کر دیا ہے۔ لیکن جمال تک زبانی روایات کی وجہ سے معنوی تحریف کے امکان کا تعلق ہے۔ اس کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔

اب دیکھئے امام احمد بن صنبل کا مین وفات من ۱۲۳۰ ہے۔ لینی صحیفہ فدکور اور مسند احمد بن صنبل میں تقریباً دو سو سال کا عرصہ حائل ہے۔ اور دو سو سال کے عرصہ میں صحیفہ جمام بن منبہ کی روایات زیادہ تر زبانی روایات کے ذریعے بی امام موصوف کی نتقل ہوتی رہیں۔ اب ان دونوں تحریروں میں کمال کیسانیت کا ہوناکیا اس بات کا واضح جُوت نہیں کہ زبانی روایات کا سلسلہ بھی مکمل طور پر قابل اعتماد تھا۔ کیسانیت کا ہوناکیا اس بات کا واضح جُوت نہیں کہ زبانی روایات کا سلسلہ بھی مکمل طور پر قابل اعتماد تھا۔ صحیفہ جمام بن منبہ کی اشاعت نے دراصل طلوع اسلام کے قول سے کیے کرائے پر پانی چھردیا ہے۔ اس صحیفہ کی اشاعت اور تقابل کے بعد دو باتوں میں ایک بات بسرحال شاہم کرنا پر تی ہے۔

(I) زبانی روایات و خواه ان پر دو سو سال محزر چکے ہوں قابل اعتاد ہو سی ہیں۔

(٢) یه که کتابتِ حدیث کا سلسله تھی وقت بھی منقطع نہیں ہوا۔ اور بیہ رونوں ہاتیں طلوع اسلام کے لیے سم قاتل ہے۔

اور مولانا مودودی صاحب نے روایت باللفظ کے سلسلہ میں جو تقریر کی مثال پیش فرمائی ہے۔ وہ اس لیے ناقابل التفات ہے کہ اگر مولانا ہی کو دوبارہ وہی تقریر دہرانے کو پکما جائے تو وہ خود بھی بالفاظہ دہرا سکنے پر قادر نہیں ہوں گے وہ زیادہ سے زیادہ سے زیادہ سے کہ کر سکتے ہیں کہ اس کے معانی کا کوئی پہلو مفقود نہ ہونے دیں اور میں روایت بالمعنٰ ہے جو کہ اصل مقصود ہے۔

اسناد کے سلسلہ میں طلوع اسلام اور مولانا مودودی صاحب کی مثالوں کے بعد ایک دو مثالیں ہم بھی پیش کرتے ہیں۔ پہلی مثال میہ ہے کہ فرض سیجیے کہ ایک کمرہ میں ایک بڑی اور خوبصورت می میز پڑی ہے۔ آپ دس آدمیوں کو اس کمرہ میں خواہ اکٹھے بھیج دیں۔ یا ایک ایک کر کے باری باری یا وقفوں کے بعد اور ان سے کئے کہ اس میز کا حلیہ قلمبند کریں۔ آپ دیکھیں گے کوئی تو اس کی شکل وصورت پر تبعرہ کرے گا۔ کوئی اس کی شاعت اور چک

### کے کیہ کر ایک ایک اللہ بی muhàmasi اللہ rary.com کینے کیا۔

دمک کی تعریف کرے گا۔ کوئی اس بات کو اہم سمجھے گا۔ کہ میز کس قتم کی لکڑی سے تیار کی گئی ہے۔ کوئی اس کے پایول کے بنچے گلے ہوئے پیتل کی وضاحت بڑے اشھاک سے کرے گا یہ بھی ہو سکتا ہے کہ کوئی صاحب ایک کے بجائے دویا تین پہلو زیر بحث لائیں۔ یہ بھی ممکن ہے کہ کوئی صاحب اتنے ذہین ہوں کہ وہ ہر پہلو پر تبھرہ کریں۔ اور یہ بھی عین ممکن ہے کہ ان آدمیوں کے بیان کردہ بعض جزئیات میں اختلاف یا تضاد واقع ہو جائے۔ اب آگر کوئی ان جزئیات کے اختلاف کو بنیاد بنا کر میز کے وجود یا اس کی ساخت پرداخت ہی سے انکار کردے تو کیا اس کی عقل کا ماتم نہ کریں گے؟ بالکل یمی صورت حال ہمارے محرین حدیث بھائیوں کی ہے۔

اب ذرا آگے چلئے۔ آپ ان دس آدمیوں کو کئے کہ وہ اپنا بیان زبانی آگے کچھ نئے آدمیوں تک پہنچا دیں۔ پھریہ نئے لوگ دو سرے نئے لوگوں کو بتا دیں۔ آگے آپ دیکھیں گے کہ ان لوگوں کے بیانات میں لفظی اختلاف تو ضرور ہوگا گریہ اختلاف ایسا بھی نہ ہوگا کہ اس سے میزکے وجودیا اس کی وضع قطع سے انکار لازم آئے۔

مندرجہ بالا متنوں مثالیں دراصل سیجے صورت طال کی عکاسی نہیں کر تیں۔ صیح عکاسی اسی صورت میں ہو سکتی ہے کہ اصل واقعہ یا خبر کا سننے یا دیکھے دالوں کی ذات سے گرا تعلق بھی ہو اور اس خبر کے انتقال میں کمی بیشی پر اسے سزاکا خوف بھی ہو۔ اب فرض سیجے کہ ایک وزیر تعلیم مدرسین کے ایک اجلاس میں سے اعلان کر تا ہے کہ آئندہ ہرماہ ہر ملازم کی شخواہ کا پائے فیصہ کوتی ہوگی۔ اور اس کے عوض اسے اور اس کے بال بچوں کو سرکاری ڈپنسری سے مفت علاج کی سمولت دی جائے گی۔ ساتھ ہی وزیر تعلیم سے اعلان بھی کرتا ہے کہ سے خبر دور افرادہ مقامات کے مدرسوں تک بلاکم وکاست کی جائے۔ گریے یاد رہے کہ اس اعلان میں جس نے بچھ کمی بیشی کی اسے معطل کر دیا جائے گا۔ آپ دیکھیں گے کہ سے خبر دور دور کے اعلان میں جس نے بچھ کمی بیشی کی اسے معطل کر دیا جائے گا۔ آپ دیکھیں گے کہ سے خبر دور دور کے مقامات پر پہنچ جائے گی لیکن اس کے معانی ومفہوم میں کوئی فرق واقع نہ ہوگا۔ آگر چہ الفاظ میں کتنا ہی اختلاف واقع ہو جائے سے صورت حال تو روایت بالمعنیٰ کی ہے رہا روایت باللفظ کا معاملہ تو سے روایت بالمعنیٰ کی ہے رہا روایت باللفظ کا معاملہ تو سے روایت بالمعنیٰ کی ہے رہا روایت باللفظ کا معاملہ تو سے روایت بالمعنیٰ سے بھی مختلط تر ذرایعہ ہے۔

آگے چل کر حافظ صاحب فرماتے ہیں کہ:

روایت بالمعنیٰ اور آئمہ نحو: "ابو حیان نے لکھا ہے کہ یمی وجہ ہے کہ آئمہ نحو نے جس قدر استشاد آیات سے کیا ہے روایات سے نہیں کیا کیونکہ ان کو الفاظ حدیث پر وثوق نہیں تھا کہ یہ رسول اللہ کے الفاظ میں۔ آگر کسی روایت میں بعینہ الفاظ محفوظ ثابت ہو جائمیں تو اتفاقی امرہے۔" (م۔ ح ص ۱۱۸)۔ اس اقتباس میں درج ذیل امور قابل غور ہیں:

جو صحابہ روایت باللفظ کو ضروری سیجھتے تھے۔ ان کی سب مرویات باللفظ ہیں۔ اور جو روایت بالمعنیٰ
 کو جائز سیجھتے تھے وہ بھی روایت باللفظ کی فضیلت کے قائل اور اس پر حریص بھی تھے۔ اس صورت میں

www.muhammadilibrary.com

آئینهٔ رَویزیت کے 536 (حصہ چہارم) دوام صدیث

نتیجه تو بیه لکانا چاہیئے که احادیث کا اکثر حصه بالفاظه منتقل ہوا ہے۔ نه بید که "آگر بعینه الفاظ محفوظ ثابت ہو جائمیں تو بیہ اتفاقی امرہے۔"

ڈرا غور فرمائیے کہ اگر کسی عربی عبارت میں سبیل کی جگہ طریق کالفظ رکھ دیا جائے تو اس سے وہ نحوے کو نے کہ کہ اگر ہوں گے۔

اگر ایک ابن حیان نحوی نے روایات سے استشاد درست نہیں سمجھا تو بہت سے نحوی اسے درست بھی سمجھا تو بہت سے نحوی اسے درست بھی سمجھتے ہیں۔ مثلاً علامہ رضی۔ البدر الدماینی 'صاحب خزینۃ اللاب ادر ابن مالک وغیرہ۔ (آریخ الحدیث والحدثین ص ۲۹۳)

﴿ عرب و عجم کے اختلاط ہے جو اثرات عربی زبان پر بڑے اور اس سے عربی زبان میں بگاڑ پیدا ہوا تو ہید دوسری صدی ہجری کے وسط میں ہوا جب کہ عمد عباسیہ میں بیت الحکمت قائم کیا گیا اور مختلف عجمی کتابوں کو عربی میں اور عربی کتب کو عجمی زبانوں میں منتقل کیا گیا۔ جب کہ حدیث کی تدوین اس سے پیشتر ہو چکی تھی تھی ۔ اور تدوین کے بعد روایت ہا معنیٰ کا کوئی جواز نہیں۔

## (۲) خرمنفرد کی مقبولیت

حافظ صاحب فرماتے ہیں کہ:

"دوسرا اصول خرمنفرد کی مقولیت کا ہے۔ یعنی محدثین نے اس روایت کو جس کا راوی کسی درجہ میں ایک ہی ہو۔ لیکن ان کے معیار کے مطابق تقہ ہو۔ مقبول قرار دیا۔ علمائے محتقین (؟) نے ای وقت اس کی مخالفت کی۔ ابراہیم بن اساعیل نے کہا کہ روایت بھی شہاوت کے ہے۔ اس لیے جب تک ہر درجہ میں کم از کم دوراوی نہ ہوں قبول نہیں کی جا سی۔ معزلہ اور خاص کر ابو علی جبائی نے بھی سختی ہے ٹوکا۔ مگر محدثین نے کوئی التفات نہیں کیا کیونکہ اس سے احادیث کے ایک بوے جھے سے ان کو دست بردار ہونا بڑتا تھا۔ اور غالباً ہی وجہ ہے کہ امام غزائی اور رازی نے باوجود قلفی اور معقولی ہونے کے بھی ان کے ساتھ موافقت کی ہے۔ حالانکہ جب قرآن میں معمولی باوجود قلفی اور معقولی ہونے کے بھی ان کے ساتھ موافقت کی ہے۔ حالانکہ جب قرآن میں معمولی لین دین پر 'جو دنیاوی امور میں 'دو مسلمانوں کو گواہ بنا لینے کا حکم دیا گیا ہے تو دینی امور میں کیوں دو گواہوں کی ضرورت نہیں ہے۔ " (مقام حدیث ص ۱۹)

محققین کون لوگ ہیں؟: یہ تو آپ جانتے ہی ہوں کے کہ جہال کہیں حافظ اسلم صاحب علائے محققین کے تام سے بات کرس تو ان کے نزدیک یہ محققین وہی معزلین کے علاء ہیں جو آپ کے بیٹرو تھے اور جیت حدیث سے انکار کے اس فتنہ کا آغاز کیا تھا۔ یمی علائے محققین محقولی یا منطقی بھی ہوتے ہیں۔ پھران محققین اور محدثین کی عقلیں آپس میں بالکل متضاد تھیں۔ اب حافظ صاحب کو افسوس یہ ہے کہ امام غزالی اور رازی کی عقلیں آپس میں بالکل متضاد تھیں۔ اب حافظ صاحب کو افسوس یہ ہے کہ امام غزالی اور رازی

### آئيد برازيي www.muhannagelibrary.com رواع مديث

تو معقولی اور فلسفی قشم کے آدمی ہتھے۔ انہوں نے معتزلین کو چھوڑ کر محدثین کا کیوں ساتھ دیا تھا؟ روابر در منزلہ شداد دین اور جد مسئلہ زیر محدثہ تقاور پر تقال آیاں وابر در منزلہ شداد ہیں۔ سرا نہیں

روایت بمنزلہ شمادت: اور جو مسئلہ زیر بحث تھا وہ یہ تھا کہ آیا روایت بمنزلہ شمادت ہے یا نہیں؟
اب ہم یہ دیکھیں گے کہ معزلین اپناس دعویٰ میں کہ "روایت بمنزلہ شمادت ہے" میں کس قدر حق بجانب تھے۔ اس کا ایک جواب تو حافظ صاحب نے خود ہی دے دیا ہے کہ امام غزائی اور رازی نے باوجود معقولی اور فلنی ہونے کے معزلین کا ساتھ نہ ویا تھا۔ حالا تکہ ان حضرات کو ذخیرہ احادیث کے جمع کرنے سے بھی چندال، غرض نہ تھی۔ جیسا کہ حافظ صاحب نے محدثین کے کام پر معزلین کے اس انکار کی وجہ صرف یہ بنائی ہے کہ اگر محدثین کی بات مان لیتے تو انہیں احادیث کے ایک کیر حصہ سے وستبردار ہونا پڑا تھا۔ لذا یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ معزلین کا یہ دعویٰ حقیقت پر مبنی نہ تھا۔ کیونکہ غزائی اور رازی کو حدیث کے کثیر حصہ کے ناکارہ ہونے کی تو چندال فکر لاحق نہ تھی۔ پھر بھی انہوں نے محدثین کا ساتھ دیا تھا۔

اب ہم یہ ویکھیں گے کہ رہاہت اور شادت میں وہ کیا نمایاں فرق ہے جس کی وجہ سے روایت کو بمنزلہ شادت قرار نہیں دیا جا سکیا۔ اور دو فرق درج ذمل ہے۔

روایت اور شہادت میں فرق : ﴿ شادت سرف اس بیان کو کہتے ہیں جو کوئی گواہ قاضی کے سامنے بیش ہو کر دیتا ہے جب کہ روایت کا قاضی کے سامنے بیش ہو کر بیان دینے سے چندال تعلق نہیں ہو گا۔

② شادت صرف فصل خصومات کے لیے دی جاتی ہے گویا شاہر کے بالتقابل کوئی فریق ٹانی بھی ضرور میں میں میں میں میں میں تعاقب نہد ہو ہے۔

ہو تا ہے۔ جب کہ روایت کا اس سے چندال تعلق نہیں ہو تا۔ (3) مختلف فتم کے خصومات کے لیے شمادت کا نصاب الگ الگ اور مطے شدہ ہے۔ مثلًا لعان کی پانچ

ے میں ہوتھ کے مورت میں اداکی جاتی ہیں۔ شہاد تیں جو قسموں کی صورت میں اداکی جاتی ہیں۔

زناکی چار شہادتیں۔ (صرف مردول کی) چوری اور قصاص دغیرہ کے لیے دو شہادتیں (صرف مردول کی) عام لین دین کے معاملات میں (دو گواہیال مردول کی) اور آگر یہ میسرنہ آئیں تو ایک مرد اور دو عورتول کی گواہیا۔ رویت ہلال اور اموال سلب کے لیے صرف ایک گواہی۔ ثبوت رضاعت کے لیے صرف ایک گواہی۔ ثبوت رضاعت کے لیے صرف ایک گواہی خواہ مرد کی ہویا عورت کی اس معاملہ میں عورت اور مرد کی گواہی برابر ہے) لیکن روایت کے لیے کوئی نصاب مقرر نہیں۔

عام لین دین کے معاملات میں دو عور توں کی گوائی ایک مرد کے برابر ہے۔ پھراس میں بھی تخصیص ہے کہ یا تو دو مرد ہوں یا ایک مرد اور دو عور تیں۔ یہ نہیں ہو سکتا گواہ چار عور تیں ہوں اور مرد کوئی بھی نہ ہو۔ لیکن روایت کے معاملہ میں عورت اور مرد کی گوائی کیسال حیثیت رکھتی ہے۔ بشر طیکہ وہ دو سری شرائط بورا کرتی ہو۔

www.muhammadilibrary.com کے اینیهٔ رَویزیت میلی میلی اللہ میلی اللہ کی کا میلی کی اللہ کا میلی کا کہ کا کہ کا کہ کا کہ کا کہ کا کہ کا ک

® شاہد کیلئے صرف عدالت شرط ہے۔ جبکہ راوی کیلئے عدالت کے علاوہ ضبط بھی دو سری شرط ہے۔

راوی کے صدق و کذب کا پہتہ رواۃ ورجال ہے بھی چل سکتا ہے۔ جو روایت حدیث میں اس کے ساتھ شریک ہوتے ہیں جب کہ شمادت میں یہ باتیں نہیں پائی جاتیں۔

ھ سریک ہوتے ہیں بہ سے کہ سمادت کی میں بابل کی کہا گیا۔ میں اتر میران مضم ہے میں میں میں میں الکا میلا

ان تصریحات سے واضح ہے کہ شمادت اور روایت بالکل جداگانہ الفاظ ہیں جو الگ الگ مفاہیم کے لیے استعال ہوتے ہیں۔ یہ الفاظ آپس میں مترادف نہیں ہیں تو پھر روایت کو بمنزلہ شمادت کے کیوں کر قرار دیا جا سکتا ہے؟ کیں وجہ ہے کہ اگر امام غزالی اور رازی نے معقولی اور منطقی ہونے کے باوجود معتزلین کا ساتھ نہ دیا تو وہ اس معالمہ میں حق بجانب تھے۔

اب ہم فرض کر لیتے ہیں کہ راوی مبنزلہ شاہد ہے۔ لیکن پھر بھی اس کا نصاب مقرر نہیں وہ ایک بھی ہو سکتا ہے۔ اور اس پر جرح وتعدیل کے لیے بھی صرف ایک گواہی کافی ہوتی ہے۔ جو محدثین اور مصنفین کی اپنی ذات ہوتی ہے تو پھر آخر خبرواحد کی ججیت کو تشکیم کر لینے میں کیا چیز مانع ہے؟

روایت یا عینی شمادت: آگے چل کر جناب حافظ صاحب نے دور صدیقی اور دور فاروقی کے دو ایسے واقعات بھی انہیں واقعات بھی انہیں کی زبانی سنئے۔ کی زبانی سنئے۔

© حضرت الوبكر ن الدى كان ايك عورت آئى جو المين يوتے كے تركہ سے حصد ما كلتى المحقى۔ انہوں نے فرمایا میں كلام اللہ میں تیرا حصد نہیں یا تا۔ نیز فرمایا كه تهمارے اس قول پر كوئى شاہد ہے۔ محلا بن مسلمہ نے كما میں شمادت دیتا ہوں۔ اس وقت اس (عورت) كو ایك سدس (الارا حصد) دلوا دیا۔ "(م-ح ص١١٩)

© حفرت عمر بناٹھ کے دروازہ پر ابو موکی بناٹھ نے آواز دی۔ جب جواب نہ ملا تو واپس چلے۔ اتنے میں فاروق اعظم بناٹھ اندر سے نکل آئے۔ اور بوچھا کہ آواز دینے کے بعد پلنے کیوں؟ کہا کہ حضور ماٹھ بیا نے فرمایا ہے کہ جب تمین بار پکارنے کے بعد جواب نہ ملے تو واپس ہو جاؤ۔ فرمایا کہ گواہ لاؤ۔ ورنہ اچھی طرح خبرلوں گا۔ ابو موکی کا رنگ خوف سے اڑگیا۔ بھاگے ہوئے مجد کی طرف صحابہ کے پاس آئے۔ واقعہ سنایا اور کہا اگر کسی نے سنا ہو تو میرے ساتھ چلے۔ چنانچہ ایک شصحابی نے شادت دے دی تب حضرت عمر بناٹھ نے ان کو چھوڑا۔ (م-ح ص٣٦)

ایک محالی حضرت ابو سعید خدری تھے جو سب محابہ سے کمن تھے۔ جب حضرت ابوموی اشعری معجد میں
 پنچ اور واقعہ بتایا تو حضرت ابی بن کعب کنے گئے کہ ہم میں سے سب سے چھوٹا آدی شمادت کیلئے جائے اللہ

### آئيدَ رَيِّي Www.muhammashlibrary.com) مديث

اب چونکہ ان دونوں واقعات سے خبرِ واحد کی ججیت کا اثبات ہو تا ہے' جو حافظ صاحب کو کسی صورت گوارا نہیں۔ لنذا کیک لخت دو سمرا پنیترا بدلا اور فرمایا:

"کم عمد صحابہ میں عینی شہادت کا ملنا ممکن تھا۔ اس وقت یہ طرز عمل بالکل حق بجانب تھا۔ لیکن زمانہ مابعد میں راوی کی حیثیت شاہد کی نہیں رہی بلکہ مدعی کی ہو گئی جو رسول اللہ ساتھ کیا کی طرف سے امت کے جملہ افراد پر جن کی تعداد کروڑوں نہیں بلکہ ممکن ہے اربوں میں ہو جائے ایک عقیدہ یا عمل کی پابندی عائد کرنا چاہتا ہے اور اس کا بیان بھی واسطہ در واسطہ ہے۔ اس لیے اس کے اوپر لازم ہے کہ وہ وہ شاہد عادل پیش کرے۔ جو گوائی دیں کہ اس نے فلاں سے ہمارے سامنے سا اوپر لازم ہے کہ وہ دو شاہد عادل پیش کرے۔ جو گوائی دیں کہ اس نے فلاں سے ہمارے سامنے سا اوپر لازم ہونے ضروری ہیں۔ بلا ان کے اصولی عدالت اور قانونِ شریعت کے مطابق اس کا قول تسلیم کے قابل نہیں۔" (م-ص ۱۲۰) اصولی عدالت اور قانونِ شریعت کے مطابق اس کا قول تسلیم کے قابل نہیں۔" (م-ص ۱۲۰)

فرماتے ہیں کہ عمد محاج میں عینی شمادت کا ملنا ممکن تھا۔ اس وقت سے طرز عمل حق بجانب تھا۔"
 اس سے معلوم ہوا کہ:

(الف) آگر عینی شادت ایک بھی میسر آگائے تو وہ کانی ہے۔ طالاتکہ آپ کے دعویٰ کی بنیاد سے تھی کہ دنیوی امور کے عام لین دین کے معاملات میں دو گوائیوں کی ضرورت ہے تو دبنی امور میں کیوں نہیں؟ اب سوچنے کی بات سے ہے کہ کیا دنیاوی امور کے شاہد عینی نہیں ہوتے اور وہ دو شاہد عینی ہی چاہئیں۔ تو ان دافعات میں ایک عینی شاہد کو کیسے گوارا کر لیا گیا ہے؟

الله تأكد حضرت عمر كو معلوم ہوكد بيد حديث تو يچه بچه جانتا ہے۔ حضرت ابوسعيد خدرى كو بيميخ كے بعد حضرت ابى بن كعب بنا فحد خود بھى حضرت عمر بنا فحد كى باس آئے اور كماكد "اصحاب رسول الله پر خواہ مخواہ عذا بند بنو۔ تو اس كے جواب بيس آپ نتين باتيں بيان فرمائيں۔ (ا) اپنے آپ پر افسوس ظاہر كياكہ باذار كے اشغال كى دجہ سے مجھ پر رسول الله كابيد ارشاد بوشيدہ رہا (۲) ميں نے جب بيد قول رسول الله ساتو چاہاكہ اس كى تصديق بھى موجائے (۳) پھر آپ نے دونوں محابوں سے معذرت كى اور فرماياكہ ميرابيد رويد محض اس وجہ سے تھاكہ لوگ اطوب كے دوايت كرنے ميں حتى الوسع احتياط سے كام ليس۔ تاكہ كوئى غلط بات رسول الله كى طرف منسوب نہ ہونے يائے۔

www.muhammadilibrary.com (حصه چهارم) روا کا صدیث کرویزیت کرو

(ج) خرواحد جمت بھی ہے اور بہنزلہ شہادت بھی نہیں: دورِ صحابہ میں تمام صحابی عینی شاہد نہیں ہوتے تھے بلکہ ایک صحابی دو سرے صحابی سے روایت کر تا اور دو سرا اسے درست سلیم کر لیتا۔ خود حضرت عریظ ہو ایک انساری نے آپس میں باری مقرر کر رکھی تھی۔ کہ ایک دن حضرت عمریظ ہو دربار نبوی سٹھیا میں حاضر رہیں اور آپ کے اقوال اور پیش آمدہ حالات وواقعات سے اس انساری کو مطلع کریں اور دو سرے دن یمی ذمہ داری اس انساری کی تھی۔ حضرت عمریظ ہو کے اس طرز عمل سے بھی دو باتوں کا پت چا ہے۔ ایک بید کہ روایت بھی قابل چا ہوتی ہے۔ ایک بید کہ روایت بمنزلہ شہادت نہیں ہے اور دو سرے بید کہ ایک آدی کی روایت بھی قابل قبول ہوتی ہے۔

(۲) آگے فرماتے ہیں کہ "لیکن زمانہ مابعد میں راوی کی حیثیت شاہر کی نمیں رہی۔ بلکہ مدعی کی ہوگئ۔ جو رسول اللہ کی طرف سے امت کے کرو ژوں افراد پر کسی عقیدہ یا عمل کی پابندی عائد کرنا چاہتا ہے" (ص۱۲۰)۔

راوی بمنزلہ مری؟: ہم یہ بات سیخفے سے قاصر ہیں کہ ایک رادی کی حیثیت مدی کی کیسے ہوگ؟ مدی وہ ہوتا ہے جو کسی عدالت میں ایک دعوی ہیں گرتا ہے۔ اور اسے اپنے دعوی کی صحت پر اصرار ہوتا ہے۔ اس لیے وہ گواہ بھی پیش کرتا ہے۔ جب کہ رادی صرف ایک سنت خبریا اثر بیان کرتا ہے۔ اس سے زیادہ کچھ نہیں کرتا پھر ناقدین فن اس خبریا اثر کو کئی معیاروں پر پر کھتے ہیں اور فیصلہ کرتے ہیں کہ یہ خبر صحح ہیا غلط" پھر ان ناقدین نے بھی یہ دعوی بھی نہیں کیا کہ جو پھر ہم فیصلہ کر بچکے ہیں یہ حرف آخر ہے۔ یا غلط" پھر ان ناقدین نے بھی یہ دعوی بھی نہیں کیا کہ جو پھر ہم فیصلہ کر بچکے ہیں یہ حرف آخر ہے۔ بلکہ شخصی و تنقید کا میدان پھر بھی ماہرین فن کے لیے کھلا چھوڑ دیا ہے اور دو سرا فرق یہ ہے کہ مدی جب کوئی دعوی چیش کرتا ہے تو اس کے مقابل فریق خانی کا (جو اس کے اس جوئی کو تسلیم نہیں کرتا) وجود بھی ضروری ہوتا ہے۔ لیکن روایت کے سلسلہ میں فریق مقابل کی کوئی پابندی نہیں کیونکہ روایت کے معالمہ میں خریق مقابل کی کوئی پابندی نہیں کیونکہ روایت کے معالمہ میں کرتا ہے قان کا دور یہ ہوتا۔

اور تیسرا فرق یہ ہے کہ مدی کے اس دعویٰ کی عدم پیروی یا مرنے کے بعد اس کا دعویٰ ختم سمجھا جاتا ہے۔ جب کہ روایت میں یہ بات بھی نہیں ہوتی۔ ایک راوی اور ایک مدی میں اگر کوئی قدر مشترک ہو سکتی ہے تو وہ ہے "صرف کوئی بات بیان کرنا" اس کے بعد دونوں کے میدان الگ الگ ہو جاتے ہیں۔ اب اگر اس طرح کی ایک قدر مشترک سے حافظ صاحب راوی کو مدی قرار دے لیس تو ہم انہیں کیا کمہ سکتے ہیں؟

پھرآگے چل کر حافظ صاحب فرماتے ہیں:

احادیث مشہور اور عزیز سے انکار: "اب سوچنے کی بات ہے کہ ہماے پاس جس قدر ذخیرہ روایات ہے اس میں ایک روایت ہے اس میں ایک نہیں جو اس طرح شاوتوں سے خابت ہو یا کی جا سکتی ہو۔ اس لیے تمام

#### آئيدَ رَبِيهِ www.muhamman المعيد المعالم الم

رواييتي غيريفيني ہيں۔ " (م- ح ص١٦١)

یہ تو حافظ صاحب کے سوچنے کی بات تھی اور ہمارے لیے سوچنے کی بات یہ ہے کہ آگر الی روایات کا وجود ہی ناممکن ہے تو آئمہ اصول نے خبر مشہور اور خبر عزیز کی اصطلاحیں خواہ مخواہ ہی مقرر کر دی تھیں؟ جس چیز کا وجود ہی نہ ہو اس کا کوئی نام رکھنا یا اس کے لیے اصطلاح مقرر کرناکیا محض ظرافت طبع کے لیے کیا گیا تھا؟ اور دوسری سوچنے کی بات یہ ہے کہ پہلے حافظ صاحب خبر متواتر کے وجود سے انکاری تھے۔ اب خبر مشہور اور عزیز سے بھی انکار کر دیا ہے۔ اب جس شخص کی دلیل ہی "میں نہ مانوں" ہو اسے کوئی منوا بھی کیے سکتا ہے؟ رہی خبر واحد تو اس کے وجود سے انکار تو نہیں کرتے مگراسے غیر بھینی اور ناقابل احتجاج سمجھ کر اس سے دامن بچا لیتے ہیں۔

### خبر متواتر

خبر متواتر وہ ہے جس کے رادی ہر طبقہ میں بکٹرت (تین سے بسرطال زیادہ) ہوں۔ اور ایس خبرے علم بیٹنی حاصل ہوتا ہے۔ اس سلسلہ میں عافظ اسلم صاحب نے خبر متواتر کی تعریف میں نحبة الفکر کے حوالہ سے درج ذیل عبارت لکھی ہے:

"ایک تعداد کیرجس کا عاد تأجموٹ پر انقاق کر ہے اول ہو اس کو روایت کرے اور ابتدا سے انتها کے انتہا کا نتا کا تعداد اتنی ہی کیر ہو اور اس کی بنا محسوس پر ہو اور اس سے بداہہ مامع کو لقین حاصل ہو جائے۔" (م-ح ص ۱۲۱)

بعد ازال حافظ صاحب اس تعریف کی نکته وار یول تفصیل بیان فرات میں که «بعنی خبر کے متواتر ہونے کے لیے چار شرطیں ہیں:

- اس کے راوبوں کی تعداد اتنی کثیر ہو۔ کہ ان کے کذب پر باہم انقاق کر لینا عاد تأ ناممکن ہو۔
- ابتدا سے انتہا تک ہر درجہ میں اس کے راویوں کی تعداد اتن ہی کثیر ہو کسی ایک درجہ میں بھی اس
   ابتدا سے (کس سے ؟) کم ہوگی تو وہ متواتر نہ رہے گی۔
- اس کا مبی محسوس ہو اگر غیر محسوس ہوگا تو متواتر نہ ہوگا۔ مثلاً مکہ ایک شرہے۔ اس کو بیان کرنے والے خواہ ہزار ہی آدمی کیوں نہ ہوں۔ یہ خبر متواتر اور یقینی ہوگی۔ بخلاف اس کے اگر کروڑوں آدمی کمیں کہ عیمیٰ خدا کے بیٹے ہیں تو یہ خبر متواتر نہ ہوگی۔ کیونکہ اس کا مبی غیر محسوس اور محصن ۔
- اس خرکو سنے سے سامع کو بھین ہو جائے اور وہ کسی دلیل کا محتاج نہ رہے۔" (ایساً ص ۱۲۲)
   اس تعریف کو حافظ صاحب نے تفصیل کے ساتھ کلتہ وار بیان کیا ہے۔ اس کو سمٹا کر صرف دو نکات

میں بھی پیش کیا جاسکتا ہے۔ یعنی ایسی حدیث جس کے راوی ہر طبقہ میں کیر ہوں کہ ان کا جھوٹ پر اتفاق

ha<u>mma</u>ḍiljbrary.com عديث (حصد چمارم) دوام حديث آمکینه کرویزیت

ناممکن ہو۔ اور دوسرے ہیہ کہ اس کا بنی محسوس ہو۔

حافظ صاحب کی مغالطہ آفرین: آپ نے جو مبنی محسوس (یعنی مکہ شم) اور مبنی غیر محسوس (عیسیٰ خدا کے بیٹے ہیں) کی مثالیں دی ہیں ان کا خبر متواتر سے کیا تعلق ہے؟ یہ دونوں باتیں تو قرآن سے بھی معلوم ہیں۔ پھران كا خرمتواتر سے رابطہ قائم كرنے كاكيا فائدہ؟ البتہ حافظ صاحب نے مبى محسوس ميس مكه شمرك مثال دے کر خبر متواتر کی تعریف کو نمایت محدود کر لیا۔ جب کہ حافظ ابن حجر ( نحبة الفکو کے مصنف) اور ان کے علاوہ دو سرے محدثین اور علماء بھی اس جملہ سے کہ "اس خبر کا تعلق عقل سے نہیں بلکہ حس سے ہو" سے سد مراد لیتے ہیں کہ اس خر کا تعلق محسوسات خسہ میں سے کسی ایک سے بھی ہو تو بد شرط پوری جو جاتى ہے۔ مثلًا راوى كمتا ہے۔ رَايْتُ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم فَعَلَ كَذَا يا سَمِعْتُ رَسُول اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم قال كَذَا تو يونكه الى روايت مين فَعَلَ كا تعلق حِس باصره سے اور قَالَ كا تعلق حِس سامعہ سے ہے للذا مبنی محسوس کی شرط پوری ہو گئی۔ اور ایسی احادیث رواۃ کی تعداد والی شرط کے ساتھ بکٹرت مل جاتی ہیں۔

خرمتواتر کی نئی تعریف: اس کے بعد ماف سلم صاحب کتے ہیں کہ۔

"اليي حديث جس ميں بيہ چاروں شرطيں پائی جائي متواتر اور مفيد يقين ہو گي اور اس كو علماء معقول يعني منطقیوں نے یقنیات میں شار کیا ہے۔ لیکن اس قتم کی تزاتر حدیث کا کوئی وجود ہی نہیں ہے۔ چنانچہ علامہ ابن الصلاح نے جو باوجود اس کے کہ حدیث کے معالمہ میں نہاہت خوش اعتقاد میں لکھا ہے کہ اس تعریف کے مطابق متواتر حدیث کا ملنا مشکل ہے۔ حافظ ابن حجران کا بیہ توں نقل کرنے کے بعد لکھتے ہیں کہ ایسی حدیثیں مل سکتی ہیں۔ گر حقیقت یہ ہے کہ محدثین نے جن جار حدیثوں کے تواتر کا دعویٰ کیا ہے ان میں تواتر لفظی نہیں بلکہ معنوی ہے"

علاوہ بریں انہوں نے (کس نے؟) تواتر کامفہوم ہی بدل دیا ہے۔ اور مشہور حدیث کو متواتر قرار دینے کی كوشش كى ہے۔ جس كے يقينى مونے كا برگز وعوى نہيں كيا جاسكتا۔ اگر سمى صحابي يا امام نے كوئى روايت كى جس کے بعد اس کے بیان کرنے والے حد شار سے زیادہ ہو گئے تو وہ خبر متواتر نہ ہوگی ۔ کیونکہ اس میں روایت کی تعداد اول سے آخر تک کیسال نہیں ہے"..... "جو لوگ فرط عقیدت سے صححین کی روایوں کو متواتر کہنے کی کو شش کرتے ہیں۔ مثلاً امام ابن تیمیہ یا ابن العملاح ' ان کے ساتھ اس حد تک تو موافقت کی جاسکتی ہے کہ وہ اپنے اپنے مصنفین تک متواتر ہیں۔ مگر اڑھائی سو سال کا زمانہ جو ان سے پہلے رسول الله تک ہے اس میں خبرواحد ہی تھیں۔ زیادہ صاف لفظوں میں یوں کما جا سکتا ہے کہ متواتر وہ ہے جس سے بداہی ہو نقین حاصل ہو اور وہ دعویٰ ودلیل اور سند کی بھی محتاج نہ ہو۔ اور ایس کوئی حدیث نہیں ہے کہ جملہ حدیثیں خبرواحد ہی ہیں اور آئمہ اصول نے تصریح کی ہے کہ خبرواحد مفیدیقین نہیں ہے۔"

آئينة يَربيبي www.pauhajan<mark>madi</mark>k(Drary.com) حديث

(مقام حدیث ص۱۲۲ س۱۲۳)۔

خبر متواتر ایک بھی نہیں: اس طویل اقتباس میں غور طلب امور پر ہم نے نیچ لا سنیں لگا دی ہیں اور بید مندرجہ ذیل ہیں:

© ان مندرجہ بالا چار شرطوں کے مطابق علاء معقول اور منطقیوں کے نزدیک متواتر حدیث کا وجود ہی عقامے یہاں سوال یہ پیدا ہو تا ہے کہ اگر فی الحقیقت کوئی خبر متواتر موجود نہیں تو محدثین کو اس اصطلاح کو وضع کرنے کی کیا ضرورت پیش آئی تھی؟ دوسری عجیب بات یہ ہے کہ خبر متواتر کی شرائط تو محدثین بتائیں اور ان کی تشریح و تفنیم کو نظر انداز کرتے ہوئے اسے انہیں محدثین کی شرائط پر پر کھنے والے ہیں علماء معقولی اور منطقی۔ بھروہ یہ نتیجہ بتائیں کہ خبر متواتر کوئی بھی نہیں تو اس میں قصور کس کے فہم کا ہوا؟

© حافظ صاحب لکھتے ہیں کہ علامہ ابن صلاح جو باوجود اس کے حدیث کے معالمہ میں نمایت خوش اعقاد ہیں۔ لکھا ہے کہ اس تولیف کے مطابق متواتر حدیث کا لمنا مشکل ہے" اب دیکھئے کہ علامہ ابن صلاح ' حافظ ابن جمر سے بہت پہلے ہو گزرے ہیں۔ اس موضوع پر علامہ ابن صلاح کی تصنیف کا نام "مقدمہ ابن صلاح " ہے۔ پھر بعض حقرات نے اس مقدمہ کو منظوم کیا ہے۔ بعض نے اختصار کیا اور بعض نے اس کا محملہ لکھا اور یہ سب پچھ ہو جانے گل بعد حافظ ابن جمرکا دور آتا ہے۔ آپ نے اپنی کتاب محبة الفکر میں خبر متواتر کی وہ تعریف کسی جے حافظ صاحب نے چار نکات یا شرائط کے تحت بیان کیا ہے۔ اب مافظ صاحب کا یہ قول سامنے لائے کہ ابن صلاح کے نزویک اس تعریف کے مطابق (یعنی جو حافظ ابن جمرکی اس نے ہوں بعد بیان کی) متواتر حدیث کا لمنا مشکل ہے۔ اب سوال بہے کہ ابن صلاح حافظ ابن جمرکی اس تعریف کے مطابق متواتر حدیث کا لمنا مشکل ہے۔ اب سوال بہے کہ ابن صلاح حافظ ابن جمرکی اس تعریف کے مطابق متواتر حدیث کا لمنا مشکل ہے۔ اب سوال بہے کہ ابن صلاح حافظ ابن جمرکی اس تعریف کے مطابق متواتر حدیث کا لمنا مشکل ہے۔ اب سوال بہے کہ ابن صلاح حافظ ابن جمرکی اس تعریف کے مطابق متواتر حدیث عاش کرنے کے لیے دوبارہ زندہ ہو کردائی آگئے تھے؟

پھریہ بھی دیکھئے کہ ابن صلاح احادیث کے معالمہ میں نمایت خوش آحقاد ہیں پھر بھی انہیں توکوئی متواتر حدیث نظرنہ آئی۔ ان کے مقابلہ میں حافظ ابن حجر جو کم خوش اعتقاد ہیں۔ انہیں بہت سی الی (متواتر) حدیثیں مل سکتی ہیں۔ تو آخریہ کیا معمہ ہے؟

عافظ صاحب لکھتے ہیں۔ "مگر حقیقت یہ ہے کہ محدثین نے جن چار حدیثوں کے متواتر ہونے کا دعویٰ کیا ہے۔ ان میں بھی تواتر لفظی نہیں بلکہ معنوی ہے" اس حقیقت کی قبلہ حافظ صاحب ذرا مزید وضاحت فرما دیتے تو کیا ہی اچھا ہو تاکہ وہ احادیث کون کونی ہیں؟

شعلاوہ بریں انہوں نے (بینی محدثین نے جو اقسام حدیث کی تعریف خود ہتانے والے ہیں) متواتر کا منہوم ہی بدل دیا ہے۔ اور مشہور حدیث کو متواتر قرار دینے کی کوشش کی ہے۔ جس کے متعلق بیقتی ہونے کا دعویٰ ہر گز نہیں کیا جا سکتا" اب اگر یہ دعویٰ کرنے والے تو علماء۔ معقول اور منطق حضرات ہوں اور اصطلاحات حدیث کی تعریف پیش کرنے والے محدثین ہوں تو ان میں سے اعتبار کس کا کیا جائے؟ اور علماء معقول پہتے ہے کون ہیں؟ وہی معتزلین کا طبقہ جن سے انکار حدیث کے فتنہ کا آغاز ہوا تھا۔

www.muhammadilibrary.com المَيْنَ بُرُورِيتِت اللهِ عَلَيْنَ مُرِورِيتِت اللهِ عَلَيْنَ مُرِورِيتِت اللهِ عَلَيْنَ مُرِورِيتِت اللهِ عَلَيْنَ مُرِورِيتِت اللهِ عَلَيْنَ مُرَادِينَ اللهِ عَلَيْنَ مُرْدِينَ اللهِ عَلَيْنَ مُرَادِينَ اللهِ عَلَيْنَ مُرَادِينَ اللهِ عَلَيْنَ مُرَادِينَ اللهِ عَلَيْنَ مُرَادِينَ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ مُرَادِينَ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ مُرَادِينَ اللهِ عَلَيْنَ مُرْدِينَ اللهِ عَلَيْنَ مُرْدِينَ اللهِ عَلَيْنِينَ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنِ اللهِ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنِ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَيْنَا اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنَ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنَا اللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنَا عِلَيْنَا اللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنِ عَلَيْنَا اللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِي عَلِي عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلِيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِي عَلَيْنِ عَلِيْنِ عَلَيْنِ عَلِيْنِ عَلِي عَلِيْنِ عَلِي عَلَيْنِ عَلِي عَلَيْنِ عَلِي عَلَيْنِ عَلِ

© پھر فرماتے ہیں "اگر کسی صحابی یا امام نے کوئی روایت کی جس کے بعد اس کے مانے والے حد شار سے زیادہ ہو گئے تو بھی وہ خبر متواتر نہ ہوگی کیونکہ اس میں رواۃ کی تعداد اول سے آخر تک یکسال نہیں۔"
اب دیکھئے کہ الی ردایت میں آپ کو اعتراض اول سے آخر تک پر نہیں۔ بلکہ صرف اول پر ہی ہو سکتا ہے۔ بعنی صحابہ کی سطح پر چو نکہ راوی صحابی صرف ایک ہے للذا یہ خبر متواتر نہ ہوگی۔ جب کہ ہمارے نزدیک کسی ایک صحابی (امام سے نہیں بلکہ صحابی سے اور اگر یہ صحابی امام بھی ہو تو مزید بہترہ) کی روایت بھی متواتر کی شروط پر اثر انداز نہیں ہو سکتی کیونکہ صحابہ کے متعلق محدثین اور ناقدین کا متفقہ فیصلہ ہے۔ کہ ((الصحابة کُلُهُم عُدُولٌ)) بعنی صحابہ کی تنقید سے بالاتر ہے۔ اور یہ تو ظاہر ہے کہ کشرت رواۃ کا فاکدہ کی ہے۔ کہ اس سے رواۃ کی عدالت و شاہت کے متعلق بھین پیدا ہو جاتا ہے۔ جو کہ صحابی کی صورت میں کی گئی' اس وقت تک وہ ضابطہ بھی رہا ہو۔

© پھر فرماتے ہیں: "جو لوگ فرط عقیدت سے صححین کی روایتوں کو متواتر کہنے کی کوشش کرتے ہیں۔ مثلاً امام ابن تیمیہ یا ابن الصلاح ان کی ساتھ اس حد تک تو موافقت کی جا سکتی ہے کہ وہ اپنے اپ مصنفین تک متواتر ہیں۔ مگر اڑھائی سوسال کی اپنہ جو ان سے پہلے رسول اللہ تک ہے اس میں وہ خبرواحد ی تھیں۔"

اس اقتباس میں بہت ہی ہاتیں قابل غور آگئی ہیں۔ مثلاً:

(الف) اس اقتباس میں امام ابن تیمیہ اور ابن العملاح کے جاتھ امام ابن حجر کا اضافہ بھی ضروری تھا۔
کیونکہ انہوں نے ابن صلاح کے مقابلہ میں کم خوش اعتقاد ہونے کے اوجود ابن العملاح کے علی الرغم
احادیث متواترہ کا وجود تشکیم کر لیا ہے۔ دوسرے وہ فی الواقع صحیمین کی احادیث کو متواتر کی قتم سے شار
کرتے ہیں۔

(ب) ابن العلاح كے متعلق حافظ صاحب فرما كيكے ہيں كه ان كے نزديك ابن حجركى تعريف كے مطابق كسى متواتر حديث كالمنامشكل ہے۔ اور اب يہ فرما رہے ہيں كه ابن العلاح صححين كى تمام احاديث كو متواتر تسليم كرتے ہيں۔ ان ميں سے كون سى بات صحح ہے؟

(ج) صحیحین میں متواتر کی کشر تعداد موجود ہے: اپنے مصنفین کی حد تک تو حافظ صاحب اس بات کے موافق ہیں کہ صحیحین کی احادیث درجہ تواتر میں ہیں۔ اب بات صرف اس اڑھائی صد سالہ دور کی ہے جو ان مصنفین اور رسول اللہ کے درمیان حائل ہے۔ اور میں دوران احادیث کو متواتر سے خرواحد کی سطح بر لے آتا ہے اب سوال میہ ہے کہ اگر اس تیسری صدی کے محدثین ومصنفین ایک ہی احادیث کو اپنی اپنی تصانف میں مختلف طریق سے بیان کریں او ران مصنفین کی تعداد تین سے بسرحال زیادہ ہو۔ اور اس کا مجی محدثین کی تعراد تین سے بسرحال زیادہ ہو۔ اور اس کا مجی محدثین کی تعراد کما جا سکتا ہے یا نہیں؟ اور اگر

^ www.muhanninadilibrary.com//

طلوعِ اسلام کے خیال میں اس کا جواب نفی میں ہو تو محدثین کی تعریف کے مطابق اس میں وہ کونسا نقص باقی رہ جاتا ہے۔ جس کی وجہ سے بیہ تواتر کا درجہ حاصل نہیں کر سکتیں اور الیی بہت سی احادیث کی حافظ ابن حجرنے اپنے مختصرے رسالہ ''بلوغ المرام'' میں بھی نشان دہی کر دی ہے۔

(د) ان مصنفین اور رسول اللہ کے درمیان جو اڑھائی صد سالہ دور ہے۔ یہ بھی خلائی دور نہیں ہے۔ بلکہ اس دور میں بھی کتابتِ حدیث اور تدوینِ حدیث کا معالمہ بتدر تکح اپنی ارتقائی منازل طے کر تا ہوا محدثین تک پنچا ہے جس کی تھوڑی بہت تفصیل ہم سابقہ صفحات میں پیش کر چکے ہیں اور زیادہ تفصیل

تحدین معت کی ہے ہیں میں مورن کے میں اسلام میں اچھا خاصالٹر پیر منظرعام پر آچکا ہے۔ بتانے کی ہمیں ضرورت بھی نہیں۔ کیونکہ اس سلسلہ میں اچھا خاصالٹر پیر منظرعام پر آچکا ہے۔

انظ صاحب نے اس اقتباس میں جس قدر مغالطے دیئے اور تضاد بیانی سے کام لیا۔ اس کی تفصیل آپ آپ دیکھ چکے ہیں۔ چرجب اس پر بھی آپ کی طبیعت سیرنہ ہوئی اور خبر متواتر کے وجود سے متعلق آپ کو کھٹکا ہی رہا۔ تو آپ نے آخری حربہ یہ استعال کیا کہ خبر متواتر کی تعریف ہی بدل دی۔ جو محدثین کی تعریف سے اور وہ تعریف یہ ہے کہ۔

متواتر کی تعریف اور قرآن: "متواح وہ ہے جس سے واضح یقین حاصل ہو اور وہ دعویٰ ودلیل اور سند کی محتاج نہ ہو"

﴿ پَهِر آخر مِيں آپ نے آئمہ اصول کی تصریح بھی ادھوری سی بیان فرما دی کہ "خرواحد مفید یھین اسی بھی اوھوں ہے" جب کہ آئمہ اصول کی مکمل تصریح یوں ہے کہ "خرواحد مفید یقین تو نہیں تاہم اگر خرواحد مقبول ہو تو مفید علم نظری ضرور ہے اور اس کا اتباع واجب العل ہے"

اب ایک سوال میہ باقی رہ جاتا ہے کہ جن محدثین کے حوالوں سے آپ نے ہر طرح کی حدیث کو نا قابل یقین فلمذا مردود قرار دیا ہے۔ انہی محدثین کی نگاہوں میں جی احادیث مقبول اور واجب العل کیسے قرار پاکئیں؟ www.muhammadiljbrary.com آئینهٔ بَرُویِزیّت کے 546 (حصہ چہارم) دوا کِ مدیث

باب: پنجم

# دلا **کلِ حدیث**

اس مضمون کا افتتاح جناب حافظ صاحب ورج ذبل اقتباس سے کرتے ہیں

سنت کی آئینی حیثیت پر اعتراض: "محدثین نے حدیث کی آئینی حیثیت پر آیات قرآنی ہے بھی استدلال کی کوشش کی ہے۔ اس لیے ان کے جوابات بھی لکھنے ضروری ہیں۔ تاکہ حقیقت اچھی طرح واضح ہو جائے امام شافعی (۲۰۴ھ) نے اپنی کتاب الام کی ساتویں جلد میں اس جماعت کا ذکر کیا ہے اس (جماعت یا اس کے کسی نمائندہ) نے امام موصوف ہے سوال کیا ہے۔ کہ "قرآن کریم نے جو فرائض امت پر عائد کیے ہیں ان میں ہے تم کسی کو عام قرار دیتے ہو۔ کسی کو خاص کسی کو لازم اور کسی کو مبلح اور بیہ سب پچھ ان روایات کی بنا پر کرتے ہو۔ جو ایسے لوگوں ہے مروی ہیں۔ ان میں سے اکثر کو تم نے نہ دیکھا نہ ان سے ملے اور باوجود ان کی عدالت اور شاہت کے قائل ہونے کے تم اس میں ہے کسی کی نسبت بھی یہ عقیدہ نمیں رکھتے کہ وہ غلطی' غلط فنمی خطا اور نسیان ہے بری تھے۔ پھر بھی ان کی روایتوں کو اس قدر برحق سمجھتے ہو کہ ان کی بنا پر احکام اللی میں تفریق کر ڈالتے ہو۔ " (م-ح ص ۱۲۳)

امام شافعی رطیع کا جواب: "امام صاحب نے جو جواب دیا اس کا خلاصہ بیہ ہے کہ ان روایات سے سنت کی خبرصادق ہم تک پنچی ہے۔ اور سنت وہ ہے جس کو قرآن کریم نے ﴿ يُعَلِّمُهُمُ الْكِنَابَ وَالْحِكُمَةَ ﴾ کی خبرصادق ہم تک پنچی ہے۔ اور سنت وہ ہے جس کو قرآن کریم نے ﴿ يُعَلِّمُهُمُ الْكِنَابَ وَالْحِكُمَةَ عَنْهُ مِن حَكمتِ كے لفظ سے تعبیر کیا ہے۔ نیز دو سری آیت ہے ﴿ مَاۤ الْتُكُمُ الرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَائَهُكُمْ عَنْهُ فَالْتَهُوْا ﴾ (۵۹-۵۹) یعنی رسول جو پچھ تم کو دے وہ لے لوا ور جس سے روکے اس سے باز رہو اس سے سنت کی حیثیت ثابت ہے۔ اس کے بعد امام صاحب کتے ہیں کہ بیس کر اس (جماعت یا اس جماعت کے نمائندہ فرد؟) نے اپنے قول سے رجوع کیا"

<u>حافظ اسلم صاحب کا تبھرہ:</u> حافظ صاحب کتاب "الام" سے بیہ اقتباس پیش کرنے کے بعد خود اس پر یوں تبھرہ فرماتے ہیں کہ-

" حقيقت يه إلى كالرامت على مكركو قائل كردين كوجم المم شافعي كى كرامت على سجحة إلى -

## آئينه رَدِي www.muhamynadilibfary.com) مديث

ورنہ ان سے تو اس کے سوال کے کسی حصہ کا بھی جواب نہ ہوا۔ کیونکہ اس کا اعتراض نفس روایت اور فرایعہ روایت کے متعلق تھا کہ وہ مشتبہ ہے اس لیے قرآن کی غیر مشتبہ آیات میں فیصلہ کرنے کے قابل نہیں ہے" (مقام حدیث ص۱۲۳)

سمرہ کا جائزہ: اس تبھرہ میں جافظ صاحب دراصل بتانا یہ چاہتے ہیں کہ قرآن سے جو علم حاصل ہو آ ہے وہ تو یقینی ہے جب کہ احادیث سے حاصل شدہ علم ظنی ہے۔ پھرایک ظنی علم کو یقینی علم کے بارے میں تھم کیسے سمجھا جا سکتا ہے؟ حافظ صاحب اس جماعت کے نمائندہ سائل کی عقل پر حیران ہیں جو امام صاحب کے سامنے اپنا اصل اعتراض ہی بھول گیا.... اور اسے آپ نے امام شافعی کی کرامت سے تعبیر کیا اب دو ہی احقال ہو سکتے ہیں ایک یہ کہ وہ نمائندہ فی الواقع اتنا بدھو تھا کہ اسے اصل اعتراض کا ہوش ہی نہ رہا۔ اور دو سرے یہ کہ امام صاحب کا جواب فی الواقع مسکت تھا۔ لیکن حافظ صاحب خلاصہ چیش کرتے وقت اسے گول کر گئے۔

پھر جب ہم امام شافعی کی کتاب الام کی طرف رجوع کرتے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ دو سرا اختال ہی درست ہے۔ وہ متلِ حدیث اتنا بدھو نہیں تھا کہ حافظ صاحب کی طرح کی بیان کردہ باتوں کے سامنے رام ہو جاتا بلکہ امام شافعی ؓ نے اس متکر کو فی الواقع دو باتوں میں لاجاب کر دیا تھا۔ اور وہ دو باتیں درج ذیل ہیں۔

(ا) سنت کی ضرورت: امام شافعی ؒ نے فرمایا کہ قرآن میں میت کے ترکہ سے متعلق مختلف مقامات پر مندرجہ ذمل دو آیات ہیں۔

﴿ كُتِبَ عَلَيْتُكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ "جب تم مِن مَن كَى كوموت آجائے اور اس نے إِن تَرَكَ خُيْرًا ٱلْوَصِينَةُ لِلْوَلِلَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ ﴾ ال چھوڑا ہو تو تم پر الدین اور قریبی رشتہ واروں (البقرة ٢/ ١٨٠)

اور دوسرے مقام پر ہے:

﴿ وَلِأَبُوَيْهِ لِكُلِّ وَحِدِ قِنْهُمَا ٱلسُّدُسُ مِمَّا نَرَكَ إِن كَانَ لَهُ وَلَدُّ فَإِن لَدَ يَكُن لَهُ وَلَدُّ وَوَرِثَهُۥ أَبُواهُ فَلِأُمِهِ ٱلثُّلُثُ فَإِن كَانَ لَهُۥ إِخْوَةً فَلِأُمِيهِ ٱلسُّدُسُ﴾ (النساء / ١١)

والدین میں ہے ہرایک کو اور دو سرے مقام پر ہے ۱/۱ حصد ملے گا۔ آگر میت کی اولاد ہو اور آگر اولاد نہ ہو اور آگر اولاد نہ ہو اور اس کے وارث اس کے والدین ہوں تو مال کو ۱/۳ حصد ملے گا اور آگر میت کے بھائی بھی ہوں تو اس کی ماں کو ۱/۱ حصد ملے گا۔

یہ آیات پڑھ کر امام شافعی رہیٹی نے کہا کہ پہلی آیت کی روسے میت کو والدین اور اقربین کے حق میں وصیت کا پورا اختیار دیا گیا ہے لیکن دو سری آیت میں اور اقربین کے حق میں اس اختیار کو کلی طور پر سلب کر کے اللہ تعالی نے خود ان کے حصے مقرر کر دیئے ہیں۔ اب بتائیے کہ سنت سے آپ بے نیاز ہو کر کس www.muhammadilibrary.com اَمُنِهُ بِرُورِيتِت اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَي

آیت پر عمل کریں گے۔ اور کیوں؟ سنت تو ہمیں یہ بتاتی ہے کہ پہلی آیت منسوخ ہے اور دوسری ناتخ۔ یعنی پہلا تھم ختم ہو چکا اب صرف دوسرا تھم باقی ہے۔ اب آپ نہ تو سنت کو ججت مانتے ہیں اور نہ ناتخ دمنسوخ کو۔ اور ان دونوں آیات پر بیک وقت عمل کرنا محال ہے۔ پھر آپ کیا کریں گے؟ چنانچہ امام موصوف کی اس دلیل کے سامنے مکر حدیث سنت سے احتجاج کا قائل ہو گیا۔

(۲) کیا طن دین کی بنیاو بن سکتا ہے؟ <sup>©</sup>: دوسری بات جس کے سامنے وہ مکر حدیث لاجواب ہوا یہ تھی کہ امام صاحب نے اس مکر حدیث ہے پوچھا کہ "یہ آدی جو آپ کے پاس بیٹھا ہے کیا اس کا خون اور مال حرام ہے یا نہیں؟ مئر حدیث نے کہا۔ "حرام ہے" امام شافعی کمنے گئے کہ "آگر دو مخص شمادت دیں کہ اس نے فلال مخص کو قتل کیا اور اس کا مال لے لیا اور وہ مال اب اس کے پاس موجود ہے تو پھر اس کے بارے میں آپ کیا رویہ اختیار کریں گے؟" مئر حدیث کنے لگا! "میں اس کو فورا قتل کر دول گا اور اس کا مال لے کر مقتول کے وار قول کو دلواؤں گا"

امام شافعی کنے گئے۔ کیا یہ ممکن نہیں کہ گواہوں نے غلط اور جھوٹی گواہی دی ہو؟ مکر حدیث کہنے لگا "یہ تو ممکن ہے" امام صاحب نے کہا۔ چر آپ نے اس شخص کے مال اور خون کو جھوٹی گواہی کی بناء پر کیسے مباح قرار دیا۔ حالانکہ وہ خون اور مال حرام فہا؟" منکر حدیث کہنے لگا"اس لیے کہ شہادت کا قبول کرنا ضروری امرہے"

شهادت اور روایت: امام شافعی کنے گئے۔ "اگر تم گواہوں کی گواہی کو ظاہری صداقت کی بناء پر قبول کرٹا ضروری سیجھتے ہو۔ اور باطن کا علم تو صرف اللہ تعالیٰ ہی کو جہتے ہم راوی کے لیے جو شرائط عائد کرتے ہیں وہ گواہی کی شرائط سے زیادہ کڑی شہیں۔ چنانچہ ہم جن لوگوں کی شمادت کو قبول کرتے ہیں۔ ضروری نہیں کہ ان کی روایت کردہ حدیث کو بھی ضیح سمجھ لیں۔ راوی کی صداقت کا پتہ تو رواۃ ورجال سے بھی چل سکتا ہے جو روایت حدیث میں اس کے ساتھ شریک ہوتے ہیں۔ علاوہ ازیں کتاب وسنت سے بھی چل سکتا ہے جو روایت حدیث میں اس کے ساتھ شریک ہوتے ہیں۔ علاوہ ازیں کتاب وسنت سے بھی راوی کی غلطی واضح ہو جاتی ہے۔ جب کہ شمادت میں ان باتوں میں کوئی بات بھی نہیں پائی جاتی۔

منكر حديث كا اعتراف حقيقت: يه مكالمه خاصاطويل ب جس مين امام موصوف في دير كئي مثالون في است قائل كيا اور بالآخر وه كهنه لگامين تشليم كرا مول كه حديث نبوى دين مين ججت ب اور جس في رسول كي حديث كو تشليم كيا اس في گويا الله كي حكم كو قبول كيا. آپ كے بتانے سے مجھ پر يه حقيقت روشن موگئ" (كتاب الام - ج 2 ص ٢٥٠).

<sup>🛈</sup> مزید تفصیل بانچویں حصہ میں آئے گی۔

<sup>🕝</sup> تفصیل بچھلے باب میں گذر چکی ہے۔

اَيَدُورُورِ www.muhamminagiiib ary.com مديث

یہ تھے وہ دلا کل جن کا ذکر حافظ اسلم صاحب نے مناسب نہ سمجھا اور اے امام شافعی ؓ کی کرامت ہے تعبیر کرکے آگے چلتے ہئے۔

اس کے بعد حافظ صاحب کہتے ہیں کہ۔

حكمت كامفهوم؟: "علاده بريل حكمت كامفهوم انهول في (امام شافعيٌ في) عديث كو قرار ديا كلى طرح صحح نبيل ايك عام لفظ هم - جس كے معنى بيل "دانائى كى باتيل" خود قرآن كريم كى صفت حكيم ب لينى

اس مِن حَمَت كى باتين مِن مصل كه جابجا آيات مِن تفريح ہے۔ ﴿ وَأَنزَلَ اللَّهُ عَلَيْكَ ٱلْكِئنَبَ وَأَلِحَكُمَةً ﴾ "اور الله تعالى نے تجھ پر كتاب و حكمت نازل فرمائى۔"

سورہ بنی اسرائیل میں تورات کے احکام عشرہ کے مقابل تیرہ احکام نازل کرنے کے بعد اللہ تعالیٰ نے

﴿ ذَلِكَ مِمْاً أَوْمَى إِلَيْكَ رَبُّكَ مِنَ أَلِيكُ مِنَ أَلِيكَ مِنَ أَلِيكَ مِنَ أَلِيكَ مِنَ أَلِيكَ مِنَ أَلِيكُ مِنَ أَلِيكُ مِنَ أَلِيكُ مِنَ أَلِيكُ مِنْ أَلِيكُ مِنَ أَلِيكُ مِنَ أَلِيكُ مِنَ أَلِيكُ مِنَ أَلِيكُ مِنْ أَلِيكُ مِنَ أَلِيكُ مِنَ أَلِيكُ مِنَ أَلِيكُ مِنَ أَلِيكُ مِنَ أَلِيكُ مِنَ أَلِيكُ مِنْ أَلِيكُ مِنْ أَلِيكُ مِنْ أَلِيكُ مِنَ أَلِيكُ مِنْ مِنْ أَلِيكُ مِنْ أَلِيكُ مِنْ مِنْ أَلِيكُ مِنْ أَلِيكُمْ مِنْ أَلِيكُ مِنْ أَلِيكُمْ مِنْ أَلِيكُ مِ

## كتاب وحكمت

مندرجہ بالا سطور میں حافظ صاحب نے تین باتوں کی وضاحت فرائی ہے۔

۵ حکمت کا معنی "وانائی کی باتیں" ہے۔

© قرآن کریم چونکہ محیم ہے۔ لندا حکمت تمام کی تمام قرآن میں محصور ہے۔ اس کے باہر حکمت کا کوئی وجود ہی نہیں بالفاظ دیگر کتاب و حکمت کے درمیان واؤ تفیری ہے۔ مغایت کی نہیں اور اس بات کی وضاحت طلوع اسلام نے بعض دو سرے مقامات پر کربھی دی ہے۔

پہ حکمت بذریعہ وحی رسول الله طالح پر نازل ہوئی اور وہ سب قرآن میں آگئی ہے۔ کیونکہ قرآن کے سواکوئی وحی رسول الله طالح پر نازل ہوئی وہ بھی سب قرآن میں شامل ہے۔ اس کے علاوہ پھی نہیں۔

اب ہم انہیں تین باتوں پر تبھرہ کریں گے۔

ا۔ حکمت کا معنی : حکمت کا معنی "وانائی کی باتیں" نہیں بلکہ محض "وانائی" ہے جس میں وانائی کی باتیں یا کام اور وانائی کا فیم سب چیزیں شامل ہیں۔ حکمت کی دو قسمیں ہیں۔ علمی اور عملی۔ حکمت علمی کو فلسفہ (Philospher) بھی کہتے ہیں اور ایسے حکیم کو فیلسوف یا فلاسفر (Philospher) اور یہ علم کسی چیز کے اسباب وعلل اور اس کی ماہیت سے بحث کرتا ہے۔ حکمت عملی کو انگریزی میں پالیسی (Policy) کہتے ہیں۔

www.muhammadilibrary.com آکینهٔ بِرَویزیت محصد چهارم) دوا مِ حدیث محصد کا است

جس کا مطلب کسی کام کو عمل میں لانے کا طریق کار ہوتا ہے۔ انسانوں کی امراض کا علاج کرنے والے طبیب کو بھی حکیم کہتے ہیں۔ اور ایبا حکیم امراض انسانی کے دونوں پہلوؤں سے آشنا ہوتا ہے اس کی حکمت علمی تو یہ ہے کہ وہ امراض کے اسباب وعلل پر نظر رکھ کر مرض کی تشخیص کرتا ہے اور اس کے نتائج سے آگاہ ہوتا ہے یا ظاہری مرض کے اسباب یا علل تک پہنچنے کی کوشش کرتا ہے اور اس کی حکمت عملی یہ ہے کہ وہ ان امراض کے دفیعہ کے لیے اس کا علاج اور طریق کو سمجھتا اور عمل میں لا سکتا ہے۔ گویا حکمت کے لفظ کے معنی سے ہی یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ حکمت تمام کی تمام قرآن میں ہی محصور نہیں۔ عکمت کے لفظ کے معنی سے ہی یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ حکمت تمام کی تمام قرآن میں ہی محصور نہیں۔ علکہ باہر کی دنیا میں بھی اس کا وجود بکشرت پایا جاتا ہے۔

۲۔ حکمت اور قرآن کریم: دوسری بات جو آپ نے قرآن کریم کے حوالہ سے درج فرمائی ہے کہ قرآن خود اپنے آپ کو حکیم کتا ہے۔ لغذا یہ حکمت قرآن میں ہے اور واؤ کو واؤ تفیری سمجھا جائے گا۔ یہ بات لغت اور عقل دونوں کے ظاف ہے۔ لغت کے ظاف اس لیے کہ واؤ تفیری بیشہ مترادف الفاظ کے درمیان آتی ہے۔ جیسے رنج والم یا حرت وانبساط لیکن کتاب اور حکمت مترادف الفاظ نہیں ہیں۔ حکمت کا لفظ ہولئے سے کسی کا ذہن قرآن کریم یا گتاب کی طرف ختقل نہیں ہوتا۔ اسی طرح کتاب کا لفظ ہولئے سے بھی حکمت کا دمنوم ذہن میں نہیں آتا۔ للذا تاب و حکمت کے درمیان واؤ کو تفیری قرار دینا درست نہیں۔ اور عقل کے ظاف اس لیے ہے کہ اگر قرآن نے اپنے آپ کو حکیم کما ہے تو اس سے یہ کیے لازم نہیں۔ اور کریم بھی کہتا ہے۔ تو کیا کرم اور کریم بھی کہتا ہے۔ تو کیا کرم کا قرآن کے علاوہ کہیں وجود نہیں؟ ایک عام فہم مثال سے یوں سمجھے کہ ایک شخص کہتا ہے کہ چینی میٹا ہوتی کے علاوہ اور کئی چیز میں نہیں ہو کتی۔ جینی میٹا جاتا۔ کی کا قرآن کے علاوہ اور کئی چیز میٹی نہیں ہو کتی۔ نہیں بایا جاتا۔ یا جینی کے علاوہ اور کئی چیز میٹی نہیں ہو کتی۔

"- حکمت اور وحی: تیسری بات جو آپ نے یہ بیان فرمائی کہ حکمت بذریعہ وحی منزل من اللہ ہوتی ہے۔ اور وہ حکمت یکی قرآن کریم یا کتاب کی آیات ہیں۔ یہ بات بھی عقل و نقل دونوں کے خلاف ہے۔ عقل کے خلاف اس لیے کہ حکیموں یا طبیبوں اور فلاسٹروں وغیرہ پر وحی نازل نہیں ہوتی۔ علامہ اقبال کو حکیم الامت کما جاتا ہے۔ جب کہ اس پر کوئی وحی نازل نہیں ہوئی تھی۔ اور نقل کے خلاف اس لیے کہ قرآن مجید میں ہے کہ "ہم نے لقمان کو حکمت دی" (۱۳:۳۱) طلائکہ ان کے نبی ہونے میں بھی اختلاف ہے بھردو سرا بھران پر حکمت بذریعہ وحی کا کیسے نزول ہوا؟ اگر بفرض محال یہ تسلیم کر لیا جائے کہ وہ نبی تھے تو پھردو سرا مسئلہ پیدا ہو جاتا ہے کہ حکمت کتاب کے بغیر بھی منزل من اللہ ہو سکتی ہے کیونکہ حضرت لقمان کو کوئی مسئلہ پیدا ہو جاتا ہے کہ حکمت کتاب کے بغیر بھی منزل من اللہ ہو سکتی ہے کیونکہ حضرت لقمان کو کوئی

نيز قرآن ميں ہے:

﴿ يُوْقِي ٱلْحِكَمَةَ مَن يَشَآهُ ۚ وَمَن يُوْتَ "وه جس كو جاہتا ہے دانائى بخشا ہے اور جس كو دانائى الْحِكَمَة كُونَ خَيْرًا ﴾ دى گئى اس كو بست برى بھلائى دى گئى۔ " الْحِكَمَة فَقَدْ أُوقِى خَيْرًا كَا حَيْدِيراً ﴾ دى گئى اس كو بست برى بھلائى دى گئى۔ "

اب دیکھئے کہ اس میں نہ تو حکمت کے لیے منزل من اللہ ہونے کی شرط ہے۔ اور نہ کسی مخص کے نبی ہونے کی۔ حکمت بغیروحی اور کتاب کے بھی دی جا سکتی ہے۔ اور ہروہ مخص جے اللہ چاہتا ہے عطا فرما دیتا ہے۔

قرآن کا دعویٰ صرف میہ ہے کہ انبیاء پر حکمت بذریعہ وحی بھی نازل کی جاتی ہے۔ یا انبیاء کو جو حکمت عطا کی جاتی ہے اس کا نزول بذریعہ وحی ہو تا ہے۔ لیکن اس نے بیہ تو لازم نہیں آتا کہ حکمت کا جہاں کہیں بھی وجود پایا جاتا ہو۔ اس کا نزول بذریعہ وحی ہوا ہو۔ اور انبیاء کے ذریعہ ہی ہوا ہو۔

انبیاء میکنظم پر نازل شدہ حکمت: اب میں اس بات کو ایک دوسرے طریق ہے واضح کرتا چاہتا ہوں قرآن کریم میں کم از کم ۲۲ انبیاء کا آئر آیا ہے۔ لیکن کتامیں صرف چار ذکور ہیں۔ اگر صحف ابراہیم کو بھی شامل کر لیا جائے تو زیادہ سے زیادہ پانچ کتامیں ہو کیں۔ اب سوچنے کی بات ہے کہ باقی ۲۱ انبیاء پر بھی آخر کچھ نہ کچھ نہ کچھ بذریعہ وحی نازل ہوا تو تھا۔ لیکن وہ آئاب بسرطال نہیں تھا۔ اسی وحی بغیر کتاب کو قرآن کریم نے حکمت کے لفظ سے تعبیر کیا ہے۔ جو تمام انبیاء پر بذریعہ وحی نازل ہوتی رہی۔ ان انبیاء پر بھی جنہیں کتاب دی گئی اور ان پر بھی جنہیں کتاب نہیں دی گئی۔

اس ٹھوس حقیقت سے مندرجہ ذیل طمنی نتائج بھی سامنے آتے ہیں۔

② حكمت كتاب سے جدا گلنہ چيز ہے اور كتاب و حكمت كے درميان واؤ تفيرى نهيں ہے.

منٹرل من اللہ حکمت کو شرعی اصطلاح میں وحی خفی کہا جاتا ہے اور کتاب کو وحی جلی۔ وحی خفی تمام
 انبیاء پر نازل ہوتی رہی۔ اور اس کے بغیر نبی کا تصور ممکن نہیں۔ لیکن وحی جلی صرف معدودے چند
 مسولوں کو عطا ہوئی۔ اور یہ ان کی اضافی نضیلت ہے۔

© دحی خفی پر ایمان لانااور اس کی بجا آوری ایسے ہی فرض ہے جیسے کہ وحی جلی کی۔ ایمان واقتال امر کے لحاظ سے ان میں چندال فرق نہیں۔ حضرت نوح المنظم کی قوم نے اس وحی خفی یا حکمت کا انکار کیا تو عذاب اللی میں ماخوذ اور غرق کیے گئے۔ حضرت موسیٰ پر کتاب یا وحی جلی اس وقت نازل ہوئی جب کہ فرعون اور آل فرعون وحی خفی یا حکمت سے انکار کی بناء پر اپنے انجام کو پہنچ چکے تھے۔

سب سے پہلی کتاب حضرت موئ پر نازل ہوئی۔ وہ بھی اس وقت جب وہ فرعون کے غرق ہونے

www.muhammadilibrary.com المَيْهُ رَبُويِرِينَت اللهِ اللهِّ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المِلمُولِي المِلمُولِي الم

کے بعد بنی اسرائیل سمیت واوی سینا میں قیام پذیر تھے۔ اس سے پہلے کے تمام انبیاء پر اور خود حضرت مویٰ ملت ہی وی حفی یا حکمت ہی نازل ہوتی رہی۔

◎ حضرت موی پر کتاب تورات سے پہلے جو وحی خفی نازل ہوئی اور اس طرح سابقہ اور مابعد کے انبیاء پر جو وحی خفی یا جلی نازل ہوتی رہی اسے مختصراً قرآن میں بذریعہ وحی جلی محفوظ کر دیا گیا ہے۔ اس لحاظ سے قرآن کریم جسے سابقہ کت کا معیموں ہے۔

ے قرآن کریم جیسے سابقہ کتب کا مھیمن ہے۔ اس طرح سابقہ منزل من اللہ حکمت کا بھی مھیمن ہے۔

﴿ عام طور پر سنت اللہ یہ رہی ہے کہ پہلے اغبیاء پر بذریعہ وحی خفی احکام شریعت نازل ہوئے۔ بعد میں کسی کتاب میں اس وحی خفی یا حکمت کے ضروری حصہ کو محفوظ کر دیا گیا۔ بعینہ اس طرح رسول اللہ پر بست سے احکام پہلے بذریعہ وحی خفی یا حکمت نازل ہوئے۔ بھرایک عرصہ بعد بذریعہ وحی جلی یا قرآنی آیات بست سے احکام پہلے بذریعہ وحی خفی یا حکمت نازل ہوئے۔ بھرایک عرصہ بعد بذریعہ وحی جلی یا قرآنی آیات ان سے بعض احکام وارشادات کی تویش کر دی گئی۔ اور ایسے بہت سے واقعات ہم انشاء اللہ وحی خفی اور وحی جلی کی بحث میں بیان کریں گے۔

حکمت کے عام مفہوم پر حافظ اس صاحب کے اعتراضات: پھر آگے چل کر مافظ صاحب موصوف

ارشاد فرماتے ہیں:

''خور اس منگر (اس جماعت کے نمائندہ سائل نے اعتراض کیا تھا کہ ازواج رسول مٹھیا کو قرآن میں تھم دیا گیا ہے کہ:

﴿ وَأَذْ كُرْبَ مَا يُتَلَىٰ فِي بُيُويِكُنَّ مِنْ "أور تَهادك مُرول مِن الله كي آيتين اور عَمت كي مَا يَنْ ال

جن سے معلوم ہوا کہ حکمت قرآن میں شامل ہے۔ ورنہ حدیثوں کی تلاوت کون کرتا ہے؟ گرامام صاحب نے اس کی طرف توجہ نہ فرمائی۔ حالا نکہ خود ان کا قول ہے کہ حدیثیں منزل من اللہ نہیں ہیں۔ بلکہ استنباطات نبویہ ہیں۔ یعنی قرآنی آیات سے آنخضرت ساٹھیا نے جو سمجھا اور فرمایا۔ پھر جس حکمت کا منزل من اللہ ہونا ثابت ہے۔ وہ حدیث کیے ہو سکتی ہے؟ قرآن میں ہے کہ ہم نے لقمان کو حکمت دی تو کیالقمان کو خاتم النبین کی حدیثیں دی گئی تھیں؟" (م۔ ح ص۱۲۱)

اس اقتباس میں حافظ صاحب موصوف نے خلط محث کر دیا اور بلا تکلف حکمت کی جگہ حدیث کا لفظ استعال فرما گئے۔ لنذا ہم ان اعتراضات کا جواب دینے سے پیشتر چند باتوں کی وضاحت ضروری سجھتے ہیں۔

منزل من الله حكمت اور سُنَّت ميں فرق: عموماً به سمجھا جاتا ہے كه جس چيز كو قرآن نے حكمت كے لفظ سے تعبير فرمایا ہے۔ وہى چيز حديث كى زبان ميں سنت كهاتى ہے۔ اور امام شافعی ؒ نے بھى اس منكر كو حكمت سے مراد سنت ہى بتایا ہے۔ حدیث نہیں كها تھا۔ ليكن اگر بنظر غائر ديكھا جائے تو حكمت منزل من الله اور سنت ميں خفيف سافرق ہے اور وہ بہ ہے۔

تحکمت خواہ علمی ہو یا عملی بیہ تمام تر منزل من اللہ نہیں ہوتی۔ اس کا مجھ حصہ تو منزل من اللہ ہو تا ہے اور پچھے حصہ ایسا بھی ہو تا ہے۔ جس میں نبی یا رسول سابقہ وحی کی روشنی میں پیش آمرہ مسائل پر اس خداداد بھیرت کے ذریعے غور کرتا ہے جو عام انسانوں کے علاوہ صرف انبیاء کو ہی عطاکی جاتی ہے۔ پھر آگر وہ اس اشنباط اور اجتماد کے ذریعے صحیح نتیجہ پر پہنچتا اور صحیح طریق کار افتیار کرتا ہے تو اس کا یہ عمل سنت اور شریعت کا حصه بن جاتا ہے۔ اور اگر اس اجتہاد اور اشتباط میں غلطی کر جائے تو فورا بذریعہ وحی جلی یا وحی خفی اس کی اصلاح کر دی جاتی ہے۔ وحی جلی کے ذریعہ اصلاح کی مثال یہ ہے۔

جب ملال بن اميه رفاقو نے رسول الله مالي الله عند دريافت فرمايا كه اگر كوئي فخص اين بيوى 🗘 كو كمي دوسرے مرد کے ساتھ بدکاری کرتے دکھ پائے تو کیا کرے؟ کیا وہ اس وقت شمادتوں کو ڈھونڈنے یا شاہد بنانے کے لیے دوڑتا پھرے؟ اس بات کو آپ نے سابقہ وحی کی روشنی میں قذف پر محمول فرمایا اور فرمایا کہ ہال شادتوں کے بغیر زنا کی حد کیے قائم ہو سکتی ہے؟ لیکن اس موقع پر اللہ تعالی نے لعان کے متعلق سورہ نور میں آیات نازل فرما کر ایکے واقعہ کو زنا سے الگ قرار دیا۔ اور اس کے لیے دو سرے احکام نازل فرمائے اور وحی خفی کے ذریعے اصلاح کی مثال یہ ہے کہ ایک مخص نے آپ کی خدمت میں جاضر ہو کر یو چھا کہ کیا شہادت سے سرشار ہونے دالے کے سب گناہ معاف ہو جاتے ہیں؟ آپ نے سابقہ دحی کی ردشنی میں فرمایا "بل وہ سائل داپس چلاگیاتو آپ نے چھرے واپس بلایا اور کماکد ابھی ابھی جریل ملت میرے پاس آیا اور اس نے کہا کہ '' اِلاَّ الدَّین '' <sup>© لعی</sup>ن 'شید کے باقی گناہ معاف ہو جاتے ہیں مگر قرضہ معاف نہیں ہو تا۔

ان تصریحات کی روشنی میں ہم زیادہ سے زیادہ یہ کمہ سکتے ہیں کھی سول کا کوئی قول یا فعل جے عام زبان میں سنت کہتے ہیں۔ مظرل من اللہ وحی (خواہ وہ کتاب ہو یا حکمت بالفاظ دیگر جلی ہو یا خفی) کے منافی سیں ہوتا۔ پھرچونکہ سنت کا بیشتر حصہ مظرل من اللہ ہی ہوتا ہے۔ ادر باقی ایسا حصہ ہوتا ہے جے رسول سابقہ وحی کی روشنی میں این خداداد یا منزل من الله بھیرت کے ذریعہ طے کرتا ہے۔ اور اگر اس میں کوئی جھول یا لغزش رہ جائے تو اس کی بذریعہ وحی اصلاح کر دی جاتی ہے۔ للذا تھمت اور سنت کو مترادف الفاظ مجما جانے لگا بالفاظ ویکر سنت کا وہ حصہ جو تشریعی احکام سے تعلق رکھتا ہے منزل من اللہ تھمت ہو تا ہے۔

الغداب- القير باب مايدرء عنها العذاب-

<sup>😙</sup> نسائی کتاب الجہاد باب ثواب من قتل فی سبیل اللہ- مزید تفصیل آگے آئے گی۔

## سنت اور حدیث میں فرق

سنت کا برا ماخذ چو نکہ ذخیرہ حدیث ہے اس لیے یہ دونوں الفاظ بسا او قات ہم معنی ہی سمجھے جاتے ہیں۔ حالا نکہ فنی لحاظ سے ان دونوں میں برا واضح فرق ہے۔ اور یہ فرق مندرجہ ذیل چار امور میں ہے۔

ا۔ بلحاظ معانی اور اصطلاحی مفہوم: سنت کا لغوی مفہوم کوئی بھی رائج شدہ طریقہ ہے خواہ یہ طریقہ اچھا ہو۔ ہو یا برا۔ اور سنت اللہ سے مراد اللہ تعالیٰ کے احکام ہیں۔ لیکن شرعی اصطلاح میں سنت سے مراد رسول اللہ کا کوئی قول فعل یا تقریر (سکوت) ہے۔ اس لحاظ سے سنت کی تمین شرعی اصطلاح میں سنت سے مراد رسول اللہ کا کوئی قول فعل یا تقریر (سکوت) ہے۔ اور ہروہ واقعہ جو کی تمین قسمیں ہو میں۔ یعنی آپ کا ہرارشاد سنت قولی ہے۔ اور ہر فعل سنت فعلی ہے۔ اور ہروہ واقعہ جو آپ کے سامنے پیش آیا اور آپ نے ازراہ تصویب خاموشی اختیار فرمائی وہ سنت تقریری ہے۔

حدیث کا لغوی معنی "بات" بھی ہے۔ اور "نئی بات" بھی۔ قرآن کریم میں حدیث کے لفظ کا اطلاق خود قرآن کریم میں حدیث کے لفظ کا اطلاق خود قرآن کریم پر بھی ہوا ہے۔ کیونلہ قرآن کریم نے اس دور کے گراہ فرقوں کے عقائد کے بالمقابل نئی بات یا عقائد پیش کیے۔ اور شرقی اصطلاح میں حدیث ہر اس سنت رسول کو کہتے ہیں جو ضبط تحریر میں لائی اور اسناد کے ساتھ بیان کی جائے۔ گویا اصلاً ہر حدیث کے دو جھے ہوتے ہیں۔ ایک اسناد کا اور دوسرا متن کا جس میں سنت کی اقسام سے بہت زیادہ ہیں۔ جن میں سے پھھ اسناد کی سنت نے کور ہوتی ہے۔ پھر حدیث کی اقسام بھی سنت کی اقسام سے بہت زیادہ ہیں۔ جن میں سے پھھ اسناد کی شقید یعنی روایت سے تعلق رکھتی ہیں۔

۲۔ بلحاظ وسعتِ معنی: ابتداءً سنت رسول سائی اے لفظ کا اطلاق بالعوم اقوال رسول سائی الم برہو ہم تھا۔ چنانچہ ڈاکٹر حمید اللہ نے حضرت ابو ہریہ بناٹھ کے شاگر و جام بن منبہ کا جو صحیفہ شائع کیا ہے۔ اس میں ۱۳۸ احادیث ہیں۔ اور یہ اقوال رسول ہی سے تعلق رکھتی ہیں۔ پھر سنت میں آپ کے ہر فعل عمل اور سکوت کو بھی شامل کیا گیا پھر ہراس بات کو بھی جس کا تعلق کسی نہ کسی پہلو سے رسول اللہ ملٹی الم سے جابت ہو۔ یہاں تک سنت کا دائرہ اس سے زیادہ وسیع ہے۔ اس میں صحابہ اور یہاں تک سنت کا دائرہ اس سے زیادہ وسیع ہے۔ اس میں صحابہ اور تابعین کے اقوال وافعال بھی شامل ہوتے ہیں۔ جنہیں اثر (جمع آثار) کما جاتا ہے۔ اور یہ آثار بھی احادیث میں شامل ہیں۔

س. بلحاظ صحت و سقم: سنت رسول ہر وہ حدیث ہے جو منسوب الی الرسول ہو اور تنقید کے جملہ

آئيدَ پَرِيبِيسِينِ بِيبِيبِينِ بِيبِيبِينِ بِيبِيبِينِ بِيبِيبِيبِينِ الْمُعْلِمِينِ الْمُعْلِمِينِ الْمُعْلِي

معیاروں پر پوری اترنے کے بعد درست ثابت ہو۔ گویا سنت رسول ماٹھیے کے متعلق دو ہی باتیں کہی جاسکتی ہیں کہ آیا وہ سنت رسول ماٹھیے ہے یا نہیں۔ جب کہ احادیث بعض صحیح ہوتی ہیں۔ بعض حسن 'بعض ضعیف' بعض موضوع' بعض متروک اور اس لحاظ سے احادیث کی بے شار اقسام ہیں۔ جب کہ ہم کسی سنت رسول ماٹھیے کے متعلق سے نہیں کمہ سکتے کہ وہ صحیح ہے یا حسن ہے یا ضعیف ہے یا موضوع وغیرہ وغیرہ۔ سنت رسول صرف وہی کملا سکتی ہے جو ممکنہ انسانی ذرائع سے درست ثابت ہو۔

حافظ اسلم صاحب کے اعتراضات کا جائزہ ہے۔ یہ چل رہی تھی کہ حافظ صاحب نے امام شافعی یک بحث کا خلاصہ بیان کرتے ہوئے حکمت کے بجائے دولوں جگہ حدیث کا لفظ استعال کر کے استزاء کا رنگ پیدا کر لیا۔ یکی بحث امام شافعی نے اپنی کتاب "الرسالہ جمی تفصیل سے بیان کی ہے۔ اور ہر جگہ حکمت سے مراد سنت ہی بتایا ہے۔ نہ کہ حدیث حکمت کو سنت کے مترادف تو قرار دیا جا سکتا ہے۔ مگر حکمت اور حدیث میں جو واضح فرق ہے وہ ہم بیان کر چکے ہیں۔ لیکن حافظ حاجب بات تو حکمت کی کر رہے ہیں اور اعتراض اٹھاتے ہیں حدیث کا نام لے کر۔ اس اس قسم کے اعتراض آپ کے دو ہیں۔

تلاوتِ حکمت: ایک به که رسول الله کے گھر میں ازواج مطهرات قرآن پاک کی آیات اور حکمت کی باتوں کی تلاوت کرتی تھیں۔ تو به حکمت کی باتیں بھی قرآن کی آیات ہی میں شامل ہیں ورنہ حدیثوں کی تلاوت کون کرتا ہے؟ تلاوت کون کرتا ہے؟

اب دیکھئے گو تلاوت کا لفظ بعض اہلِ لغت نے الهامی کتب کے پڑھنے کے لیے مخصوص کیا ہے۔ مگر · قرآن میں بیہ لفظ ''محض پڑھنے'' کے معنوں میں بھی آیا ہے۔ جیسا کہ ارشاد باری تعالی ہے۔

﴿ وَاتَّبَعُوا مَا تَنْلُوا الشَّينطِينُ عَلَى مُلْكِ "اور انهول نے حضرت سليمان كے عهد حكومت ميں سُكَيْمَنَيْ (البقرة ٢/ ١٠٢) اس چيزى پيروى كى جے شياطين پڑھا كرتے تھے۔ "

تو جب قرآن نے خود تلاوت کالفظ جنر منتر تک کے پڑھنے پر بلا ٹکلف استعال کیا ہے۔ تو بھر حکمت یا سنت کے پڑھنے کے اس لفظ کے استعال میں کیا مضا کقہ ہو سکتا ہے؟ پھر حقیقت ہے بھی میں کہ جس

www.muhammadilibrary.com

المَيْنَ بِرُورِينَيْت اللهِ المِلْمُ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِّ اللهِ اللهِ اللهِ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المِلْ

طرح رسول الله کے گریں قرآنی آیات پڑھی جاتی تھی۔ بعض اقوال رسول مٹھالیم بھی پڑھے جاتے تھے۔
پھر رسول الله سٹھالیم کے گریں بھی شخصیص نہیں گھرے باہر بھی آیات و حکمت کی خلاوت کی جاتی تھی۔
چنانچہ احادیثِ صححہ سے ثابت ہے۔ کہ رسول الله صحابہ کو تشمد اور بعض دو سری مسنون دعائیں اسی طرح سکھاتے تھے۔ جیسے قرآن کی آیات <sup>©</sup> اور سنن رسول کا بیہ وہ حصہ ہے جو بذریعہ القاء والهام آپ سٹھیل پر نازل ہوا اور بہت سے صحابہ آپ سٹھیل کی سنن کو اسی طرح زبانی یاد کیا کرتے تھے جیسے قرآن کی آیات کو بھر آپس میں ان کا معارضہ بھی کرتے تھے۔

کیا احادیث منزل من الله بیں؟: احادیث کا بیشتر حصد منزل من الله نہیں ہے۔ اساد احادیث کا لازی اور تقریباً آدھا حصد ہیں۔ اور بیہ منزل من الله نہیں 'آپ کے مشورے اور اجتمادات بھی منزل من الله نہیں۔ آپ کے دور کے تاریخی واقعات اور غزوات کے طالت بھی منزل من الله نہیں البته ان احادیث اور کتب احادیث میں ہے ایک حصد ایبا ضرور ہے۔ جو منزل من الله ہے۔ تمام احادیث قدسیہ کے متون منزل من الله ہیں۔ اور ایسے تمام اقوال وافعال جن منزل من الله ہیں۔ اور ایسے تمام اقوال وافعال جن کے منزل من الله ہیں۔ اور ایسے تمام اقوال وافعال جن کے منزل من الله ہونے کے لیے کوئی قریب موجود ہوتا ہے۔ مثلاً بیہ حدیث کہ آپ نے فرمایا "میرے ول میں بیہ بات ڈالی گئی ہے کہ کوئی تعنفس اس وقت کے ہرگز نہیں مرے گاجب تک اپنے حصد کا پورا رزق میں بیہ بات ڈالی گئی ہے کہ کوئی تعنفس اس وقت کے ہرگز نہیں مرے گاجب تک اپنے حصد کا پورا رزق نہ پالے۔ للمذا الله ہے ڈرکر کام کرو اور طلب رزق کا ایجا طریقہ اختیار کرو....." (الحدیث) ایبا حصد بذرایعہ وحی دفی آپ سائی ایک برنان ہوتا تھا اور کی منزل من الله محکمہ ہے۔

حضرت لقمان اور حکمت: اور دوسرا اعتراض حافظ صاحب کاب تھا کہ قرآن میں ہے کہ ہم نے لقمان کو حکمت دی تو کیا لقمان کو خاتم النبین مٹھیا کی حدیثیں دی گئیں تھیں؟" اس طنزیہ اعتراض کا جواب یہ ہے کہ انہیں رسول اللہ سٹھیا کی حدیثیں نہیں دی گئی تھیں بلکہ وہ کتاب دی گئی تھی جو رسول اللہ سٹھیا پر نازل ہوئی۔ کیونکہ حافظ صاحب کے خیال کے مطابق کتاب و حکمت میں واؤ تفییری ہے۔ اور یہ حکمت کتاب میں ہی محصور ہے۔ تو جب حضرت لقمان کو حکمت مل گئی تو گویا کتاب ہی مل گئی۔ اگر حکمت کتاب سے جدا کوئی چیز نہیں تو حکمت کے مل جانے صدیث کا نام لیا ہے اور وہ بھی رسول اللہ مٹھیا کی طرف منموب کے صاحب نے حکمت یا سنت کے بجائے حدیث کا نام لیا ہے اور وہ بھی رسول اللہ مٹھیا کی طرف منموب کے لیا ہے۔ تو اس سے تو ہی نتیجہ لکاتا ہے کہ حضرت لقمان کو حکمت کیا دراصل قرآن ہی ملا تھا۔

﴿ مَاۤ النَّكُمُ الرَّسُولُ ﴾ كے صحیح معانی

آگے چل کر حافظ صاحب فرماتے ہیں کہ:

مسلم كتاب الصلوة باب التشهد في الصلوة -

آئينه به www.wanuhainmendilitorary.comوا مديث

"دوسری آیت ﴿ مَا اَتْكُمُ الرَّسُولُ ﴾ جو انهول (امام شافعی ؓ) نے اس محکر حدیث کے سامنے پیش کی اور ان کی تقلید میں آج تک علائے حدیث پیش کرتے چلے آتے ہیں۔ وہ مال فے (غنیمت بلا جنگ) کی تقلیم کے بارے میں ہے۔ حدیث کا اس سے دور کا بھی واسطہ نہیں۔ یمال آئی کا لفظ جو نیگی کی تقلیم کے بارے میں ہے۔ حدیث کا اس سے دور کا بھی واسطہ نہیں۔ یمال آئی کا لفظ جو نیکی کے بالقائل واقع ہوا ہے۔ لوگوں نے غلط فنمی سے اَمَوَ یا فَالَ کے معنی میں سمجھ لیا۔ حالانکہ یہ لفظ قرآن میں سیکٹروں جگہ آیا ہے اور کمیں ان معنول میں مستعمل نہیں ہوا ہے بلکہ ہر جگہ اس کے معنی إعطا يعنی "دینے ہیں۔ للفایہ استدلال بھی صبح نہیں ہے۔ (م-ح ص ۱۲۹)

آئی کی لغوی تحقیق: ہمیں افسوس ہے کہ قبلہ حافظ صاحب نے نہی کے بالقائل واقع ہونے والے لفظ اللہ کا معنی اعطا بتلا کر بات کو ختم کر دیا۔ حالا نکہ یمیں سے بات شروع ہوتی ہے کہ اللہ تعالی نے آئی کے بالقائل منئع کا لفظ کیوں استعال نمیں فربایا۔ جب کہ آئی کی ضد یا اس کے بالقائل لفظ منئع ہے (مفردات امام راغب) منئع کے معنی ردکنا یا نہ دیتا ہے اور اس کا اطلاق بالعوم منع بالفعل پر ہوتا ہے۔ جیسے ارشاد باری ہے۔ ﴿ وَيَمْنَعُونَ الْمَاعُونَ ﴾ (۱۰۵:۵) (اور وہ برتنے کی چزیں مائلٹے پر نمیں ویتے) پھر منع کا لفظ باری ہے۔ ﴿ وَيَمْنَعُونَ الْمَاعُونَ ﴾ (۲۵:۵) (اور وہ برتنے کی چزیں مائلٹے پر نمیں ویتے) پھر منع کا لفظ روک کر بچا لینے کے معنوں میں بھی آیا ہے۔ جیسے فرمایا ﴿ وَطَائُواۤ اَنَّهُمْ مَّانِعَتُهمْ حُصُونُهُمْ ﴾ (۲۵:۵) (اور انسیں یقین تھا کہ ان کے قلع (مسلمانوں کے جیسے فرمایا قرآن میں موجود ہے۔ جیسے فرمایا مَنَاعِ لِلْخَیْنِ مِی بھی جالی قرآن میں موجود ہے۔ جیسے فرمایا مَنَاعِ لِلْخَیْنِ مِی بھی کا فیظ بزریعہ قول و فعل دونوں طرح منع کرنے میں ایک بھی جالے آیا ہے۔

اور نہلی کے لفظ کا معنی بالعوم مَنعَ بِالْقُولِ پر ہوتا ہے۔ اور اس کی ہدیا اس کے مقابل کا لفظ اَمَرَ ہے اور قرآن میں بے شار مقامات پر نہلی کے مقابل اَمَرَ کا لفظ ہی استعال ہوا ہے۔ جس کی مثالیں پیش کرنے کی ہم ضرورت نہیں سیجھتے۔ تاہم اس لفظ کا اطلاق بطور شاذ منع بالفعل پر بھی ہوتا ہے۔ جیسے ارشاد باری ہے:

﴿ وَنَهَى ٱلنَّفْسَ عَنِ ٱلْهَوَىٰ ﴿ ﴾ "اور اس نے اپنے نفس کو خواہشات سے روکے (النازعات٧٩/٢٠)

گویا مَنَعَ اور نہی میں لغوی لحاظ سے فرق ہے ہوا کہ مَنَعَ کالفظ بالعوم بالفعل روکنے کے معنوں میں آتا ہے۔ اور ہے اور اس کی ضد آٹی یا اَعْطی ہے جب کہ نہی کالفظ بالعوم ننی بالقول کے معنوں میں آتا ہے۔ اور اس کی ضد اَمَوَ ہے۔

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اگر یہ تھم حافظ صاحب کے خیال کے مطابق دینے یا نہ دینے سے ہی تعلق رکھتا ہے۔ تو پھر تو الفاظ یوں ہونے جاہئیں تھے۔

﴿ وَمَآ ءَانَنكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ "اور رسول جو كچھ عمين وے وہ لے لواور جونه

عَنْهُ فَأَنْنَهُوا ﴾ (الحشر٥٥/٧) وع توصر كرو."

کیکن اللہ تعالیٰ نے ﴿ وَمَا نَهٰکُمْ عَنْهُ فَالْنَهُوْا ﴾ (۵۹٪) اور جس بات سے روکے تو اس سے رک جاؤ)" کے الفاظ استعال کر کے ایک طرف تو اس میں جامعیت پیدا کر دی اور دو سری طرف اس حکم کو اس

خاص واقعہ ہے ہی متعلق نہیں رہنے دیا۔

اب اس سے بھی آگے چلئے۔ اگر قرآن کریم میں اٹکم کے مقابلہ میں فی الواقع منعکم کالفظ استعال ہو تا تو بھی اسے اس خاص واقعہ لینی مال فئے کی تقسیم سے متعلق ہی قرار نہیں دیا جا سکتا تھا۔ کیونکہ یہ ا یک عام اصول ہے کہ کسی واقعہ خاص میں کوئی تھم آجائے تو یہ تھم عام ہو تا ہے۔ اور اس کی گئی مثالیں قرآن کریم میں موجود ہیں۔ جن کے بیان کرنے کی بھی ضرورت نہیں چہ جائیکہ اللہ تعالیٰ نے اٹنگم کے مقابل نَهَا کُمْ کا لفظ استعال کر کے اس شائبہ کو بالکل ہی ختم کر دیا ہے کہ اس تھم کا تعلق اس خاص واقعہ یا اس جیے بعد میں آنے والے ایسے دوسرے واقعات ہی سے ہو سکتا ہے۔ اس طرح الله تعالی نے اٹکٹم کے مقابل نَهَا كُمْ كالفظ لاكر ايك طرح تواس بيش آمده مسئله (مال في تقسيم) كاحل بيش كر ديا - اور دوسرى طرف اس تھم میں ایس عومیت پیدا کر ی اور اٹکم کے لفظ میں اَحَرَ کامفهوم پیدا کر کے ایا اعجاز پیش كرديا. جس سے صرف وہى لوگ لذت آشا ، ويكتے بين جو عربى زبان سے كھ ذوق ركھتے بين ـ

غلط فنمی کا شکار کون ہے؟: قبلہ حافظ صاحب فرمات ہیں کہ لوگوں نے غلط فنمی سے آتی کا معنی اَمَرَ یا قال سمجھ لیا ہے۔ آپ کو معلوم ہے کہ یہ کون لوگ ہیں ﷺ فی اس غلط قنمی میں مبتلا ہوئے؟ یہ صحابہ کرام کی جماعت ہے۔ احادیث صححہ (بخاری مسلم مسند احمہ) میں مذکور ہے۔ که حضرت عبداللہ بن مسعود مِنْاحِمْد جو ا یک جلیل القدر صحابی اور قهم قرآن میں متاز تھے۔ ایک دفعہ تقریر کرتے، ہوئے یہ فرما رہے تھے کہ ''اللہ تعالیٰ نے جسم کو گدوانے اور اس پر نقش ونگار کھدوانے والی عورتوں پر لعنت فرمائی ہے۔ تو یہ تقریر سن کر ایک عورت (ام یعقوب) ان کے پاس آئی اور کہنے گلی کہ آپ نے یہ بات کمال سے اخذ کی ہے۔ کتاب الله میں تو یہ مفہوم کمیں میری نظر میں نہیں گزرا۔ حضرت عبداللہ بن مسعود بٹاتھ نے فرمایا۔ اگر تم نے اللہ کی کتاب برحی ہوتی تو تہیں یہ بات ضرور اس میں مل جاتی۔ کیاتم نے یہ آیت نہیں پرحی۔ ﴿ وَمَاۤ اللّٰكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَانَهُكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ اس نے عرض كيا بال يه آيت تو ميں نے پڑھي ہے ۔ اس پر حضرت عبداللہ بن مسعود رخاتھ نے فرمایا کہ رسول اللہ نے اس فعل سے منع فرمایا ہے۔ اور یہ خبر دی ہے کہ اللہ نے الیا فعل کرنے والی عورتوں پر لعنت فرمائی ہے۔ عورت نے عرض کیا اب میں سمجھ گئی۔ 🏵 (بخاری مسلم ' مند احمد ' بحواله تفیم القرآن زیر آیت متعلقه )

<sup>🗘</sup> جمال تک ہمارے علم میں ہے اُٹی ہے مراد فال کسی نے بھی نہیں سمجھا۔ بلکہ تمام مترجمین اُٹی کے معنی دینا ہی کرتے ہیں۔ البتہ اس کے مفہوم اور تشریح میں یہ وضاحت ضرور کر دیتے ہیں کہ یمال اُٹی جمعنی اَمُو 🖦

النِينَ يُنهُ www.muhaminadilibrary.com

اس مدیث ہے دو باتوں کا پتہ چلتا ہے۔

صحابہ كرام بري الله اس آيت سے وہي مفهوم مراد ليتے تھے جو بالعموم مشہور ہے۔ ليني سنت رسول الله يا بھی شریعت کا حصہ ہے۔ نیزید کہ صحابہ ایسے احکام کو کتاب اللہ ہی سبھتے تھے۔

وہ عورت آگر صحابیہ نہیں تو کم از کم تابعین سے ضرور تعلق رکھتی تھیں۔ اس نے بھی یہ اعتراض نہیں کیا کہ بیہ تھم تو مال فئے کی تقتیم سے متعلق ہے۔ اور آتی کے معنی دینا ہے۔ بلکہ اس نے "مین سمجھ گئ" کا قرار کر کے صحابہ کرام کے مفہوم کی توثیق کر دی۔

پھر نہی واقعہ تفصیل کے ساتھ امام شافعی نے اپنی کتاب الرسالہ میں بھی ذکر کیا ہے۔ اور کتاب الام کی ساتویں جلد میں جیسا کہ قبلہ حافظ صاحب کو بھی اعتراف ہے۔ اس سے معلوم ہو تا ہے کہ امام شافعی بھی اس آیت کے متعلق کی فہم رکھتے تھے۔ امام شافعیؓ (م- ۲۰۴ه) دوسری صدی جمری کے ہیں اور تبع تابعین ے تعلق رکھتے ہیں۔ پھر جیسا کہ قبلہ حافظ صاحب کو بھی اعتراف ہے کہ امام شافعی کی اس دلیل کے سامنے وہ منکر سنت جو نمائندہ بن کر آیا تھا۔ بھی لاجواب ہو گیا اور اے آپ نے امام شافعی کی کرامت قرار دیا۔ اس منکر حدیث نمائندہ کو بھی ہے نہ سوجھی کہ اُٹکھم کے معنی تو دینے کے ہیں اور بیہ واقعہ مال فے کی تقتیم سے تعلق رکھتا ہے۔ للذا یہاں رہی کے معنی ''نہ دینا'' کر کے امام شافعی کو لاجواب کر دو۔ بلکہ اسے خود بھی امام شافعی کے زہن سے متفق ہوئے پیر چارہ نہ رہا۔

اس کے بعد محدثین کا دور آتا ہے جن کے متعلق حافظ صاحب فرماتے ہیں کہ "علمائے حدیث امام شافعی ؓ کی تقلید میں سنت کے حجت ہونے پر نہی آیت پیش کرتے چلے آئے ہیں'' اب سوال نیہ پیدا ہو آ ہے کہ کیا یہ فنم امام شافعی کا اپنا فنم تھا۔ یا انہوں نے ابعین اور انہوں نے صحابہ سے اخذ کیا تھا؟ قبلہ حافظ صاحب کے اعتراض کا حقائق جس طرح منہ چڑا رہے ہیں۔ اس کی مخضر روسیاد ہم نے پیش کر دی ہے۔ کہ یہ فہم صحابہ میں رسول اللہ ساتھایا سے منتقل ہوا۔ پھر صحابہ بڑھاتھ سے تابعین میں پھر تبع تابعین میں۔ پھر محدثین میں آخر وہ کونسا دور ہے جس میں اس فنم کو درست نہ سمجھاگیا ہو۔ اور جن چند لوگوں نے اس فنم کی مخالفت کی بھی تو انہوں نے امام شافعیؓ کے سامنے گھنے نیک دیئے۔ اب اگر آج قبلہ حافظ صاحب اسے لوگوں کی غلط فنمی اور امام شافعی ؓ کی کرامت قرار دے کر اور آیت متعلقہ کی نامکمل سی لغوی تشریح پیش کر کے سنت کی جمیت سے پیچیا چھڑانے کی کوشش کریں تو انہیں کماں تک حق بجانب قرار دیا جا سکتا ہے؟

<sup>🖛</sup> استعال ہوا ہے۔ جو نَھٰی کی ضد ہے۔

<sup>🗇</sup> بخارى كتاب التقير زير آيت ﴿ مَا انْكُمْ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ ﴾ مِن بيد الفاظ زياده بين - " پجراس عورت نے کها میرا خیال ہے کہ تیرے اہل خانہ بھی یہ کام کرتے ہیں۔ حضرت عبداللہ بن مسعود طاقعہ نے کہا بھلا جا کر دیکھو تو اس عورت (ام لیقوب) نے جاکر دیکھا تو ایسی کوئی بات نہ پائی۔ یہ دیکھ کر حضرت عبداللہ نے فرمایا آگر میرے ہاں يه بات ہوتی تو ميري بيوي ميرے ساتھ نسيں رہ علق تھی۔

## آئينه پyywww.muhan raadilibrary.com واعديث

# کیاوجی صرف قرآن میں محصورہے؟

اس کے بعد حافظ صاحب فرماتے ہیں:

"تيسري دليل بعض حضرات كي بير ہے كه سوره النجم ميں ہے"

## <u>نطق نبی :</u>

﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْمُوكَةَ فِي إِنَّ هُوَ إِلَّا وَمَعْنُ "رسول النِي نفس عَلَى بواتا بلكه وه وحى ہے يُوجَىٰ ﷺ (النجم ٢٥/ ٤٤) جواس پر اتارى جاتى ہے۔"

لنذا رسول الله کی زبان ہے جو کھ نکلتا تھا سب وہی تھا۔ لیکن یہ استدلال حقیقت فنمی ہے بہت دور ہے۔ اور وہ صرف قرآن ہے۔ آنخضرت ملہ کہا تھا معاملات میں ازواج مطمرات سے یا عام معاملات سے متعلق دوسرے لوگوں سے رات دن جو گفتگو فرماتے تھے اس کے وہی ہونے کا نہ دعویٰ تھا۔ نہ اس کے متعلق کوئی بحث تھی۔ خالفت صرف قرآن کی تھی اور وہی بذریعہ وہی کے نازل کیا گیا تھا جس کی تصریح اس آیت میں ہے:

﴿ وَأُوحِى إِلَىٰ هَلاَ ٱلْقُرْءَانُ لِأَنْدِدَكُم بِدِ وَمَنْ بَلَغُ ﴿ "اور ميرى طرف يه قرآن اتارا گيا ہے كہ ميں تم كو (الإنعام ١٩/٦)

وو منری جگہ ہے۔

﴿ قُلْ إِنَّا أَنْذِرُكُم بِٱلْوَحْيِ ﴾ "كمه دے كرين آكو صرف وى كے زريعہ كاه الأنبياء ٢١/٥٥)

حصرہے کہ سرمایہ انذار صرف قرآن ہے۔ اور وہی لوگوں کو آگاہ کرنے کے لیے وحی کیا گیا ہے۔ اس کو آنخضرت سال کیا نے لکھوایا اور لوگوں کویاد کروایا۔ " (م-ح ص۱۲۸)

حافظ صاحب کے اعتراضات: مندرجہ بالا سطور میں حافظ صاحب نے جن تین امور پر روشنی ڈال ہے وہ یہ ہیں۔

- (۱) آپ نے دو عدد قرآنی آیات سے ثابت فرمایا ہے کہ وحی صرف قرآن میں محصور ہے۔
- (٢) کفار کی آپ سے تکرار صرف قرآن سنانے پر ہوتی تھی۔ کیونکہ مخالفت صرف قرآن کی تھی۔

<sup>🛈</sup> هوی کے معنی نفس نہیں۔ بلکہ خواہش یا خواہش نفس ہے۔

<sup>﴿</sup> أَنْذَرَ كَ معنى آكاه كرنانهي بلكه انجام ب ورانا ب- ترجمه مين الى روش ب بسرحال احتياط لازم ب-

المنت بالمهلاك بالمهلاك المناسلة بالمهلاك المنتف المناسلة المناسل

(٣) اگر احادیث بھی وحی تھیں تو آپ نے انہیں لکھوایا کیوں نہیں؟ بالفاظ دیگر چو نکہ آپ نے احادیث کو لکھوایا نہیں للذا نہ وہ وحی ہیں نہ دین کا حصہ ہیں۔ ا۔ وحی اور قرآنی آبات: اب د ککھیئے حافظ صاحب کی یہ بات تو سب کر مال مسلم ہے کہ آپ کی روز مرہ

ا۔ وی اور قرآنی آیات: اب دیکھئے حافظ صاحب کی ہے بات تو سب کے ہاں مسلم ہے کہ آپ کی روز مرہ کی عام بات کی عام بات چیت وی نہیں ہوتی تھی۔ البتہ اس میں ہے اضافہ ضرور کیا جا سکتا ہے کہ وہ روز مرہ کی عام بات چیت بھی کم از کم وی کے منافی نہیں ہوتی تھی۔ لیکن اصل سوال تو یہ ہے کہ آیا وی سب کی سب قرآن میں محصور ہے۔ یا اس قرآن کے علاوہ بھی کہیں موجود ہے۔ اس سلسلہ میں حافظ صاحب نے جو دو آیات میں فرمائی ہیں۔ وہ قطع نزاع کے سلسلہ میں بے سود ہیں۔ پہلی آیت سے صرف ہے طابت ہوتا ہے کہ رسول اللہ فرما رہے ہیں کہ "یہ قرآن میری طرف وی کیا گیا ہے" اور دو سری آیت سے صرف ہے طابت ہوتا ہے کہ رسول اللہ فرما رہے ہیں کہ "یہ قرآن میری طرف وی کیا گیا ہے" اور دو سری آیت سے صرف ہے طابت ہوتا ہے کہ رسول اللہ فرما رہے ہیں کہ "یہ قرآن میری طرف وی کیا گیا ہے" اور دو سری آیت سے صرف ہے طابت ہوتا ہے کہ دوآ ہے کہ "آپ لوگوں کو صرف وی کے ذریعہ ڈراتے ہیں۔"

ان دونوں آیتوں کو طانے سے بھی اصل سوال جوں کا توں ہی رہا۔ ہاں آگر پہلی آیت میں إنَّمَا کا لفظ آجاتا اور آیت بول ہو گئی آئوجی اِلَیَّ هٰذَا الْقر آن تو آپ کے مفید مطلب ہو سکتی تھی۔ کہ وحی صرف قرآن میں ہے گراییا نہیں ہے اور دو سری آیت میں اِنَّمَا کا تعلق ہی وحی کے لفظ سے ہے۔ قرآن کا لفظ موجود ہی نہیں۔ حافظ صاحب نے قرآن کا لفظ موجود ہی نہیں۔ حافظ صاحب نے قرآن کا لفظ تو پہلی آیت سے لیا اور انما کا دو سری آیت سے لیا اور سرمایہ اُنْذَاد صرف قرآن بتاکر اپنا الوسید هاکر لیا۔

اس کی مثال یوں سیجھنے ایک مخص دو سرے کو کہتا ہے کہ "بیہ چینی میٹھی ہے میں آپ کو چکھا تا ہوں" اور پھر کسی وقت میہ کے کہ "میں تو آپ کو مٹھاس ہی چکھا تا ہوں" تو اس سے بیہ کب لازم آتا ہے کہ مٹھاس صرف چینی میں ہی ہوتی ہے۔ اور کوئی چیز میٹھی ہوتی ہی شہری۔ اس مثال میں مٹھاس اور چکھنا مشترکہ الفاظ ہیں۔ جب کہ دونوں آیات میں وحی اور آنذار مشترک ہیں تو جس طرح چینی کے علاوہ بھی کوئی دو سری چیز بھی وحی ہو سکتی ہے۔

۲۔ کفار کا تکرار' انکار اور جھگڑا: حافظ صاحب فرماتے ہیں۔ کہ آپ مٹھیلیم کے بس دو طرح کے کام تھے۔ ایک قرآن سنانا۔ اس سے کفار کو انکار بھی تھا اور خالفت بھی قرآن ہی کی تھی اور دو سرے اپنے اہل خانہ یا عام معالمات میں روز مرہ کی گفتگو جس کے متعلق نہ وحی ہونے کا دعویٰ تھا نہ اس کے متعلق کوئی بحث تھی۔

اب یہ دو سراکام تو دنیا کے اکثر انسان بھی کرتے ہی ہیں۔ اس میں کافر ومومن کا بھی کوئی امتیاز نہیں یہ تو ہرانسان کی روزمرہ کی ضروریات اور طبعی نقاضے ہیں۔ باتی آپ کا صرف ایک کام رہ گیا۔ یہی قرآن سنانا ' اس کی مخالفت تھی۔ اس کا انکار تھا۔ اور تیسرا کام جو اللہ تعالیٰ نے آپ کے ذمہ لگایا تھا۔ کہ محض اس قرآن کو سنانا مقصود نہیں بلکہ اس پر عمل کر کے دکھانا اور اس قرآن کی تشریح و تفییر خود بیان کر کے لوگوں www.muhammadilibrary.com آئینهٔ برویزیت مینیان دوا محدیث مینیان دوا محدیث مینیان کارسیان کار

کو سمجھانا بھی آپ کی ذمہ داری ہے۔ اسے حافظ صاحب سرے سے گول ہی کر گئے۔ حالا نکمہ مخالفت آپ کے طریق کار اور آپ کی گفتار پر قرآن سانے کی نسبت زیادہ ہوتی تھی۔ اب میں اپنے اس دعویٰ کو قرآن ہے ایک دو مثالوں سے واضح کروں گا۔

﴿ وَأَنذِرُ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقَرَمِينَ ﴾ "اوراپ قريمي رشته دارول كو ڈراؤ." (الشعراء٢٦) تواپ نے اتنا ہی نہیں کیا کہ اپنے رشتہ داروں کو یہ آیت بار بار پڑھ کر سنا دیتے بلکہ اس آیت کے تحم کی تغیل میں اپنے تمام رشتہ داروں کو اکٹھاکیا۔ آپ کوہ صفار چڑھ گئے اور آواز دینے لگے۔ اے فمر کی اولاد' اے عدی' عدی کی اولاد غرض قریش کے سب خاندانوں کو بکارا۔ وہ جمع ہو گئے آگر کوئی نہ آسکا تو اس نے اپن طرف سے آدمی بھیج دیا کہ جاکر دیکھے کہ کیا معالمہ ہے۔ ابولسب خود آیا اور قریش کے دوسرے لوگ بھی آئے تو آپ نے فرمایا۔

'دہھلا دیکھو! اگر میں تنہیں ہیہ خبرووں کہ سچھ سوار ادھروادی میں تم پر حملہ کرنے والے ہیں۔ تو کیا تم میری بات سے مانو گے؟ وہ بولے! بے شک! ہم نے تم کو ہمیشہ بیج ہی بولتے دیکھاہے۔ آپ نے فرمایا تو میں تم کو اس سخت عذاب سے ڈرا تا ہوں جو تمہارے المامن آنے والا ہے۔ بیرس کر ابولہب کہنے لگا سارا دن تمہارے لیے خرابی ہو۔ کیا ای بات کے لیے تو نے ہمیں اللہ کیا تھا۔ اس وقت سے آیٹ نازل ہوئی ابولہب کے دونوں ہاتھ تباہ ہوں اور وہ خور بھی تباہ

ہو...." آخر تک۔

اب دیکھئے اس واقعہ میں کفار کی طرف سے انکار بھی ہے۔ مخالفت بھی اور تکرار بھی لیکن یہ سب پھھ آپ کے طرزِ عمل اور آپ کی اس گفتار کی وجہ سے ہوا۔ جس کا قرآن میں کمیں ذکر نہیں جیسا کہ ابواہب کے الفاظ سے ظاہر ہو تا ہے کہ تو نے اس بات کے لیے ہمارا سارا دن غرق کر دیا تو تجھ پر بھی سارا دن خرابی ہو۔ اگر آپ مندرجہ بالا آیت سو بار بھی انہیں پڑھ کر سناتے رہتے تو اس...... ہے ان کا کیا بگڑتا تھا اور وہ کس چیز کا انکار یا مخالفت کرتے؟ اور جس چیزیر انسیں اعتراض تھا۔ یعنی اسوہ رسول یا قرآن کی عملی اور جیتی جاگتی تصویر۔ اس پہلو کا حافظ صاحب نام تک لینا گوارا نہیں کرتے۔ لیکن اللہ تعالیٰ نے سورہ لہب نازل کر کے اس پہلو کو آشکار کر دیا۔

۲۔ ارشاد باری ہے:

باب وانذر عشيرتك)

"قیامت قریب آگئی اور **چاند پی**ٹ گیااور جب بھی یہ

﴿ ٱقْتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَٱنشَقَى ٱلْفَحَرُ ۞ وَإِن

«اَرَأَيْتَكُمْ لَوْ اَخْبَرْتُكُمْ اَنَّ خَيْلًا بِالْوَادِيْ

تُرِيْدُ اَنْ تَغَيَّرَ عَلَيْكُمْ اَكُنْتُمْ مُصَدِّقِيْ

فِيَّ؟ قَالُوا نَعَمْ مَا جَرَّبْنَا مَلَيْكَ إِلاَّ

صِّدْقًا قَالَ فَانِّيْ نَذِيْرٌ لَّكُمْ بَيْلَ يَدَي

عَذَابِ شَدِيْدِ فَقَالَ أَبُولُهْبِ: تَبَّا ﴿ لَكُ

سَآئَرَ ٱلْيَوْمُ ٱلِهٰذَا جَمْعَتَنَا؟ ۖ فَتَزَلَتْ تَبَّتْ

يَدَا أُبِيْ لَهَبِ وَّتَبَّ»(بخاري، كتاب التفسير،

ایند برویر www.muhammadill witary.com ایند برویر

يَـرَوْا ءَايَةً يُعْرِضُواْ وَيَقُولُواْ سِحْرٌ مُسْتَعِرٌ ﴿ لَنَ لَوَكَ لَوَلَى نَشَانَى دَيِكِتَ بِينَ وَمنه مورْ لِيتَ بِينَ اور كَتَ وَكَنَدُواْ وَاَتَّبَعُواْ أَهْوَآءَهُمْ ﴿ بِينِ يهِ تَوْجادِهِ بِيشَهِ سِهِ جَلِا آبَالِهِ النَّوْلِ فِي السِ

(القمر ٥٤/ ٢-١) جمطلاديا اور اپني خواهشات كي پيروي كي -

اب صورت عال میہ ہے کہ جب چاند پھٹنے کا واقعہ ظہور پذیر ہوا۔ تو اس دن آپ منیٰ میں تشریف فرما تھے۔ ہجرت سے ۵ سال پہلے ، قمری مہینہ کی چودھویں شب کو بوقت طلوع قمریعنی شام کو بیہ واقعہ رونما ہوا تو

آپ نے لوگوں کو مخاطب کر کے فرمایا۔ دیکھو اور گواہ رہو' اس پر کفار نے کما کہ محمد سٹھیام نے ہم پر جادو کر دیا ہے۔ اس لیے ہماری آنکھوں نے دھوکا کھایا۔ (اکثر کتب محاح بحوالہ تضیم الفرآن زیر آیت متعلقہ)

دو ہے۔ اس سے بعری اسے موں سے در رہ سے ہے۔ اور کو سے بیار کرے در میان ہوا .... حذف کر کے دیکھئے کہ ان آیات کا ا اب آپ اس مکالمہ کو جو رسول اکرم اور کفار کے درمیان ہوا .... حذف کر کے دیکھئے کہ ان آیات کا کچھ مطلب نکاتا ہے۔ پہلی آیت میں صرف ایک واقعہ کی خبرہے کفار نے آخر اس خبرے تو منہ نہیں موڑا

تھا؟ نہ چاند سے موڑا تھا۔ اسے تو دیکھ ہی چکے تھے۔ نہ ہی وہ چاند کو یہ کمہ سکتے تھے کہ یہ تو جادو ہے چلا آتا۔ پھر جب اس مکالمہ کی باتنی مان کے بغیر آیات کا پھھ مطلب ہی نہیں نکل سکتا تو آخر حافظ صاحب کو رسول اللہ کے اس عملی پہلو یا کردار گفتار سے اتن چڑکیوں ہے کہ وہ اس پہلو کا نام لینے سے بھی بدکتے

ہیں۔ اور کمہ دیتے ہیں کہ کفار کا انکار' مخالف یا تکرار صرف قرآن سانے پر ہو تا تھا۔

۳- سُنَّت کی ضرورت: اب ہمیں بد دیکھنا ہے کہ سول الله طاق ان زندگی کے تیسرے پہلو کو جو قرآنی احکام کی تقیل میں آپ کے گردار وگفتار پر مشمل ہو گاتا کس طور پر سرانجام دیتے تھے۔ تو اس سلمہ میں آپ کی زندگی کے مندرجہ ذیل پہلو ہمارے سامنے آتے ہیں۔

آئی تشریعی امور: نماذ کا تھم نازل ہوا تو اس کو ادا کیے کیا جائے۔ کی نماذیں ہوں کون کون سے اوقات پر ہوں۔ ہر نماذین رکعات کی تعداد کیا ہو۔ اس کی ترتیب کیا ہو۔ ج کیے ادا کیا جائے۔ زکوۃ کتی وصول کی جائے؟ قضایا کا فیصلہ کیو کر کیا جائے۔ ہر قضیہ کے لیے شمادتوں کا نصاب اور طریق کار کیا ہے۔ فکاح میں عورت کی رضامندی کی ایمیت یا اے خلع کا حق صلح وجنگ کے قواعد کی تفصیلات یہ تمام تر ایے امور ہیں۔ جن میں آپ نے بھی صحابہ سے مشورہ نہیں کیا۔ حالانکہ آپ کو مشورہ کا تاکیدی تھم تھا۔ کیونکہ یہ مسائل انسانی بصیرت سے تعلق نہیں رکھتے۔ عام انسان تو کیا خود نبی بھی ایسے امور کا فیصلہ کرنے کا مجاز نہیں ہوتا۔ ایسے تمام امور آپ کو بذریعہ وحی بتائے اور سکھائے جاتے تھے۔ خواہ یہ وحی بذریعہ القا ہویا نہیں ہوتا۔ ایسے تمام امور آپ کو بذریعہ وحی بتائے اور سکھائے جاتے تھے۔ خواہ یہ وحی بذریعہ القا ہویا

جرئیل کے انسانی صورت میں سامنے آکر بتانے کی شکل میں گویا ایسے تمام امور بذریعہ وحی طے پاتے تھے۔ جسے عرف عام میں وحی خفی کما جاتا ہے۔ اور بیہ تو ظاہر ہے کہ الیمی تفصیلات قرآن میں نہیں۔

( کی تدبیری امور: ایسے امور ہیں آپ کو صحابہ کرام سے مشورہ کرنے کا تھم دیا گیا تھا۔ مثلاً جنگ کے لیے کون سامقام مناسب ہے؟ قیدیوں سے کیا سلوک کیا جائے؟ نظام حکومت کو کیسے چلایا جائے دیمویا یہ

www.muhammadil<del>ibrary.com المينة كرويزية المسلمة الم</del>

ایے امور ہیں جن کا تعلق انسانی بصیرت ہے بھی ہوتا ہے۔ اور تجربہ ہے بھی۔ ایسے امور میں وحی کی ضرورت نہیں ہوتی۔ اللیہ کہ مشورہ کے بعد فیصلہ میں کوئی غلطی رہ جائے۔ ایسی صورت میں اس فیصلہ کی اصلاح بذریعہ وحی کر دی جاتی تھی۔ جیسے جنگ بدر کے قیدیوں کے متعلق مشورہ کے بعد فیصلہ کے متعلق وحی نازل ہوئی۔

رہے اجتمادی امور: سے مراد ایسے دی امور ہیں۔ جن میں کی پیش آمدہ مسئلہ کا حل سابقہ وی کی روشنی میں اللہ علی اللہ علی اللہ علی مراہ معلم میں ہم اہر علوم دین کی ذاتی بصیرت سے کیساں تعلق رکھتا ہے۔ اہم آپ اس کے سب سے زیادہ حق دار تھے۔ اس کی مثال میہ ہم کہ ایک عورت آپ کے پاس آکر مسئلہ پوچھنے گئی کہ میرے باپ پر جج فرض تھا اور وہ مرگیا ہے کیا میں اب اس کی طرف سے جج کر سکتی ہوں؟ آپ نے فرمایا بھلا دیکھو! آگر اس کے ذمہ قرض ہوتا تو تم اسے ادا نہ کر تمیں۔ اس عورت نے کما ضرور کرتی۔ "تو آپ نے فرمایا بھراللہ اس بات کا زیادہ حق دار ہے۔

آپ کے ایسے اجتمادات واتنباطات کی فرست طویل ہے۔ تاہم جب بھی اس سلسلہ میں بھی کوئی لفزش ہوئی توبذریعہ وحی جلی یا خفی اس کی اصلاح کر دی گئی۔ جس کی مثالیں ہم پہلے پیش کر چکے ہیں۔ ہمیں صرف ایک تشریعی امر ہونے کے باوجود صرف ایک تشریعی امر ہونے کے باوجود مشورہ کیا۔ لیکن بالآخریہ مسئلہ بھی الهام کے ذریعہ بھی طے پایا۔

جمع طبعی امور: جس میں انسان کی روزمرہ کی بول چاک خوراک ' پوشاک اور دوسرے لوگوں سے معاملات آجاتے ہیں۔ اور ان امور کا تعلق تمام لوگوں سے کیسال ہے۔ ایسے امور میں انسان اور ایسے ہی آپ بھی نبتا وی سے آزاد تھے۔ لیکن وہ کونسا پہلو ہے جس میں وی سے ان معاملات پر بھی پابندی نہ لگائی ہو۔ خواہ یہ پابندی بذریعہ وی جلی ہو یا خفی انسان کھانے چینے میں آزاد ہے۔ لیکن وہ صرف طال اور پاکیزہ چیزہی کھا سکتا ہے۔ پھراسے یہ بھی ہدایت ہے کہ کھانے سے پہلے بسم اللہ پڑھے۔ واہنے ہاتھ سے کھائے ' چیزہی کھائے۔ برتن کو صاف کرے اور بعد میں دعا پڑھے۔ وہ اپنے لباس کے انتخاب میں آزاد ہے۔ لیکن ستر ڈھائکنا ضروری ہے اور عورت کے لیے پردہ بھی۔ عورت مردوں جیسا لباس نہ پہنے نہ مرد

عورتوں جیسالباس پہنیں۔ وہ اپن اہل خانہ سے گفتگو میں آزاد ہے۔ لیکن اپی بیوی سے حسن سلوک اور حسن معاشرت کا وہ پابند ہے۔ وہ اپنے کاروبار کو اختیار کرنے میں آزاد ہے۔ لیکن حرام طریقہ سے مال نہیں کما سکتا۔ ملب تول میں کمی نہیں کر سکتا۔ کسی دو سرے سے دھوکا اور فریب سے مال بور نہیں سکتا۔ نہ ہی سود اور اس کے مختف طریقوں سے مال اکٹھا کر سکتا ہے۔ وغیرہ وغیرہ آخر کونسا پہلو ہے جس میں وہ وحی

ہے بے نیاز ہے۔

ان تصریحات سے واضح ہو جاتا ہے کہ:

(الف) تشریعی امور کے طریق کار کا انحصار کلیتاً وحی پر ہے۔ اور قرآن میں چونکہ بیہ احکام مجملاً نہ کور

ہوئے ہیں اور ان کا تعلق انسانی بصیرت پر بھی نہیں چھوڑا گیا۔ لنذا یہ معاملات وحی خفی کے بغیر سرانجام پا ہی نہیں سکتے۔

( ب ) باقی تینوں قسم کے امور میں انسان نسبتاً آزاد ہے۔ مگران تینوں پہلوؤں پر بھی وحی نے پابندیاں بھی لگائی ہیں اور ہدایات بھی دی ہیں۔ جن میں سے اکثر کا ذکر قرآن میں نہیں نہ ہی ان کے متعلق مشورہ

کیا گیا۔ تو پھر آخر وحی خفی سے انکار کیسے ممکن ہے اور ریہ کیسے کما جا سکتا ہے کہ وَهَا يَنْطِفُ کا تعلق صرف قرآن سے ہی ہے جب کہ آیت کے الفاظ میں عموم پایا جاتا ہے۔

# وی جلی اور حقی

اس کے بعد حافظ صاحب فرماتے میں کہ: ''بعض لوگوں نے وحی کی دو فشیمی کر ڈالی ہیں۔ وحی متلو اور غیر متلو یا جلی اور خفی۔ ایک کو قرآن

کتے ہیں۔ ایک کو حدیث لیکن بیہ آن کی محض خیالی اصطلاح ہے۔ جس کا قرآن سے کوئی سرو کار

نسیں - حدیثیں آگر وحی تھیں تو رسول الله مل نے انسیں تکھوایا کیوں نسیں؟" (م-ح ص ١٢٨) اور انہی خیالات کی ترجمانی جناب پرویز صاحب نے میں صدیث کے ص ۴۸ پر ذیلی عنوان "وحی کی دو

فتمیں کے تحت یوں بیان فرمائی کہ: "پھرایک اور عقیدہ وضع کیا کہ وحی کی دو قسمیں ہیں۔ وحی جی قرآن) اور وحی خفی (حدیث) وحی جلی کو وحی مثلو کہتے ہیں (یعنی جس کی حلاوت کی جاتی ہے) اور وحی خفی ﴿غیرِمثلو (یعنی جس کی تلاوت

نہیں کی جاتی) واضح رہے کہ وحی کی ان دو قسمول کا ذکر قرآن کریم میں کھیل نہیں۔ حتیٰ کہ حدیث کے اولین کٹریچرمیں اس اصطلاح کا کوئی پتہ یا نشان نہیں ملتا۔ یہ عقیدہ یہودیوں کا تھا کہ وحی کی دو قشمیں ہیں ایک شبکتب (جو ککھی جائے) اور دو سری شیعلفه (جو ککھی نہ جائے) جو روایٹا آگے منتقل ہو۔ ان حضرات نے اس عقیدہ کو یمودیوں کے ہاں سے مستعار لیا اور اسے عین دین بتا کر پیش كرديا." (م-حص٩٩)

ان اقتباسات سے مندرجہ ذیل نتائج سامنے آتے ہیں:

(۱) وحی جلی اور خفی کا عقیدہ نہ قرآن میں ہے اور نہ حدیث کے اولین لٹریچرمیں ۔ للذا یہ بعد میں وضع کیا

- (r) یہ عقیدہ یمودیوں سے مستعار لیا گیا ہے۔ ان کے ہال یہ عقیدہ موجود تھا۔
- (m) اس عقیدہ کے وضعی ہونے کی دلیل ہیہ ہے کہ رسول اللہ نے اسے لکھوایا نہیں۔
  - (۴) اس عقیدہ کا قرآن سے کوئی سروکار نہیں۔

www.muhammadilibrary.com رقصه چهارم) دوا محدیث مدیث کنید کردیز تیت معدید کاردی استان کاردی کار

اب ہم انبی امور پر بالترتیب تبعرہ پیش کرتے ہیں۔

ا۔ وی خفی کا عقیدہ اور اولین لٹریکر: وی جلی اور خفی کے عقیدہ کا تعلق قرآن سے بھی ہے اور حدیث سے بھی۔ قرآن کی جن آیات سے اس عقیدہ کا پتہ چلنا ہے۔ ان کا تفصیلی ذکر ہم آگے چل کر پیش کر رہے ہیں۔ اور دراصل بھی مسلم اس وقت ذیر بحث ہے کہ اس عقیدہ کا قرآن سے کوئی سروکار ہے یا نہیں۔ رہا حدیث کا معالمہ قو آگر حدیث میں یہ عقیدہ ذکور نہیں تو آپ حضرات کو مثلہ معه والی حدیث کو وضعی قرار دینے کی بار بار کیوں ضرورت پیش آتی رہتی ہے۔ علاوہ اذیں احادیث میں تو بہت مقامات پر حضور اکرم ساتھ کے پاس جریل کے آنے کا ذکر موجود ہے۔ کہ وہ انسانی شکل میں آگر شریعت کے ایسے احکام وارشادات سے آگاہ فرمات تھے۔ جن کا ذکر قرآن میں نہیں ہے۔ مثلاً حدیث جر کیل ملت ہم جس میں جبر کیل ملت ہم تھا۔ کو حجابہ کو جرکیل ملت ہے جو آپ کی صورت میں حضور اکرم ملتھ ہے۔ اس طرح جریل کا دو دن متواتر آگر رسول اللہ ساتھ کو پانچوں نماذیں پڑھانا اور اس بات سے آگاہ کرنا کہ نماذوں کے اوقات یہ ہیں وتی خفی کی رسول اللہ ساتھ کو پانچوں نماذیں پڑھانا اور اس بات سے آگاہ کرنا کہ نماذوں کے اوقات یہ ہیں وتی خفی کی واضح دلیل ہے۔ کیونکہ ان کا ذکر قرآن کیں نہیں۔

اور اگر ان کو یہ اصرار ہے کہ وحی جلی یا تفی کے الفاظ تو کہیں نہیں لکھے ہوئے تو ہم بھد احرام یہ بوچھنے کا حق رکھتے ہیں کہ "مرکز ملت" کے الفاظ کی قرآن میں ملتے ہیں؟ یا تاریخ یا حدیث کے اولین لڑیچر میں کوئی نام ونشان موجود ہے؟ اس طرح کا معالمہ "قرآنی نظام ربوبیت" کا ہے۔ ربوبیت کا لفظ بھی غیر قرآنی ہے۔ پھر اس کا حدیث یا تاریخ کے اولین لڑیچر میں کوئی نام نشان ملتا ہے؟ بلکہ طلوع اسلام کے ان دونوں عقائد ونظریات کا تو سوائے ان کی اپنی تصنیف کردہ کتابوں کے جودہ دور تک کسی بھی تاریخ کی کتاب میں بھی نام ونشان نہیں ملتا؟ تو پھروضعی عقیدہ وحی خفی والا ہوا۔ یا آپ کے مزعومہ عقائد کا؟

۲- وی تحفی اور یمودی: آپ فرماتے ہیں کہ یمودیوں کا عقیدہ یہ تھا کہ ایک قشم کی وی لکھی جاتی ہے اور دوسری لکھنے کے قابل نہیں ہے۔ اب سوال یہ ہے کہ ان یمودیوں نے دوسری قشم کی وی کو لکھا تھایا نہیں؟ عقیدہ کے مطابق تو نہ لکھنا چاہئے تھا لیکن تھائی یہ بتاتے ہیں کہ انہوں نے دوسری قشم کی وی بھی کمسی ہوئی تھی۔ اس سے تو یمی معلوم ہوتا ہے کہ ان کا ایسا عقیدہ نہیں تھا۔ ورنہ وہ اپنے عقیدے کے ظاف کیے کر سکتے تھے؟

(۲) یمودیوں کا بقول پرویز صاحب عقیدہ یہ تھا کہ ایک قتم کی وحی لکھی جائے اور دو سری قتم کی نہ لکھی جائے۔ اور دو سری قتم کی نہ لکھی جائے۔ لیکن مسلمانوں کا عقیدہ یہ ہے کہ ایک قتم کی وحی جلی ہے دو سری خفی۔ اور دونوں ہی تحریر میں لیا مطابقت ہے اور مسلمانوں نے مستعار کیا لیا؟

(٣) مسلمانوں نے آگر اسر انبلیات سے کچھ مستعار لیا ہے تو وہ اخبار وواقعات کی قتم کی باتیں ہیں۔ نہ کہ

عقائد واحکامات اور اگر کسی واقعہ کی تفصیلاً جو قرآن وحدیث میں درج نہیں اگر وہ اسرانیلیات ہے بھی لی جائے بشرطیکہ وہ کتاب وسنت کے خلاف نہ ہو تو اُس میں حرج بھی کیا ہے؟ اور اس کی اجازت

خود رسول الله نے دی ہے۔ ارشاد نبوی منتہ الم ہے۔ «وَحَدَّثُواْ عَنْ يَنِيْ إِسْرَآتِيْلَ وَلاَ حَرَجَ» "بى اسرائيل سے بيان كر ليا كرو، اس ميں كوئى مضائقه نهيں۔"

سو۔ وحی خفی اور کتابت: اس اعتراض کا جواب ہم ودکتابت و تدوین حدیث " کے باب میں تفصیل سے دے کیے ہیں۔ للذلاب تکرار کی ضرورت نہیں ہے۔

## وحی تحقی کا قرآن سے سروکار

اب ہم قرآن سے چند ایسے حقائق بیان کریں گے جن سے یہ معلوم ہو سکے کہ وحی خفی کو وحی جلی سے کتنا گهرا تعلق ہے۔

و**ی کے مختلف طریقے**: اللہ تعالیٰ نے بھی آن کریم میں وحی کے مندرجہ ذیل طریقے ذکر فرمائے ہیں ارشاد باری ہے:

مرد کسی انسان کے لیے میہ ممکن شیس کہ اللہ اس ﴿ ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرِ أَن يُكَلِّمَهُ أَلِلَهُ إِلَّا وَحْيًا سے کلا کرے مگرومی کے ذریعہ یا پردے کے پیچھے أَوْ مِن وَرَآيِ حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِيَ سے یا ایک رسول بھیج جو اللہ کے اذن سے وحی کرے بِإِذْ نِهِ مَا يَشَكَآءُ ﴾ (الشورى٤٢٥) جوالله جابتا هو . " محمد

اس آیت میں لفظ وَخیّا اینے لغوی معنی (اشارہ لطیف یعنی القاء یا الهام کے معنوں) میں آیا ہے۔ اور لفظ یُؤحیٰ میں وحی اپنے اصطلاحی معنوں (لیعنی اللہ تعالیٰ کا اپنے نبی کو فرشتہ کے ذریعے پیغام بھیجنا) میں استعال ہوا ہے۔ گویا اس آیت میں اللہ تعالی کے کسی انسان سے کلام کرنے کے تین طریقے ذکور میں (۱) القاء يا الهام (٢) پردے كے يتي سے بلت كرنا (٣) جريل المين المن المنظام كے ذريعه پيغام بينچانا-

اس آخری طریقے کی پھر دو صور تیں ہیں:

(بخاري، كتاب اخبار الأحاد)

(الف) يدكه الله جريل امين كوني ك ول يراتارتا ہے۔ (ب) دوسری صورت میہ ہے کہ جبرال النظام آپ کے پاس آتا ہے۔ دل پر نہیں اتر تا اور اسے آپ

انسانی یا اس کی اصلی شکل میں دیکھتے بھی ہیں۔ اب دیکھتے ان جار صورتوں میں سے قرآن صرف (۳-الف) فتم کی وحی کا مجموعہ ہے۔ اب بیہ تشکیم کرنا ہمارے لیے ناممکن ہے کہ باقی قسموں کی وحی رسول اللہ مٹی کیل پر جو افضل الانبیاء ہیں نازل ہی نہ ہوئی ہو۔ بالحضوص اس صورت میں کہ اس کے دلاکل بھی موجود ہیں۔ www.muhammadilibrary.com المُنَهُ رُورِينيت مِن اللهِ اللهِي المِلْمُ المِلْمُلِي المِلْمُ المِلْمُلِي المِلْمُلِي المِلْمُ

اب ان کی مثالیں ملاحظہ فرمائے۔

ا۔ جبریل کا رسول اللہ کے قلب پر نزول: ارشاد باری ہے کہ:

وَ إِنَّهُ لِلنَّذِيلُ رَبِّ ٱلْعَنكِينَ ﴿ مَن نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ "به (قرآن) رب العالمين كى طرف سے نازل كرده

آلُأُمِينُ فَيُ عَلَىٰ عَلَيْكَ لِتَكُونَ مِنَ ہے جے روح الامین لے کر تیرے ول پر اترا تاکہ تو اَلْمُنْذِينِهُ فَيْ ﴾ (الشعراء ۲۲/۲۹۲) ثالمُنذِينة فِي على عنود"

۲۔ جبریل کا رسول کے سامنے آنا: ایس صورت میں بھی آپ نے جبریل کو دو بار اترتے دیکھا ہے جیسا کہ ارشاد باری ہے:

﴿ أَفَتُمُنُونَهُ عَلَىٰ مَا يَرَىٰ ۞ وَلَفَدْ رَوَاهُ نَزَلَةً "كُياحُ الله چيزين جَمَّرًا كرتے ہو جو اس (پيغبر محمد التَّخَرَىٰ ۞ (النجم ١٢/١٣) التَّخَرَىٰ ۞ (النجم ١٢/١٣) التَّخَرَىٰ ۞ النجم على الله على ال

## ٣ ـ القائے ربانی:

﴿ إِنَّا سَنُلَقِي عَلَيْكَ قَوْلًا نَقِيلًا ﴿ ﴾ جم عنقريب تم يرايك بهارى فرمان القاء كرس كـ. " وه بهارى فرمان عنقريب كونسا نازل موا تها اس كا قرآن في ذكر نهين.

البتہ اس قتم کے القاء کی مثال حدیث میں ضرور ملتی ہے، جس میں آپ نے فرمایا ً"روح الامین نے میرے دل میں بیہ بات ڈالی ہے کہ کوئی متنفس اس وقت تک شین مرے گا۔ جب تک اپنے جھے کا پورا رزق نہ پالے...." (الحدیث)

الم وراء تجاب: بغيروساطت جريل ، پردے بيجھے سے وی كرنے كاذكر درج ذيل آيات ميں ہے۔

﴿ فَكَانَ قَابَ فَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى فِي فَأَوْحَى إِلَى "تودوكمان كے فاصلے پر یا اس سے بھی كم پراللہ نے عَبدِهِ مِنَا أَوْحَدُ فِي اللهِ عَبدِهِ كَا اللهِ عَبدِهِ كَا اللهِ عَبدِهِ كَاللهِ عَبدِهِ كَا اللهِ عَبدِهِ كَا اللهِ عَبدُهُ عَلَى اللهِ عَبدِهِ كَا اللهِ عَبدُهُ عَلَى اللهِ عَبْدُهُ عَلَى اللهِ عَبْدُهُ عَلَى اللهِ عَبدُهُ عَلَى اللهِ عَبدُهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَبدُهُ عَلَى اللهِ عَلمُ عَبدُهُ عَلَى اللهِ عَبدُهُ عَلَى اللهِ عَبدُهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَبدُهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَبدُهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَبْدُ عَلَى اللهُ عَلَى الل

طرف وی کی جو کچھ بھی کی ہد وی کیا کچھ تھی یہ قرآن میں کمیں ندکور نہیں۔ ان تصریحات سے معلوم ہو تا ہے کہ چار اقسام میں سے صرف ایک قتم کی وی (۳-الف) تو قرآن میں جمع ہو گئی باقی تین اقسام کی وی بھی وی بی ہے۔ جو قرآن میں ندکور نہیں۔ قرآن کی وی کو وی جلی کہتے ہیں۔ اور جلی اس لیے کہتے ہیں کہ اس صورت میں صرف منہوم ہی نہیں بلکہ الفاظ بھی اللہ تعالیٰ کی طرف سے نازل ہوتے تھے۔

لیکن دو سری قتم کی وحی جو القاء کی صورت میں ہوتی۔ اس میں صرف مفہوم آپ کے دل میں ڈالا جاتا۔ سے آپ اپنے الفاظ میں ادا فرماتے تھے۔ اسی طرح بعض وفعہ حضرت جبریل ملت ہے آپ کے پاس انسان کی صورت میں آتے تھے۔ جیسا کہ حضرت مریم کے پاس آئے تھے۔ ان تمام صورتوں میں چو نکہ

## آئينة رُِ الله المعها المهاله المعها المعهد المعهد

الفاظ کے بجائے صرف مفہوم من جانب اللہ ہو تا تھا اس لیے ایسی وحی کو وحی حفی کہتے ہیں۔ وحی خفی کی اقسام: جس طرح سنت کی تین فتمیں ہیں اس طرح وحی خفی کی بھی تین اقسام ہیں۔ مثلاً:

﴿ سُنَّت قولی وہ ہے جس میں رسول اللہ ما پھیلا کا کوئی قول ندکور ہے اور وحی قولی وہ قول ہیں جو جبریل ملائے ہیں کے ادعیہ مسنونہ اور تشہد وغیرہ۔

ا سنت فعلی وہ کام ہے جو آپ نے بحیثیت رسول سرانجام دیا ہے اور وی فعلی وہ کام ہے جس کے کرنے کا طریقہ۔ کرنے کا طریق آپ کو جریل النظام کے ذریعہ سکھایا گیا ہو۔ مثلاً نماز ادا کرنے کا طریقہ۔

سنت تقریری یا سکوتی وہ ہے کوئی کام آپ کے سامنے ہوا اور آپ نے اس پر ازراہ صواب سکوت اختیار فرمایا ہو۔ اس طرح وحی تقریری یا سکوتی وہ ہے جب کہ آپ کے سسی اجتماد قول یا فعل پر اللہ تعالیٰ نے سکوت اختیار فرمایا ہو۔

عمواً یہ سمجھا جاتا ہے کہ قرآن مجید وی جلی ہے۔ اور حدیث وی خفی۔ اس میں حقیقت صرف یہ ہے کہ قرآن تو فی الواقع سارے کا سار وی جلی ہے لیکن اس کا یہ مطلب بھی نہیں کہ وی جلی ساری کی ساری کی ساری قرآن بیں ہی محصور ہے۔ وی جلی کا تھوڑا بہت حصہ احادیث میں بھی ذرکور ہے۔ مثلاً زتا کی سزا ہے متعلق عبادہ بن صامت کی بیہ مرفوع روایت کہ سندواعنی خذواعنی قدجعل لھن سبیلا ۔۔۔۔ النج عبادہ بن صامت کہتے ہیں کہ اس وی کے نزول کے وقت رہل اللہ پر وہی کیفیت طاری ہوتی تھی جو قرآن کی وی کے نزول کے وقت رہل اللہ پر وہی کیفیت طاری ہوتی تھی۔ (مسلم سمال الحدود اللہ عدائزیا)

وحی مثلو اور غیر مثلو: ای طرح یہ بھی سمجھا جاتا ہے کہ قرآن جی ہے وہی مثلو ہے اور حدیث وہی غیر مثلو۔ اس میں بھی حقیقت اتن ہے کہ قرآن تو فی الواقع سارے کا سارا وہ مثلو ہے لیکن حدیث میں بھی تھوڑا بہت حصہ وہی مثلو کا موجود ہے۔ مثلاً تشہد (جو نماز میں بحالت تشهد پڑھی جاتی ہے) کہ آپ تمام صحابہ کو قرآن کی طرح سکھایا کرتے تھے تسبیحات رکوع و بجود وحدود وغیرہ للذا یہ وہی مثلو ہے مگر قرآن میں فرکور نہیں۔

گویا جس طرح قرآن کو کماب الله کما جاتا ہے۔ اس طرح وحی جلی اور وحی مملو بھی کما جاتا ہے۔ قرآن فی الواقع کماب الله بھی ہے وحی جلی بھی اور وحی مملو بھی لیکن جس طرح کماب الله (احکام منزل من الله) قرآن کی علاوہ احادیث میں بھی ندکور ہیں۔ اس طرح احادیث میں کچھے تھوڑا بہت حصہ وحی جلی اور وحی مملو کا بھی وجود ہے۔

# وحی خفی کے ولا کل

ا. آیات قرآنی کی ترتیب: به تو قرآن کریم ے واضح ہے کہ وہ تھوڑا تھوڑا کر کے حسب موقعہ

<u>www.muhammadilibrary.com</u> (عصد چهارم) دوا مِ عديث مِن ازل ہو تا رہا ہے۔ اور بالخصوص لمبی سور تیں طویل و قنوں کے بعد کئی اقساط میں نازل ہوئی ہیں۔

اور ازروئے قرآن ہمارا یہ بھی عقیدہ ہے کہ قرآنی آیات کی ترتیب بھی بذریعہ وحی منزل من اللہ ہے۔ اگر بیہ ترتیب الهای تنلیم نہ کی جائے۔ تو قرآن کریم کو آسانی کتاب کہنا بھی بے سود ہے اور یہ بھی واضح ہے کہ اس ترتیب آیات کا قرآن میں کہیں ذکر تک نہیں۔ للذا یہ تنلیم کیے بغیرکوئی چارہ نہیں کہ آپ پر قرآن کے علاوہ کچھ اور وحی بھی نازل ہوتی تھی۔ جس کی بنیاو پر آپ نے بالا قساط اترنے والی طویل سورتوں کی آیات میں ترتیب بیدا کی اور امت کو سکھائی۔

۲۔ تعبین کتاب اللہ: رسول اللہ ملتی کی ایک ذمہ داری یہ بھی تھی کہ وہ امت کے سامنے قرآن کے معانی ومطالب اور تشریح وقوضع پیش کریں۔ ارشاد ماری ہے:

معانی و مطالب اور تشریح و توضیح پیش کریں۔ ارشاد باری ہے: ﴿ وَأَنْزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ ٱلذِّحِيْرَ لِنْسَبَيْنَ لِلنَّاسِ مَا نُرِزَلَ " "اور اے نبی ہم نے تساری طرف ذکر اس لیے نازل

اِلْيَهِمْ (النحل ١٦/ ٤٤) كيا به كه تم لوگول پر اس چيز كي وضاحت كر دوجوان كيا به كه تم لوگول پر اس چيز كي وضاحت كر دوجوان كي طرفت اتاري گئي بهد."

یه توقیعی و تشریحی الفاظ بھی بصورت و حی حتی منجانب الله ہی ہوتے تھے۔ ارشاد باری ہے: "کم ایس کی مان میں اللہ میں اللہ تھی اللہ میں ا

﴿ ثُمُّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُمْ اللَّهِ اللَّهِ الله القيامة ١٥٠/١٥) ( القيامة ١٥٠/١٥) ( القيامة ٥٠/١٥)

۳۔ نطِق نبی : ارشاد باری ہے:

﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْمُوكَىٰ ﴾ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحَىُّ "وه ( بَغِيم) خُوا الله فل عن بات نبيس كر تا بلكه وه تو يُوسِئَىٰ ﴾ (النجم ٤٣/٥٣) وحى ہے جو اس پر كى جاتى ہے۔ " اس آيت ميں عموم ہے ليكن حافظ اسلم صاحب فرماتے ہيں:

اس آیت میں عموم ہے سین حافظ آسم صاحب فرمائے ہیں: "لیکن یہ استدلال حقیقت فنمی سے بہت دور ہے کیونکہ یمال ذکر ہے اس کلام کا جو بذریعہ وحی کے

اتر تا تھااور جس سے کفار کو انکار تھا اور وہ صرف قرآن ہے۔" (م-ح ص۲۷) حافظ صاحب کے اس انداز فکر کاہم پہلے تفصیل سے جائزہ پیش کر چکے ہیں۔

٧- احكام قرآنى كى تقيل: بيشتر قرآنى احكام ايسے بيں جن پر عمل كا طريقة قرآن ميں ذكور نہيں۔ پھرية طريقة تدبيرى امور سے بھى تعلق نہيں ركھتا كه اس ميں آپ بحكم خداوندى مشورہ كرتے ہوں۔ بلكه يه تشريعى امور سے بھى تعلق نہيں ہوا۔ مثلاً نمازوں كى تعداد' ان كے او قات اور تشريعى امور سے جن كا اجتماد واستنباط سے بھى تعلق نہيں ہوا۔ مثلاً نمازوں كى تعداد' ان كے او قات اور تشريعى امور سے بيلے احكام اللى تربيب ركعات وغيرہ يا مناسك جج اور حدود الله كا نفاذ وغيرہ اب نبى ايك طرف تو سب سے بيلے احكام اللى برعمل كرنے كا پابند ہوا ہے۔ دو سرى طرف وہ تشريعى امور بيں خود مختار بھى نہيں ہوا، تو المحالم ہميں تسليم كرنا براا ہے۔ ايسے تشريعى امور بذريعہ وحى آپ برنازل ہوتے تھے۔ جس پر بہلے آپ نے خود عمل

# آئيند پوريون www.muhannyadhilibrary.com

کیا۔ بعد میں آپ کی امت نے۔

۵- نمازول کی تعداد اور رکعات: ارشاد باری ب:

﴿ حَنفِظُواْ عَلَى ٱلطَّسَلُونَةِ وَٱلصَّكَافِةِ "نمازوں كى حفاظت كرو اور (بالخصوص) نماز وسطى الْوُسْطَىٰ ﴾ (البقرة ٢/ ٢٣٨)

نمازِ وسطیٰ کامفہوم تو اسی صورت میں سمجھا جا سکتا ہے کہ کل تعداد معلوم ہو۔ اور یہ تعداد قرآن میں مذکور نہیں للذا معلوم ہوا کہ اللہ کے ہاں یہ تعداد مقرر ہے۔ اور اس کی مسلمانوں کو اطلاع بھی دی ہوئی ہے اور یہ بغیروجی ممکن نہیں۔

> اسی طرح ایک دو سرے مقام پر فرمایا: ایس سروم میں موجد سیسیر سریہ

﴿ وَإِذَا ضَرَبَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْتُمْ جُنَاحُ أَن "اورجب تم سفركو جاؤتو تم ير يَحْهُ رفت نهي كه نماز نَقْصُرُوا مِنَ ٱلصَّلَوَةِ ﴾ (النسام ١٠١/٤) كوكم كرك يرهو."

اور کم کرنے کا تصور تو اسی مورت میں ممکن ہے کہ یہ معلوم ہو کہ پوری نماز کتنی ہے؟ اور یہ بات قرآن میں مذکور نہیں بسرحال یہ پوری نماز بھی اللہ نے بتائی ضرور ہے ورند کم کرنے کا پچھے معنی نہیں۔ اس آیت سے بھی وی خفی کا ثبوت ملتا ہے۔

۲- زکوۃ کی شرح : قرآن کریم میں ہے:

اب دیکھئے قرآن نے اس حق کو معلوم کہا ہے اور قرآن لفظ علم کا اطلاق وحی اللی پر کر تا ہے۔ جیسا کہ ہم پہلے بھی وضاحت کر چکے ہیں۔ لیکن اس معلوم حق کا قرآن میں کہیں بھی ذکر موجود نہیں۔ البتہ وحی خفی میں اس معلوم حق کا ذکر تفصیل سے موجود ہے۔

ہجرت کا حکم: اللہ تعالی رسول اللہ ﷺ کو مخاطب کرے فرماتے ہیں:

﴿ فَأَصْبِرَ لِلْكُكُّرِ رَبِّكَ وَلَا تَكُن كَصَاحِبِ ٱلْمُوتِ ﴾ "اپ پروردگارے تھم كے انظار ميں صبر يجي اور (القلم ١٦٨/ ٤٨) (القلم ٢٨/ ٤٨)

-036

اور اس صاحبِ حوت لین یونس النہ کے متعلق قرآن میں ہے: ﴿ وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﷺ إِذَ أَبَقَ إِلَى " "اور بے شک یونس پنیبروں میں سے تھے جب وہ (صدچهارم) دوا کا حدیث ﴾ بھری ہوئی کشتی کی طرف بھاگے۔" آلْمَشْحُون آلفُلك

اب اَبَقَ کے معنی غلام کا (این ذمه داریوں کو چھوڑ کر) بھاگ جاتا ہے۔ چنانچہ پرویز صاحب اپنی کتاب

لغات القرآن مين أبقَ كے تحت لكھتے بين كه-

"رسول کو خاص مشن دے کر اس کی قوم کی طرف بھیجا جاتا تھا۔ اسے اس مشن کی محمیل میں ہزار مشقتیں اٹھانا پڑتیں وہ نمسی حالت میں بھی اپنی جگہ نہیں چھوڑ تا تھا۔ لیکن جب مشیت خود دیکھتی کہ اس کا اس جگہ زیادہ عرصہ کے لیے رہنااس مثن کے لیے مفید نہیں تو اے اس مقام کو چھوڑ کر دو سری جگہ چلے جانے کا تھم مل جاتا۔ اسے ہجرت کہتے ہیں معلوم ہو تا ہے کہ یونس ملینیا ایسے تھم کے بغیر ہی قوم کو چھوڑ

كر چلے گئے۔ اس سے اندازہ لگائے كه ايك رسول كى زندگى كس قدر احكام خداوندى كے تالع موتى تھى اور جن معاملات میں فیصلہ خدا کے ہاتھ میں ہو <sup>ہ</sup>ا تھا ان میں رسول اپنی <del>طرف سے ایک قدم بھی</del> نہیں اٹھا

سکتا تھا۔ دوسرے معاملات میں البنتہ کے آزادی ہوتی تھی کہ وہ وحی کے دیئے ہوئے اصولول کی روشنی میں اینا پروگرام مرتب کر تا جائے۔ "

اس اقتباس سے معلوم ہوتا ہے۔ کہ کوئی چیج اللہ کے تھم کے بغیر جرت نہیں کر سکتا کیونکہ اس کا فیصلہ خدا کے ہاتھ میں ہو تا ہے۔ اور اس حکم کی اطلاع نی کو صرف وحی سے بی ہو سکتی ہے۔ لیکن ہم

د كيست بي كه قرآن كريم ميں رسول الله كى جرت كے ليے اليك كى تھم موجود نہيں۔ جس سے لازى بتيجہ بيد نکاتا ہے کہ قرآن کے علاوہ بھی آپ کو وحی موتی تھی۔

۸۔ پیش گوئیال: رسول اللہ نے چند ایمی پیش گوئیاں فرمائیں جو بعد میں حرف بہ حرف پوری ہو کیں اور

یہ انباء الغیب قرآن میں بھی ذکور نہیں جس سے لامحالہ ہم اس نتیجہ پر پہنچتے ہیں کہ حضور کو قرآن کے علاوہ بھی وحی آتی تھی۔ ایس بیٹنی خبروں کو محض بصیرت نبوی سے نتھی کر کے الگ ہو جانا مشکل ہے۔ مثلاً:

🕥 آپ نے جنگ بدر کے شروع ہونے ہے پہلے ہی فرما دیا تھا کہ کل ابوجہل اس جگہ مارا جائے گا۔ فلال كافراس جگه اور فلال اس جگه.....

🥱 خبیب مٹافئر شہید کر دیئے گئے جو اس وقت درو دراز علاقہ میں کافروں کی قید میں تھے۔

😭 مصر عمرو بن العاص کے ہاتھوں فتح ہوگا"

💮 اے فاطمہ ٹھٹھا! سب سے پہلے تم مجھے ملوگ۔

﴿ سراقد التير على المعلى من كسرى ك كنكن وكيد ربابون"

🕜 ملک تجازیں ایس آگ گھ گی جس کی روشنی بصری تک پہنچے گی۔

آگاہ رہو! یہ مجاہد (قرمان) جہنمی ہے۔

🚷 جعفر طیار بڑاٹھ کے وونوں بازو کٹ گئے۔

### آئينة www.muhamadixbrary ووا محدث

- ابھی جریل مجھے فلاں بات بتا گئے ہیں۔
- 😥 کعبہ (بیت اللہ) کی چانی عثان بن طلحہ کے خاندان میں رہے گی۔ وغیرہ وغیرہ۔
- ﴿ ميرابيه بينا (حضرت حسن كى طرف اشاره كركے) مسلمانوں كى دو بردى جماعتوں ميں انقاق كا سبب بنے گا۔ وغيره وغيره -

پیش گوئیاں تو کائن نجومی رمال اور جفار حضرات بھی کرتے ہیں۔ اب سوال یہ ہے کہ یا تو کافروں کی طرح (نعوذ باللہ) رسول اللہ کو اس قبیل کے لوگوں سے شار کر لیا جائے یا پھر یہ مانے بغیر چارہ نہیں رہتا کہ .... قرآن کے علاوہ آپ پر اور بھی وحی ہوتی تھی اور اس سے اگلا سوال یہ ہے کہ کاہنوں اور نجومیوں وغیرہ کی پیش گوئیاں اگر بھی درست ہوتی ہیں تو بسا او قات غلط بھی ثابت ہوتی ہیں۔ لیکن آپ کی کوئی پیش گوئی غلط ثابت نہیں ہوئی۔ للذا لامحالہ یہ تشلیم کرنا پڑے گا کہ آپ کو ان امور غیبیہ پر وحی کے ذریعے ہی اطلاع دی جاتی تھی۔ ایسی وحی جو قرآن میں فرکور نہیں۔

<u>9- تمتک بالجماعت:</u> پرویز صاحب اپی تعنیف "تصوف کی حقیقت" کے ص ۲۳۱ پر فرماتے ہیں:

کیا محترم پرویز صاحب بیہ بتا سکتے ہیں کہ اللہ کا بیہ تھم حضور متابع کس ذریعہ سے معلوم ہوا تھا؟ قرآن میں تو بیہ تھم کہیں فدکور نہیں۔

# قرآن ہے وحی خفی کی چند مثالیں

بارہا ایسا ہوا کہ آپ پر وحی خفی نازل ہوئی۔ جس کے مطابق آپ نے عمل کیا اور صحابہ کرام نے آپ مائیل کی اجاع کی۔ پھر پچھ وقت بعد اللہ تعالی نے اس وحی خفی کی بذریعہ آیات قرآن یا بذریعہ وحی جلی توثیق کر دی۔ ایسی مثالیس بہت سی کتب میں فذکو رہیں اور ایسے دلائل کی تعداد پچاس کے لگ بھگ جا پہنچتی ہے۔ ان سب کو یمال درج کرنا ہمارے لیے ممکن نہیں۔ مندرجہ بالا نو دلائل کے علاوہ اب ہم صرف ان دلائل کا ذکر کریں گے۔ جن کا مولانا مودودی مرحوم نے اپنی کتاب "سنت کی آئینی حیثیت" میں ذکر کیا۔ پھر ان کے دلائل کا ذکر کریں گے۔ جن کا مولانا مودودی مرحوم نے اپنی کتاب "سنت کی آئینی حیثیت" میں ذکر کیا۔ پھر ان کے دلائل کا ذکر کریں گے۔ جن کا مولانا مودودی مرحوم نے اپنی کتاب "سنت کی آئینی حیثیت" میں ذکر کیا۔ پھر ان کے دلائل کے جواب طلوع اسلام کے معزز رکن ڈاکٹر عبدالودود صاحب نے دیئے تھے اور یہ جوابات کا جائزہ لین

www.muhammadilibrary.com

آئیدَ رُویزیت 574 (صدیحارم) دوا کا مدیث

ا۔ راز کی بات : سورہ تحریم میں ہے:

"اور جب پیغمبرنے اپنی کسی بیوی سے ایک رازکی بات کسی تو اس (بیوی) نے اس کی (دو سروں کو) خبر دے دی اور اللہ تعالی نے پیغمبرکو اس بات سے آگاہ کر دیا تو پیغمبرنے اس بیوی کو اس کے قصور کا کچھ حصہ تو جنا دیا اور کچھ حصہ سے درگزر کیا۔ تو جب پیغمبرنے اس بیوی کو اس بات کی خبردی تو وہ کہنے گئی کہ آپ کو بیہ بات بھلا کس نے بتائی؟ آپ نے فرمایا مجھے اس

﴿ وَإِذْ أَسَرَ النِّيَّ إِلَى بَعْضِ أَزْوَجِهِ حَدِيثًا فَلَمَّا 
نَبَّأَتْ بِهِ. وَأَظْهَرَهُ ٱللّهُ عَلَيْهِ عَرَّفَ بَعْضَهُ
وَأَعْضَ عَنْ بَعْضٌ فَلَمَّا نَبَأَهَا بِهِ. قَالَتْ مَنْ أَنْبَأَكَ
هَذَّا قَالَ نَبَأَنِي ٱلْعَلِيمُ ٱلْخَبِيرُ ﴿ ﴾
هَذَّا قَالَ نَبَأَنِي ٱلْعَلِيمُ ٱلْخَبِيرُ ﴿ ﴾
(التحريم ٢٦/٦)

۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ خدائے علیم وخبیرنے خبردی ہے۔ " اب سے تو واضح ہے کہ جن الفاظ میں اللہ نے پیغیر کو اس راز کی بات فاش ہونے کی خبر دی تھی۔ وہ

قرآن میں موجود نہیں۔ للذا وہ خبرو و خفی کے ذریعہ ہی ہو سکتی ہے۔ جس کی توثیق وحی جلی نے کردی۔ تر آن میں موجود نہیں۔ للذا وہ خبرو و خفی کے ذریعہ ہی ہو سکتی ہے۔ جس کی توثیق وحی جلی نے کردی۔

اب اس داقعہ پر ڈاکٹر عبدالودود صاحب کو دو اعتراض ہیں۔ پسلا میہ کہ اُلْعَلِیم سے مراد کوئی بھی ایسا مخص ہو سکتا ہے جو اس راز کے فاش ہونے کی گئر رکھتا تھا اور ای مخص نے آپ کو اس راز کی خبر دی تھی۔ ڈاکٹر صاحب کی میں کافل سے غلط ہے۔ مثل

- (۱) العليم المحبيركي مشتركه صفات ال معرفة كے ساتھ صرف الله تعالی كے ليے مخصوص ہيں۔
- (۲) خود اس آیت میں اَظْهَرَهُ اللَّهُ عَلَنهِ کے الفاظ پکار پکار کر کمہ رہے ہیں کہ یہ خبراللہ نے ہی پنجبر کو دی تھی۔ تھی۔ کسی اور مخبراور واقعہ سے آگاہ مخض نے نہیں دی تھی۔
- (٣) یه دوسرا مخبروہی ہو سکتا ہے جس کو پہلی ہیوی نے راز کی بات بتا دی تھی۔ پھر جب اس پہلی ہیوی نے پغیبرے اس آگی کے متعلق سوال کیا تو رسول اللہ نے اس دوسرے مخبر کا نام بتانے کی بجائے العلیم الخبیر کمہ دیا ہو۔ یہ نبی کی ذات پر جھوٹ ہولئے کا گھناؤنا الزام ہے۔
- (۳) دوسرا اعتراض میہ ہے کہ ''آگر بفرض محال میہ تسلیم کر لیا جائے کہ العلیم الخبیرے مراد اللہ تعالیٰ ہی ہے۔ تو اس سے میہ کب لازم آتا ہے کہ ہر خبربذر بعیہ وحی دی جاتی تھی؟ اللہ تعالیٰ جب کسی کے علم کو اپنی طرف منسوب کرتا ہے تو اس سے مراد (بالضرور) وحی کے ذریعہ علم دیتا نہیں ہوتا۔ سورہ ما کدہ میں ہے۔

﴿ وَمَا عَلَمْتُ مِ مِّنَ ٱلْجُوَارِجِ مُكَلِّبِينَ تُعَلِّمُ ثَمِّنَا فَعَلِمُونَهُنَّ مِمَّا فَ "اور جوتم شكارى جانورول كو سكھاتے ہو۔ تم انہيں عَلَم عَمْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

اَنَيْرَ يُـwww.amuham)الله المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية ا

توکیا یمال علمکم الله سے بید مراد ہے کہ ان شکاری جانوروں کو سدھانے والوں کو الله بذریعہ وقی سکھاتا ہے؟ یا عَلَّمَ الله سے الله عَلَمَ عِلْفَلَمُ الله الله برانسان کو بذرایعہ وقی وہ کچھ سکھاتا ہے؟" (سنت کی آئینی حیثیت وی وہ کچھ سکھاتا ہے؟" (سنت کی آئینی حیثیت صسم ۲۳۳)

ڈاکٹر صاحب کی بیہ تاویل بھی غلط ہے "اللہ تعالیٰ اگر شمد کی تھھی کو پہاڑوں میں گھر بنانے کا طریقہ بذریعہ وحی سکھا سکتا ہے تو اگر انسان کو جانوروں کے سدھانے کا طریقہ بذریعہ وحی بنا دیا ہو تو اس میں تعجب کی کیا بات ہے؟

واضح رہے کہ خود پرویز صاحب نے لغات القرآن میں زیر عنوان وحی کے معنی یہ بتائے ہیں۔ کہ آگر اس کی نبیت اللہ تعالی کا شد کی کمھی کو وحی کرنا تو اس کی نبیت اللہ تعالی کا شد کی کمھی کو وحی کرنا تو اس وحی سے مراد جبلی داغیے ہوتے ہیں جو ایسے جانوروں کی فطرت میں رکھ دیئے جاتے ہیں۔ اور جب وحی کی نبیت اللہ تعالی نے کمی غیر نبی کی طرف ہو تو اس سے مراد یہ ہوتی ہے کہ اللہ تعالی نے کمی نبی پر وحی کی بہر سے دو سرے انسانوں کو جادی جسے اللہ تعالی نے حضرت عیلی کے حواریوں کی طرف وحی کی۔ اس لحاظ سے اللہ تعالی نے انسانوں کو بذریعہ وحی دیا گیا پھرائی نے دو سرے انسانوں کو علم سکھانے کا مطلب یہ ہے کہ یہ علم پہلے کمی نبی کو بذریعہ وحی دیا گیا پھرائی نے دو سرے انسانوں کو سکھایا۔

اب آگر ڈاکٹر صاحب کے جواب کے مطابق خبر کو بھی پر محمول کر لیا جائے تو اس کی صورت یہ ہوئی کہ اللہ تعالی نے پہلے بذریعہ وجی یہ خبر کسی نبی کو دی جس کے اللہ تعالی نے پہلے بذریعہ وجی یہ خبر کسی نبی کو دی جس کے اللہ نبی ہے۔ تو اب یہ بات یوں بنتی ہے کہ اللہ نے اس خبر کی اطلاع پہلے نبی یعنی رسول اللہ کو (کیونکہ اس وقت وہی نبی سے) دی۔ پھر آپ نے یہ خبر اس مخبر کو بتائی۔ پھر جب آپ کی دی کے آپ سے پوچھا تو آپ نے پھر اس مخبر کا نام لے لیا۔ فیاللجب!

اور یہ اللہ تعالیٰ کے قلم خود ہاتھ میں پکڑنے کا قصہ بھی خوب رہا۔ قلم پکڑنا شاگر دکے لیے ضروری ہو تا ہے۔ استاد کے لیے ہرگز ضروری نہیں۔ وہ صرف ہدایات اور زبانی اصلاح کے ذریعہ بھی سکھا سکتا ہے اور سمی نبی کی طرف جبریل کو بھیج کر بھی جیسے رسول اللہ کو نماز ادا کرنے کا طریقہ بتایا گیا۔

٢- صلح حديبيه اور رسول الله ملتيام كاخواب: ارشاد بارى ب:

"بلاشبہ اللہ نے اپنے رسول کو سچا خواب دکھایا کہ تم انشاء اللہ ضرور مسجد الحرام میں امن کے ساتھ داخل ہو گے۔"

﴿ لَقَدْ صَدَفَ اللَّهُ رَسُولُهُ الرُّهُ يَا بِالْحَقِّ لَـُ لَكُهُ الرُّهُ يَا بِالْحَقِّ لَـ لَتَهُ لَتَهُ اللَّهُ اللّ

ڈاکٹرصاحب نے آیات کو آگے پیچھے کر دیا ہے صحح ترتیب یوں ہے۔ علم بالقلم علم الانسان مالم یعلم۔

www.muhammadilibrary.com (حصه جهارم) روا ] صديث برديزةت مين برديزةت مين علي المنظل ا

واقعہ یوں ہوا کہ رسول اللہ مل اللہ مل اللہ علی ہوتا ہے۔ للذا صحابہ کرام اس خواب پر بہت خوش ہوئے۔ رہے ہیں۔ نبی کا خواب بھی چونکہ از متم و جی ہوتا ہے۔ للذا صحابہ کرام اس خواب پر بہت خوش ہوئے۔ اور آپ ۱۳۰۰ محابہ کی معیت میں عمرہ کی نبیت سے مدینہ سے چل پڑے۔ کفار و مکہ کو جب آپ کی آمد کی اور آپ ہوئی تو انہوں نے آگے بڑھ کر آپ کو حدیبیہ کے مقام پر روک دیا۔ یہ خراؤ بالآخر صلح حدیبیہ پر شتی ہوا۔ جس کی روسے آپ اس سال عمرہ نہ کر سکتے تھے۔ اب نبی کے خواب کے متعلق صحابہ میں خلجان پیدا ہوا و حضرت عمر تاثی نے آپ ملی ہوا آپ نے نبرنہ دی تھی کہ ہم مکہ میں وافل ہوں گے۔ ہوا تو حضرت عمر تاثین نے آپ ملی ہوا کہ کیا آپ نے نبرنہ دی تھی کہ ہم مکہ میں وافل ہوں گے۔ تو آپ نے فرمایا بال محربیہ تو نبیس کما تھا کہ اس سفر میں ایسا ہوگا۔ واپسی پر سورہ فتح نازل ہوئی۔ تو اللہ تعالیٰ نے صحابہ کو اطمینان دلاتے ہوئے فرمایا۔ کہ اللہ نے اپنے رسول کو سچا خواب دکھایا یعنی وہ خواب و تی ہی تھا۔ نیز یہ کہ تم انشاء اللہ ضرور مسجد حرام میں امن کے ساتھ وافل ہو گئے۔ اس وفعہ نہ سسی۔ پھرسی۔ مسرحال ہو گئے۔ اس وفعہ نہ سسی۔ پھرسی۔ بسرحال ہو گئے ضرور اور وہ خواب یقینا سچا تھا۔ اس میں شک کی کوئی بات نہیں گویا اس آیت کا سارا دروہ دار اس بات پر ہے کہ بی خواب یقینا سچا تھا۔ اس میں شک کی کوئی بات نہیں گویا اس آیت کا سارا داروہ دار اس بات پر ہے کہ بی خواب میں بھی و تی ہو سکتی ہے۔ اور چو نکہ اس خواب کا قرآن میں کہیں داروہ دار اس بات پر ہے کہ بی خواب میں بھی و تی ہو سکتی ہے۔ اور چو نکہ اس خواب کا قرآن میں کہیں ذکر نہیں للذا معلوم ہوا کہ قرآن کے ملاح تی ہی کو و تی ہو تی ہے۔

بِهلا اعتراض: اب اس تشریح و ترجمه پر واکس احب کو پهلا اعتراض توبیه ب که لَقَدْ صَدَقَ اللّهُ رَسُولَهُ اللّهُ عَلَم اللّهُ وَسُولَهُ اللّهُ عَلَم اللّهُ عَلَم اللّهُ وَسُولَهُ اللّهُ عَلَم اللّه عَلَم الله عَلَم عَلَم الله عَلَم الله عَلَم الله عَلَم الله عَلَم عَم عَلَم عَم

ڈاکٹر صاحب کا یہ ترجمہ مندرجہ ذیل دو وجوہ سے غلط ہے۔

اگر اس کا معنی سچا کر دکھایا کیا جائے جیسا کہ ڈاکٹر صاحب کا خیال ہے۔ تو پھر لَقَدْ خُلُنَّ المستحدَ الحرام (بعنی تم ضرور معجد حرام میں داخل ہو گے) بے معنی ہو جاتا ہے۔ بعنی داخل ہونے کا مرحلہ تو ابھی باتی ہے۔ تو پھراللہ نے خواب کو سچا کیسے کر دکھایا؟

دوسرا اعتراض: حضور ملی ایم کی اس خواب کو از قبیل وجی سمجھنا حقیقت وجی سے بے خبری کی دلیل ہے" (الینا ۲۲۷)

اور وہ وحی کی حقیقت کیاہے؟ یہ بات ڈاکٹر صاحب نے محفوظ ہی رکھی ہے۔ بتا دیتے تو بے خبروں کو بھی کچھ

## آئينه يروي muhamynaailibrary.com په ۱۹۸۸ مديث

خبرلگ جاتی۔

۳۔ قبلہ کا تقرر: ارشاد باری ہے:

﴿ وَمَا جَعَلْنَا ٱلْقِبْلَةَ ٱلَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلَّا "اور ہم نے وہ قبلہ جس پر اب تک تم تھے ای لیے مقرر کیا تھا کہ دیکھیں کون اس کی پیروی کر تاہے۔ اور لِنَعْلَمَ مَن يَنَّبِعُ الرَّسُولَ مِمَّن يَنقَلِبُ عَلَىٰ

کون الٹے یاؤں پھرجا تاہے؟" عَقِبَيْدُ ﴿ (البقرة٢/١٤٣) مسلمانوں کا پہلا قبلہ بیت المقدس تھا۔ جس کی طرف ۱۳ سال تک مند کر کے مسلمان نماز ادا کرتے رہے۔ لیکن رسول اللہ کی دلی خواہش میں تھی کہ بیت اللہ کو کعبہ قرار دیا جائے۔ جیسا کہ قرآن میں ہے ﴿ قَدْ نَرَىٰ تَقَلَّبَ وَجُهِكَ فِي السَّمَآءِ ﴾ اور آپ بار بار آسان کی طرف رخ کیاکرتے تھے کہ دیکھیں کب تحویل قبلہ کا تھم آتا ہے۔ گراللہ تعالیٰ کے تھم کی اطاعت پر مجبور تھے۔ خود کچھ نہ کر کتے تھے۔ اللہ تعالیٰ نے آپ کی بے خواہش پوری کر دی اور فرمایا فول و جھك شظر الممشجد المحرّام اور ساتھ ہی بے تا دیا كم پہلا قبلہ بیت المقدس بھی ہم نے ہی تقرر کیا تھا اب چو نکہ پہلے قبلہ کی تقرری کا تھم قرآن میں کہیں ندکور نهیں تو لامحالہ بیہ تھم بذریعہ وحی خفی ہی ملا تھا۔

اب اس کے متعلق ڈاکٹر صاحب کی تاویل میہ ہے گئے

آیت ندکورہ میں کُنْتَ کا ترجمہ "تھا" نہیں بلکہ " یہ" درست ہے اور مَا جَعَلْمَا الْقِبْلَةَ مِن تقررى کے الفاظ ای نے قبلہ بیت اللہ کے لیے ہیں۔ اور میں موقعہ ایک کی آزمائش کا تھا۔ جیسا کہ دو ہی آیات بعد الله تعالى نے فرمایا ﴿ وَلَئِنِ اتَّبَعْتَ اَهْوَآ ءَ هُمْ مِّن بَعْدِ مَا جَأَءَكَ مِنَ الْعِلْمِ إِنَّكَ إِذًا لَمِنَ الطَّالِمِيْنَ ﴾ (۱۳۵:۲) یعنی اگر تو العلم آجانے کے بعد ان کی خواہشات کی اتباع کرے گائی فالموں سے ہو جائے گا۔ اس ے صاف واضح ہے کہ العلم (وحی خداوندی) نئے قبلہ کے لیے آئی تھی۔ اُگر پہلا قبلہ وحی کے مطابق مقرر ہو تا تو یمال بیا مجھی ند کما جاتا کہ العلم آنے کے بعد حتم پہلے قبلے کی طرف رخ ند کرنا۔ (ص۲۲۳) "رہا پہلے قبلے کے تعین کامسکلہ تو اس وفت کسی کے الٹے پاؤں پھرنے کا سوال ہی پیدا نہیں ہو تا۔ حضور

ایک قبلے کی طرف رخ کرتے تھے۔ جو مخص حضور کے ساتھ شریک ہو تا تھا۔ وہ بھی اس طرف رخ کر لیتا تھا الشي پاؤں پھرنے كاسوال اس وقت پيدا ہوا جب اس قبله ميں تبديلي كي گئي۔ " (اييناص ٢٢٢ لخساً) واكثر صاحب كى اس تاويل ميس درج ذيل امور قابل غور بين: نماز کمی دور میں ہی فرض ہو چکی تھی۔

 اس زمانہ میں عربوں کا مرکزی معبد بیت اللہ تھا۔ اور رسول اللہ خود بھی اور اسی طرح ان کے ساتھ ملنے والے مسلمان بھی یہ جاہتے تھے کہ قبلہ بیت الله شریف کو قرار دیا جائے۔ جیسا کہ تحویل قبلہ ك وقت فَوَلَ وَجُهَكَ شَظْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ س ثابت موتاب.

اہل کتاب کا قبلہ بیت المقدس تھا۔ پھر جب بذریعہ وحی خفی بیت المقدس کو اللہ تعالی نے قبلہ قرار

www.muhammadilibrary.com المُندُة رَبُودِينَةِ عَلَى اللهِ عَلَيْهُ اللهِ ال

دیا۔ تو نہی معالمہ نئے مسلمانوں اور نئے اسلام میں داخل ہونے والوں کے لیے آزمائش کا موقعہ تھا۔ ورنہ ۱۴ سال بعد مدینه میں تو مسلمانوں کی اپنی حکومت قائم ہو چکی تھی اور آپ کو جانثاروں کی ایک معتدبہ تعداد بھی میسر آچکی تھی۔ اس وقت صرف اہل کتاب نے شور مجایا تھا جنہیں اللہ تعالیٰ نے ﴿ سَيَقُولُ السُّفَهَا ءُ مِنَ النَّاسِ مَاوَلُهُمْ عَن قِبلَتِهِمُ الَّتِينِ كَانُوا عَلَيْهَا (١٣٣:٣) (اب نادان لوَّك بير كميں كے كه مسلمانوں كو اس قبلے ہے کس نے چھیر دیا جس پر وہ تھے) سے خطاب کیا۔

 رہا مسلمانوں کا معاملہ تو وہ تو اس تحویل قبلہ پر بڑے خوش اور مطمئن ہے۔ کیونکہ یہ تحویل خود رسول الله کی مرضی کے مطابق ہوئی تھی۔ اس لیے نے قبلہ کی تحویل مسلمانوں کے لیے آزمائش کا موقعہ كيسے ہو سكتا تھا؟ بيہ تو خوشي كاموقع تھا۔

مندرجہ بالا تاریخی حقائق سے بیہ بات ازخود واضح ہو جاتی ہے کہ پہلا قبلہ آنحضور مٹائیلیم کا خود ساختہ نہ تھا۔ اگر آپ کو اس بات کا اختیار ہو یا تو آپ یقینا بیت اللہ کو قبلہ قرار دیتے گریہ قبلہ بیت المقد س اللہ نے بذریعہ وحی مقرر کیا تھا۔ جس کی تعمیل مسلمان محض تھم الٰہی سمجھ کر کر رہے تھے۔ ان کی اپنی رضاور غبت کا اس میں د خل نه تھا۔ لہذا میہ کمنا غلط ہے کہ آپ نے وحی اللی کے بغیر ہی اپنی مرضی سے ایک قبلے (بیت المقدس) کی طرف رخ کرلیا تھا۔اور یہ بھی کہ اس مقام پر تھیت کامعنی "تھا" کے بجائے "ہے" درست ہے۔

سم۔ متبنیٰ کی مطلقہ سے نکاح: آپ کے متبنیٰ زید ہی حارث اپنی ہوی کو طلاق دیتے ہیں۔ اس کے بعد حضور ملٹی کیم خود اس کی مطلقہ بیوی سے نکاح کر لیتے ہیں۔ تو منافقین و مخالفین حضور ملٹی کیم کے خلاف پروپیگنڈے کا ایک طوفان کھڑا کر دیتے ہیں۔ ان اعتراضات کا جواب اللہ تعالی نے یہ دیا کہ یہ نکاح نبی نے خود نہیں بلکہ ہم نے کیا ہے۔ ارشاد باری ہے۔

"پھرجب زید نے اپنی ہوی ہے خواہش بوری کرلی تو ہم نے اس کی مطلقہ بیوی کا نکاح تم سے کر دیا تاکہ مسلمانوں کے لیے اپنے متبنی کی بیوی سے نکاح کرنے میں کوئی حرج نہ رہے۔ جب وہ ان سے اپنی حاجت

﴿ فَلَمَّا قَضَى زَيْدٌ مِّنْهَا وَطَرًا زُوِّجْنَكُهَا لِكُيْ لَا يَكُونَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ حَرَجٌ فِي أَزْفَاجٍ أَدْعِيَآبِهِمَ إِذَا قَضَوًا مِنْهُنَّ وَطَرَأٌ ﴾ (الأحزاب٣٣/ ٣٧) متعلق نه رنھیں (طلاق دے دیں۔)"

اس آیت میں ایک گذرے ہوئے واقعہ کا بیان ہے زید کی مطلقہ بیوی سے نکاح کا تھم قرآن میں نہیں ہے۔ للذابيه علم بذريعه وحي خفي ہي ہو سکتا ہے۔ اب ڈاکٹر صاحب بيہ فرماتے ہيں کہ:

''قرآن کا انداز یہ ہے کہ جو باتیں خدا کے بتائے ہوئے قاعدے اور قانون کے مطابق کی جائیں انسیں خدا اپنی طرف منسوب کرتا ہے خواہ کسی کے ہاتھوں سے سرزد ہوں مثلاً مقتولین بدر کے متعلق ہے ﴿ فَلَمْ تَقْتُلُوْهُمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ فَتَلَهُمْ ﴾ (١٤:٨) "انهيں تم نے قتل نہيں كيا بلكہ الله نے قتل کیا" حالانکہ یہ قتل مومنین کے ہاتھوں ہی سرزد ہوا تھا یمی زَوَّ ہُذٰکہ کَا مطلب ہے۔ یعنی حضور

آئينة زِرِيبِيهِ www.muhammaallibrary.com) عديث

ا الناقی نے وہ نکاح خدا کے قانون کے مطابق کیا۔ وہ قانون سے تھا کہ تم پر حرام ہیں ﴿ وَحَلآ نِلُ الْبَاآءِ كُمُ الَّذِيْنَ مِنْ اَصْلاَبِكُمْ ﴾ (۲۳:۳) تمهارے ان بیٹوں کی بیویاں جو تمهارے صلب ہوں۔ اور چونکہ منہ بولا بیٹا صلبی بیٹا نہیں ہوتا۔ اس لیے اس کی بیوی سے نکاح حرام نہیں۔ جائز ہے حضور ملتی نے خدا کے اس حکم کے مطابق زید کی مطلقہ بیوی سے نکاح کیا تھا۔ (حوالہ ایضا ص ۲۳۵)

اس تاویل میں ڈاگٹر صاحب نے چابک دستی یہ کی ہے کہ خدا کے جس تھم کے مطابق حضور کا نکاح جائز بتا رہے ہیں وہ تھم تو بعد مین نازل ہوا۔ اور یہ تھم سورہ نساء میں ہے جس کا نزولی ترتیب کے لحاظ سے نمبر ۹۲ ہے۔ اور ذَوَّ جُنگھا والی آیت ہورہ احزاب میں ہے جس کا نزولی ترتیب کے لحاظ سے نمبر ۹۰ ہے۔ پخریہ نکاح خدا کے اس تھم کے مطابق کیے ہوا؟

دوسری قابل غور بات سے ہے کہ اگر سے تھم پہلے نازل ہو چکا ہو تا تو کم از کم منافقین اس بروپیگنڈہ میں شریک ہو کر طوفان بدتمیزی بیا نہ کرتے ؟ اگر انہیں اس نکاح پر پچھ اعتراض تھا تو وہ اس وقت شور مچاتے جب سے تھم نازل ہوا تھا۔

۵۔ دوران جنگ درخوں کا کائنا: بو نفیری مسلسل بدعدیوں سے تنگ آر حضور ملاہیم نے ان کی بستیوں پر چڑھائی کر دی اور حملہ کے لیے را جساف کرنے کی خاطر تھجوروں کے کچھ درخت بھی کائنا پڑے۔ اس پر مخالفین نے شور مجا دیا کہ مسلمان عمران درخوں کو کاٹ کر فساد فی الارض کر رہے ہیں۔ طلائکہ یہ اصلاح فی الارض کے دعویدار بنے پھرتے ہیں۔ اس اعتراض کے جواب میں اللہ تعالی نے فرمایا۔ ﴿ مَا قَطَعَتُهُ مِنَ لِیْسَنَةَ اَقَ مَرَسَتَ مُمُوهَا مُنْ مَحجوروں کے جو درخت تم نے کائے یا ابنی جڑوں پر فرا کہ منافی میں اللہ کے تعم سے فایستہ میں اللہ کے تعم سے دارسے دیا ہوں کے اللہ کے تعم سے دارسے دیا ہوں کے اللہ کے تعم سے دارسے دیا ہوں کی اللہ کے تعم سے دارسے دیا ہوں کی اللہ کے تعم سے دارسے دیا ہوں کی اللہ کے تعم سے دورہ دیا ہوں کی اللہ کے تعم سے دارسے دیا ہوں کی دیا ہوں کیا ہوں کی دیا ہوں کیا ہوں کی دیا ہوں

اب دیکھئے یہ درخت کا شنے کی اجازت قرآن میں مذکور نہیں یہ تو بذریعہ وی تحفی ملی تھی۔ جو ڈاکٹر صاحب کو کسی قیت پر گوارا نہ تھی۔ للذا اس کے وو جواب ارشاد فرمائے پہلا یہ کہ "مسلمانوں کو اصولی طور پر تو جنگ کی اجازت مل چکی تھی۔ پھراس جنگ کی اصولی اجازت میں ہروہ بات شامل ہے۔ جو قاعدے اور قانون کی روسے جنگ کے لیے ضروری ہے"

اب دیکھئے آگر درخوں کا کائنا جنگی قاعدے اور قانون کی رو سے فریقین میں مسلم تھا تو شور کس بات کا تھا۔ یہ شور تو اسی صورت میں ہو سکتا ہے کہ مسلمانوں کو پہلے ایسی جنگ کے ضروری قاعدے او قانون سے منع کیا گیا ہو۔ بھرانہوں نے اس موقع پر کاٹے بھی ہوں اور واقعہ تھا بھی ہیں۔ مسلمانوں کو رسول اللہ ملتہ ہے منع کیا اور اسے فساد فی الارض قرار دیا تھا۔ اور یہ تھم رسول اللہ کو بذریعہ وحی خفی دیا گیا تھا۔ اب بنو نضیر کی مسلسل بدعمدیوں کی وجہ سے ان کا استیصال ضروری ہوگیا تھا۔ لہٰذا اس خاص موقع کے لیے اللہ تعالی نے اس کی اجازت دی تھی اور یہی اجازت ایسے طوفان

www.muhammadilibrary.com رحصه چهارم) دوا کم صدیت

بدتمیزی کے لیے بنائے جواب ہو سکتی تھی۔ نہ کہ عام جنگی قانون اور قاعدے کا سمارا۔

اور ڈاکٹر صاحب کا دوسرا جواب یہ ہے کہ "جو بات خدا کے مقرر کردہ قاعدے کی رو سے اور قانون ك مطابق مو قرآن اسے باذن اللہ سے تعبيركر تا ہے۔ مثلًا ﴿ وَمَا اَصَابَكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعُن فَيِاذُن اللَّهِ ﴾ (١٦٥:٨) اور جو کچھ تهمیں اس دن مصیبت کپنجی جب دو گروہ آمنے سامنے ہوئے تنصے تو وہ باذن اللہ تھا "خواه وه قانون خارجی کائتات مین می کیون نه کار فرما مود" (حواله الیمنا ۲۳۸)

اب دیکھئے پہلے جواب میں ڈاکٹر صاحب جنگی قاعدے اور قانون کی بات کر رہے تھے اب خدا کے مقرر کردہ قاعدے اور قانون کی بات کر رہے ہیں۔ خدا کا مقرر کردہ قانون ہر گزیہ نہیں کہ دوران جنگ در ختوں کو کاٹا جائے۔ یہ خصوصی اجازت تھی جے اللہ تعالیٰ نے باذن اللہ سے تعبیر فرمایا۔ اب جو ڈاکٹر صاحب نے اذن اللہ کی مثال پیش فرمائی ہے اس میں اذن اللہ کا معنی نہ تو اللہ کی اجازت ہے نہ تھم بلکہ اس مقام ير اس كا معنى مشيت اللي ہے۔ جس كا ذاكر صاحب نے خود بھى يه كمه كر اعتراف كر ليا ہے۔ ''خواہ وہ قانون خارجی کا نئات میں 🗞 کیوں نہ کار فرما ہو'' اب بیہ تو ظاہر ہے کہ اللہ تعالیٰ نے نہ تو کافروں کو تحكم دیا تھا كه مسلمانوں كو ایذا پہنچائيں ادر نے ہى اس كى اجازت دى تھى بلكہ یہاں باذن اللہ كهه كر مسلمانوں کو ان تکلیفوں پر مشیت اللی سمجھتے ہوئے صرفرنے کی تلقین کی گئی ہے۔ للذا یہ مثال بے سود ہے۔

 ۲- جنگ بدر اور وعده نصرت: جنگ بدر میں فع کے بعد مال غنیمت کی تقسیم کا مسئلہ پیدا ہوا تو سورہ انفال نازل ہوئی۔ اس میں اموال غنیمت کے احکام کے علاوہ بھگ کے ابتدائی کوا نف پر بھی اللہ تعالی نے روشنی ڈالی ہے۔ اس کا آغاز اس وقت سے ہوتا ہے جب آپ گھرے نکلتے ہیں۔ ارشاد باری ہے:

(تجارتی قافلہ یا لشکر قریش) سے ایک تمہارے ہاتھ

"اور جب الله تم 🗻 وعده فرما رباتها كه دو گر وجول ﴿ وَإِذْ يَعِدُكُمُ ٱللَّهُ إِحْدَى ٱلطَّارِهَٰنَيْنِ أَنَّهَا لَكُمْ ﴾ (الانفال٨/٧)

یه وعده چونکه قرآن میں ندکور نہیں للذایه وعده بذریعه وحی خفی ہی ہو سکتا ہے۔ مگر ڈاکٹر صاحب فرماتے ہیں کہ: ''اصولی طور پر یہ وہی وعدہ تھا جس کے مطابق خدا نے جماعت مومنین ہے کہہ رکھا تھا کہ انہیں التخلاف في الارض عطاكرے كا. مومن اعلون مول كي .... اور اس خاص واقعه ميں يه "وعده" پيش افمارہ حالات دلا رہے تھے۔ جن کی وضاحت قرآن کریم نے یہ کمہ کر کر دی ہے کہ ﴿ وَتَوَدُّونَ أَنَّ غَيْرَ ذَاتِ الشَّوْكَةِ تَكُوْنُ لَكُمْ ﴾ (٧٠٨) يعنى ان مِن سے ايك كروه بغير بتصياروں كے تھا اور اس ير غلبہ پالینا لیٹینی نظر آ تا تھا۔ میں پہلے وضاحت کر چکا ہوں کہ جو باتیں طبعی قوا نین کے مطابق ہول خدا انسیں این طرف منسوب كرتا ہے۔ "يه الله كا وعده" بھى اس قبيل سے بھا۔ يعنى حالات يہ بتا رہے تھے کہ ان دونوں میں سے ایک یر قابو پالینا بھٹی ہے۔" (حوالہ ایضا ص ۲۳۱)

ڈاکٹر صاحب کا یہ جواب ہر لحاظ سے غلط ہے۔ مثلاً:

#### آئينه پر بهر به www.muhan maqilib rary.com ارا ارامديث

- (۱) اگر اَعْلَوْنَ كالحاظ ركھا جائے تو مسلمانوں كو دونوں گر وہوں پر فتح حاصل ہونا چاہیے تھی۔ گر ایسا نہیں ہوا۔
- (۲) اور پیش افتادہ حالات میہ بنا رہے تھے کہ بغیر ہتھیاروں والے گروہ پر غلبہ بقینی ہے۔ گر ایسا بھی نہیں ہوا۔
- (٣) اور اگر "بیش افتادہ حالات" کی بجائے محض "حالات" کی بات ہے۔ تو دہ یہ بتا رہے تھے کہ دونوں میں سے ایک پر قابو بالینا یقینی ہے" یہ بھی تصور غلط ہے۔ حالات وہی کچھ بتا رہے تھے جس کا ذکر آپ فی بیش افتادہ حالات کے ضمن میں کیا ہے۔ لیکن اللہ نے اس گروہ پر غلبہ دیا جمال حالات اور پیش افتادہ حالات دونوں بے بس تھے۔ مسلمان نہتے کمزور اور تعداد میں کم۔ کافر مسلم سواریوں سمیت اور تعداد میں تین گنا یہ حالات کے بر عکس بتیجہ اس وعدہ کا نتیجہ تھا۔ جو خاص اس موقعہ پر بذریعہ وی آپ کو دیا گیا تھا اور جس سے آپ فرار چاہتے ہیں۔

# مسوحي جلي اور خفي كانقابل

اب ہم ومی جلی اور ومی خفی کے فرق کو پوری طرح واضح کر کے درج ذیل نکات کی صورت میں پیش کرتے ہیں۔

رت ہیں۔ آن وحی جلی کی صورت میں جریل نبی کے دل پر انہا ہے۔ لیکن وحی خفی کے لیے اس کی دو سری کئی گئیس ہیں۔ شکلیں ہیں۔

﴿ وَى جَلَى مِيْسِ مَعْمُومِ كَ سَاتِهُ الفَاظِ بَهِى مَجَانِ اللهُ مُوتَ بِيْنَ لَلْذَا وَهُ كَامِ اللهُ بَهِى إور كَتَابِ اللهُ بَهِى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ بَهِى اللهُ اللهُ بَهِى اللهُ بَهِى اللهُ بَهِى اللهُ بَهِى اللهُ اللهُ بَهِى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ا

صلاح وی جلی صرف بیداری کی حالت میں ہوتی ہے۔ جب کہ وی خفی نیند کی حالت میں بھی ہو سکتی ہوئی یا آپ کو صلح حدیبیہ سے پہلے خواب میں مکہ میں داخلہ کی بشارت دی گئی۔ ان دونوں واقعات کی تویش بذریعہ وحی جلی ہمارے دعوی کا قطعی شوت ہے۔

رج و می جلی کی صورت میں آپ کا رشتہ اس مادی عالم سے کٹ کر عالم روحانی سے جڑ جاتا تھا۔ یہ و می جسمانی لحاظ سے آپ کی صورت میں آپ کا رشتہ اس مادی عالم سے کٹ کر عالم روحانی سے جڑ جاتا تھا۔ اور حالت غیر ہو جاتی تھی۔ اس بوجھ کو وہ جاندار بھی محسوس کرتے تھے جن کا جسم اپ کے جسم سے لگا ہوتا تھا۔ لیکن و حقٰ کی صورت میں کسی فتم کا کوئی تغیر رونما نہیں ہوتا تھا۔

(﴿ بحیثیت کلام کلام الله کی حیثیت اعجازی ہے۔ چیلنج کے باوجود قرآن کے مثل کوئی انسان کلام پیش نہیں کر سکتا۔ جب کہ وحی خفی میں کلام کی یہ حیثیت نہیں ہے۔ اگر چہ آپ کے ارشادات بھی جوامع الکلم ہیں۔ ﴿ کلام الله کی حیثیت اساس ہے۔ اس کی تلاوت عین عبادت ہے۔ اور تلاوت کرنے والا گویا خدا سے ہم کلام ہونے کا شرف حاصل کرتا ہے۔ جب کہ وحی خفی کی تلاوت یا ذکر کو افضل تو کما جا سکتا ہے۔ کیونکہ یہ بھی رسول کا کلام ہے۔ گر کلام الله کا درجہ بہت بلند ہے۔ اور ان میں اتنا ہی فرق ہے۔ جتنا الله اور عبدہ ورسولہ میں۔

وی وی جلی کا ایک ایک لفظ امت تک فورا پنچانے کے لیے نبی مامور ہوتا ہے۔ لیکن وی خفی کی صورت اس سے مختلف ہے۔ وی خفی کا وہ حصہ جس کا تعلق تقبیل احکام خداوندی سے ہوتا تھا۔ یعنی فرائض وسنن وغیرہ۔ ان کی تعلیم ونشرو اشاعت تو آپ اس طرح کرتے تھے جس طرح بحیثیت معلم و مبلغ قرآن کریم کی کرتے تھے ہاقی حصہ میں آپ اپنی بھیرت سے کام لیتے تھے کہ کب بتائیں۔ کس کو بتائیں 'کتنا قرآن کریم کی کرتے تھے ہاقی حصہ میں آپ اپنی بھیرت سے کام لیتے تھے کہ کب بتائیں۔ کس کو بتائیں 'کتنا بتائیں سب سلمانوں کی مرضی بتائیں ہو سے بتائیں ہوئے تو دی حلی الرغم اور ان سے مشورہ کے بھیر صلح کی۔ اور یہ صلح وی خفی کے حکم کی بنا پر آپ نے کی۔ لیکن اس وقت آپ نے موقع کی نزاکت کے پیش نظر اس کی اشاعت نہیں کی۔ اور جب واپس ہوئے تو وحی جلی نے اس کی توثی کی اور یہ سب اللہ کے حکم سے بھیا۔

حضرت ابو ہریرہ رنا تھ سے روایت ہے کہ میں نے دو طر کا علم حضور ساتھ ایا سے سیکھا۔ ایک تو لوگوں کو بتا دیا۔ اور دو سرا اگر بتاؤں تو میرا گلا کاٹ دیا جائے " یہ علم کوٹ تھا یہ معلوم نہیں۔ تاہم قرائن سے بید معلوم ہوتا ہے کہ یہ علم آنے والے فتوں سے تعلق رکھتا تھا۔ چنانچہ آپ دعاکیا کرتے تھ کہ میری وفات ایسے فتوں سے پہلے ہو جائے آپ کی یہ دعا قبول ہوئی اور آپ سن ۵۸ھ اور بقول بعض ۵۹ھ میں وفات پا گئے اور ۲۰ھ کے بعد وہ فتنے ظاہر ہوئے۔ مثلاً حضرت حسین بڑاتھ کی شمادت۔ مدینہ میں واقعہ حرہ اور بیت اللہ شریف پر یلغار وغیرہ۔

﴿ تعامِلِ امت کے علاوہ وحی کی حفاظت کے دونوں طریقوں (بینی حفظ وساع اور کتابت) کے ذریعہ رسول اللہ مٹائیز ہے وحی خفی کی نسبت وحی جلی کے لیے زیادہ توجہ فرمائی۔

ان تصریحات سے واضح ہو جاتا ہے کہ وحی جلی اور وحی خفی میں کتنا زیادہ فرق ہے۔ میں وجہ ہے کہ آپ نے صحابہ کو تھم دیا کہ قرآن کو خالص کر کے لکھو اور اس کے ساتھ اور کوئی چیز نہ لکھو۔ اور اگر الیم گڑ بر ہو گئی ہے تو اسے مٹا دو۔ (مسند احمہ)۔

<u>وحی جلی اور خفی میں اقدار مشترک:</u> ان تمام فروق کے باوجود دو ہاتیں ایس ہیں جو وحی جلی اور خفی میں بطور قدر مشترک پائی جاتی ہیں۔

#### 

ا۔ وجوب اتباع: وحی جلی یا قرآن کے احکام تو بالیقین واجب الاتباع ہیں۔ لیکن وحی خفی کی صورت میں المبلغ اور ممکنہ تحقیق کی شرائط ہیں۔ الیسے واجب الاتباع امور کے ماخذ تعال امت۔ آپ کے سکھائے ہوئے فرامین اور آپ کی اجازت' تھم' ترغیب اور تصویب ہیں۔ اس تحقیق کے بعد دونوں قتم کی وحی کے احکام کی اتباع میں کوئی فرق نہیں رہتا۔ جیسا کہ ارشاد باری ہے۔

﴿ مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهُ ﴾ "جس نے رسول کی اطاعت کی اس نے بلاشہ ضدا کی اللساء ٤٠/٨)

اس آیت میں اصلی بنیاد رسول اللہ سی آیا کی اطاعت کو بنایا گیا ہے۔ گویا جس نے رسول کی اطاعت کی تو اللہ کی اسلامی اللہ کی اطاعت کی بھی یمی دعوت رہی ہے کہ فاتھُوا اللہ کی اطاعت اس میں از خود شامل ہو گئی۔ اسی طرح دو سرے انبیاء کی بھی یمی دعوت رہی ہے کہ فاتھُوا اللّٰه وَ اَطْنِعُونِ (۳۰:۰۰) الله سے ڈرو اور اطاعت میری کرو یعنی جس طرح قرآن جزء شریعت ہے۔ اسی طرح سنت بھی شرعیت یا اسلامی قانون کا جزو ہے فرق صرف مرتبہ کا ہے اجتماد اور استنباط مسائل کے دوران دونوں کو مد نظرر کھا جاتا ہے۔

وی جلی اور خفی کو یک جاکیوں نمیں کیاگیا؟: وی خفی پر طلوع اسلام کی طرف سے یہ اعتراض بزے شدوند سے اور بار بار دہرایا جاتا ہے۔ کہ اگر دی جلی اور وی خفی دونوں اللہ کی طرف سے بیں 'دونوں ایک جیسے قابل اتباع اور ایک جیسے غیر متبدل ہیں توں دونوں قتم کی وحیوں کو یک جاکیوں نہ کیا گیا؟ اس اعتراض کے جوابات درج ذیل ہیں۔

© وحی جلی اور خفی میں مطابقت تو صرف ۲ باتوں میں ہے (۱) جزو شریعت اور غیر متبدل ہونا اور (۲) وجوب اتباع جب کہ عدم مطابقت ۸ باتوں میں ہے جیسا کہ نقابل میں وضاحت کر دی گئی ہے۔ للذا ان دونوں قسم کی وحیوں کو یک جاکر کے گذیڈ کرنے سے امت کو روک دیا گیا۔

© شریعت کی حفاظت کا بهترین اور اولین ذریعہ حفظ یا زبانی یاد کرنا ہے۔ اگر کتاب وسنت دونوں کو یکجا کر دیا جائے تو اس کو حفظ کرنے والے بہت کم رہ جاتے اور بھی کبھار پیدا ہوتے ہیں اندریں صورت حفاظت ہی مشکوک ہو جاتی۔ للذا امت کی آسانی کے لیے کلام اللہ کو جو شریعت کا اصل اور پہلا ماخذ ہے۔ کلام نبوی سے الگ رکھا گیا۔ جس کا نتیجہ یہ ہے کہ دور نبوی سے لے کر آج کے دور تک ہر دور میں بلا انقطاع حفاظ کرام کی کثیر تعداد پیدا ہوتی رہی ہے۔ جب کہ حفاظ صدیث کی تعداد ان کے مقابلہ میں عشر عشیر بھی نہیں۔

قرآن دستور وآئین کی حیثیت رکھتا ہے۔ اور سنت اس کی شرح و تعبیر کی اور دستور و آئین ہمیشہ
 اس کی شرح و تعبیرے الگ رکھا جاتا ہے۔ حالا نکہ دستور و آئین بھی حکومتیں ہی بناتی ہیں اور اس کی شرح و تعبیر بھی۔ لیکن اس کے باوجود ان کو الگ الگ رکھا جاتا ہے۔

www.muhammadilibrary.com آئینهٔ رَویزیت 584 (صدیت جهارم) دوا مِ مدیث

( باب: ششم

#### وضع حديث اور وضّاعين

رسول الله ملتيليم نے جب اس جمان سے رحلت فرمائی تو عرب كا تقريباً تمام علاقہ اسلام كے زير تمكين آچكا تھا۔ آپ سلتيليم كى حيات مباركہ ميں جو افراد اسلام قبول كر چكے تھے 'ان كى تعداد چار لاكھ بيان كى جاتى ہے۔ ليكن ايسے مسلمان جو آپ سلمان جو آپ كى حجت سے فيض يافتہ ہوئے 'ايسے صحابہ كرام بُن آئم كى تعداد سوا لاكھ كے لگ بھگ ہے اور وہ اصحاب بھی جن سے احادیث رسول سلتی الم مروى ہیں۔ ان كى تعداد تقریباً چار بزار ہے۔

آپ ساڑی ہے کہ حیات مبارکہ میں سنت کی واضح رہی شکل یہ تھی کہ صحابہ بڑی ہے آپ ساڑی ہے کو جو کچھ اور جیسے کرتے دیکھے 'وبی کچھ اور ویسے ہی کرنے لگ جاتے۔ آپ ساڑی اگر کسی کام کا حکم دیتے تو فوراً اس کی تعمیل کرتے اور اتباع سنت کا بیشتر دارومدار تعامل صحابہ بڑی ہے اور اتباع سنت کا بیشتر دارومدار تعامل صحابہ بڑی ہے پر تھا۔ حفظ و کتابت اور روایت احادیث کا نمبر بسرحال خانوی تھا آپ ساڑی ہے چند صحابہ بڑی ہے کو احادیث کا نمبر بسرحال خانوی تھا ہے گئے ہے کہ "خبردار! احادیث کی ترغیب بھی اس شرط پر دی تھی کہ "خبردار! میری طرف کوئی جھوٹی بات منسوب نہ ہونے پائے۔ ورنہ اس کی سزا جنم ہے "لندا صحابہ کرام بڑی ہے اس سلم میں انتمائی احتیاط سے کام لیتے تھے۔

بایں ہمہ اس حقیقت سے بھی انکار مشکل ہے کہ مسلمانوں میں منافقین اور مرتدین کا بھی ایک گروہ شام تھا جو آپ طرفیتا کی وفات کے فوراً بعد کھل کر سامنے آگیا تھا۔ ایسے بی لوگوں میں سے 'یا نرم تر الفاظ میں ان نو مسلموں میں سے 'جن میں ابھی ایمان رائخ نہ ہوا تھا' ایک شخص ایسا بھی تھا کہ جس نے آپ طرفیتا کی زندگی بی کے آخری ایام میں آپ طرفیتا پر جھوٹ بولا۔ پورے دور نبوی طرفیتا کی تاریخ میں سے صرف میں ایک اور پہلی مثال ملتی ہے کہ آپ طرفیتا کی زندگی میں آپ طرفیتا پر جھوٹ باندھا گیا۔

رسول الله طلی الله افتراء کا پهلا واقعه: الما علی قاری نے اپنی موضوعات کبیر میں اس واقعہ کو یوں بیان کیا ہے۔ ا

"وَلَمْ بْنِ عَدِي فِي الْكَامِلِ عَنْ بُرِيْدَةَ قَالَ ""ابن عدى "كامل" مِن بريده بِاللهِ سے بيان كرتے

آئيدَ بِmuhahahaaadilibrary.com وا مديث

ہیں کہ ''مدینہ سے دومیل کے فاصلۃ پر بنی لیث کا ایک كَانَ حَيٌّ مَنِ بَنِيْ لَيْثٍ عَلَى مِيْلَيْنِ مِنَ ذیلی قبیلہ رہتاتھا۔ اس ذیلی قبیلہ کے کسی فخص کو ایک الْمَدِيْنَةِ، وَكَّانَ رَجُلٌ قَدْ خَطَبَ مِنْهُمُ آدمی نے ایام جالمیت میں نکاح کا پیغام دیا۔ جے اس فِي الْجَاهِلِيَّةِ فَلَمْ يُرَّوِّجُونُهُ فَاتَاهُمْ وَعَلَيْهِ حُلَّةٌ فَقَالَ إِنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ كَسَانِيْ کے سرپرستوں نے نامنظور کر دیا تھا۔ اب وہی (ناکام) هٰذِهِ وَامَرَنِيْ أَنْ أَحْكُمَ فِي أَمُوالِكُمْ ھخص ایک حلہ (حلہ نبوی م<sup>ا</sup>نگایل<sub>ا</sub> کے مشابہ) پہن کراس وَدِمَائِكُمْ ثُمَّ انْطَلَقَ فَنَزَٰلَ عَلَى تِلْكَ قبیلہ کے لوگوں کے باس آیا اور کہنے نگا کہ ''رسول الْمَوْأَةِ الَّتِيْ كَانَ خَطَبَهَا فَارْسَلَ الْقَوْمُ إِلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ فَقَالَ كَذَبَ عَدُقُ اللهِ مجھے تھم دیا ہے کہ میں تمہارے مالوں اور جانوں کے ثُمَّ اَرْسَلَ رَجُلًا فَقَالَ اِنْ وَجَدْتُهُ حَيًّا متعلق فیصله کردل" پھر وہ چل کھڑا ہوا اور اس فَاضْرِبْ عُنُقَهُ فَانْ وَجَدْتَهُ مَيِّنًا فَاحْرِقْهُ عورت کے مکان پر پہنچا جس کے لیے اس بے کاح کا فَوَجَدَهُ قَدْ لَدَغَتْهُ اَفْعَى فَمَاتَ فَحَرَّقَهُ پیغام دیا تھا۔ اب ان قبیلہ والوں نے ایک آدمی کو بالنَّارِ فَذَٰلِكَ قَالَ عَلَيْهِ السَّلَّامُ مَنْ كَذَبَ رسول الله النَّفِيم كي طرف بهيجانو آپ النَّفيام ن فرمايا ـ عَلَيَّ مُتَعَمِّدًا فَلْ يَتَبَوَّأُ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ» "اس الله ك وسمن في جموث بولا" كير آپ ساليا (موضوعات كبير ملا على قاري ص٤) نے ایک شخص کو بھیجااور حکم دیا کہ "اگر اے زندہ بِا ﴾ قِ قُل كر دينا اور أكر مرده پاؤ تو جلا دينا" اس (انصاری شخص نے جا کر دیکھا کہ اس مفتری کو سانپ نے ڈس لیا ہے اور وہ مرگیا ہے۔ تو اس انصاری نے اس مفتری کی میت و جلا دیا۔ ای کیے آپ مل ایلے فرمایا تھا"جس شخص نے مجھ پر عمداً جھوٹ باندھاوہ ا پناٹھکانا جہنم میں بنا لے۔ "

نتائج: اس مديث سے مندرجہ ذيل نتائج مستبط ہوتے ہيں:

www.muhammadilibrary.com المَيْنَهُ رَوِيزَيْتُ اللهِ اللهِّ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

وقت تک مسلم اکثریت جمیتِ حدیث کی قائل تھی اور آج بھی اگر کوئی فمحض رسول اللہ ملا آجا کی طرف کوئی جھوٹ بات منسوب کر تا ہے تو خواہ وہ زبانی حجیت حدیث کا منکر ہی کیوں نہ ہو' بالواسطہ وہ حجیت حدیث کا اقرار کر رہا ہو تا ہے۔

1۔ وضع حدیث اور تقیدِ حدیث لازم وملزوم ہیں: اس مفتری اور وضاع کی بات کو بنو لیث کے قبیلہ والوں نے تسلیم کرنے سے اباء کیا اور بچکیاہٹ محسوس کی 'چنانچہ انہوں نے اس بات کی تحقیق و تنقید کے لیے ایک آدمی رسول ملٹھیا اللہ کی خدمت میں روانہ کیا۔ ان کا بیہ فعل قرآن کریم کی درج ذیل آیت کی نقیل تھی۔

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوَا إِن جَآءَكُمُ فَاسِقُ بِنَهَا ﴿ "الله الله الله الله عَلَى فَاسَ تمارك پاس كوئى فَتَمَارك پاس كوئى فَتَمَارك پاس كوئى فَتَمَارك إلى كوئى فَتَمَارك باس كوئى فَتَمَارك باس كوئى فَتَمَارُكُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّ

گویا وضِع حدیث اور تقیر حدیث کا چولی دامن کا ساتھ ہے۔ دونوں آپس میں لازم و ملزوم ہیں۔ چنانچہ وضع حدیث کا بازار گرم ہوا تو وضع حدیث کا بازار گرم ہوا تو است کے ساتھ ہی تقید حدیث کا سلسلہ بھی شروع ہو گیا اور جب وضع حدیث کا بازار گرم ہوا تو اس نسبت سے ناقدینِ حدیث کی تقید میں شدت پیدا ہوتی چلی گئی اور تقید کے تمام مکنہ طریقوں کو حسب ضرورت بروئے کار لایا گیا۔

۳- خبر واحد بھی جمت ہے: اس قبیلہ کے لوگوں نے صورت عال کی تحقیق کے لیے صرف ایک فخض کو رسول اللہ طاق کیا کے خص مرف ایک ہی کو رسول اللہ طاق کیا کی خدمت میں بھیجا۔ پھر سزا دینے کے لیے دسول اللہ طاق کیا نے بھی صرف ایک ہی آدی کو بھیجا جس سے معلوم ہوا کہ عام عالات اور دینی معاملات میں جب احد ممل جمت شرعیہ ہے۔ دویا اس سے زیادہ گواہوں یا گواہیوں کی ضرورت صرف فصل خصومات یا حدود والے جرائم کی صورت میں ہوا کرتی ہے۔

۵۔ رسول الله طلخ لیم جھوٹ باندھنے کی سزا: آپ طائیم پر افتراء باندھنے کی سزا محض تعزیر نہیں بلکہ حدب اور وہ ہے قتل یا جلا دینا۔ دونوں میں سے کوئی ایک یا دونوں جلا دینے کی سزا اگر چہ دو سرے مواقع پر

درست نہیں۔ اور اس سے رسول اللہ ملٹھ لیا ہے منع بھی فرمایا ہے کاہم افتراء علی الرسول ملٹھیم اتنا بڑا جرم ے کہ اس کی سزا تحریق فی النار ہے اور یہ غالباً" فلیتبوا مقعدہ من النار "کی نبت سے ہے اور آخرت میں سزا جہنم تو بسرحال ہی ہے۔

کو مفتری علی الرسول مل<sub>کالی</sub>م کو ننزا دینا حکومت کا کام اور ذمه داری ہے۔ تاہم ایسے وضاع کا تعاقب اور موضوع حدیث کا محاسبہ ہر مسلمان کا فرض ہے کیونکہ اس کے نتائج بڑے دور رس ہوتے ہیں۔

طلوع اسلام کی دیانت: یمال به امرد لیبی سے خالی نه ہوگا که اس روایت کو جناب حافظ اسلم صاحب ہے راجبوری (استافہ جناب پرویز صاحب) نے ''مقام حدیث'' میں دو مقامات پر ص ۱۳۳ اور ص ۱۳۳ پر ورج فرمایا ہے۔ صرف ترجمہ بی درج کیا ہے اور اس میں دو مقامات پر "تصرف" فرمایا ہے۔ ایک بیہ کہ فَارْسَلَ الْقَوْمُ إلى رَسُول اللهِ" كا ترجمه لكهاب "اب دو آدى تقديق كي ليه وربار رسالت مي بيج" یہ "دو آدی" لکھنے کی مصلحت غالبا یہ ہے کہ آپ خبرواحد کو مردود قرار دینے کی ایک وجہ یہ بھی پیش کیا کرتے ہیں کہ سند ایک شمادت ہے ہیں وہ کم از کم دو آدمیوں کی ہونی چاہیے <sup>©</sup> اور دو سرے میہ کہ روایت ك ان الفاظ "إنْ وَجَدْتَهُ حَيًّا فَاضْرِبْ عُنْقُهُ وَإِنْ وَجَدْتَهُ مَيْتًا فَآخُرِ فَهُ" كا ترجمه فرمايا ہے۔ "جاكر اس كو قتل کر کے جلا دو" اس تبدیلی میں میہ مصلحت ہے گار صحیح ترجمہ پیش کیا جاتا تو اس سے وحی خفی کا ثبوت

اس واقعه اور اس پر رسول الله ساليَا کي مجوزه سزا کابيه احن دا که صحابه کرام رمُحَافظة اور خلفائے راشدين رہ کھنے اور بات بیان کرنے میں پہلے سے بھی زیادہ مختلط ہو گئے اور بال تکلف حدیث بیان کرنے سے صحابہ رُی ایک منع بھی فرماتے رہے۔ اس احتیاط کا نتیجہ تھا کہ ایک عرصہ دراز کے لیے فتنہ وضع حدیث فرو ہو گیا۔

موضوع احادیث کی اہتدا: تقریباً ۲۰ سال بعد' یعنی دور عثانی کے اوا خرمیں دوبارہ اس فتنہ کے احیاء کا سراغ ملتا ہے۔ اس فرق کے ساتھ کہ دور نبوی ساتھ کیا میں ہرواقعہ انفرادی سطح پر وقوع پذیر ہوا تھا گراب کی بار میہ فتنہ اجتماعی شکل میں نمودار ہوا۔ تفصیل اس اجمال کی میہ ہے کہ عبداللہ بن سبایمودی یمنی ایک نهایت ذبین قطین آدمی تھا۔ اس نے جب بیہ معلوم کر لیا کہ اس وقت کوئی طاقت مسلمانوں کو کھلے میدان میں شکست نہیں دے مکتی' جب کہ اسلام اور مسلمانوں سے انتقام کا جذبہ اس کی رگ رگ میں سرایت کر چکا تھا۔ لہذا اس نے در پردہ ایک تدبیرا فتیار کی۔ اس نے اسلام قبول کر لیا۔ پھر ایک نہایت متدین' پر ہیزگار اور درولیش بن کر سامنے آیا اور مسلمانوں میں انتشار ڈالنے کی غرض سے کچھ سے عقائد وضع کے اور اس تحریک کو بیا کرنے کے لیے اس نے ان ناپخت اور غیر تربیت یافتہ نومسلموں کا انتخاب کیا جو اسلام کے اصل مرکز مدینہ سے دور مثلاً کوفہ' بھرہ' مصراور شام کی فوجی چھاؤنیوں میں مقیم تھے اور اسلام

النصيل يبلع كزر يكى بـ ويكهد شادت ادر روايت كافرق

www.muhammadilibrary.com

(صدچهارم) دوا کا صدیث که 588 کنت برّویزیت که 588

لانے کے فوراً بعد' جہاد فی سبیل اللہ کی غرض ہے فوج میں بھرتی ہوگئے تھے۔ ان میں سے بعض نومسلموں کا یہ حال تھا کہ انہیں قرآن کی ایک آیت بھی زبانی یاد نہ تھی' نہ ہی ان میں اسلای عقائد کچھ رائخ ہوئے تھے۔ فی الواقعہ ایسے ہی لوگ عبداللہ بن سباء کی تحریک کے لیے سازگار ہو سکتے تھے۔ کیونکہ اس کی تحریک کا اصل مقصد مسلمانوں میں انتشار پیدا کر کے ان کی سای طاقت کو گزور بنا دینا تھا اس کے مخترعہ عقائد کا مرکزی نقطہ مسلمانوں میں نبلی تعقبات کو بھڑکانا اور اس راستہ سے حضرت علی بڑاتھ کو رسول اللہ ساڑھ کے ان جائز حقدار خلافت اور دو سرے خلفاء بھڑتھ کو عاصب خابت کرنا تھا۔ اس کی چیم کو ششوں' مختلف نہ کورہ مراکز میں دوروں اور خفیہ خط و کتابت کے ذریعہ وہ اپنی اس تحریک میں بہت حد تک کامیاب ہوا۔ اس کی تیجہ میں شمادت عثمان بڑاتھ کا دردناک واقعہ و قوع پذیر ہوا اور جن نومسلموں نے عبداللہ بن سبا کاساتھ دیا۔ وہ شیعان علی کملائے۔ حضرت عثمان بڑاتھ نے اپنی شمادت سے پیشترانمی مسلمانوں کو مخاطب کر کاساتھ دیا۔ وہ شیعان علی کملائے۔ حضرت عثمان بڑاتھ نے اپنی شمادت سے پیشترانمی مسلمانوں کو مخاطب کر کے کہا تھا۔

"اً كرتم ابنى اس حركت سے بازن آئے تو ياد ركھو كه امت مسلمه ايسے تشتت وانتشار كاشكار ہوگى كه تا قيامت وہ متحد نه ہوسكے گى"

حضرت عثان بٹاٹھ شہید ہو گئے۔ ان کی پیر گوئی حرف بحرف بوری ہوئی۔ اور یمی پچھ اس نومسلم یمودی کی اس تحریک کامقصد تھا۔

عبداللہ بن سبااور اس کے پیروؤں کو نومسلموں میں اپنے متا کد کو شائع کرنے کی بهترین صورت جو نظر

آئی وہ یمی "وضع حدیث" کا حربہ تھا۔ چنانچہ اس طبقہ نے اس حرب کی دسیع پیانے پر استعمال کیا۔ حضرت عثمان بڑاتھ کی شہادت کے بعد اس مفید اور غنڈہ عضرنے حضرت علی بڑاٹھ کو خلیفہ منتخب کیا اور

حضرت عثمان بناتور کی شمادت کے بعد اسی مفید اور عندہ عضر نے حضرے علی بناتور کو فلیفہ ملحب کیا اور قصاص کے انقام سے بیچنے کی خاطر امت کو مسلسل جنگوں سے دوچار کر دیا۔ اب بید لوگ شیعان علی نہیں بلکہ محض شیعہ کملاتے تھے۔ جنگ جمل اور جنگ صفین انہی کی رخنہ اندازیوں سے و توع پذیر ہو کمیں۔ جن میں کم وہیش سوالا کھ کے قریب مسلمان کام آئے۔ جنگ صفین کے نتیجہ میں بچھ لوگوں نے حضرت علی بناتو کے خلاف علم بعناوت بلند کر دیا۔ بید لوگ خارجی یا خوارج کملائے۔ جو اگرچہ انہی شیعان علی سے پیدا ہوئے سے۔ لیکن انہوں نے بالکل مخالف سمت اختیار کی۔ شیعہ تو حضرت علی بناتو کی تعریف و توصیف میں حد سے برچھ گئے تھے۔ لیکن انہوں نے بالکل مخالف سمت اختیار کی۔ شیعہ تو بچھ حضرت علی بناتو کو خدا <sup>©</sup> ہی سبجھتے تھے اور برچھ گئے تھے۔ بچھ انہیں وصی رسول اللہ ساتھ کے کہ حضرت علی بناتو کو خدا <sup>©</sup> ہی سبجھتے تھے اور برخ کا بیہ حال تھا کہ وہ ہر طرح سے حضرت علی بناتو کی تنقیص کرتے تھے۔ حتی کہ انہوں نے حضرت علی بناتو پر کفرکا فتوی بھی لگا دیا۔ اس فرقہ نے بھی اپنے مخصوص عقائد کی اشاعت کے لیے وہی وضع حدیث کا بناتو پر کفرکا فتوی بھی لگا دیا۔ اس فرقہ نے بھی اپنے مخصوص عقائد کی اشاعت کے لیے وہی وضع حدیث کا بناتو پر کفرکا فتوی بھی لگا دیا۔ اس فرقہ نے بھی اپنے مخصوص عقائد کی اشاعت کے لیے وہی وضع حدیث کا بیناتو

عبداللہ بن سبا خود بھی حضرت علی بڑا ہے کو خدا ہی کہنا تھا۔ چنانچہ ایک مرتبہ کوفہ میں آگر اس نے حضرت علی
بڑا ہے کے منہ پر بھی یہ بات کہہ دی تھی حضرت علی بڑا ہے نے سخت سرزنش کی۔

آئيد بَرُوبِ www.muhamynagdi ibyary.com) مديث

حربہ اختیار کیا۔ اس دو طرفہ کارروائی ہے وضع حدیث کا بازار خوب گرم ہو گیا۔ فرق صرف یہ رہا کہ حضرت علی بڑاٹھز کے دور خلافت میں صرف سبائیوں کی موضوع احادیث مشتهر ہو کیں اور خوارج کی احادیث آپ بنافٹز کی وفات کے بعد۔

# وضع حدیث کے سدِ باب کیلئے حضرت علی مُناتُنْهُ کے اقدامات

احادیث کے متعلق بد خدمت کد کوئی غلط بات رسول الله مان کیامی طرف منسوب ند ہونے پائے 'الیمی بات ہے جس کی مگرانی کے ذمہ دار تمام مسلمان ٹھمرائے گئے ہیں۔ اجتماعی سطح پر بھی اور انفرادی سطح پر بھی۔ اس خدمت کا تعلق جیسے حکومت ہے ہے' ویسے ہی انفرادی طور پر بھی ہے۔ پھر پیر خدمت کسی زمانہ کے ساتھ مختص بھی نہیں۔ اس گرانی کی ضرورت جیسے قرنِ اول میں بھی ویسے ہی آج بھی ہے اور یہ ضرورت قیامت تک باقی رہے گی۔

حضرت علی مٹاٹنز کے زمانہ تک خلافت علیٰ منہاج نبوت قائم تھی۔ لنذا اس گرانی کی بیشتر ذمہ داری حضرت علی بڑاتھ پر ہی عائد ہوتی تھی۔ اج ہم یہ دیکھنا چاہتے ہیں کہ آپ بڑاٹھ نے اس فتنہ کے سدباب کے کیے کیا کچھ اقدامات کیے۔ احادیث اور تاری کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ بڑاتو نے اس سلسلہ میں حسب ذیل جار طریقے اختیار کیے تھے۔

ا۔ تحریق فی النار: حضرت علی بناٹھ نے بھی ان لوگوں کے ملیہ وہی سزا تجویز کی جو رسول اللہ ملٹائیا نے پہلے وضاع کو دی تھی۔ لیعنی ایسے لوگوں کو آگ میں جلا دیا جائے۔ کھیل اس واقعہ کی ہیہ ہے کہ ایک دفعہ یہ لوگ بازار میں کھڑے ہو کر علی الاعلان اپنے نظریات کا پر چار کر رہے تھے ۔ حضرت علی ہٹاتھ کے غلام قنبو نے بھی یہ باتیں سنیں تو جا کر حصرت علی بٹاٹھ کو اطلاع دی کہ کچھ لوگ آپ کو خدا کمہ رہے ہیں اور

آپ میں خداکی صفات مانتے ہیں۔ آپ ہٹاٹو نے ان لوگوں کو بلایا۔ یہ قوم زط کے تقریباً سر اشخاص تھے۔ آپ بٹائٹر نے ان سے بوچھا" تم کیا کتے ہو؟" وہ کہنے گئے کہ "آپ ہمارے رب ہیں اور خالق اور رازق ہیں" آپ ملٹی کیا نے فرمایا "تم پر افسوس ہے۔ میں تم جیسا ہی ایک بندہ ہوں۔ تمہاری طرح ہی کھا تا اور پتیا ہوں۔ اگر اللہ کی اطاعت کروں گاتو مجھے اجر دے گا اور اگر اس کی نافرمانی کروں گاتو مجھے سزا دے گا۔ للذا تم خدا ہے ڈرو اور اس عقیدے کو چھوڑ دو۔"

کیکن ان لوگوں پر خود حضرت علی بڑاتھ کی اس مدایت کا کچھ اثر نہ ہوا' کیونکہ ان کا مقصد طلب مدایت تو تھائی نہیں 'وہ امت میں انتشار بیا کرنا چاہتے تھے۔ للذا اپنے عزائم سے بازنہ آئے۔ دو سرے روز قنبر نے پھر حصرت علی بٹافتر کو بتایا کہ وہ لوگ تو وہی کچھ کر رہے ہیں آپ بٹافتر نے دوبارہ انہیں بلایا اور پھر تبنیہ اور سرزنش کی۔ کیکن پھر بھی یہ لوگ باز نہ آئے۔ تیسرے دن آپ بٹاٹھ نے ان کو بلا کر یہ دھمکی دی کہ اگر اب کے بھی تم باز نہ آئے تو میں تہہیں بدترین طریقہ سے سزا دوں گا۔ لیکن یہ لوگ پھر بھی باز نہ

www.muhammadilibrary.com

آئینهٔ بِرُویِزِیّت 

590 (صدچهارم) دوا محدیث 
آئینهٔ بِرُویِزِیّت آئے۔ پھر آپ بٹاٹھ نے بوں کیا کہ ایک گڑھا کھدوایا اور اس میں آگ جلائی اور ان سے کہا کہ ''دیکھو! اب بھی باز آجاد ورنہ تمہیں اس گڑھے میں بھینک دوں گا" گریہ لوگ تو اپنی تخریبی کارروائیوں پر تلے

بیٹھے تھے۔ زبان سے حضرت علی بڑا تھ کو خدا کہنے والے خود ان کے مند پر ان کی نافرمانی کر رہے تھے۔ للذا حضرت علی زائد کے محم سے آگ کے گرھے میں پھینک دیے گئے۔ (فتح الباری ج: ١٢) ص: ٢٣٨)

امام بخاری ؓ نے بیہ حدیث مخضراً صحیح بخاری میں درج فرمائی ہے اور ان سبائیوں کے لیے "زنادقہ" کا

لفظ استعال كيا ب. الفاظ بيه بين:

«عَنْ عِكْرَمَةَ قَالَ أُتِى عَلِيًّا بِزَنَادِقَةِ '' عکرمہ بنا تلہ کہ جس کہ حضرت علی بنا تھ کے پاس کچھ

فَاحْرَقَهُ فَبَلَغَ ذَٰلِكَ ابْنَ عَبَّاسِ فَقَالَ لَوْ زندیق لائے گئے تو آپ مٹھیلم نے ان کو جلا دیا۔ پس جب میہ خبرابن عباس میں او کینچی تو کئے گئے کہ اگر كُنْتُ انَا لَمْ اَحْرِقْهُمْ لِنَهْيِ رَسُولِ اللهِ آپ کی جگہ میں حاکم ہو ا تو میں انہیں جلانے کی ﷺ وَلاَ تُعَـٰذُبُواً بِعَـٰذَابٍ اللهِ لَقَتَلْتُهُمْ

بجائے قتل کر ۲۔ کیونکہ رسول اللہ مٹھاپیم نے فرمایا لِقَوْلِ رَسُولِ اللهِ ﷺ مَنْ بَدَّلَ دِيْنَـهُ

ہے۔ ''جو کوئی اپنا دین بدل ڈالے اس کو قتل کر دو'' فَأَقْتُلُونُهُ ﴾ (صحيح بخاري، باب حكم المرتد) اس مدیث سے درج ذیل باتوں کا پیۃ چلتا ہے۔ ''

(الف) دین کی تبدیلی کا مفهوم صرف به شیر که کوئی هخص اسلام کو چھو ژ کر عیسائی یا یهودی یا ہندو ہو جائے بلکہ مسلمان کملوا کر اور مسلمانوں میں شامل رہ جن کے بنیادی عقائد کی جزیں کاننے والا محض

بھی اس حکم میں داخل ہے۔

(ب) ایسے لوگوں کو قرن اول میں زندیق بھی کہا جاتا تھا اور مرتد تھی۔ جن مرتدین سے حضرت ابو بكر ٹلائیز نے جماد کیا' وہ مسلمان ہی کہلواتے تھے۔ البتہ انہوں نے عقائد میں تخریب و تحریف کے بجائے اسلام کے ایک بنیادی تھم کے تتلیم کرنے سے انکار کیا تھا۔ یہ لوگ زکوۃ کو اسلام کار کن تتلیم نہیں کرتے تھے۔

( ج ) ایسے لوگوں کے لیے رسول اللہ سائیلام نے دونوں قتم کی سزا تجویزِ فرمائی تھی۔ بھریہ سبائی چونکہ وضع حدیث کے علاوہ اور بھی کئی قتم کے کبیرہ جرائم کے مرتکب تھے۔ للذا ہمارے خیال میں اس مسئلہ میں حضرت على مُثاثِمُهُ كا اجتهاد اور فيصله موزوں تر تھا۔

کین اس واقعہ '' تحریق فی النار'' کے بعد بھی اس تخریب تحریک کا تممل طور پر استیصال نہ ہوا۔ اس تحریک کے ادھرادھر بکھرے ہوئے جو لوگ جے رہے تھے وہ اپنے عقائد اور عزائم میں اور بھی سخت ہو گئے اور اپنے اس عقیدہ کی تائید میں وہ رسول الله طاق کیا ہی کے ایک ارشاد سے استشاد کرنے لگے۔ وہ کہتے تھے کہ آگ اور پانی کاعذاب چونکہ اللہ تعالیٰ ہی کو سزاوار ہے اور حضرت علی بڑھئے نے بھی ہم لوگوں کو یمی سزا دی ہے اور جلایا ہے لنفا وہ عین خدا ہیں۔ وہ زبان سے یہ کتے تھے لاً یُعَذِّبُ بالنَّارِ اِلَّا رَبَّ النَّارِ" يعني " آگ کا خدا ہی آگ سے عذاب دینے کا حقدار ہے" غور سیجیے کہ عقل سمج رو جب کسی غلط بات کو

درست ثابت کرنے کے دریے ہو جاتی ہے تو کمال کمال سے اور کیے کیے دلائل تلاش کر کیتی ہے؟ ۲۔ سبائیوں کی مکذیب: اس سبائی فرقہ کے لوگ جو کوئی موضوع حدیث بناتے تو اسے بالعموم حضرت

علی بٹائٹو سے منسوب کر دیا کرتے تھے۔ یہ لوگ جہال حضرت علی بٹاٹھ کی تعریف وتوصیف میں غلو سے کام لیتے تھے۔ وہاں پیلے خلفاء' بالحصوص حفرت ابو بر را الله اور حضرت عمر راتاتد کی تنقیص اور غصب سے متعلق بھی انہوں نے بہت سی احادیث گھڑ کر مشہور کر دی تھیں۔ حضرت علی بٹاتھ نے واشگاف لفظوں میں برسر منبران سب باتول سے اپنی برأت كا اعلان كرتے ہوئے فرمایا:

«مَالِيَ وَلِهٰذَا الْخَبَيْثُ الاَسْوَدُ مَعَاذَ اللهِ

أَنْ أَقُولَ لَهُمَا إِلاَّ الْحَسَنَ الْجَمِيْلَ ثُمَّ

الميزان ص٣٨٩)

" مجھے اس کالے آدمی ہے کیا سروکار؟ اللہ کی پناہ کہ میں ان دونوں (ابو بکرد عمر پی اُٹھا) کے متعلق احیمی بات کے علاوہ کچھ اور کموں۔ پھر آپ منبر پر تشریف لے كئ اور لوگ اكتھے ہوئے۔ پھر آپ نے ان دونوں حضرات کی مدح وتوصیف میں بہت کمبی چوڑی گفتگو

نَهَضَ عَلَى الْمِنْبَرِ حَتَّى اِجْتَمَعَ النَّاسُ فَذَكَرَ الْقِصَّةَ فِي ٱلْمَدْحِ عَلَيْهِمَا بِطُولِهِ» (لسان الميزان٣/ ٢٩٠) کی۔" (لسان المیزان جسم ۲۹۰)

ظاہر ہے کہ آپ کی طرف منسوب کر کے جھوٹی حدیثیں اور اقوال مسلمانوں میں پھیلائے جاتے تھے۔ ان کے علاج کی موزول ترین صورت میں ہو سے کہ آپ علی الاعلان الی روایوں سے برأت کا اظہار کر دیں۔ اس طرح حضرت علی بٹافور کی جماعت کے آیک بزرگ ایک دن عبداللہ بن سباکو پکڑے ہوئے کوفد کی جامع معجد میں منبر کے پاس تشریف لائے اور اس کی هرف اشارہ کر کے اعلان کیا کہ: "یک ذِب عَلَی اللهِ وَرَسُولِهِ" (لسان "نیر (یعنی عبدالله بن ما) خدااور اس کے رسول می الله

کی طرف جھوٹی ہاتیں بناکر منسوب کر تاہے۔"

۳۔ اشاعت احادیثِ صححہ: اس فتنہ کے سد باب کے لیے تیسری تدبیر آپؓ نے یہ اختیار کی کہ تصمیح احادیث جو آپ کو معلوم تھیں'ان کی عام نشرو اشاعت کر دی جائے تاکہ صبح حدیثوں کے مقابلہ میں غلط اور جھوٹی حدیثوں کا امتیاز تمام لوگ از خود کر سکیں۔ پہلے تمام محابہ بھی کھی احادیث کی عام نشرو اشاعت سے گریز کرتے رہے جو ایک احتیاطی تدبیر تھی کہ اگر لوگوں میں احادیث کی نشرو اشاعت کا عام چرچا شروع ہو جائے تو ہے میں جھوٹ کے مل جانے کا خطرہ تھا۔ اس احتیاط اور اس خطرہ نے بالنصوص خلفاء کو کہ اس حدیث کی مگرانی کے کام میں ان کی ذمہ داریاں عام مسلمانوں سے بہت زیادہ تھیں۔ اس معاملہ میں انتمائی مختلط بنا دیا تھا اور اب جب ان سبائیوں نے جھوٹی احادیث بنا کر انہیں عوام میں پھیلا ہی دیا تو حضرت علی رٹاٹھ نے کیمی مناسب سمجھا کہ اب ان کے مقابلہ میں صحیح احادیث کی نشرو اشاعت لابدی ہو گئی ہے۔ وہی حضرت علی مٹاٹند جو اپنی لکھی ہوئی احادیث کو اپنی تلوار کے نیام میں چھپائے رکھتے تھے اور لوگوں کے مطالبہ

آئينهُ رَويزيّت 592 🚫 (حصد چهارم) دوام عديث ر بھی وہ نکال کر وکھانے کی بجائے زبانی یہ ہتا دینے پر اکتفا کرتے تھے کہ اس میں کچھ زکوۃ کے احکام ہیں یا کچھ دیت کے اور کچھ فرائض کے۔ انہی کے متعلق ہمیں سے روایت بھی ملتی ہے کہ: ''حضرت علی مِخافِمز نے لوگوں کو (کوفیہ میں) خطبہ دیا اور «أَنَّ عَلِيَّ بْنِ آبِيْ طَالِبٍ خَطَبَ النَّاسَ کها دمکون ایک در ہم میں علم 🌣 خریدنا چاہتا ہے؟" فَقَالَ مَنْ يَشْتَرِيَ عِلْمَا بِدِرْهَم فَاشْتَرَى الْحَارِثُ الأَعْوَرُ صُحُفًا بِدِرْهَمْ ثُمَّ جَاءَ حارث اعور ایک درہم کے کچھ کاغذ خرید کرلائے اور حفرت علی مِناتِر کی خدمت میں حاضر ہوئے تو آپؓ بهَا عَلِيًّا فَكَتَبَ لَهُ عِلْمًا كُثِيْرًا»(طبقات ابن سَعد٦/٦١٦ بحواله رساله مذكور جون ٥٢ نے ان کاغذوں پر بہت ساعلم لکھ ویا۔" صرف میں نہیں کہ جو مخص بھی کاغذ لا ا آپ اس پر اے "علم" لکھ دیتے تھے بلکہ آپ کا اعلان عام تھا کہ جو کوئی مجھ سے کچھ پوچھنا چاہتا ہے' پوچھے۔ میں اسے بناؤں گا مصلح عامری کہتے ہیں کہ آپٹے نے مجھے مخاطب کر کے فرمایا: «يَا أَخَا بِنِيْ عَامِرٍ سَلْنِيْ عَمَّا قَالَ اللهُ "ات تبیلہ بی عامرے بھائی! مجھ سے ان امور سے رَسُولُهُ فَانَا آهْلُ الْبَيْتِ اَعْلَمُ بِمَا قَالَ اللهُ متعلق یوچھو جو اللہ اور اس کے رسول ملٹھیلم نے وَرَسُوالُهُ﴾(طبقات٢/٢٦٧، بحواله رساله مذكرر فرمائے ہیں۔ کیونکہ میں گھرے لوگوں سے ہوں اور الله اور رسول ملتَّ يهلِ كي باتوں كو زيادہ جانتا ہوں۔" ص(١٤٣) ِ ان سبائیوں کے ظہور سے پہلے حضرت علی مٹائٹہ کی کیے دوش 'کہ تحریر شدہ علم لوگوں کو دکھانا بھی نہ لے لو۔ اس کی وجد بھی انہوں نے خود اسبے الفاظ میں بیہ بیان فرمائی کمرایک «فَاتَلَهُمُ اللهُ اَيَّ عِصَابَةِ بَيْضَاءَ سَوَّدُوا " فدا ان سبائيوں كو تباه كرے كتى روش جماعت

چاہتے تھے' اور اب یہ طالت ہے کہ ہرایک سے کہتے ہیں کہ بھی سے اپوچھو اور ایک درہم میں مجھ سے

وَاَىَّ حَدِيْثٍ مِنْ حَدْيِثِ رَسُولِ اللهِ ﷺ (امت مسلمه) كو انهول نے سياه كر ديا اور رسول الله أَفْسَدُوْ ا﴾(تذكرة الحفاظ١/ ١٢) ملتی کم کتنی ہی حدیثوں کو انہوں نے بگاڑ دیا۔"

چنانچہ بچاس سے زیادہ آدمیوں نے آپ سے اس صدیث کو روایت کیا ہے۔ (تمذیب ج 2 ص ۳۷۵)

م. تقید صدیث کا معیار: چوتھا اقدام حفرت علی بٹائن نے یہ کیا کہ موضوع احادیث کو جانیخے کے لیے ایک ایمامعیار پیش کیا جے بعد میں آنے والے تمام محدثین نے اصول کے طور پر اپنایا اور وہ یہ ہے۔

«كُلُّ حَدِيْثِ يُخَالِفُ الْعَقُولَ أَوْ يُنَاقِضِ " مروه حديث جے تم عقل اور اصول دين كے خلاف الْأَصُولَ فَاعْلَمْ أَنَّهُ مَوْضُوعٌ» (رساله مذكور ويكموتو جان لوكه وه موضوع ب."

🕥 اس زمانه کی اصطلاح ہی ہے تھی کہ لفظ ووعلم" کا اطلاق زیادہ تر رسول الله طاق کیا کی حدیثوں پر کیا جاتا تھا۔

النَيْرُ يُرونُ Wwww.aruhaman<u>achil</u>library.com

اسی معیار کی مزید تشریح ان الفاظ میں کی گئی ہے کہ:

﴿ أَوْ يَكُونُ مِمَّا يَدُفَعُ الْحِسُ وَالْمُشَاهِدَةُ ﴿ يَاحديث اليه بوكه حواس اور مشابده است مستردكر أَوْ مُبَاآتِنَا لِبَعْض الْكِتَابِ وَالسُّنَةِ وعد يا الله كى كتاب اور احاديثِ متواتره يا قطعى

الْمُتَوَاتِرَةِ أَو الاِجْمَاعِ الْقَطْعِيِّ حَيْثُ لاَ يَقْبَلُ مِنْ ذَٰلِكَ التَّاوِيْلِ»(فتح الملهم شرح مسلم للعثماني ص١٦)

ساتھ ہی ساتھ آپ لوگوں کو یہ ہدایت بھی فرمایا کرتے تھے:

"حَدِّثُوا النَّاسَ بِمَا يَعْرِفُونَ وَدَعُواْ مَا "لُوكُو يُنْكِرُونَ»(تذكره ص١٢)

\*\*-1.197

"لوگوں سے صرف ایس حدیث بیان کرو جس سے وہ متعارف ہوں نہ ایس کہ جن سے وہ آشنا ہی نہ

اجماع کے مخالف ہو' خصوصاً جب کہ اس حدیث میں

ئىسى تاوىل كى گنجائش بھى نە ہو۔"

ظافتِ راشدہ کے بعد: ہم دیکھے ہیں کہ حضرت علی بٹائن کے سامنے بیشتر ہی سائی فرقہ تھا اور ان ہی کے بیا کیے ہوئے فتنہ سے متعلق آپ نے چند در چند اقدامات کیے۔ آپ کی وفات کے بعد خوارج کی طرف سے بھی موضوع احادیث کا سلسلہ شروع ہی گیا۔۔ قابل ذکر بات بیہ ہے کہ وضع احادیث کا اصل مرکز دراصل کوفہ اور بھرہ ہی تھا۔ جیسا کہ اموی خلیفہ عبد الحک بن مروان (۲۵ ھے ۵۵۲ھ) نے اس کا اظہار ان الفاظ میں کیا تھا۔

"فَدْ سَالَتْ عَلَيْنَا اَحَادِيْتُ مِّنْ قِبَلِ "مشرق (عَلَى بَسِ مِنْ كُوفْه بِعْرُو وَغِيرُو تَعَ) بِ الْمَشْرِقِ لاَ نَعْرِفُهَا الطقات ابن سعد حديثوں كا ايبا سيب به كر ادارى طرف آگيا ہے صندری) و بنیس بھائے "

یہ اموی خلیفہ عبدالملک بن مروان اپنی اوا کل عمر کا پیشتر حصہ طلب علم حدیث میں صرف کر چکا تھا اور متناز طلبہ میں اس کا شار ہو تا تھا۔ اس نے ان موضوع احادیث کے متعلق یہ تبھرہ بجیشیت ناقد حدیث کیا تھا۔ لطف کی بات یہ تھی کہ صرف سبائی اور خوارج بی نے اس 'مکار خیر'' میں حصہ نہیں لیا بلکہ اور بھی کئی طرح کے لوگ مثلاً واعظ یا سیاست سے وابسۃ افراد نے موضوعات کا سیارا لینا شروع کر دیا اور اس میدان میں اتر آئے۔ پھر پچھ لوگ ایسے بھی پیدا ہوئے جنہوں نے صبح احادیث کا انکار شروع کر دیا یا پھران کی تاویلات ڈھونڈ نے لگے۔ بالحضوص معزلین اور جمیہ اس میں پیش پیش تھے۔ جو بظاہر "حسبنا کتاب الله" کا فعرہ لگات تھے۔ گویا عراق کی سرزمین تمام فتوں کے لیے بہت زر خیز ثابت ہو رہی تھی اور اس کے متعلق رسول الله سائر الله سیش میش نیش نیر کور ہے کہ:

"لیبر بن عمرو کہتے ہیں کہ میں نے سل بن حنیف سے بوچھاکیا آپ نے خوارج کے متعلق نبی ماڑیٹا کو کچھ کہتے ساہے۔"سل بن حنیف نے کہا"یوں آپ اڑیٹا نے اپنے ہاتھ سے عراق کی طرف اشارہ کرکے فرمایا: www.mu (حصه چهارم) دوا محدیث

"اس ملک سے بچھ ایسے لوگ نکلیں گے جو قرآن تو «يَخْرُجُ مِنْهُ قَـوْمٌ يُقْرَءُوْنَ الْقُـرْآنَ لاَ پڑھیں گے لیکن قرآن ان کی ہنسلیوں سے نیچے نہیں يُجَاوِزُ تَرَاقِيَهُمْ يَمْرُقُونَ مِنَ الاِسْلاَمِ كَمَا ا ترے گا(یعنی قرآن کا کچھ اثر قبول نہ کریں گے) یہ يَمْرُقُ السَّهْمُ مِنَ. الرَّمْيَةِ»

لوگ اسلام سے اس طرح نکل جائیں گے جیسے تیر شکار کے جانور کے پار نکل جاتا ہے۔" (بخاری' باب

من ترك الخوارج)

خلافتِ راشدہ کے بعد امت میں نہلی می مرکزیت باقی نہ رہ گئی تھی۔ نہ ہی شوریٰ کا وجود باقی تھا اور بحیثیت فتنہ اس کاسرباب حکومتی اور انفرادی دونوں محاذ پر لازی تھا۔ للذا اس لامرکزیت کے بادجود دونوں طبقول نے اپنی اس ذمہ داری کو محسوس کیا جس کا مختر تذکرہ درج زیل ہے۔

حکومت کی طرف سے وضاعین حدیث کو سزائے بھانسی یا قتل : یمی عبدالملک بن مروان جس نے کها تھا کہ مشرق کی طرف سے موجوع احادیث کا سلاب بسہ کر ہماری طرف آرہا ہے۔ اس نے مشہور وضاع حارث بن سعيد الكذاب كواى جري من تخته دار پر تحينچا. كيونكه عبدالملك اپنے آپ كو محض بادشاہ ہی نہیں بلکہ مسلمانوں کے دین کا محافظ بھی سمجھنا گئا۔ اس عبدالملک کے بیٹے ہشام نے غیلان دمشقی کو قتل کیا'جس کا جرم یہ تھا کہ بیغبر اسلام ملکیا کے دین میں رخنہ اندازیاں کرتا تھا اور موضوع حدیثیں بناکر

عوام میں پھیلا تا تھا۔ ابو جعفر منصور عبای (۱۳۲ه تا ۱۵۸ه) نے اس وضع حدیث کے جرم میں محمد بن سعید مصلوب کو سول

دی۔ مهدی وشید مامون وغیرہ عباسی خلفاء کے عهد میں ہم دیکھتے ہیں کہ آگ باب میں سب کی آتھیں تھلی ہوئی تھیں کہ پیغیبر مٹالیا کی طرف کوئی غلط بات منسوب ہو کر کھیل نہ جائے اور اس کی ایک بڑی وجہ بیہ بھی تھی کہ عدالتوں میں شریعت اسلامیہ کے مطابق فیصلے ہوتے تھے اور یہ کیونکر ممکن تھا کہ ان وضعی احادیث کی بنا پر اگر انسانوں کے حقوق یہ وبالا ہوتے نظر آرہے ہوں اور وہ خاموش سے برواشت کر لیے جائیں بلکہ تاریخ سے تو یہ معلوم ہوتا ہے کہ ان بادشاہوں کے ولاۃ اور حکام بھی اس مسئلہ میں کسی رو رعایت کو برداشت نہیں کرتے تھے۔ بی امیہ کے مشہور گور نر خالد بن عبداللہ القسری نے ایک مخص کو

ای وضع حدیث کے جرم میں قتل کیا تھا۔ ای طرح عباسیوں کی طرف سے بھرہ میں ، محمد بن سلیمان جب حاکم تھا' تواس نے مشہور وضاع عبدالكريم بن ابي العوجاء كو اس وضع حديث كے جرم ميں قل كيا اور عدالتوں کے قاضی تو اس معاملہ میں اور بھی زمادہ چو کئے رہتے تھے۔ اگر انہیں ذرا بھی شک پر جا آگ کہ فلال شخص حدیث صحیح نہیں بیان کر رہاتو اس کی خوب خبر لیتے تھے۔ قاضی اساعیل بن اسحاق نے هیشم بن سل کو محض اس وجہ سے پوایا کہ ایس روایات بیان کرنے لگا تھا جنہیں قاضی اساعیل صیح نہیں سمجھتے تھے۔

ان سلاطین کی سیای مصلحتی اپنے مقام پر الگ اور یہ ممکن ہے کہ اس سلسلہ میں انہوں نے بھی

آئيدَ زِرِي www.pauha) (المعالمة المعالمة المعالم

بالواسطہ یا بلاواسطہ وضع حدیث کا سمارالیا ہو۔ لیکن جمال تک لوگوں کے آپس میں حقوق و فرائض اور نیز اعتقادات و عبادات کا تعلق ہے۔ اس میں وہ کسی فتم کی رخنہ اندازی برداشت نہیں کرتے تھے اور اس کی دو وجوہ تھیں۔ ایک تو عدالتوں میں شرعی قانون رائج تھا اور دو سرے وہ اپنے آپ کو مسلمانوں کے جان ومال کا ہی نہیں دین کا بھی محافظ سجھتے تھے۔

ناقدین اور محدثین کی طرف سے وضع حدیث کا دفاع: جس طرح زنادقہ کی مزاکے سلسلہ میں ابن عباس فی آھا کا اجتماد حضرت علی بڑاتھ سے الگ تھا۔ اس طرح ان کا وضع حدیث کے سدباب کا نظریہ بھی حضرت علی بڑاتھ سے مخلف تھا۔ حضرت علی بڑاتھ نے تو اس کا ایک حل یہ تجویز کیا تھا کہ صحیح احادیث کی بکثرت اشاعت کی جائے۔ لیکن حضرت ابن عباس فی آھا نے اس مسئلہ میں اس کا بیہ حل تجویز کیا کہ صحیح احادیث بھی سکوت اختیار کیا جائے۔ ان کا خیال یہ تھا کہ اگر ہم صحیح احادیث بھی بیان کریں گے تو عوام ہمارا سمارا لے کر صحیح اور موضوع سب کچھ بیان کرنے لگیں گے چنانچہ امام مسلم نے اپنی کتاب کے مقدمہ میں ایک واقعہ درج کیا ہے کہ بیشر بن کعب العدوی ایک دن ابن عباس فی آھا کی خدمت میں آئے اور حدیثیں بیان کرنے گئے۔ ان کا خیال تھا کہ ابن عباس فی آھا ان حدیثوں کو خاص توجہ سے سنیں گئین ان کی حیرت کی انتماء نہ رہی جب دیکھا کہ ابن عباس فی آھا ان کی طرف قطعاً توجہ نہیں فرما رہے بشیر لیکن ان کی حیرت کی انتماء نہ رہی جب دیکھا کہ بی عباس فی آھا ان کی طرف قطعاً توجہ نہیں فرما رہے بشیر بین کعب نے گھرا کر بوچھا ''حضرت کیا معالمہ ہے؟'' میں آپ کو رسول اللہ ساتھیا کی حدیثیں سنا رہا ہوں اور بین کی بیا ایس بی تھا نے فرمایا:

"ایک وقت ہے ایسابھی گزرا ہے کہ جب کوئی یوں کہتا کہ رسول اللہ اللہ اللہ کے یوں فرمایا تو ہماری نگامیں بے اختیار اس کی طرف اٹھ جاتیں اور ہم اپنے کانوں کی سے کی طرف جنگ ہے۔"

کو اس کی طرف جھکا دیتے۔"

"ہم اس وقت رسول الله ملتہ الله سے احادیث بیان کرتے تھے جب آپ ملتہ الله کا طرف جھوٹ منسوب نہیں کیا جاتا تھا (یعنی وضعی احادیث کا وجود نہ تھا) پھر جب لوگوں نے ہر بلندی ولیستی پر سوار ہونا شروع کر دیا (یعنی احادیث میں رطب ویا بس سب پچھ ملادیا) تو

ہم نے حدیث بیان کرناچھوڑ دیا۔" 🗘

پر آپ ؓ نے اس کی وجہ سد بیان فرمائی کہ:

اِلَيْهِ بِاذَانِنَا»(مقدمه صحيح سلم)

﴿إِنَّا كُنَّا مَرَّةً إِذَا سَمِعْنَا رَجُلًا يَقُولُ قَالَ

رَسُونُ اللهِ ﷺ أَبْتَدَرَتْهُ أَبْصَارُنَا وَأَصَغْنَا

﴿إِنَّا كُنَّا نُحَدِّثُ عَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ إِذَا لَمْ اللهِ ﷺ إِذَا لَرَّكِبَ لَمْ يَكُنْ الْحَدِيْثَ النَّاسُ الصَّعْبَ وَالذَّلُولَ تَرَكْنَا الْحَدِيْثَ» (حواله أيضا)

 <sup>(</sup>تدوین حدیث مناظراحس گیلانی بربان دبلی و سمبر۱۹۳۸ء ص:۳۵۳ (۳۵۳)

www.muhammadilibrary.com

یہ ابن عباس بنی آھا جنہوں نے ان حالات میں سکوت کو مناسب سمجھا پتہ ہے کون ہیں؟ وہی جو ایک مرت تک مکہ میں حدیث کی تدریس کی خدمت سرانجام دیتے رہے (تاریخ اہلحدیث صصص) اور جو ۲۷۹۰ احادیث کے راوی ہیں اور مکثرین میں شار ہوتے ہیں چرجب یہ وضعی احادیث کا سلاب آیا تو آپ کما کرتے تھے۔

﴿لَمْ نَأْخُذُ مِنَ النَّاسِ إِلاَّ مَا نَعْرِفُ» (حواله "اب مم صرف ان حديثوں كو قبول كرتے ہيں جنسي أيضا)

گویا اس طرز عمل میں ابن عباس می اللہ تصلیم ایک جماعت آپ کی ایک جماعت آپ کی ایک جماعت آپ کی ایک جماعت آپ کی خیال ہو گئی تھی جیسا کہ لفظ "إِنَّا کُنَّا" سے ظاہر ہے اور بیان نہ کرو" لیکن حالات نے بتا دیا کہ وضعی احادیث کے سدباب کے لیے یہ بھی کوئی کامیاب حل نہ تھا۔ کیونکہ قرآن کے بیشتراحکام کی تفصیل احادیث سے بی ملتی تھی۔ چنانچہ حضرت عمرانی بن حصین بڑا تی کو جب ان حالات کی خبر ہوئی تو آپ نے ان لوگوں کو جنوں نے ارادہ کیا تھا کہ آئندہ ہم نہ کہی ہے کوئی حدیث سنیں گے اور نہ ہی سنی ہوئی حدیثوں کو قبول کریں گئ متنبہ کرتے ہوئے کرجدار آواز میں فراجا:

﴿خُذُوْا عَنَّا فَانْكُمْ وَاللهِ إِنْ لَمْ تَفْعَلُوا ﴿ ثَهُمُ لُولُول اللهِ كَ صَابِول ) الله كَ احاديث لَضَلَلْتُمْ » (كفاية ص ١٥، بحواله برهان اغسطس كو هامل كرو خداكى فتم أكرتم اليانه كروك تو ممراه ١٥ م ١٥٠)

گویا احادیث کو اخذ کرنے کا معیار ہے قائم ہوا کہ ہے صرف رسول اللہ کے فیض یافتہ صحابیوں ہے ہی قبول کی جائے۔ پہلا معیار جو حضرت علی بڑا تھ نے قائم کیا تھا وہ درایت سے متحلق تھا۔ اب ہے دوسرا معیار روایت کی بنیاد کے طور پر سامنے آیا۔ اور اس طرح دور صحابہ بڑتا تھیں ہی موضوع احادیث کی جانج پڑتال اور ان سے بچاؤ کی حفاظت کے لیے روایت ودرایت کی بنیاد رکھ دی گئی۔

نقارِ حدیث کے معیار: کیکن بعد میں آنے والے ادوار میں جب کہ موضوعات کی گرم بازاری اور بڑھی تو یہ بنیادی اصول ناکانی البت ہوئے۔ اب علائے حق نے ان اباطیل کا مقابلہ کرنے کے لیے ایسے ایسے طریق دریافت کر لئے جنیں استعال کرنے سے موضوع حدیث الگ ہو کر سامنے آجاتی تھی۔ لہذا فتنہ وضع حدیث کو بلآخر محدثین کے سامنے ہتھیار ڈال دینے پڑے۔ وہ طریقے کیا تھے؟ یہ داستان بہت طویل اور الگ تفصیل کی متقاضی ہے جس کی تفصیل کا یہال موقع نہیں۔ مختراً یہ کہ یہ طریقے دو قتم کے تھے۔ (ا) نظری اور (ب) عملی۔ اور یہ مختراً درج ذیل ہیں۔

(۱) نظری طریق: سے مراد وہ قواعد ہیں جو موضوع حدیث کی پیجان کے لیے بنائے گئے ۔ اس طریق کی

#### 

پھر دو قسمیں ہیں۔ پہلی قسم کے قواعد متن حدیث یا درایت سے تعلق رکھتے ہیں اور وہ درج زیل ہیں۔

#### درایت کے اصول

ا۔ خلافِ عقل ہو: جیسے یہ حدیث کہ اللہ تعالیٰ نے گھوڑے کو پیدا کر کے اسے بھگایا تو اسے پیدنہ آگیا۔ پھراس پیونہ سے اپنے آپ کو پیدا کیا" یہ وضعی حدیث غالباً گھوڑے کی تعریف میں وضع کی گئی جس میں پہلے اللہ تعالیٰ کو خالق بیان کیا گیا ہے۔ پھر اس کی نفی بھی کر دی گئی ہے گویا اس میں تصاد بھی ہے غیر معقولیت بھی اور لغویت بھی۔

٢- خلاف مشابده ہو: جيسے يہ حديث كه "بينكن بر مرض كى شفا ب" حالانك تجربه اس كے خلاف ب-

۳- قرآن کی قطعی دلالت یا سنتِ متواتره یا اجماع قطعی کے خلاف ہو: اور جمع و تطیق کا بھی کوئی امکان نہ ہو۔ جیسے یہ حدیث کہ ''دنیا کی عمر سات ہزار برس باتی رہ گئ ہے'' یہ اس لیے وضعی ہے کہ قرآن کی صریح آیات کے خلاف ہے۔ لندا قیامت کی مدت متعین کرنے والی اس قتم کی دو سری سب احادیث موضوع ہوں گی یا یہ کہ ''دلد الزناجت میں نہیں جائے گا'' یا یہ کہ ''جس محض کا نام احمد یا محمد ہو وہ دو ذرخ میں نہیں جائے گا'' یا یہ کہ ''جس محض کا نام احمد یا محمد ہو وہ دو ذرخ میں نہیں جائے گا'' یا ہے کہ ''جس محض کا نام احمد یا محمد ہیں۔

۷۔ عذاب و تواب میں مبالغہ آرائی: مثلاً یہ حدیث کر جو محض لا الله الا الله کمتا ہے تو اللہ تعالی اس کلمہ سے ایک پرندہ پیدا کر تا ہے جس کی ستر ہزار زبانیں ہو تیں ہیں۔ اللی اخرہ یا یہ کہ ''جو محض طال غسل جنابت کرے گا اسے اللہ تعالی ہر قطرہ کے عوض ہزار شہید کا تواجہ دے گا'' اور اسی قبیل کی دو سری روایات سب موضوع ہیں۔

۵- ایسا تاریخی واقعہ جو کسی اجتماع میں پیش آیا ہو لیکن اس کے راوی ایک یا اقل قلیل تعداد میں ہوں۔ جیسے شیعہ کا بید دعویٰ کہ رسول اللہ ساڑیا نے حضرت علی بڑاٹھ کو حجتہ الوداع سے واپس پر غدریہ خم کے مقام پر خلافت عطاکی۔ حالا نکہ اس واقعہ کے وفت ایک لاکھ سے زیادہ اصحاب بڑی تھی موجود تھے لیکن شیعہ کے سوا اسے کسی نے روایت نہیں کی للذا یہ حدیث وضعی ہے۔

۲۔ نسلی اور قومی تعقبات سے متعلق احادیث: مثلاً بیہ حدیث کہ ''ترکوں کا ظلم منظور ہے مگر عربوں کا عدل بھی مقبول نہیں''

2. فرقہ وارانہ روایات: شیعہ حضرات کی وہ روایات ہو اہل بیت کے فضا کل میں ہیں یا دوسرے صحابہ رُفِی اُن کی ایم روایت کہ "حضرت ابو بکراور عمر جُن اُن کی میں روایت کہ "حضرت ابو بکراور عمر جُن اُن کی حضرت علی بڑا تھ سے خلافت جھین کی تھی " یا یہ حدیث کہ "میرے اہل بیت کی مثال نوح مائٹ کی گئتی کی طرح ہے جو اس میں سوار

# www.muhammadilibrary.com آئيد پرديزيون

ہوا نجات پاگیااور جو پیچے رہ گیا وہ غرق ہوا اور دھنس گیا" یا سے حدیث کد "میری امت میں ایک شخص محمد بن اور لیس ہوگا جو میری امت کے حق میں شیطان سے بھی زیادہ ضرر رسال ہوگا" واضح رہے کہ سے محمد بن ادرلیس "امام شافعی رطافی سیائید" ہیں یا سے حدیث کہ "میری امت میں ایک شخص پیدا ہوگا جے ابو حنیفہ کما جائے گادہ میری امت کا چراغ ہوگا" سے وضعی حدیث "ابو حَنِیْفَة سِرَاجُ اُمنِیْ" کے الفاظ سے مشہور ہے۔

۸۔ تاریخ کے خلاف ہو: مثلاً اہل خیبرے جزیہ وضع کرنے کی حدیث جس میں وضاع نے حضرت سعد بن معاذ بڑا تھ کی شادت کو بھی شامل کر دیا۔ اس میں دو تاریخی لغزشیں ہیں۔ ایک بید کہ حضرت سعد بن معاذ بڑا تھ جنگ خندق (۵ ھ) کے موقعہ پر فوت ہوئے تھے دو سرے جزیہ کا تھم 9ھ میں غزوہ تبوک کے بعد نازل ہوا تھا۔

٩- راوى كاغير طبعى طويل عمر كا دعوى: جيسے كه چھٹى صدى جرى ميں رتن ہندى كابيه دعوىٰ كه "وه رسول الله متاليم سے ل چكا بور صحابى ب" حالانكه بيه بات مسلمه ب كه آخرى صحابى ابوالطفيل عامر بن واكله بيں جنهوں نے ١٠اھ ميں وفائ لائي لهذا رتن ہندى كى سب مرويات موضوع ہيں۔

ای طرح کے ایک "صحابی" جبیر بن ترب چھٹی صدی کے ہیں ان کے متعلق مشہور تھا کہ وہ جنگ خندق میں شریک تھے۔

یا ابو عبدالله الصقلی پانچویں صدی جری کا "صحاب" ہے اس کے بارے میں مشہور تھا کہ اس نے رسول الله مالی ایس اللہ مالی اللہ اللہ مالی اللہ مالی اللہ مالی اللہ مالی اللہ مالی اللہ مالی اللہ اللہ مالی اللہ اللہ مالی اللہ مال

نیز قیس بن تمیم گیانی بھی چھٹی صدی ہجری کا "صحابی" ہے جس کی بیشانی پر ایک نشان تھا اور اور

مشہور میہ تھا کہ حضرت علی بڑاتھ کی خچرنے اس کی پیشانی پر لات ماری تھی۔

محدثین نے ایسے تمام بناوئی صحابیوں کا پورا تعاقب کیا۔ ان کو وضاع اور ان کی مرویات کو موضوع قرار دیا اور اپنی تصانیف میں بالخصوص ان کا ذکر کر دیا۔

ا کشف و رؤیا پر مبنی روایات: ایسی روایت طبقه صوفیه کی خود ساخته ہوتی ہیں جو کہتے ہیں که کشف یا خواب میں میری رسول الله طاقیہ سے ملاقات ہوئی اور انہوں نے یوں فرمایا یا یہ کام کیا ۔ للذا ایسی تمام مرویات موضوع ہیں کیونکه مسلمه امرہ که رؤیا یا کشف سے کسی شرعی حقیقت کا اثبات نہیں ہوتا۔

اا۔ رکاکت لفظی یا معنوی : رکاکت لفظی کا تعلق زیادہ تر ذوق ہے ہو تا ہے۔ جیسے اقبال کا گہری نظرے مطالعہ کرنے والے حفزات اس کا کلام پہچان لیتے ہیں۔ اس طرح محدثین لفظوں ہے بھی اس اقصح العرب والعجم کا کلام پہچان لیتے ہیں اور معنوی رکاکت یہ ہے کہ اس حدیث کے مضمون کی کوئی شرعی بنیاد نہ ہو۔ جیسے یہ روایت کہ "مرغ کو گالی نہ دو کہ وہ میرا دوست ہے" یا یہ کہ "اگر چاول آدمی ہوتے تو بڑے بردبار مدت"

#### اَيَنِهُ بِهِ بِهِ www.muham mad المارية إلى www.muham) المناء

اس مقام پر یہ تذکرہ دلچیں سے خال نہ ہوگا کہ جناب حافظ اسلم صاحب جمرا جبوری نے مقام حدیث میں دو مقامات پر ص ۱۰۱ اور ص ۱۵۴ پر روایت کے ان اصولوں کا ذکر فرمایا ہے پہلے مقام پر آٹھ اصول کصے ہیں دو سرے مقام پر سات البتہ تیسرے قاعدہ کہ "وہ قرآن کی قطعی دلالت یا سنت متواترہ یا اجماع قطعی کے خلاف ہو © کو دونوں مقامات پر مختر کر کے صرف اتنا لکھ دیا ہے کہ "قرآن کے خلاف ہو" یہ اختصار کیوں کیا گیا؟ اس کی دجہ آپ بھی سمجھتے ہیں نقل میں ایسی من مانی علمی خیانت نہیں تو اور کیا ہے؟

# نظری طریق کی دو سری قشم

## روایت یا اسناد کی حجمان بھٹک کے اصول:

یه مضمون الگ تفصیل کا محتاج ہے۔ سروست ہم چند اشارات پر اکتفاکریں گے۔ اس سلسلہ میں محدثین کرام نے مندرجہ علوم کی واغ تیل ڈالی:

(۱) علم الجرح والتعديل: اس كي تفسيل "تقيد حديث" مِن گزر چي ب-

۲۔ علم التاریخ والرواق: اس میں راویوں کے طلات زندگی سے بحث کی جاتی ہے۔ یعنی فلاں راوی کب پیدا ہوا۔ حدیث سننے کا آغاز کب کیا؟ کس کس محدث سے ملا اور کس کس شرمیں گیا۔ حافظہ کی صورت حال کیا تھی؟ اگر پہلے ٹھیک تھاتو کب ذہول ہوا؟ کون می احادیث خرابی حافظہ سے پہلے کی سنی ہوئی ہیں اور کون می بعد میں اور کب اور کمال فوت ہوا؟ اس علم سے کئی فائد، ہوئے۔ ایک تو موضوع احادیث کا پیت چل جاتا تھا۔ دوسرے سند کے متصل یا منقطع ہونے کا تیسرے سند میں کیلیس کا۔

امام مسلم اپنے مقدمہ میں روایت کرتے ہیں کہ "معلیٰ بن عرفان نے ابو واکل کے واسطہ سے یہ صدیث سائی کہ "حضرت عبداللہ بن مسعود بڑاتو جنگ صفین میں ہارے پاس آئے" یہ حدیث س کر معلیٰ ہی کے ایک شاگر و ابو تعیم فضل بن رکین نے برجت کہہ ویا کہ "کیا حضرت عبداللہ بن مسعود بڑاتو ووبارہ زندہ ہو گئے تھے؟" اس طنز میں اس تاریخی لغزش کی طرف اشارہ تھا کہ عبداللہ بن مسعود بڑاتو تو ۳۲ھ میں دور عثانی میں فوت ہو گئے تھے۔ پھروہ جنگ صفین جو حضرت علی بڑاتو کے دور خلافت میں ہوئی کی سے شال ہو سکتے تھے؟

بی قاعدہ اتنا اہم ہے کہ اس پر تنقید کی بنیاد رکھی گئی تھی جے ہم فتح الملھم شرح صیح مسلم کے حوالہ سے پہلے درج کر بچے ہیں۔

# آئين www.muhammadHibrary.com ووا با مديث

اساعیل بن عیاش نے ایک آدمی سے دریافت کیا کہ آپ نے خالد بن معدان سے کس سال حدیثیں سنیں؟ اس نے کما "سااھ میں" اساعیل کہنے لگے "گویا تمہارا دعویٰ بیہ ہے کہ تم نے خالد سے اس کی موت کے سات سال بعد ساع کیا" کیونکہ یہ خالد بن معدان ۱۰۹ ججری میں وفات یا گئے تھے۔

محمد بن حاتم الکشی نے عبد بن حمید سے حدیث روایت کی تو امام حاکم نے اس کا من ولادت دریافت کیا۔ اس نے کما "۲۹۰ه" بیه من کر امام حاکم کہنے لگے که "اس شخص نے عبد بن حمید کی وفات سے تیرہ سال بعد اس سے حدیث سیٰ"

سفیان توری کما کرتے تھے "جب راویوں نے کذب بیانی سے کام لینا شروع کیا تو ہم تاریخ سے فائدہ اٹھانے لگے" اور احسان بن بزید کہتے تھے کہ "جھوٹے راویوں کے خلاف جتنی مدد ہمیں تاریخ سے ملی ہے اور کسی چیز سے نہیں ملی"

س- معرفة الصحاب و مُحَافِيم : اس ميں صحاب رُحَافِيم كے نام القاب اور كنينوں وغيرہ سے معرفت عاصل كى القاب اور كنينوں وغيرہ سے معرفت عاصل كى القاب بيت كے دريعہ كى مدين كى القاب بيت كا بيت چاتا ہے اس فن سے محدثين كى ابتداء بى سے كرى دلچيى ربى ہے اور المرى يرب شار تصانف شائع ہو چكى ہيں۔

الم علم الاساء والكنى: اس مين عام راويوں كام القاب اور كنيت سے متعلق علم حاصل كيا جاتا ہے۔ بعض دفعہ ايك راوى اس كے باپ اور دادا تك كام دوسرے راوى سے مل جاتے ہيں۔ بھى كنيت ايك ہوتى ہے چربعض لوگ اپنى كنيت يا لقب بدلتے بھى رہتے ہيں۔ جب تك ان سب اموركى بورى تحقيق نه ہو تدليس اور اشتباه كا امكان باقى رہتا ہے۔

غرض درایت کے پہلو کے لحاظ سے بہت سے علوم معرض وجود میں آگئے۔ جن میں چند کا ذکر ہم نے کر دیا ہے۔ ان علوم سے جہاں موضوع احادیث کو دریافت کرنے میں مدد ملی۔ وہاں کسی حدیث کے صحت وسقم کے لحاظ سے درجات متعین کرنا بھی میسر آگیا اور اس طرح

عدو شرے براگیزد که خیرے مادراں باشد

کے مصداق ان علوم سے جمال موضوعات کا سدہاب ہوا۔ وہاں میہ دوسرا فائدہ از خود سامنے آگیا کہ اگر وضاعین حدیثیں نہ گھڑتے تو محدثین کو چھان پھٹک کے ایسے کڑے معیار تلاش کرنے کی شائد ضرورت ہی پیش نہ آتی۔

(ب) عملی طریق: عملی طریقہ یہ ہے کہ محدثین نے ان وضاعین کے ناموں کا برملا اعلان کیا اور ان کی بیان کردہ موضوعات پر روشنی ڈال کر ان کو موضوع ثابت کیا۔ ان موضوعات کو ای طرح حفظ کیا جس طرح صبح احادیث کو تاکہ عوام کو ہر طرح سے آگاہ کر سکیں۔

امام بخاری رطانتی سے پہلے دور میں محیی بن معین اور امام احمد بن حنبل بران فلا مدیث کے امام سمجھے

آئيد ب www.amuhan madilibrary.com وا إحدث

جاتے ہیں۔ ایک دفعہ لوگوں نے دیکھا کہ یجیٰ بن معین کچھ حدیثیں لکھ رہے ہیں لیکن جب کوئی ان کے پاس آگر بیٹھتا تو وہ اس رجٹر کو ایک طرف رکھ دیتے۔ کسی نے پوچھا ''آپ ایبا کیول کرتے ہیں؟ تو انہوں نے جواب دیا کہ بیں ان تمام موضوع احادیث کو لکھ رہا ہوں جنکا راوی ابان ہے۔ وہ اپنی جگہ کسی دو سرے نقحہ راوی کا نام بنا کر لوگوں کو آسانی ہے دھو کہ میں جتلا کر سکتا ہے۔ لنذا ہمارے لیے یہ ضروری ہے کہ ہم لوگوں کو اصل حقیقت حال ہے آگاہ کریں "ہمارے علم کی حد تک موضوع احادیث کا یہ پہلا تحریری مجموعہ تھا۔ اس کے بعد بے شار کتابیں اس خاص موضوع پر لکھی گئیں جن میں سے در جن سے زیادہ آج کل ہمی متداول ہیں۔

موضوع احادیث کی جانج : مشرین حدیث کی طرف ہے یہ اعتراض برے شدومہ ہے پیش کیا جاتا ہے کہ وضعی روایات اقوال رسول کے ساتھ یوں خلط طط ہو چکی تھیں کہ حق کو باطل ہے الگ کرنا ناممکنات ہے تھا۔ اور حافظ اسلم صاحب نے یہ اضافہ بھی فرمایا ہے۔ کہ وضاعین ناقدین حدیث اور ماہرین فن اساء الرجال کی گرفت ہے بچنے کی خاطر یوں کرتے تھے کہ سند میں مشہور ثقتہ راویوں کے نام درج کر دیتے تھے (م۔ ح ص ۱۵۵) اس طرح ان کی وضعی روایت بھی قبولیت کا درجہ حاصل کر لیتی تھیں۔ اور ان کا امتیاز ناممکن ہو جاتا تھا" اور ہم یہ سبھتے ہیں کہ ایک تبصرے یا تو اس لیے کئے جاتے ہیں کہ یہ لوگ فن تنقید حدیث ہے خود نابلہ ہوتے ہیں۔ یا پھراس طرح سے مبایل اوام کو دھوکا دینا مقصود ہوتا ہے۔

اب ہم یہ دیکھیں گے کہ ایک موضوع حدیث میں ہیں کے تمام تر راوی ثقہ درج کیے گئے ہوں۔
محدثین کی گرفت میں آسکتی ہے یا نہیں؟ محدثین میں یہ سلسلہ سے عن مالک عن نافع عن ابن عمر عن
النبی صلی الله علیه وسلم" بہت متند تتلیم کی گئی ہے۔ ادر الے "سلسلہ الذہب" (سونے کی ذنجیر)
کے نام سے موسوم کیا گیا ہے۔ کیونکہ اس کے تینوں راوی بلند پایہ ثقہ ہیں۔ اب فرض کیجیے کہ ایک مخض
فضیل ایک روایت بیان کرتا ہے اور اس روایت کے ساتھ کی متند سند جڑ دیتا ہے۔ تو اب ناقدین
حدیث کے اقدامات یہ ہوں گے کہ وہ دیکھیں گے کہ آیا:

- یہ "فضیل" امام مالک کا شاگر دہمی ہے یا نہیں؟ اگر شاگر د نہیں تو پھراس کا ہم عصرہ یا نہیں۔
   اور آیا اس کی ملاقات امام مالک ہے ثابت ہے یا نہیں؟ اگر اس معیار پر نضیل بورا نہیں اتر تا تو اس کی روایت مردود ہوگی۔
- اور اگر نفیل پلی شرط پر پورا اتر تا ہے تو پھریہ دیکھا جائے گا کہ وہ معروف ہے یا مجمول 'معروف ے مراد ہے کہ اس کے باپ دادا کا نام' اور آتا پا معلوم ہے۔ اگر یہ باتیں معلوم نہ ہو سکیں تو وہ مجمول الحال قرار پائے گا اور اس کی روایت مردود ہوگ۔
- پھراگر نضیل معروف ثابت ہوا تو پھر دیکھا جائے گاکہ وہ سمی بدی عقیدہ کا بانی یا موید تو نہیں؟ یا جو
   روایت وہ بیان کرتا ہے۔ اس میں الیی خصوصیت تو نہیں پائی جاتی۔ اگر الیی بات ہو تو پھر بھی اس کی

حدیث مردود ہوگی۔

﴿ اَرُ وہ ان سب معیاروں پر پورا اتر تا ہے تو پھراس کی ثقابت کو دیکھا جائے گا اور یہ معیار ایبا کڑا ہے کہ اس پر بردے متق اور پر بیزگاری بھی کم ہی پورا اترتے ہیں۔ لیعنی یہ دیکھا جائے گا کہ وہ صادق ہے یا کاذب' آگر کاذب ہوگا تو اس کی روایت مردود ہوگی۔ یہ بھی ممکن ہے کہ کسی راوی کو ایک محدث صادق

ہ کاذب 'آگر کاذب ہوگا تو اس کی روایت مردود ہوگی۔ یہ بھی ممکن ہے کہ کسی راوی کو ایک محدث صادق کمہ دے اور دو سرا کاذب کے تو محدثین کا اس کے صدق پر اتفاق محال ہے۔ اور آگر وہ صادق ہوگا تو پھر

دیکھا جائے گا کہ اس میں حافظہ کی خرابی وہم یا مبالغہ آمیزی یا فریب دہی فتم کے عیوب تو نہیں ہیں۔ اگر کوئی ایک بات ہو تو بھی اس کی بیان کردہ روایت مردود ہوگی۔

پھریہ بھی دیکھا جائے گا کہ اس میں بیان کردہ روایت کی فنم وبھیرت اور اسے بالکل صیح مفہوم میں آگے منطق کے منطق اور پر بیزگار قسم کے میں آگے منطق کرنے کی اہلیت ہے کی وہ بات ہے جس کی وجہ سے محدثین متق اور پر بیزگار قسم کے لوگوں کو بھی اُخذَنهُ غَفْلَةُ الصَّالِحِیْن کہ کر رد کر دیا کرتے تھے۔

® اب اگر ففیل ان سب معاروں پر پورا اتر تا ہے تو پھریہ دیکھا جائے گا کہ جو روایت وہ بیان کر رہا ہے۔ امام مالک کے دوسرے شاگر دول کے بیان کے ظاف یا شریعت کے عام مزاج کے فلاف تو نہیں جب کہ ففیل خود بھی تقہ اور معروف ثابت ہو چھ ہے اگر یہ روایت فلاف ہوگی تو بھی یہ شاذ قرار پائے گی۔ اور مردود ہوگی۔

اب دیکھ لیجے اس مثال میں سلسلہ الذہب کے بعد سوف ایک راوی ہے اور اگر دویا دو سے زیادہ ہول گے۔ ہول گے تو چھر تدلیس اتصال وانقطاع اور علل حدیث کی علاق جی ان معیاروں میں شامل ہو جائیں گے۔ اندریں حالت سے بتا دیجے کہ کوئی موضوع حدیث ان معیاروں سے جب کیا اس طرح سے پر کھی ہوئی حدیث صرف یوں بج سکتی ہے کہ تحقیق ہوئی حدیث صرف یوں بج سکتی ہے کہ تحقیق و تقید میں تسائل سے کام لیا جائے۔

محدثین کا کارنامہ: پھران محدثین اور ناقدین فن کا کام صرف یمی نہ تھا بلکہ تمام جھوٹے راویوں کے نام اور ان کی مرویات بھی الگ طور پر قلم بند کر رکھی تھیں اور یاد کی ہوئی تھیں تاکہ لوگوں کو ایسے وضاعین کے فریب سے متنبہ رکھ سکیں۔

محدثین کا کام کتنا کشن تھا؟ اس کے تصور سے بھی روح کانپ اٹھتی ہے اور اس کا تفصیلی ذکر ہم پہلے "روایت حدیث:" کے تحت تفصیل سے ذکر کر چکے ہیں محدثین کی اننی جائگداذ کاوشوں کا ذکر حالی نے درج ذہل اشعار میں کیا ہے۔

گروہ ایک جویا تھا علم نبی کا لگایا پتا اس نے ہر مفتری کا نہ چھوڑا کوئی رخنہ کذب خفی کا کیا قافیہ شک ہر مدعی کا کیے جرح وتعدیل کے وضع قانون نہ چلنے دیا کوئی باطل کا افسوں

#### المحدث بروسي بالمهرون المعروب بالمهرون المعروب المعروب المعروب المعروب المعروب المعروب المعروب المعروب المعروب

ای دھن میں آسال کیا ہر سفر کو اسی شوق میں طبے کیا سجر وہر کو

نا خازن علم و دیں جس بشر کو لیا اس سے جا کر خبر اور اثر کو

پھر آپ اس کو پرکھا کسوئی پہ رکھ کر

کیا فاش راوی میں جو عیب پایا مناقب کو چھانا مثالب کو کایا

مشاک میں جو قبح نکلا جنایا آئمہ میں جو داغ دیکھا بتایا

طلسم ورع ہر مقدس کا قوڑا نہ ملا کو چھوڑا نہ صوفی کو چھوڑا

احتمالات وشبهات: اس کے باوجود کچھ لوگ کہتے ہیں کہ ان تمام تر کو مشتوں کے باوجود یہ دعوی غلط ہے کہ انہوں نے موضوعات کو صحیح احادیث سے الگ کر کے دودھ کا دودھ اور پانی کا پانی کر دیا ہے۔ اور اب بھی بہت سی موضوعات صحیح احادیث کے مجموعوں میں ملی ہوئی ہیں۔ ان کی دلیل ہیہ ہے کہ سب انسانی کو ششیں ہیں اور انسانی کو ششوں میں بسرحال غلطی کا امکان باقی رہتا ہے۔

کو صفیں ہیں اور انسانی کو صفول میں سرحال صفی کا امکان باتی رہتا ہے۔
نظریہ کی حد تک ان کا یہ اعتراض ملم الین سوال یہ ہے کہ اللہ تعالی نے انسان کو اتنی تکلیف کب دی
ہے کہ جب تک ہر معالمہ کی جزئیات کے لیفنی کیفیت پیدا نہ ہو جائے وہ اس پر عمل پیرا نہ ہو؟ عام
مسلمانوں کی بات چھوڑ ہے۔ خود رسول اللہ ساتھ نے نازعات کے جو فیصلے کئے وہ مدعیوں اور گواہوں کے
انہی ظنی بیانات پر کیے۔ اور اس بات کو آپ ساتھ کے خود بھی برطا الفاظ میں بیان فرمایا کہ آگر ''کوئی مخص
جرب زبانی سے میرے سامنے دو سرے کا حق غصب کرنے ہی کامیاب ہو جاتا ہے۔ تو وہ یہ خوب سمجھ لے
کہ وہ اپنے بھائی کا حق نہیں لے رہا بلکہ جنم کی آگ کا کلزا لے رہا ہے "انہی طنی بیانات پر آپ ساتھ کیا ہے۔

ذفعا کہ لیک بات فیصل کی بی حشہ میں سے اس مسلم میں

نے فیصلے کے لیکن ان فیصلوں کی دنی حیثیت سب کے ہاں مسلم ہے۔

رسول اللہ ما ہو ہے کہ آپ متابلہ ہی الگ ہے کہ آپ متابل ہی خراع کے فیصلہ میں غلطی کے صدور کا امکان نہیں۔ لیکن ایک عام قاضی سے فیصلہ میں غلطی بھی ممکن ہے۔ گویا گواہوں کے بیانات بھی ظنی ہو سے ہیں اور قاضی کے فیصلہ میں غلطی بھی ہو سکتی ہے۔ لیکن ان دونوں باتوں کے باوجود اس کا فیصلہ نافذ العمل ہو تا اور تکمل شری حیثیت رکھتا ہے۔ بشرطیکہ قاضی نے یہ فیصلہ خلوص نیت اور اپنی پوری کوشش سے کیا ہو۔ گویا کی معالمہ کی دینی حیثیت معلوم کرنے کے لیے مجتد میں ممارت و ممارست ' امکان بھر کوشش اور خلوص نیت انہی تین باتوں کو معلوم کرنے کی ضرورت ہوتی ہے۔ اس کے بعد بھی اگر غلطی کوشش اور خلوص نیت انہی تین باتوں کو معلوم کرنے کی ضرورت ہوتی ہے۔ اس کے بعد بھی اگر غلطی کا بت ہو جائے تو انسان اس کا مکلف نہیں۔ حضرت عمر بڑا تو کے زمانے کا واقعہ ہے کہ ایک دفعہ رمضان میں بادل کی وجہ سے آفاب کے چھپ جانے کا دھوکا ہوا۔ حضرت عمر بڑا تو نے زوزہ کھول لیا۔ تھوڑی دیر کے بعد آفاب نکل آیا۔ لوگ متردد ہوئے تو حضرت عمر بڑا تو نے فرمایا:

"معالمه چندال اہم نہیں۔ ہم اپی طرف سے بوری کوشش کر کھے تھے۔" «اَلْخَطْبُ يَسِيْرٌ وَقَدِ اجْتَهَدْنَا»

# www.muhammadilibrary.com (حصد چهارم) روا ما صدیث منظم کرویزیت میناند کرویزی کرویزی

(الفاروق- شبلي مطبوعه سنك ميل ببلي كيشنز من : ١٣٥٠ بحواله موطا امام محمد ص : ٨٥٠)

حضرت عمر رفات کے اس مجتمدانہ قول سے صاف ظاہر ہے کہ کسی بھی دینی معاملہ کی تحقیق میں انسان اس حضرت عمر رفاق کے دائرہ میں ہو۔ اب یا تو یہ بتایا جائے کہ محدثین کرام نے اصادیث کی تحقیق و تنقید میں کوئی کسراٹھا رکھی اور پوری امکانی کوششوں سے کام نہیں لیا لیکن آگر اس

بات كا جواب نفی میں ہے تو بھر لا محالہ یہ اقرار كرنا پڑے گا كہ جمت قائم ہو بھی ہے۔

بھر بھھ لوگ ایسے بھی ہیں جنہوں نے كما كہ "محدثین كی یہ مساعی جیلہ سرآ تھوں پر اور ان كے قواعد جرح وتعدیل اور روایت درایت مسلم "كین یہ حرف آخر نہیں۔ ان اصولوں میں معقول طریقہ سے اضافہ كیا جا سكتا ہے" دلیل ان كی بھی وہی ہے جو پہلے فریق كی ہے۔ نظری حد تك ان كا یہ اعتراض بھی مسلم۔ كیا جا سكتا ہے" دلیل ان كی بھی وہی ہے جو پہلے فریق كی ہے۔ نظری حد تك ان كا یہ اعتراض بھی مسلم۔ ليكن سوال یہ ہے كہ ایسے لوگوں نے بھی كوئی "معقول طریقہ والا اضافہ" تجویز بھی فرمایا ہے؟ آگر وہ فی الواقع معقول بھی ہوا ور نفلہ حدیث كے سلسلہ میں مفید بھی۔ تو اہل انعلم اتنے تنگ نظر نہیں كہ وہ ایسے معقول اور مفید طریقہ تنقید كو مائے ہے انکار كر دیں۔

ذخیرہ احادیث میں موضوعات اور صحیف احادیث کا وجود:

ہمی کیا جاتا ہے کہ نقد و نظر کے بعد جو احادیث موضوع یا ضعف یا مردود قرار دی گئی ہیں۔ وہ ذخیرہ کتب احادیث میں درج کیوں کی گئیں اور ان کا وجود کیوں یاتی رہنے دیا گیا؟ تو اس کا جواب ہے ہے کہ بعض محدثین نے یہ الترام کیا ہے کہ صرف صحح احادیث ہی درج کی جائمیں۔ بعض نے ضعف احادیث درج تو کی ہیں۔ تو اس حدیث کے درجہ کی وضاحت بھی کر دی۔ جیسے صحال ہے کی باقی چاروں کتب۔ پھر بعض محدثین ایسے بھی درج کر دیا۔ بعض نے مضوعات اور ضعف احادیث کے درجہ کی وضاحت بھی کر دی۔ جیسے صحال ہے کی باقی چاروں کتب۔ پھر بعض محدثین میں ہو گا۔ وہ سب بچھ درج کر دیا۔ بعض سے مضوعات اور ضعف احادیث کی بھی بات کو جو سے بالکل الگ تیار کر دیئے ان تمام قسم کی مساقی سے یہ معلوم ہو تا ہے کہ محدثین نے کسی بھی بات کو جو منسوب الی الرسول تھی ضائع نہیں کیا۔ اگر چہ ان کا یہ فعل بظاہر اچھا معلوم نہیں ہو تا۔ تاہم اس کا بھی موضوع احادیث ضائع کر دی جاتیں تو ہمارے طبقہ صوفیاء کو یہ کہنے کا موقع میسر آسکا تھا کہ ہماری طریقت اور خانقاہوں کے جملہ افعال و رسوم 'احادیث بی سے لیے گئے ہیں۔ گر محدثین نے الی احادیث ضائع کر دی باتیں و رسوم 'احادیث بی سے لیے گئے ہیں۔ گر محدثین نے الی احادیث ضائع کر دی باتیں۔ "کی احادیث ضائع کر دی باتیں و رسوم 'احادیث بی سے لیے گئے ہیں۔ گر محدثین نے الی احادیث ضائع کر دی باتیں۔ "

یمی صورت دوسرے فرق باطلہ کے ولائل کی صورت میں پیش آسکتی تھی۔ گر اللہ تعالی نے محدثین کے خردین کے خردین کے خردین کے فروجود کے دریعے اپنے دین کو کمال تحفظ عطا فرمایا۔ کہ روایات میں مقبول اور مردود کو الگ الگ کر دیا۔ گر وجود سب کا بر قرار رکھا۔

<u>موجودہ دور میں وضع حدیث:</u> ہمارے خیال میں محدثین کے دریافت کردہ اصول' نقلہ حدیث ادر

#### أكينه كر www.muhammasikbrary.com) مديث

"آج دنیا حیران ہے کہ محمد رسول اللہ والذین معہ کی قلیل سی جماعت نے اتنے مخضر عرصہ میں ایسی محیر العقول ترقی کس طرح کر لی تھی؟ دنیا حیران ہے اور اس کے لیے تحقیقاتی ادارے قائم کرتی ہے لیکن اسے معلوم نہیں کہ رسول اللہ سل تھا۔ " (قرآنی نظام ربوبیت کا حامل تھا۔ " (قرآنی نظام ربوبیت کی الم

تو پرویز صاحب کی اس بات کو بھی ہم انہی اصولوں کی رو سے پر کھ سکتے ہیں اور سے کمہ سکتے ہیں کہ چو نکہ سے فعل منسوب الی الرسول ہے۔ للذا حدیث کی تعریف میں آتا ہے اور سنت فعلی ہے۔ تاہم درج ذمل وجوہ کی بنا پر موضوع ہے۔

ا تاریخ کے خلاف ہے۔ احادیث یا اریخ کی کسی کتاب سے اس "نظام ربوبیت" کا سراغ نہیں ملتا۔

اس واقعہ کا تعلق انسانی زندگی کے سب ہے اہم پہلوے ہے۔ آگر رسول اللہ التَّالِيْم نے بیہ نظام قائم
 کیا ہوتا' تو اس کے بکثرت راوی ہونے چاہیں تھے۔ جب کہ صورتحال بیہ ہے کہ سرے ہے اس کا
 کوئی راوی ہی نہیں۔

الندا پرویز صاحب کابیہ قول موضوع حدیث ہے۔ مزید برآل پی نکه بیہ فعل منسوب الی الرسول التی ایکی ہے گر بلاسند ہے۔ اللہ علی عردود ہے۔ اسی طرح ادارہ طلوع اسلام نے کئی مقامات پر دعویٰ کیا ہے کہ:

"جب نبی اکرم ملی ایم این و نیا ہے تشریف لے گئے ہیں تو یہ (قرآن) بعینہ ای شکل و تر تیب میں 'جس میں بھی ہوں ہیں اس کی متعد کالی معجد نبوی ملی ہیں ہیں ہیں میں بہتا ہیں ہوجود تھا۔ اس کی متعد کالی معجد نبوی ملی التی ہیں ایک ستون کے قریب صندوق میں رکھی رہتی تھی۔ یہ وہ نسخہ تھا جس میں سب سے پہلے وحی کھوایا کرتے تھے۔ " (طلوع اسلام 'فروری ۸۲ 'ص:۱۱)

یہ فعل بھی منسوب الی الرسول طاق کیا ہے اور یہ سنت فعلی بھی ہے اور تقریری بھی۔ اور اس حدیث کے موضوع ہونے کے لیے مندرجہ بالا دونوں وجوہ کے علاوہ ایک تیسری وجہ یہ بھی ہے کہ قرآن کریم موجودہ تر تیب کے لحاظ سے نازل نہیں ہو رہا تھا۔ بلکہ کئی کئی سورتوں کے مضامین ایک ہی دور میں نازل ہو رہے تھے۔ لنذا مکمل تنزیل سے پہلے اس کا موجودہ تر تیب سے ہونے کا تصور ہی ناممکن ہے۔ اور جب تنزیل مکمل ہوئی تو فورا بعد ہی آپ بالتہ کیا رحلت فرما گئے۔

اس دقت جارا بیه مقصد نهیس که پرویز صاحب یا اداره ندکور کی تمام موضوعات کو پیش کری (اور اگر

ایسا کریں تو بلاشبہ ایک دفتر تیار ہو سکتا ہے) بلکہ مقصد صرف 'یہ ہے کہ آج بھی اقوال وافعال منسوب الی الرسول لتنظیم کا وجود یایا جاتا ہے۔ اور اس میں صرف "طوع اسلام "بی میس کی دو سرے حضرات بھی شریک ہیں۔  $^{0}$  اور بیہ افتراء علی الرسول اللہ ایسا شدید جرم ہے کہ جس کی سزا آخرت میں جنم اور اس دنیا میں قتل بھی ہے اور تحریق فی النار بھی۔

ان تصریحات سے ایک اور پہلو بھی سامنے آتا ہے کہ جس طرح طلوع اسلام حدیث کی جیت کا منکر ہونے کے باوجود وضعی روایات کے جرم میں ملوث ہے۔ حالانکہ عقل کا نقاضا یہ ہے کہ جو مخص حدیث کی جیت کو تشکیم ہی نہیں کر تا۔ اسے وضع حدیث کے کاروبار سے چنداں دکچیبی نہ ہونی چاہئے اس طرح معتزلین بھی جیت حدیث کے منکر ہونے کے باوجود وضع حدیث کے دھندے میں شریک رہے ہیں۔

للذا آج بھی مسلمانوں پر ان کے دفاع کی ولیی ہی ذمہ داری عائد ہوتی ہے جیسی پہلے ادوار میں تھی۔ بالخصوص جب کہ آج ہمیں یہ سہولت بھی میسر ہے۔ کہ معیار کے لیے اصول و قواعد پہلے سے موجود ہں۔ کیکن ناقدین سابقین کو ایسے اصول و قواعد وضع کرنے میں بھی بہت سی دماغی کاوشوں سے کام لیما بڑا تھا۔

🕁 موضوع حدیث کے لیے بیا تو ضروری نہیں کہ وہ عربی زبان میں ہو یا معہ اساد ہو۔ آخر بناوئی صحابی جو

Man Killy ak روايات فرمات تھے۔ وہ بھی تو بلا سند ہی ہوتی تھیں۔





( باب: ہفتم

# مدیث کو دین مجھنے کے نقصانات

#### عدیث اور گمراہی

جناب حافظ اسلم صاحب فرماتے جی که:

" تہارے قرآن میں کتاب اللہ کی سوا کسی حدیث پر ایمان لانے کا تھم نہیں ہے۔ بلکہ ممانعت نکلی

﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُوَ ٱلْحَـَدِيثِ "اور بعض آدي وه بين جو "حديث" كے مشغله كے تحریرار ہوتے ہیں تاکہ لوگوں کو اللہ کی راہ سے بلاعکم لِيُضِلُّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَيَتَّخِذُهَا هُزُوًا ۚ أُوْلِيَتِكَ لَمُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴿ ﴿ ﴾ (یقین کے بیٹکا دس اور اس کو نداق بنالیں۔ جن کے ليے رسوا كرنے والا عذاب ہے۔)" (لقمان ۱ /۲)

اس آیت میں "حدیث" کی تین صفتیں بیان کی گئی ہیں۔

- (۱) اس سے لوگوں کو ممراہ کرنے کا کام لیا جاتا ہے۔
  - (r) اس کی بنیاد علم یعنی تقین پر نہیں ہے۔
- (m) اس سے لوگ اللہ کی راہ لینی دین کو مذاق بناتے ہیں۔

اس کیے جن لوگوں نے اس لفظ کی تفییر غنایعنی راگ کے ساتھ کی ہے۔ ان کا قول تھیج نہیں ہے۔ کیونکہ راگ سے غرض نشاط و طرب ہوتی ہے۔ نہ کہ گمراہ کرنا' یا اللہ کی راہ کو نماق بنانا۔ اور نہ ہی اس کو علم یعنی بھین سے کوئی تعلق ہے۔ یہ صرف قصص وروایات ہیں جو اس کے ذیل میں آتے ہیں۔" (م- ح ص ۱۳۲۱ اسار ۱۳۲۳) پ

حافظ صاحب کی فربیب دہی : اقتباس بالا میں حافظ صاحب نے کمال یہ دکھایا ہے کہ قرآن نے جو نقصانات لہو الحدیث کے بتائے تھے وہ آپ نے حدیث کے زمہ لگا دیئے اب سوال رہے کہ کیا۔ ''لہو الحديث" اور "حديث" ايك ہى بات ہے؟ قرآن نے خود اپنے آپ كو مندرجه ذيل آيات ميں "حديث" www.muhammac (مصه چهارم) دوا کا حدیث (مصه چهارم) دوا

﴿ فَلْيَأْتُوا بِحَدِيثٍ مِثْلِهِ ۚ إِن كَانُواْ صَدِقِينَ ﴿ الطور ٥٢ / ٣٤)

﴿ أَفِنَ هَٰذَا ٱلۡمُدِيثِ تَعۡجَبُونَ ۞ ﴾ (النجم٥٣/٥٥)

﴿ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَعَت وَلَئِكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِي بَيْنَ يَكَدَيْدِ وَتَقْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدُىٰ وَرَحْمَةُ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ۞﴾

﴿ اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِنَّبُا مُّتَشَيِّهُا مَّثَانِيَ نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ يَخِشَونَ رَبُّهُم (الزمر ٣٩/ ٢٣)

"(اے منکرین خدا) کیاتم اس حدیث (قرآن کریم) ے تعجب کرتے ہو۔"

"أگروه سيح بين تواليها كلام بنالا كين-"

"بي قرآن ايي حديث نبيل ۽ جو (اين دل سے) بنائی گئی ہو بلکہ سابقہ کتب کی تصدیق کرنے والی اور ہر چیز کی تفصیل کرنے والی اور مومنوں کے لیے ہدایت اور رحمت ہے۔"

الله تعالى نے احسن الحديث (قرآن كريم) نازل كيا۔ وہ الی کتاب ہے جس کی آیتیں ملتی جلتی ہیں اور دہرائی جاتی میں اور جو لوگ اپنے پرورد گارے ڈرتے میں

اس سے ان کے رو کُلٹے کھڑے ہو جاتے ہیں۔

تو کیالہو الحدیث کے سب نقائص ومصرات 🌣 قرائ کریم کے بھی ذمہ لگا دیئے جائمیں گے؟ اب ہم یہ بتائیں گے کہ جو نقصانات حافظ اسلم صاحب نے "حدیث" کے بتائے ہیں۔ وہ دراصل لهو کے ہیں نہ کہ حدیث کے۔ چنانچہ پرویز صاحب اپنی کتاب لغات القرآن میں (ل- ٥- و) کے عنوان کے تحت لكھتے ہیں كہ:

"علائے لفت نے اور لعب میں فرق کیا ہے وہ کتے ہیں کہ ان دونوں میں یہ چیز مشترک ہے کہ انسان بے ہودہ اور بے معنی باتوں میں مشغول ہو تا ہے اور جذباتی اور عارضی مسرت کے پیچھے رہ<sup>و</sup> تا ہے۔ لیکن او کا لفظ لعب سے عام ہے۔ بعض لوگوں نے کما ہے کہ لعب سے مراد ہے جلدی مسرت حاصل کرنا اور اس سے دل کو راحت و آرام پنچانا اور لہو سے مقصود خواہشات اور طرب جو انسان کی توجہ اور فکر کو مصروف کر دیں۔ اور اس کے برعکس طرطوی کا کہنا ہے کہ لہواس لذت کو کہتے میں جو ناپائیدار ہویا وہ لذت جو انسان کی توجہ اہم کاموں سے مٹاکر غیراہم کاموں کی طرف منعطف

كروك." (لغات القرآن جهم ص١٥٠٩) اقتباس بالاس مندرجه ذمل باتیس معلوم موئیس۔

<sup>🤃</sup> عطاء الله بالوی نے اپنی تصنیف "حال وحرام" میں گیارہ آینوں کے حوالہ سے یہ ثابت کرنا چاہا ہے کہ قرآن اور حدیث دو الگ الگ چیزیں نہیں بلکہ قرآن ہی حدیث بھی ہے۔

#### آيَدُ رَورِ Myww.muhanthaghil brary.com ومعث

- 1 حافظ صاحب نے حدیث کے جو معنی یا نقصانات بتائے دہ دراصل لہو کے معنی ہیں ادر یہ حافظ صاحب کی حدیث دشنی کی علامت ادر صریح بدویانتی ہے۔
- اجو لوگ لہو ہے مراد غِنالیعنی راگ لیتے ہیں۔ دہ حق بجانب ہیں۔ کیونکہ غنایا راگ بھی لہو ہی کی ایک
   فتم ہے۔
- افتایا راگ سے نشاط و طرب حاصل ہو تا ہے اور میں چیز سبیل اللہ سے باز رکھنے والی اور حمراتی کا موجب بنتی ہے۔
- آ ۔ غنا اور لهو كاتو واقعى علم ويقين سے كوئى تعلق نهيں ہو تا۔ ليكن حديث يا تصص وروايات كاعلم يا يقين سے ضرور تعلق ہو تا ہے۔ كيونك قرآن ميں سابقد انبياء واقوام كے تصص بھى موجود ہيں اور روايات بھى۔

# اجتماعی مصالح کا فقدان

احاديث كو حجت تتليم كرنے كا دو سرا نقصان حافظ صاحب يه بتاتے ميں كه:

"اس (حدیث) کو دین بنا لینے سے براا نقصان ہوا ہے کہ قرآن جو سراسر زندگی ہے۔ تجاب میں آگیا ہے۔ چنانچہ محدثین میں آج تک جو اہم اور معرکہ آراء امور زیر بحث رہے ہیں بالعوم اس قسم کے ہیں جن کا ملت کی صلاح وفلاح اور اجھائی زندگی ہے کوئی تعلق نہیں ہے۔ مثلاً حضرت ابو بکر بناٹھ افضل ہیں یا حضرت علی بناٹھ قرآن مخلوق ہے یا غیر مخلوق رہت کے پچھلے پہراللہ تعالی اساء دنیا پر کس طرح نزول فرماتا ہے؟ قیام نماز میں ہاتھوں کو باند هنا چاہئے یا نہیں؟ کیا امام کے پیچھے فاتحہ پڑھنا ضروری ہے؟ آئین زور سے کئی جائے یا آہستہ؟ وغیرہ وغیرہ۔ بخلاف اس کے آگر قرآن پر مدار رہتا تو اس نوعیت کے مسائل پیش نظر رہتے کہ مرکز کو قوی اور صلح العل کیو نکر رکھا جائے؟ قرآنی مدات کو عام کرنے اور جملہ انسانی براوری کو اس نجات اور سعادت کے راستے پر لانے کے کیا وسائل ہیں؟ کائلت فطرت جن کی نسبت قرآن نے کہا ہے کہ انسان کے لیے مسخر کیے گئے ہیں۔ وسائل ہیں؟ کائلت فطرت جن کی نسبت قرآن نے کہا ہے کہ انسان کے لیے مسخر کے گئے ہیں۔ ان کی مخل کو کن ذرائع سے ایسا فروغ دیا جائے کہ ملت کا ہر فرد صیح "خلیفہ ٹی الارض" ہو سکے جس کے اس کی تکوین ہوتی ہوتی ہوتی ہو قیوں و غیرہ وغیرہ وغیرہ (م-ح ص ۱۳۲۳)

اب دیکھئے بھد ٹین کا اصل کارنامہ یہ ہے کہ انہوں نے روایات کے سلاب کے آگے بند لگایا اور جو کچھ حق وجا حق بعد نگایا اور جو کچھ حق و باطل کی آمیزش ہو گئی تھی اس میں سے کھرے کو کھوٹے سے الگ کیا۔ دو سرا کارنامہ محدثین کا یہ ہے کہ جب کوئی بدعی عقیدہ امت میں داخل ہونے لگا۔ تو وہ اس کے آگے سینہ سپر ہو گئے اور یہ لڑائی انہیں چو کھی لڑنا پڑتی ہے۔ حضرت ابو بکر بڑا ٹھو کی زندگی تک یہ سوال مجھی پیدا نہ ہوا تھا کہ حضرت ابو بکر بڑا ٹھو

www.muhammadilibrary.com المَيْنَةُ بِرُويِزِيتُ اللهِ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المِلْمُ المِلْمُلِي المِلْمُلِي المِ

افضل بیں یا حضرت علی بڑاتھ جب عبداللہ بن سبا یہودی نے حضرت علی کو نسلی قرابت امامت اور وصایت کا عقیدہ رائج کیا۔ تب جا کر یہ سوال پیدا ہوا تھا کہ ان دونوں میں کون افضل ہے؟ بھریہ مسئلہ انفرادی بھی نہیں۔ بلکہ یہ سیای نوعیت کا تھا۔ آگر نسلی قرابت کو اصلی دین سمجھ لیا جائے تو اس کا مطلب یہ ہوا کہ پہلے تیوں خلفاء کی خلافت ناجائز اور آئندہ بھشہ کے لیے اولاد علیٰ میں سے ہی کوئی مسلمانوں کا بخلفہ ہو سکتا ہے۔ اب بتائے کہ یہ مسئلہ انفرادی ہے یا اجتماعیٰ؟ نیز کیا اسے ایک "اصل دین" کی حیثیت سے اسلام میں سمویا جا سکتا ہے۔ اور کیا محدثین نے اسے زیر بحث لاکر اور نسلی تفوق کو غلط ثابت کر کے ایک بدی عقیدہ کا دفاع کرکے امت پر احسان نہیں کیا؟

خلق قرآن اور اللہ کے بری عقائد سے ہیں .... اگر یہ عقائد محض نظری اور انفرادی سے تعلق رکھتے ہیں اور جہمیہ اور معتزلہ کے بری عقائد سے ہیں .... اگر یہ عقائد محض نظری اور انفرادی حیثیت رکھتے ہیں۔ تو سمجھ لیجے کہ قرآن کی بیشتر کمی سور تیں اور مدنی سور توں کا بھی ایک خاصہ حصہ ایسے ہی انفرادی اور نظری عقائد کو زیر بحث لا تا ہے۔ اور اس پر دو سرا سوال یہ پیدا ہو تا ہے کہ اگر یہ مسائل محض انفرادی اور نظری ہیں تو مامون الرشید جو پکا معتزلی تھا۔ خلق قرآن کے مسئلہ پر کیوں ایسا دیوانہ ہوگیا تھا کہ اس نے بیشتر علمائے امت کے خون سے اپنے ہاتھ رکھے۔ فیم معتزلین کو سرکاری ملازمتوں سے برطرف کر دیا اور ان کی شادت کو مردود قرار دیا۔ اور اس سوال کا جواب قبلہ حافظ صاحب کے ذمہ ہے کہ اگر یہ مسئلہ محض انفرادی قتم کا تھا تو معتزلہ اس معاملہ میں اسے متعقب کیوں ہو گئے تھے طلا نکہ وہ حدیث کو دہن نہیں سمجھتے تھے اور قرآن کو مجاب میں بھی نہیں آنے دیتے تھے۔

رہے نماز کے فروعی اختلافات آمین بالجمریا قرات خلف الامام وغیرہ تو اختلاف فی الواقع فروعی ہیں اور ابتداء فروعی ہی تحصی ہیں عقیدہ کو فروغ ہوا تو ان مسائل میں بھی تعصب پیدا ہو گیا۔ گویا اصل باعث نزاع مسئلہ تقلید مخصی کا التزام ہے۔ نہ کہ بیہ فروعی مسائل۔

قبلہ حافظ صاحب کے اقتباس کا دو سمرا پہلویہ ہے کہ انہوں نے حدیث کو قرآن سے جدا کر کے بتایا ہے کہ اگر قرآن پر مدار رہتا تو یہ اور یہ مسائل پیش نظر رہتے۔ اب سوال یہ ہے کہ امت مسلم کی پوری کاریخ میں کوئی ایسا دور آیا بھی ہے۔ جب کہ صرف قرآن پر مدار رہا ہو؟ نیز کیا قرآنی مدار کے یہ مسائل کھی امت مسلمہ کے پیش نظر رہے بھی یا نہیں؟ حدیث تو محض قرآن ہی کی شرح و تعبیر ہے۔ للذا قرآن کی تعلیمات کو حدیث کی روشنی میں اجاگر ہونا چاہئے نہ یہ کہ وہ تجاب میں آجائیں؟ پھریہ بات بھی قابل غور ہے کہ جو جو اجہائی مسائل حافظ صاحب نے قرآن پر مدار کے نام پر گنوائے ہیں۔ یہ سب کام محدثین اور حدیث کو دین سمجھنے والے سمرانجام دیتے رہے ہیں۔ مثلاً آپ لکھتے ہیں کہ اگر قرآن پر مدار رہتا تو اس نوعیت کے مسائل پیش نظر رہتے۔

مرکز کو قوی اور صالح العل کیونکر رکھا جائے۔ 'اب بتائے کہ جن جن بدی عقائد کی روک تھام

ایکند برکرویز برا است. www.muhammadilibrary.com

کے لیے محدثین نے سر توڑ کوششیں کی ہیں۔ وہ مرکز کو قوی اور صالح العل رکھنے کے لیے ہی نہ تھیں؟
علادہ ازیں کیا انہوں نے خلافت بلا مشورہ کو روکنے کے لیے قربانیاں نہیں دیں؟ کیا انہوں نے اپنی جان پر
کھیل کر بیت المال کی آمدہ خرج کا احتساب نہیں کیا؟ پھر مرکز کو قوی اور صالح العل بنانا اور کے کہتے ہیں؟

ھیل کر بیت المال کی آمدہ خرج کا احتساب نہیں کیا؟ پھر مرکز کو قوی اور سعادت کے راستہ پر لانے کے وسائل کیا ہیں؟" اب ہمارے خیال میں یہ وسائل تین قتم کے ہوتے ہیں (۱) درس و قدریس (۲) خطاب و تقریر اور (۳) قرآن اور قرآنی ہدایات پر مشمل کتب یعنی حدیث و تفاسیر کی نشرو اشاعت۔ اب ہتاہیے کہ محدثین اور حدیث کو دین سمجھنے والوں نے ان تینوں شعبوں میں ہے کس شعبہ میں بھرپور کام نہیں کیا۔ محدثین تو در کنار خود مسلمان بادشاہ بھی قرآنی ہدایات کو عام کرنے کے لیے ان تینوں شعبوں میں بھرپور محدثین تو در کنار خود مسلمان بادشاہ بھی قرآنی ہدایات کو عام کرنے کے لیے ان تینوں شعبوں میں بھرپور اور دارالعلوم آخر کس غرض کے لیے قائم کیے جاتے رہے ہیں اور جمال تک کتب کی نشرو اشاعت کا تعلق اور دارالعلوم آخر کس غرض کے لیے قائم کیے جاتے رہے ہیں اور جمال تک کتب کی نشرو اشاعت کا تعلق ہے تو وہ کیا بات تھی جے دکھ کر اقبال نے کما تھا کہ "

گر وہ علم کے موتی کتابیں اپنے آباء کی جو دیکھیں ان کو یورپ میں تو دل ہوتا ہے سیپارہ

اب کیا حافظ صاحب بتائیں گے کہ قرآنی ہدایات کر عام کرنے کے لیے اور کیا وسائل ہو سکتے ہیں' جو

ان احادیث کو دین سمجھنے والوں نے استعال نہیں کیے؟

© کائٹات فطرت جن کی نببت قرآن نے کہا کہ انسان کے کے مسخر کیے گئے ہیں ان کی مخفی قوتوں کو کن تداہیر سے قابو میں لا کر انسانی خدمت میں لگایا جا سکتا ہے؟ اس میدان جی مسلمانوں نے ۔ یعنی ان مسلمانوں نے جو حدیث کو دین سمجھتے تھے۔ ایسے قابل فخر کارنا سے جھوڑے ہیں۔ جن کا اہل مغرب بھی اعتراف کیے بغیر نہیں رہ سکے۔ پھر اہل مغرب نے انہی حضرات کی تضنیفات کے تراجم کر کے علوم سائنس

کو مزید آگے بڑھایا۔ یہ ابراہیم بن حبیب الفراری (م- ۱۷۵۰ علم ایکت کا ماہر) جابر بن حیان (م- ۱۵۵۰ علم کیمیا کا باوا (آدم) عبد الملک (م ۱۸۳۱ ماہر علم النجوم کیمیا کا باوا (آدم) عبد الملک (م ۱۸۳۱ ماہر علم النجوم النجوم اور جغرافیہ اور جبرو مقابلہ) یہ یعقوب بن اسحاق الکندی (م ۱۸۵۰ ماہر فلفہ حساب علم الاعداد اور ہندسہ علم ایکت) یہ ابوبکر بن زکریا رازی (م ۱۹۵۵ ماہر فلفہ علم ایکت) یہ ابوبکر بن زکریا رازی (م ۱۹۵۵ ماہر فلفہ حسب اور کیمیا) یہ ابونصر فارانی (م ۱۹۵۱ ماہر فلفہ

علم ہیئت) یہ ابو بکر بن زکریا رازی (م ۹۲۵ء ماہر ہندسہ- طب اور کیمیا) یہ ابونفر فارابی (م ۹۵۵ء ماہر فلفہ منطق۔ ریاضیات اور کیمیا) یہ ابن سینا۔ (م ۳۵ او طب یونانی کا بادا آدم۔ ماہر اقلیدس اور اجرام سادیہ) یہ ابو البیم (م ۱۹۳۵ء ماہر ریاضی طبیعات اور طب) یہ ابو ریحان البیرونی (م ۱۳۵۰ء سیاح- فلاسفر' ماہر علوم ریاضی' طب' نجوم اور ہیئت) یہ ابن رشد م۔ ۱۹۱۸ء ماہر فلفہ طب اور ہیئت) یہ فخر الدین رازی (م ۱۳۱۰ء ماہر علوم ریاضی ہندسہ' طب اور ہیئت) یہ ابن بیطار (م ۱۳۸۸ء ماہر علم النبائات) کیا یہ ایسے ہی مسلمان نہ عجو حدیث کو دین سیجھتے تھے اور انہوں نے اشیاء کا نتات کی مخفی قوتوں اور تا ثیروں کا کھوج لگا کر انہیں

www.muhammadilibrary.com في المنطقة المنطقة

انسانی خدمت پر لگایا تھا؟ آخر حافظ صاحب قبله کو به حدیثی مسلمان کیول نظر نہیں آتے؟" ﴿ "ایمان اور عمل صالح کو کن ذرائع سے ایبا فروغ دیا جائے کہ ملت کا ہر فرد صحیح خلیفه فی الارض ہو

سے " بیان اور " ن سان و ن ورون سے ایک مرون دیا جات کہ مت کا جواب دیا جا چکا ہے۔ سکے " یہ مسئلہ دراصل مسئلہ نمبرا اور نمبر اک ہی الگ شکل ہے جن کا جواب دیا جا چکا ہے۔

اور قبلہ حافظ صاحب کے اقتباس کا تیسرا پہلویہ ہے کہ معترلہ سرسید اور اس کے مجین اہل قرآن اور طلوع اسلام اور اس کے پیٹرد سب حضرات حدیث کو دین نہیں سیجھتے۔ اور قرآن کو بے تجاب دیکھتے ہیں۔ آخر ان لوگوں نے وہ کونساکارنامہ سرانجام دیا ہے۔ جس سے امت کے اجتاعی مسائل کو پجھ فائدہ پہنچا ہو!کیاان حضرات نے بیشہ امت مسلمہ میں تشتت و اختشار کے ہی بیج نہیں بوئے؟

#### ® حدیث اور فرقه بندی

حدیث کا تیسرا نقصان جو حافظ اسلم صاحب نے بیان فرمایا وہ بدے۔

"ان (احادیث) کو دین مان کیے کا نتیجہ یہ ہوا کہ امت میں سینکردن فرقے بن گئے۔ اور ملت کا شیرازہ بھر گیا۔ سنیوں کی حدیثیں اللہ میں اور شیعوں کی الگ' ہر فرقے نے اپنی ندہب کی تعمیر اپنی میں مدیثوں کو صیح سمحتا ہے اور دو سروں کی اپنی میں مدیثوں کو صیح سمحتا ہے اور دو سروں کی

اپنے حسب مشاء روایات سے کی ہے۔ وہ میں آئی ہی حدیثوں کو سینع مجتمعاً ہے اور دو سروں کی حدیثوں کو غلط۔ جب کہ فرقہ بندی قرآن کریم کی جہ سے شرک ہے۔ " (م-ح ص۱۹۲)

اب دیکھے اس اقتباس میں حافظ صاحب نے ذکر تو سینٹی نفرقوں کا کیا ہے۔ جس سے معلوم ہو تا ہے کہ یہ فرقے کم از کم سوسے زائد ہی ہو سکتے ہیں۔ مگرنام صرف دو فرقوں سنی اور شیعہ کے گنوائے ہیں۔ جن کی حدیثیں الگ الگ ہیں کیا دو کو سینکڑوں سے تعبیر کیا جا سکتا ہے؟

شیعہ اور سنی فرقہ بندی کا اصل سبب اعادیث کا الگ الگ ہونا نہیں بلکہ یہ تو نتیجہ ہے۔ جو بہت مدت بعد فلام ہوا۔ اس فرقہ بندی کا اصل سبب اعادیث کا الگ الگ ہونا نہیں بلکہ یہ تو نتیجہ ہے۔ جو بہت مدت داخل کر دیئے تھے۔ جن میں سرفرست استحقال ظافت حضرت علی بظافہ اور عقیدہ امامت تھا۔ جن لوگوں افاضل کر دیئے تھے۔ جن میں سرفرست استحقال ظافت حضرت علی بظافہ اور عقیدہ امامت تھا۔ جن لوگوں نے ان عقائد کو تتلیم کر لیا وہ شیعہ کہائے ان کے مقابلہ میں باتی تمام مسلمان اہلسنت والجماعة کہائے گئے۔ بعد میں پیدا ہونے والے شیعوں نے اعادیث کے معیار صحت میں ایک شرط کا اضافہ کر لیا کہ صحح حدیث صرف وہ ہوگی جو ان کے کسی نہ کسی امام سے منقول ہو۔ ظاہر ہے کہ ایسے نسلی تعصب کی اسلام میں سرے سے کوئی مخبائش نہیں۔ گاہم انہوں نے اس بنا پر اپنے مجموعہ اعادیث الگ تیار کر لیے جب کہ میں سرے سے کوئی مخبائش نہیں۔ گاہم انہوں نے اس بنا پر اپنے مجموعہ اعادیث الگ تیار کر لیے جب کہ الل سنت محدثین ہر اس حدیث کو صحح مانتے ہیں جو کسی بدعی عقیدہ کی موید نہ ہو اور اس میں صحت کی دوسرے الل سنت محدثین ہر اس حدیث کو صحح مانتے ہیں جو کسی بدعی عقیدہ کی موید نہ ہو اور اس میں صحت کی دوسرے شخہ رادی سے اور جمال تک حدیث کو ججت مانے کا تعلق ہے۔ شیعہ اور سنی دونوں ہی اسے تسلیم کرتے تسلیم کرتے ہیں۔ گویا فرقہ بندی کا اصل سبب حدیث کو ججت تسلیم کرنا نہیں بلکہ بدعی عقائد اور نسلی تعصب ہے۔

مَنْ يَدِي بَاللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّا الللَّهِ الللَّا الللَّالِي الللَّم

پر میں بدعی عقائد انکار حدیث کا بھی سبب بنتے ہیں۔ چنانچہ شیعہ ان تمام احادیث کا انکار کر ویتے ہیں جو ان کے بدعی عقیدہ کی تردید کرتی ہیں۔ پھرچو نکہ ان کے ہاں سلسلہ اساد میں کسی نہ کسی "امام" کا راوی ہونا بھی شرط ہے۔ لنذا انہیں اپنے الگ مجموعہ ہائے حدیث تیار کرنے کے بغیر چارہ نہ رہا۔ پھر اس سلسلہ میں موضوعات تراشنے کا کاروبار بھی جی بھر کر کیا۔ اب وہ اہل سنت محدثین کے مرتب کردہ مجموعہ ہائے حدیث سے صرف ایک حدیثوں کو صحح سبھتے ہیں۔ جو ان کے کسی نہ کسی امام سے منقول ہوں اور دوسرے حدیث سے صرف ایک حدیثوں کو صحح سبھتے ہیں۔ جو ان کے کسی نہ کسی امام سے منقول ہوں اور دوسرے

ان کے بدعی عقیدہ کی تردید نہ کرتی ہوں۔

گویا یہ بدی عقائد ایک طرف تو انکار حدیث کاسب بنتے ہیں تو دوسری طرف فرقہ بندی کا اصل سبب بھی میں عقائد ہوتے ہیں۔ شیعوں میں چونکہ بدی عقائد بہت زیادہ ہیں۔ للذا میں گروہ سب سے زیادہ فرقہ بندی کا شکار ہوا ہے۔ یہ پہلے تین بڑے فرقوں عالیہ' زیدیہ اور رافضہ میں تقسیم ہوئے۔ بعد ازاں عالیہ بارہ فرقوں میں 'زیدیہ چھ فرقوں میں اور رافضہ چودہ فرقوں میں بٹ گئے۔ اس طرح یہ شیعہ ۳۲ ذیلی فرقوں

فرقول میں نیدید چھ فرقول میں اور رافضہ چودہ فرقول میں بت سے۔ اس طرح بیہ سیعہ ۲۲ دی فرقول میں تقسیم ہوگیا۔ (تفصیل کے لیے دیکھے: الملل والنحل للشهر سنانی) اب شیعہ کے ردعمل کے طور پر خارجی فرقہ پیدا ہوا۔ جو حضرت علی بڑاتھ کو کافر کمتا تھا۔ یہ عقیدہ بھی

چو نکہ بدی عقیدہ تھا۔ للذا ان لوگوں نے بھی حسب ضرورت احادیث کا انکار بھی کیا اور موضوعات بھی تراشیں' یہ خارجی فرقہ بھی بالآخر پندرہ ذیلی فرقوں میں ہے گیا۔

بدی عقائد کا حامل تیسرا فرقہ معزلین کا ہے۔ جو دوسری صدی ہجری میں معرض وجود میں آیا۔ اور جو حافظ اسلم صاحب اور طلوع اسلام کا مورث اعلی ہے۔ یہ لوگ آئی آپ کو اہل العدل والتوحید کہتے تھے جب کہ دوسرے مسلمان انہیں معزلہ کہتے ہیں۔ ان کے بدی عقائد کیا تھے؟ اس کی تفصیل ہم پہلے پیش کر چکے ہیں۔ ان لوگوں نے اننی بدی عقائد کی بنا پر احادیث کو ناقابل احتجاب آزار دیا یہ فرقہ بھی مندرجہ ذم قول میں بٹ گیا۔

# فرقه كانام بيثيوا كانام (1) الهذلية بمدان بن ابو النذيل العلاف (2) النظاميه ابراييم بن سبار بن بانى النظام (3) المعمويه معمر (4) المجاتيه ابو على محمر بن عبدالوباب الجبائى (3) المجسميه ابو باشم عبدالسلام بن الجبائى ... (4) الكعبيه ابو القاء الكعبى البغداى

(فرقول کی مزید تنصیلات کے لیے دیکھئے الملل والنحل ص ۳۰ تا ص ۷۰ غنیة الطالبین ص۱۹۳ تا

### اکیند پروریوی www.muhammadilibrary.com اکیند پروری

ص ۲۱۳ حقیقت الفقه از ص ۱۸ تا ص ۲۹)

اب سوال یہ ہے کہ فرقہ بندی کا اصلی سبب احادیث کو ججت تشلیم کرنا ہے۔ تو معزلہ کیوں اسے فرقوں میں بٹ گئے تھے۔ حال نکہ وہ حدیث کو جحت تسلیم نہیں کرتے تھے۔ اور آپ کس بنیاد پر یہ دعویٰ کرتے ہیں کہ اگر حدیث کو دین سے خارج کر دیا جائے۔ تو فرقہ بندی ختم ہو جائے گی۔ بدعی عقیدہ کے لحاظ سے چوتھا فرقہ مقلدین کا ہے ان کا بدعی عقیدہ یہ ہے کہ وہ تقلید محضی لیعنی کسی نہ کسی امام فقہ کی تقلید کو ضروری سمجھتے ہیں۔ یہ پھر چار فرقوں میں آئمہ اربعہ کی نسبت سے مشہور ہوئے لینی حنیٰ ماکی شافی ، عنبلی۔

بھران مقلدین کی بھی دو قتمیں ہیں۔ ایک تو وہ ہیں کہ جب کوئی حدیث مل جائے تو امام کے قول کو چھوڑ دیتے ہیں۔ ایسی تقلید میں چندال مضا کقہ نہیں۔ بلکہ ایسے لوگوں کو اصطلاحی معنوں میں مقلد کہنا بھی درست نہیں۔ کیونکہ وہ جیت حدیث کے پابند ہوتے ہیں۔ اور جن مساکل میں حدیث بھی خاموش ہو تو کس امام کے قول کو اختیار کرتے ہیں چندال مضا کقہ نہیں ہوتا۔ اور یہ ایک ضرورت ہے اور دو سرے وہ ہیں کہ اگر صحیح حدیث مل بھی جائے تو اپنے امام کے قول کو ترجیح دیتے ہیں اور حدیث کو منسوخ یا موول ہراد دے دیتے ہیں۔ ایس بی تقلید محضی حرام در فرقہ بندی کی بنیاد بنتی ہے۔

بعد ازال حنقی مزید دو فرقول میں بٹ گئے (۱) دیر بندی جو عقائد و فروعات میں حسب سابق امام ابو حنیفہ کے مقلد ہیں (۲) بر ملوی جنوں نے بدعی عقائد میں احمد رضا خان بر ملوی کا اتباع کیا اس طرح تقلید مخصی کی بناء پر جو فرقے پیدا ہوئے ان کی تعداد پانچ ہے اور آگر پاکستان میں موجود فقہ جعفریہ کے حامی شیعہ حضرات کو بھی شار کیا جائے تو ان کی تعداد چھ ہو جاتی ہے۔ پھر جن لوگوں نے مدیث سے کلیڈ انکار کر دیا۔ وہ اہل قرآن کہاتے ہیں۔ لیکن دو سرے مسلمان انہیں عبداللہ چکڑالوی سے مشوب کر کے چکڑالوی کہتے ہیں۔ ان اہل قرآن کا کسی بھی اصولی مسئلہ پر اتفاق نہیں ہو سکا۔ اور ان کا ہر نامور فرد خود اپنی ذات میں ایک الگ فرقہ تھا۔ آج کل منکرین حدیث کی نمائندگی دو ماہناہے طلوع اسلام اور بلاغ القرآن (سمن آباد لاہور) کر رہے ہیں۔ یہ ماہناہے بھی احادیث کو ناقابل احتجاج سجھنے کی حد تک ہی متفق ہیں۔ اس کے بعد دونوں ماہناموں کی راہی ہرمسئلہ میں الگ ہو جاتی ہیں۔

پھر کچھ مسلمان ایسے بھی ہیں جو نہ کسی بدعی عقیدہ کو گوارا کرتے ہیں اور نہ ہی تقلید محضی کو جائز سبجھتے ہیں۔ یہ لوگ شریعت صرف کتابت وسنت کو سبجھتے ہیں اور اس میں کسی قتم کا رد وبدل گوارا نہیں کرتے۔ یہ لوگ ابتداءً اہل سنت والجماعہ کملاتے تھے۔ پھر جب اہل الرائے کا دو سری صدی میں ظہور ہوا۔ تو یہ اہل حدیث کملانے لگے۔ پھران میں ضمنا وہ لوگ بھی شامل ہو جاتے ہیں جو اپنے آپ کو کسی امام سے منسوب تو کرتے ہیں لیکن اصطلاحی معنوں میں مقلد نہیں ہوتے۔

جیسے پیران پیر کھنخ عبدالقادر جیلانی حنبلی کہلاتے تھے۔ یا شاہ ولی اللہ اور مولانا مودودی مخفی کہلاتے تھے۔

آئينة بَرُwww.anuhaminadikiarary.com المعنون العربية

مر بیہ حضرات مقلد نہیں تھے۔ بلکہ تقلید منحص کے مخالف تھے۔

قرآن کے معانی میں اختلافات: اس کے بعد حافظ اسلم صاحب فرماتے ہیں:

"ب شک آیات قرآنی کے معانی سیجھنے میں بھی اختلافات (لینی انکار حدیث کے بعد) ہو سکتے ہیں گر یہ اختلافات چونکہ الفاظ وعبارات کے نہ ہول گے بلکہ صرف فنم کے ہول گے۔ اس لیے مزید غور و فکر سے مٹ جائیں گے اور ان سے فرقہ بندی نہ ہو سکے گی۔" (م-ح ص ۱۳۱)

عافظ صاحب کی اس "نیک توقع" کو ہم ایک سانا خواب ہی کمہ سکتے ہیں۔ بھلا جو بات پہلے ہی تجربہ میں

آ چکی ہواس کے متعلق الیمی خود فریبی چہ معنی دارد مثلاً: ﴿ معنا ﴾ متال میں قابل میں ماہ میں زیاد ہوں کا میں معانید فریکا آتا کی میں ک

معتزلہ کی ایک قلیل می جماعت نے انکار سنت کے بعد قرآن کے معانی میں غور کیا تو ایک صدی کے اندر ہی چھ فرقوں میں بٹ گئے۔

اہل قرآن نے ای انداز میں غور کیا تو پچاس سال کے عرصہ میں صرف ایک نماز کی تعداد ور کعات
 اور ترکیب پر بھی متفق نہ ہو گئے اور تشت و انتشار کا شکار ہو گئے۔

اللام بھی اس انداز پر غور کر دیا ہے اور بلاغ القرآن بھی لیکن بے شار مسائل ایسے ہیں جن
 میں ان کے انقاق کی کوئی صورت ممکن شیر ہے۔

طلوع اسلام نے قرآن فنمی کا جو طریق وضع فرمایا ہے۔ اس لحاظ سے امت میں لا کھوں فرقے پیدا ہوں
 گے۔ حافظ صاحب آج تو سینکڑوں فرقوں کا رونا رو رہے ہیں۔ پھرلا کھوں کی بات ہوگی۔

© اور سب سے بوی بات یہ ہے کہ انکار حدیث کے بعد قرآن ، ایک "محفوظ" کآب بھی ثابت نہیں کیا جا سکتا جیسا کہ پرویز صاحب کو خود اعتراف ہے۔ اس صورت کی معالی کے اختلاف کا معالمہ تو بعد کی بات ہے۔ پہلے یہ اختلاف ہوگا کہ آیا قرآن کی یہ آیت محفوظ بھی ہے یا نہیں۔ یا قرآن کا کچھ حصہ ضائع تو نہیں ہوگیا؟ جیسا کہ شیعہ حضرات انکار حدیث اور این الگ مجموعہ ہائے حدیث تیار کرنے کے بعد کماکرتے ہیں۔

اب اگر عقلی لحاظ ہے دیکھا جائے تو معاملہ یوں بنتا ہے کہ امت کا بیشتر حصہ قرآن کی وہی تشریح و تعبیر معتبر سمجھتا ہے جو احادیث ہے ثابت ہے۔ لیکن اس کے باوجود امت بیسیوں فرقوں میں بٹ گئ۔ پھر اگر اس نبوی تشریح و تعبیر کو بھی پیچھے ہٹا دیا جائے تو کیا بیہ تعداد ہزاروں بلکہ لاکھوں تک نہ پہنچے گئ؟

#### ه حدیث اور فروعی اختلافات

طلوع اسلام کا دعویٰ میہ ہے کہ وہ کوئی الگ فرقہ نہیں کیونکہ فرقہ بندی قرآن کی رو سے شرک ہے گر ہم د کھے چکے ہیں کہ فرقہ بندی کی بنیاد ہیشہ بدعی عقائد ہی ہوا کرتے ہیں اور اس سلسلہ میں طلوع اسلام بہتوں سے بازی لے گیاہے۔ اب اس کا دو سرا پہلو رہے کہ طلوع اسلام نے مسلمانوں بالخصوص اہل سنت

# www.muham madilibrary.com

کے فروعی اختلاف کو اچھالنا اور ہوا دینا اپنا مشن بنا رکھا ہے۔ حالا نکہ جو محض فرقہ بندی اور فرقہ پرستی کو شرک قرار دینے میں مخلص ہو وہ ہرا لیسے کام ہے اجتناب کرے گاجس سے ان چیزوں کو فروغ حاصل ہو۔

نماذ كيسے پر هيں؟: تفصيل اس اجمال كى بيہ ہے كہ كى ساكل نے بيہ بوچھا كہ أكر حديث كو جمت نه محمين تو نماذ كيسے پر هيں؟ اب بيہ تو ظاہر ہے كہ اس سوال كے جواب سے طلوع اسلام عاجز ہے۔ اور ايسے موقعوں پر ساكل كا ذبن بميشہ دو سرى طرف موڑ ديتا ہے۔ چنانچہ پرويز صاحب نے جوابا فرمايا كه "اصل سوال بيہ ہے كہ أكر حديث كو جمت تسليم كرليں تو بحر نماذ كيمے پر هيں۔ بس يميں سے آپ كو ايسا موقع ميسر آگيا اور فرمايا۔

جب سنیوں سے ان اختلافات کا ذکر کیا جاتا ہے تو وہ کمہ دیتے ہیں کہ یہ اختلاف فروعی ہیں۔ جنہیں چندال اہمیت حاصل نہیں۔ یہ بات غلط ہے۔ ان فروعی اختلافات کو ان کے ہاں اس قدر اہمیت حاصل ہے کہ ایک فرقہ کے ہیروکار کسی دو سرے فرقے والوں کے کے ساتھ مل کر نماز پڑھا تو کا (اگر مثلاً نچی آواز سے آمین کہنے والا اونجی آواز سے آمین کہنے والوں کی مجد میں جاکر نماز پڑھ لے تو وہ اگر مجد کافرش نہیں اکھیڑیں گے تو کم از کم اسے دس بار دھی کیاک اور صاف ضرور کریں گے۔ یہ جو آئے دن وہایوں ' بدعتوں یا برطویوں اور دیوبندیوں کی مسجدوں پر گزیے اٹھتے ہیں۔ امام قبل کر دیئے جاتے ہیں مقتدیوں میں دنگا فساد ہوتا ہے۔ پولیس مداخلت کرتی ہے۔ مجد پر آلا پڑ جاتا ہے اور مقدمہ عدالت میں پنچ جاتا ہے۔ تو یہ نماز کے ان فروعی اختلافات کو چندال تو یہ خوال نمیں۔ حقیقت کا بطلان اور محض اعتراض سے نہتے کے فرار کی راہ اختیار کرنے کے متراوف ہے '' (م۔ ح ص ۵۸)

محاذ آرائی کے اسباب: اب دیکھئے کہ پرویز صاحب نے ان فروی اختلافات کی آڑیں مسلمانوں کی محاذ آرائی کا جو منظر پیش فرمایا ہے اس کا تعلق صرف بریلوی فرقہ سے ہے۔ ان کے قائد احمد رضا خان بریلوی ام الاسمان کی باق کے عشق رسول کے نام پر چند بدعیہ اور شرکیہ عقائد کو اپنے عقیدہ میں شامل کر لیا تو اس فرقہ کی باقی سب اہل سنت سے کھن گئی۔ گویا اس محاذ آرائی کی اصل وجہ بدی عقائد ہی ہیں نہ کہ فروی اختلافات اور ہمارے اس دعویٰ کے دلائل حسب ذیل ہیں۔

© اس بریلوی فرقد کی پیدائش سے پہلے ہمیں آس قتم کی محاذ آرائی کی کوئی نظیر نہیں ملتی۔ برصغیر میں اس قتم کی محاذ آرائی کی کوئی نظیر نہیں ملتی۔ برصغیر میں اہل سُنّت کے تین ہی فرقے ملتے ہیں (۱) حنی بریلوی (۲) حنی دیو بندی (۳) اہل حدیث۔ دیوبندی اور اہل حدیث اکتفے مل کر بھی نماز پڑھ لیتے ہیں اور ایک دو سرے کے پیچھے بھی حالا نکہ جو اختلافات پرویز صاحب نے گنوائے ہیں۔ وہ سب کے سب ان دونوں فرقوں میں بھی موجود ہیں۔ مولانا احمد علی صاحب مرحوم (دیوبندی) تادم زیست اپنی جماعت سمیت عیدین کی نماز مولانا داؤد غزنوی (اہل حدیث) کے پیچھے پڑھتے

# اکینهٔ پَرورِهِ بِهِهِ بِهِهِهِ بِهِهِهِ اللهِ اللهِ

ہے ہیں۔

فرش پر نمازیں پڑھنا شروع کر دیتے ہیں۔

است الله شریف میں مسلمانوں کے تمام فرقے حنی 'مالی 'شافعی' صنبلی اور اہل حدیث ایک ساتھ اللہ کر اور ایک ہی امام کے چیچے نماز اوا کرتے ہیں۔ حالا نکہ یہ فروی اختلافات موجود ہوتے ہیں۔ لیکن کوئی کئی دو سرے پر تنقید تک بھی نہیں کرتا۔

© پرویز صاحب کو علطی لگ گئی۔ نیجی آواز سے آمین کنے والا اگر او چی آواز سے آمین کنے والوں کی مجد میں نماز پڑھ لے تو ان کی معجد کا پچھ بھی نہیں بگڑا۔ نہ وہ اس کا فرش اکھیڑتے ہیں نہ بی وس بار دھوتے ہیں۔ بلکہ وہ تو صدق ول سے چاہتے ہیں کہ نیجی آواز سے آمین کنے والے ان کی معجد میں آیا کریں۔ البتہ بریلویوں کی بعض مساجد میں ابتداء ایسے الفاظ لکھے ہوئے ملتے سے مگر عملاً یہ کام بھی نہیں ہوا۔ عملاً جو پچھ ہوتا ہے وہ یہ ہے کہ بریلوی حضرات اپی اکٹریت کے بل بوتے پر غنڈہ گر دی کے ذریعہ دیوبندیوں اور اہل حدیث کی مساجد پر قبضہ کرنے کی کوشش کر کے محاذ آرائی پیدا کرتے اور قابض ہو جاتے ہیں اور اس طرح اپنے زبانی وعویٰ کی عملاً تردید بھی کر دیتے ہیں۔ یعنی جن مساجد کے فرش پر دیوبندی اور اہل حدیث مدتوں نمازیں اوا کرتے رہے ان کا فرش اکھاڑے اور دس بار دھوئے بغیرای دیوبندی اور وہ بار دھوئے بغیرای

⑤ اس فرش اکھیڑنے اور دس بار دھونے کے جہلہ کا حدیث سے کوئی تعلق نہیں۔ مجد نبوی میں نجران کے عیسائیوں کو نماز اوا کرنے کی خود رسول اللہ شکھی نے اجازت دی تھی۔ اس سے مجد نبوی کا فرش ناپاک نہ ہوا۔ نہ اسے اکھیڑا گیا نہ وس بار دھویا گیا اسے حرف بریلوی حضرات کی نگ نظری اور وہایوں (یعنی دیوبندی اور اہل حدیث) سے عناد کی دلیل تو کہا جا سکتا ہے۔ گر شریعت سے اس مسلہ کا چنداں تعلق نہیں۔ محاذ آرائی کے اسباب میں بدعی عقائد جماعتی تعصب اور چیٹ کے دھندے سب کو دخل ہے۔

جن فرقوں میں ایسے فروی اختلافات پائے جاتے ہیں وہ خود انہیں جب "فروی" تشکیم کرتے ہیں پر طلوع اسلام کو کیا حق پہنچتا ہے کہ وہ زبروسی سے بات تسلیم کروائے کہ سے اختلاف فروی نہیں بلکہ اصولی متم کے ہیں۔

نماز کے متعلق قریباً دو صد سے زیادہ مسائل ایسے ہیں جن میں تمام فرقوں میں اتفاق پایا جاتا ہے (تفصیل کے لیے حدیث کی سمی کتاب میں کتاب الصلوۃ ملاحظہ فرما لیجیے) اور ایسے ہی مسائل اصولی نوعیت کے کہلائے جاتے ہیں چھراگر آٹھ دس مسائل میں اختلاف ہو بھی تو ایسا اختلاف فروی ہی کہلا سکتا ہے۔

# رسول الله ملتَّالِيم كي نماز: آگ چل كر رويز صاحب فرمات مين:

''کیا آپ باور کر سکتے ہیں کہ رسول اللہ کے زمانے میں کچھ لوگ شیعوں کی می نماز پڑھتے تھے اور مجھی سنیوں کی می اور کچھ لوگ اہل حدیث کی می نماز پڑھتے تھے اور کچھ سنیوں کی می یا خود رسول المنية بالمراز بالمرا

الله بھی اس طریق سے نماز پڑھتے اور پڑھاتے ہے۔ جیسے آج شیعہ نماز پڑھتے ہیں اور بھی اس طریق کی می نماز جیسے آج سنی پڑھتے ہیں اور بھی اس طریق کی می نماز جیسے آج سنی پڑھتے ہیں اور بھی اہل حدیث کے طریقہ جیسی نماز جسے کہ ایسا ، کبھی نہیں ہوتا ہوگا۔ رسول الله ایک ہی جیسی نماز پڑھتے اور پڑھاتے ہوں گے اور ساری امت ایک ہی جیسی نماز پڑھتی ہوگا۔ دین میں افتالاف کی گنجائش نہیں۔ (ایضا ص ۲۰)

گویا طلوع اسلام کے نزدیک میہ ناممکن بات ہے کہ بھی رسول اللہ نے ہاتھ کندھوں تک اٹھائے ہوں اور بھی کانوں تک اٹھائے ہوں اور بھی کانوں تک۔ بھی ناف پر ہاتھ باند ھے بھی ذرا اوپر یا ذرا نیچے بھی نماز کی ابتدا میں بسم اللہ بلند آواز سے پڑھی ہو بھی نہ پڑھی ہو۔ یہ سب باتیں ممکن ہیں للذا یہ اختلافات فروعی ہوئے۔ اب سوال میہ رہ جاتا ہے کہ کسی خاص فرقہ نے کسی خاص بات کو کیوں اپنالیا۔ تو اس کی دو وجوہ ہیں۔

(ا) تقلید مختص : جب کسی امام نے ایک مسئلہ کو اپنالیا تو اس کے مقلدین ای طریق کو برحق ثابت کرنے کی کوشش میں لگ گئے۔ حالانکہ اگر غیر جانبداری سے دیکھا جائے تو آج بھی احادیث کی کثرت اور صحت کے اعتبار سے راجج اور مرجوح طریق کا پیتہ لگایا جا سکتا ہے۔

(۲) ندہبی شعار: اس کی مثال یہ سبھے کہ موطاامام مالک میں دو حدیثیں نماز میں ہاتھ باندھنے کے متعلق نمرکور ہیں لیکن جب مالکی فقہ کی تدوین ہوئی تو آپ کے ایک شاکر دابن قاسم نے ایک ایسی روایت بھی درج کی جس میں ہاتھ کھلے چھوڑنے کا ذکر تھا اب ہاتھ کھلے چھوڑ کر نماز پڑھنا چو نکہ حنفی' شافعی اور حنبلی فقول کے مطابق درست نہیں۔ لہذا امتیاز پیدا کرنے کی خاطرہ کیوں نے ہاتھ کھلے چھوڑ کر نماز پڑھنے کو ہی اپنا شعار بنالیا۔ حالانکہ ان کے نزدیک بھی ہاتھ باندھ کر پڑھنے کی احادیث ہی صبحے تر ہیں۔

حضرت جابر بن عبدالله می ایک دفعہ صرف قمیص میں نماز پڑھی جے آپ نے گدی پر باندھ لیا تھا۔ اور باقی کپڑے ایک تپار کے دکھ دیے ایک کہنے والے نے کہا۔ تم کپڑوں کے ہوتے ساتے ایک کپڑے میں نماز پڑھتے ہو؟ حضرت جابر کہنے لگے "ہاں! تاکہ تجھ جیسے بے وقونوں کو ایک کپڑے میں نماز پڑھنے کا جواز معلوم ہو جائے۔ اور رسول اللہ سلی آیا کے زمانہ میں کس کے پاس دو کپڑے ہوتے تھے۔؟ (بخاری کتاب الصلوة باب عقد الازار علی القفا ......)

اس حدیث سے نظے سرنماز پڑھنے کا جواز ثابت ہوا۔ لیکن حنی حضرات نے اسے کروہ سمجھا اور اگر کسی کے پاس رومال وغیرہ نہ ہو تو اس کے لیے مسجد میں گھاس کے تکوں کی ٹوپیاں رکھنا شروع کر دیں۔

تاکہ کوئی نظے سرنماز نہ پڑھے۔ دوسری طرف اہل حدیث حضرات نے رذعمل کے طور پر نظے سرنماز پڑھا اپنا شعار بنالیا۔ حالا نکہ حدیث سے صاف واضح ہے کہ حضرت جابر خود بھی عموماً نظے سرنماز نہیں پڑھا کرتے تھے۔ اور رسول اللہ تو بااو قات ٹوپی کے ساتھ عمامہ بھی پہنتے تھے۔ گویا ایک معمولی اور فروعی مسئلہ میں جب کھینچا تانی شروع ہوئی تو دونوں فربق دونوں انتاؤں کو جا پہنچ۔

آئينة يُزير www.muham mad tildrary.com ارامدت

ایک نومسلم کی مشکل: اس کے بعد پرویز صاحب فرماتے ہیں:

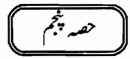
"ایک نومسلم کسی دیوبندی کے ہاتھ پر مسلمان ہوتا ہے۔ جو اس کو سب سے پہلے نماز کا طریقہ بتاتا ہے۔ وہ اس طریق پر نماز پڑھتا ہے۔ گرجب اے ایک المحدیث مولوی نماز پڑھتے دیکھتے ہیں تو کہتے ہیں کہ تمہاری نماز نہیں ہوئی۔ اور ظاہر ہے کہ جب نماز نہیں ہوئی تو وہ مسلمان کیے رہا؟ کیونکہ اے بتایا گیا تھا کہ کفراور اسلام میں مابہ الاتمیاز نماز ہے؟ (ایعنا ص ۱۲)

اب دیکھے ایک طرف تو پرویز صاحب کمہ رہے ہیں کہ یہ فرقے ان اختلافات کو فروی کمہ کر پیچھا چھڑا جاتے ہیں۔ اور اب فرمایا ہے کہ اہلحدیث مولوی کمہ دے گا کہ "تمماری نماز ہی نہیں ہوئی۔ ان دونوں بیانات میں کوئی مطابقت ہے؟ بات یہ ہے کہ نہ تو اہلحدیث مولوی ایسا کے گا اور نہ دیوبندی۔ البتہ پرویز صاحب ضرور ایسا کمیں گے۔ کیونکہ ان کاکام ہی فروی اختلافات کو جوا دے کر مسلمانوں کو حدیث سے متنفر کرنا ہے۔

رہ ہے۔
اب جو نومسلم کی اس مشکل کی حل آپ نے تبویز فرمایا ہے۔ وہ یہ ہے کہ "ایسی جزئیات مرکز ملت قائم
ہوگا تو متعین کرے گا۔ جس میں اختلافات نہ ہوں گے جس کا واضح مطلب یہ ہوا کہ جب تک مرکز ملت
تشریف نہ لائے۔ کسی کو مسلمان نہ ہونا چاہیے کر نکہ اس نومسلم کی اس مشکل کا ہمارے پاس براہ راست
کوئی حل نہیں ہے۔

n, & & & &





# وفاع حديث

(الف) مقامِ حدیث میں مندرج پرویز صاحب کے اعتراضات اور (ب) حدیث کے داخلی مراہی اعتراضات کے جوابات

🚳 متعه کی اباحت و حرمت

😩 بخاری کی قابلِ اعتراض احادیث

🔗 خلفائے راشدین کی شرعی تبدیلیاں

🛈 حدیث پر چند بنیادی اعتراضات

😙 حدیث اور چند نامور اہل علم و فکر 🕥 حصولِ جنت

﴿ جمع قرآن روایات کے آئینہ میں الفيربالديث



www.muhammadilibrary.com أَكُنِدُ رَبُورِينَةِتُ \$\ (عصد بنجم) دفارع حديث المنظمة والمنطقة المنطقة ال

( باب: اوّل

# حدیث پر چند بنیادی اعتراضات

# حدیث ظنی ہے اور ظن دین نہیں ہو سکتا

وخرہ کتب احادیث کو بے کار ثابت کے کے لیے طلوع اسلام نے جس موضوع پر سب سے زیادہ زور دیا ہے۔ وہ ظن اور بھین کی بحث ہے۔ پھر کی منسمن میں کئی ذیلی مباحث پر بھی قلم اٹھایا گیا ہے۔ مقام مدیث کے پیش لفظ میں یہ سوال اٹھایا گیا ہے کہ:

طلوع اسلام کا دعوی : "آپ کی مسلمان سے پوچھے وہ بھی ال کمہ دے گا کہ دین نام ہے قرآن اور حدیث کا۔ قرآن کے دین ہونے میں تو کوئی شبہ نہیں خود خدا نے اسے دین کا ضابطہ قرار دیا ہے۔ لیکن سوال میہ ہے کہ کیا مدیث بھی دین کا جزو ہے؟ میہ تھا وہ سوال جس پر طلوع اسلام نے غور کرنے کی دعوت دی۔ طلوع اسلام کا کمنا سے تھا کہ اگر حدیثیں بھی دین کا جزو تھیں تو رسول الله کو چاہیے تھا کہ جس طرح آپ نے امت کو قرآن دیا تھا اس طرح انی احادیث کا ایک متند مجموعہ بھی امت کو دے جاتے۔ لیکن رسول الله في ايسانسيس كيا" (مقام حديث بيش لفظ صس)-

مغالطے اور جھوٹ : ہمارے خیال میں مندرجہ بالا چند سطور کے اقتباس میں جتنے فقرے ہیں اس سے ریادہ اس میں مغالطے دیئے گئے ہیں۔ جن کی تفصیل کچھ اس طرح ہے۔

 آپ لکھتے ہیں "قرآن کے دین ہونے میں تو کوئی شبہ نہیں۔ خود خدا نے اسے دین کاضابطہ قرار دیا ہے" اب سوال بہ ہے کہ کیا خدا نے صرف قرآن کو ہی دین کا ضابطہ قرار دیا ہے؟ ہمارے خیال میں اس کا جواب نفی میں ہے۔ کیونکہ خدا نے "بِمَا أَنْزَلَ اللّه" کو دین کا ضابطہ قرار دیا ہے (۳۵:۵،۲۵ ۳۵) اور بما انزل الله میں ہر قتم کی وحی شامل ہے۔ خواہ وہ قرآن میں مذکور ہوئی ہو یا نہ ہوئی ہو <sup>©</sup> نیز ہمارے خیال

🗗 اس کی تفصیل "دلائل حدیث" میں وحی جلی ادر وحی خفی کے تحت گذر چک ہے۔

# www.muhammadilibrary.com المنيد پوديزي حديث

میں طلوع اسلام قرآن کی ایک بھی ایک آیت پیش نہیں کر سکتا جس میں یہ وضاحت ہو کہ دین کا  $^{\odot}$  ماخذ صرف قرآن ہی ہے۔

پھرارشاد فرمایا "أگر حدیثیں بھی دین کا جزو تھیں تو جس طرح آپ نے امت کو قرآن دیا تھا اس
 طرح اپنی احادیث کا ایک متند مجموعہ بھی امت کو دے جاتے۔ لیکن رسول اللہ نے ایسا نہیں کیا۔"

اس ایک فقره میں دو جھوٹ ہیں' اور ایک مغالطہ --- جھوٹ یہ ہیں:

(الف) اس فقرہ سے یہ معلوم ہو تا ہے کہ رسول اللہ نے احادیث کا تو کوئی متند مجموعہ امت کو نہیں دیا تھا۔ البتہ قرآن کا متند مجموعہ ضرور دیا تھا <sup>©</sup>

(ب) اور دو سرا جھوٹ ہے کہ ''لیکن رسول اللہ نے ایسا نہیں کیا۔ '' اس فقرہ کے دو پہلو ہیں۔
ایک ہے کہ رسول اللہ ( ﷺ نے قرآن کا تو متند مجموعہ امت کو دیا تھا۔ لیکن حدیث کا نہیں دیا تھا۔ اس قضیہ کا پہلا حصہ ہی جب بے بنیاد ہو تو دو سرے حصہ کے لیے بنیاد کا کیسے کام دے سکتا ہے؟ اور دو سرا پہلو سے کہ اس بات پر تو سب کا آفاق ہے کہ رسول اللہ کی وفات کے وقت قرآن پورے کا پورا تحریری شکل میں موجود تھا۔ تو کیا احادیث کا بھی کھے سرایہ تحریری طور پر موجود تھا؟ اس سوال کے جواب میں ہم مقام حدیث ہی کے حوالوں سے یہ بات فابھی کے ہیں۔ کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات کے وقت قرآن کے مواد کے گھایا لکھوایا گیا تھا۔ گ

(ج) وحی اور کتابت: اور مغالطه اس فقره میں بیہ ہے که "جمالزل الله" یا وحی منزل الله کے لیے قطعاً بیہ ضروری نہیں کہ جب تک آپ اس وحی کی کتابت نه کروا جاتے۔ وہ دین نہیں بن علق۔ بیه ایسا مفروضه ہے۔ جو سراسر غلط ہے۔

# ظن اور یقین کی بحث

طلوع اسلام نے اپنے اس دعویٰ کو ایک دو سرے انداز میں بوں دہرایا ہے:

"دین کے متعلق ایک چیزے متعلق تو یقینا آپ متفق ہوں گے۔ لینی یہ کہ دین وہی ہو سکتا ہے جو یقیٰی ہونے سے متعلق یقیٰی ہونے سے متعلق چنی ہونے سے متعلق چند آیات کا حوالہ دیا گیا ہے۔ اس بات سے تو ہر مسلمان طلوع اسلام سے اتفاق رکھتا ہے لندا اس کی

<sup>🗘</sup> یہ بحث بھی دلائل حدیث میں گزر چکی ہے۔

<sup>🖒</sup> اس کی تفصیل قرآن کی جمع و تدوین کے تحت ملاحظہ فرمائے۔

<sup>🕸</sup> تفصیل کے لیے دیکھئے "کتابت مدیث"

المَيْدَ رُونِيِّ www.muham madilibfary.com والمُعَلِّلُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

تفصیل میں جانے کی ضرورت بھی نہیں۔ بحث جمال سے شروع ہوتی ہے وہ یہ بات ہے کہ بعض محدثین خود اعتراف کرتے ہیں کہ حدیث کا علم طنی ہے اب چونکہ ہمارے ہاں طن کا لفظ صرف شک اور وہم کے معنوں میں ہی استعال ہوتا ہے (طلائکہ قرآن نے اسے یقین کے معنوں میں بھی استعال کیا ہے) لہذا طلوع اسلام نے محدثین کے اس قول اور عوام کی لاعلمی سے فائدہ اٹھاتے ہوئے تمام تر مجموعہ احادیث کو ظنی اور قیاسی قرار دے دیا ہے۔ یمی بات دراصل محل نزاع ہے۔

لفظ دو ظن"كى لغوى بحث: اس لغوى بحث ميس بم اپنى طرف سے بچھ نميں لكھنا چاہتے بلكه مفردات الم راغب سے اس كى تفصيل نقل كيد ديتے ہيں۔ جے طلوع اسلام نے بھى لغات القرآن كے مقدمه ميں ايك متند لغت كى حيثيت سے تتليم كيا ہے اور اس سے كافى حد تك اعتفادہ بھى كيا ہے۔

"الظن کسی چیز کی علامات سے جو بتیجہ حاصل ہو تا ہے۔ اسے ظن کہتے ہیں۔ جب بیہ علامات قوی ہوں تو ان سے علم کا درجہ حاصل ہو تا ہے۔ گرجب بہت کمزور ہوں تو وہ نتیجہ وہم کی حد سے آگے تجاوز نہیں کر تا۔ "

میں وجہ ہے کہ جنب متیجہ قوی وہ اور علم کا درجہ حاصل کرے تو اس کے بعد اَنَّ یا اَنْ کا لفظ استعال

ہو تا ہے۔ مثلاً آیات:

﴿ اَلَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُلَفَوا رَبِّهِمْ ﴿ "جو لِقِين كِي موت بِي كه وه اپ پروردگار ے (البقرة ٢/ ٤٦)

﴿ ٱلَّذِينَ يَظُنُونَ أَنَّهُم مُلَكَقُوا اللَّهِ ﴾ جولوگ يقين ركھتے ہيں كه انہيں خداكے روبرو حاضر (البقرة ٢٤٩/٢)

اوراس (جان بلب شخص) نے یقین کرلیا کہ اب سب ﴿ وَظَنَّ أَنَّهُ ٱلْفِرَاقُ آَنِيَ ﴾ (القیامة ۲۸/۷٥) سے جدائی ہے۔

مندرجہ بالا آیات میں ظُنَّ کالفظ علم ویقین کے معنی میں استعمال ہوا ہے۔ اس کے بعد امام راغب نے مزید آٹھ (۸) قرآنی آیات سے استشہاد کیا ہے جمال نطن کالفظ علم ویقین

اس کے بعد امام راغب نے مزید آٹھ (۸) فرانی آیات سے استشاد کیا ہے جہاں طن کا لفظ علم و سیر کے معنی میں استعال ہوا ہے۔ جنہیں ہم طوالت سے بچنے کی خاطر نظرانداز کر رہے ہیں۔

پھرامام راغب کہتے ہیں۔ ''مگر جب وہ ظن کمزور ہو اور وہم کے درجہ سے آگے نہ بڑھے تو پھراس کے ساتھ اِنْ یا اِنَّ استعال ہو تا ہے۔ جو کسی قول یا فعل کے عدم کے ساتھ مختص ہے۔'' (اور اسکی دو سری علامت یہ ہوتی ہے۔ ظن کے مقابلہ میں یقین' علم حق اس جیسے دو سرے الفاظ موجود ہوتے ہیں۔ جو ظن کے معنی کو وہم کے ساتھ مختص کر دیتے ہیں۔ بالفاظ دیگر ظن کا معنی وہم صرف اس صورت میں ہوگا۔ جب کہ اس کے لیے قرینہ ہوگا۔ (مولف) اب ایس مثالیں ملاحظہ فرمائے۔

﴿ يَظُنُّونَ عِاللَّهِ غَيْرَ ٱلْحَقِّ ظُنَّ ٱلْمَنْ الْمَلْقِلِيَّةً ﴾ "اور وہ خدا کے بارے میں ناحق زمانہ جاہیت کے (آل عمران ۳/ ۱۰۵)

#### آئينة بين بين بين بين بين المنظمة www.mulkannonaldik(brary وفاع مديث

"بے شک ظن لقین کے مقابلے میں پچھ کام نہیں سہ ..

﴿ ٱلظَّا آيِّينَ بِاللَّهِ ظَنَ ٱلسَّوَّةِ ﴾ "جوفداك بارك مِن برك فيال ركھتے ہيں۔"

(الفتح ۱/٤٨) ﴿ إِن نَظُنُ إِلَّا ظَنَّا وَمَا نَعَنُ بِمُسَدِّيقِيدِ ﴿ إِن نَظُنُ إِلَّا ظَنَّا وَمَا يَعَنُ بِمُسَدِّيقِيدِ ﴿ إِن نَظُنُ إِلَّا ظَنَّا وَمَا يَعَنُ بِمُ لَوَاتِ مِنْ الرَاسِ مِنْ الرَّاسِ مُنْ الرَّاسِ مُنْ الرَّاسِ مُنْ الرَّاسِ مِنْ الرَّاسِ مُنْ الرَّاسِ مِنْ الرَّاسِ مُنْ الرَّاسِ مُنْ الرَّاسِ مُنْ الرَّاسِ مُنْ الرَّاسِ مُنْ الرَّاسِ مُنْ الرَّاسِ مِنْ الرَّاسِ مُنْ الرَّاسِ مُنْ الرَّاسِ مِنْ الرَّاسِ مِنْ الرَّاسِ مُنْ الرَّاسِ مُنْ الرَّاسِ مُنْ الرَّاسِ مُنْ الرَّاسِ مُنْ الْمُنْ ا

طلوع اسلام کی دیانت: اب طلوع اسلام کی دیانت ہے ہے کہ ظن کی بحث میں قرآن سے صرف الیک آیات پیش کرے گا جہاں ظن کا معنی وہم و قیاس ہو۔ اور الی آیات کو یکسر نظر انداز کر دے گا۔ جن میں لفظ ظن یقین یا علم کے معنی دیتا ہے۔ حالانکہ قرآن میں الی آیات جن میں ظن یعنی علم ویقین استعال ہوا ہے ان آیات سے بہت زیادہ ہیں ۔۔۔۔ جن میں ظن بمعنی وہم وقیاس استعال ہوا ہے۔

محدثین کے نزدیک لفظ ظن کا مفہوم: بلاشبہ بعض محدثین نے علم حدیث کے لیے ظن کالفظ استعال کیا ہے۔ لیکن اس سے ان کی ایس مرو ہرگز نہ تھی جیسا تاثر طلوع اسلام دیتا چاہتا ہے۔ بلکہ وہ اس لفظ ظن کو ان جملہ پہلوؤں میں لیتے تھے۔ جن کی قرآن کریم نے روشنی ڈالی ہے یا جو مفاہیم اس زمانہ میں مستعمل تھے۔ جن کی وضاحت محدثین نے کردی ہے۔ مثلاً:

ا سنن متواترہ ومتعالمہ: جن پر امت دورِ صحابہ کے لے کر آج تک بلا اختلاف کار بند چلی آرہی ہے۔ اور ان کا ذکر بالوضاحت احادیث میں بھی ملتا ہے۔ مثلاً بیر کہ نمازوں کی تعداد پانچ ہے۔ نماز کی ادائیگ کی ترکیب 'رکعات کا تعین ' زکوہ ' حج اور زکوہ کی ادائیگی کے طریق شکاح وطلاق ' قوانین عدل وانصاف اور اسلامی عدالتوں کا طریق کار انفرادی عقائد واعمال اس لحاظ سے احادیث کا بہت بڑا حصہ متواتر ہے۔ جو بغیر کسی انقطاع کے نسل در نسل کروڑ ہا انسانوں کے ذریعہ مشرق ومغرب میں خفل ہو تا ہوا ہم تک پنچا ہے۔ یہ تعالی امت قطعی اور بقینی ہے۔

2 احادیثِ متواترہ: بعض ایس احادیث بھی ہیں جن کا عمل سے نہیں بلکہ عقیدہ سے تعلق ہو تا ہے مثلاً "انما الاعمال بالنیات" یا مثلاً مَنْ کذب عَلَی متعمدًا فلیتبوًا مقعدہ من النار" یہ احادیث متواترہ ہیں۔ ان سے بھی یقینی علم حاصل ہو تا ہے۔

3 مدیث عزیز اور مشہور: مدیث عزیز وہ ہوتی ہے جس کے راوی ہر سطح پر دو ہوں اور وہ عادل و ضابط بھی ہوں اور وہ عادل و ضابط بھی ہوں اور حدیث مشہور وہ ہے۔ جس کے راوی ہر سطح پر دو سے زیادہ رہے ہوں۔ ایس احادیث سے واضح دلائل کی بناء پر گمان غالب حاصل ہوتا ہے۔

خبرواحد: ایک حدیث ہے جس کا رادی محمی سطح پر صرف ایک ہی رہ گیا ہو۔ ایک ہی احادیث ہیں

مند پُنَهُ پُنَهُ بُرُنُهُ بُهُ head till till rary.ce

جن کے متعلق محدثین نے ''ظنی علم'' کا لفظ استعال کیا ہے۔ لیکن یہال بھی ظن کے ساتھ علم کا لفظ استعال کیا جاتا ہے۔ جس کا واضح مطلب یہ ہے کہ یہال بھی ظن وہم اور شک کے معنوں میں استعال نہیں ہوا۔ کیونکہ محدثین نے پہلے روایت اور درایت کے معیار مقرر کیے۔ پھر ان معیاروں پر حدیث کو جانچا اور پر کھا۔ پھر بعد میں ہر حدیث کے متعلق کھلے الفاظ میں اپنی رائے ظاہر کر دی۔ کہ یہ حدیث ہماری شخصی کے مطابق صحح ہے یا حسن ﷺ ہی اضعیف ہے یا موضوع یا متروک ہے۔ اور ظن کا لفظ اس لیے استعال کیا ہے کہ یہ روایت ودرایت کی جانچ پڑتال کی تمام تر کو ششیں بسرحال انسانی ہیں۔ جن میں سہو وخطاکا امکان ہے۔ لہذا اس شخصی و تنقید کے میدان کو بعد میں آنے والے محدثین کے لیے کھلا چھوڑ دیا ہے۔ تاکہ متعلقہ محدث کی شخصی کے بعد شخصی و تنقید کا سلسلہ جاری رہ سکے۔ اور یہ اس بات کا نتیجہ ہے کہ مثلاً امام ابن حجر عسقلانی نے بخاری و مسلم کے بعض رجال پر تنقید کی ہے۔ حالانکہ ان دونوں کتابوں کو صحیحین کہا جاتا ہے۔

<sup>﴿</sup> واضح رہے کہ طلوع اسلام کا احدیث پر ایک اعتراض یہ بھی ہے کہ اقوال منسوب الی الرسول کی دو بی تشمیس ہونی چاہئیں۔ کہ آیا وہ صحح ہے یا غلاج ہہ کیا ہوا کہ کسی صدیث کو صحیح کمہ دیتے ہی کسی کو حسن 'کسی کو ضعیف کسی کو متروک وغیرہ وغیرہ و قبرہ نے خیال ہے طلوع اسلام کا یہ اعتراض لاعلمی پر مبنی ہے۔ کیونکہ قبولیت کے لحاظ ہے اصلام کا یہ اعتراض لاعلمی پر مبنی ہیں۔ ایک متبول وہ سری غلط کا اسلام کے الفاظ میں ایک صحیح اور دوسری غلط) پھر صحت و عدم صحت کے لحاظ ہے متبول اور مرود واحدیث کی کئی اقسام ہیں۔ جو فن صدیث کی وسعت اور جمرعلمی پر دال ہیں۔ اب جو لوگ ان علوم سے بے بسرہ ہوں یا ان سے بچھ ولچیں نہیں رکھتے۔ انہیں اس کی کیا قدر ہو سکتی ہے۔ وہ اپنی لاعلمی کی بناء پر ان اقسام پر اعتراض نہ مربی تو کیا کریں۔ اپنی استعداد سے بردھ کر جو کام انہوں نے شروع کر رکھا ہے۔ اس کا خمیجہ اس کے سوا ہو بھی کیا سکتا ہے۔ کہ ان علوم سے بے بسرہ لوگوں کو تشکیک میں ڈال کر انہیں اس علم سے بد ظن کرتے ہیں۔ اب میں اصل موضوع کی طرف آتا ہوں' مقبول حدیث کی مندرجہ ذیلی اقسام ہیں۔ (۱) متواتر (۲) مشہور (۳) عزیز (۲ اور ۳) کو بعض علماء نے خبر واحد ہی کی اقسام بیایا ہے۔) (۲) صحح۔ (۵) حسن۔ (۱) متحام ہیا ہیں۔ (۱) معروف۔ (۹) مرسل الصحانی۔ (۱۰) محکم۔ (۵) محموف (۱۲) معروف۔ (۹) مرسل الصحانی۔ (۱۰) محتفف الحدیث۔ التام ہیا التام۔)

اور مردود حدیث کی بیر اقسام بین: (۱) موضوع- (۲) متروک- (۳) ضعیف- (۴) مضطرب- (۵) شاذ- (ضد محفوظ) (۲) منکر (ضد معروف) (۷) معلل- (۸) معضل- (۹) منقطع- (۱۰) مدلس- (۱۱) مجبول- (۱۳) مقلوب- (۱۳) منسوخ-(۱۲) مبهم- (۱۵) مرسل المخفی- (۱۲) مرسل التابعین-

ان اقسام کی تشریح وتوضیح اس مقام پر نه ہمارا موضوع ہے اور نه بید سردست ممکن ہے تاہم اس مخضر سی دضاحت سے بھی دو باتوں کا ضرور پت چلتا ہے ایک بید کہ محدثین نے اس فن کو کس حد کمال تک پہنچایا ہے اور دوسرے بید کہ ان میں جرح کا پہلو تعدیل کے پہلو سے بسرحال غالب رہا ہے اور کیمی اس تحقیق و تنقید کا نقاضا تھا۔

عقلول کا فرق : ہم اس بات کے تو حق میں ہیں۔ کہ الی احادیث پر مزید جرح و تنقید کا عمل ہو سکتا ہے۔

کیکن اس کے ساتھ میہ شرط بھی لازم ہے کہ میہ حق کسی ماہر فن ہی کو دیا جا سکتا ہے جیسا کہ بعد میں آنے والے بعض محدثین نے اس حق کا استعال کیا ہے۔ لیکن اس بات کے حق میں قطعاً نہیں۔ کہ ہر کس

وناکس' جو علوم حدیث کی ابجد بھی نہ سمجھتا ہو۔ محض اپنی عقل کو معیار بنا کر اس ذخیرہ کتب احادیث پر تیشہ چلانا شروع کر دے۔ کیونکہ عقل ہرایک کی اپنی اپنی ہوتی ہے۔ محدثین نے درایت کے لحاظ سے ایک معیار

یہ بھی مقرر کیا تھا۔ کہ وہ عقل اور قرآن کے خلاف نہ ہو۔ اب ایک محدث اس اصول کے تحت ایک حدیث کو مقبول قرار دیتا ہے۔ کیکن دو سرا شخص اسی اصول کے مطابق محدث کی اس مقبول حدیث کو مردور سمجھتا ہے تو اس کا واضح نتیجہ یہ نکلتا ہے کہ ان دونوں کی عقل اور قرآن فنمی میں فرق ہے۔

# ظن غالب پر دین کی بنیادیں

نگه بازگشت: اب آگے برصنے کے پیشر طلوع اسلام کے تمام اعتراضات کو ایک دفعہ پھر سامنے لائے۔

آگر احادیث بھی دین کا حصہ تھا تو رسول اللہ نے جس طرح قرآن کا متند نسخہ لکھوا کر امت کے حوالہ كيا تفاء احاديث كااليامتند مجموعه لكهواكر امت كي حواله كيون نهيل كيا-

قرآن سے بقینی علم حاصل ہو تا ہے لیکن احادیث کے متعلق محدثین کا ابنا اعتراف ہے کہ ان سے تلنی علم حاصل ہو تا ہے۔ اور ظن دین نہیں بن سکتا۔

خبر متواتر سے فی الواقع بھین علم حاصل ہو جاتا ہے۔ لیکن خبر متواتر کا دیود کمیں نہیں پایا جاتا (گویا خبر متواتر کی اصطلاح بیار محض ہے)۔ عافظ اسلم صاحب نے ابو علی جبائی معتزلی کی تائید میں بیہ اقرار تو کر لیا کہ روایت مبنزلہ شہادت ہے۔

اگر ابتدا میں ایک صحابی اور بعد میں دو دو راوی آخر تک روایت کرتے جائیں تو ایسی حدیث متبول ہے۔ لیکن جب دیکھا کہ اس طرح تو تمام مشہور اور عزیز احادیث کو ماننا پڑے گا۔ تو ایسی روایات کے وجود ہے بھی انکار کر دیا۔

روایت بالمعنیٰ کے متعلق آپ کا بیان میہ ہے کہ سب روایات روایت بالمعنیٰ ہیں اور الفاظ کی تبدیلی سے چونکہ فرق بقین ہے۔ للذا متون احادیث بھی ظنی ہیں۔

متون کی اسانید ۔ یعنی جرح وتعدیل بھی خلنی ہے۔ کیونکہ کسی کے صدق و کذب کا پیۃ لگانا باطنی صفات ہے تعلق رکھتا ہے۔ اور اس سے یقین ہو جانا انسان کے بس کی بات بھی نہیں۔ پھراس جرح وتعدیل میں ذاتی میلانات اور ربحانات کا بھی اثر انداز ہونا ناگزیر ہے۔ للندا صرف احادیث ہی نکنی نہیں بلکہ ان کو جانسچنے کے طریقے بھی ظنی اور قیاس ہیں۔

#### مديث بنان بالسلام بالمسلام بالمسلام بالمسلام بالمسلم بالمسلم

اور پھراس سے نتیجہ یہ نکالا ہے کہ جمال ہر طرف طن ہی طن ہو۔ اسے دین کیسے بھا جا سکتا ہے۔ للذا اس ذخیرہ کتب احادیث کو ہم زیادہ سے زیادہ اس دور کی تاریخ کمہ سکتے ہیں۔ جس کے ردو قبول میں ہر فخص آزاد ہونا چاہئے۔ گویا طلوع اسلام کی ساری بحث کا ماحصل سے ہے کہ:

🗈 نظن دين نهيس هو سکتا۔

احادیث کی جیثیت محض تاریخ کی اور خلنی ہے لہذا یہ دین نہیں۔

اب ہم اننی دونوں ہاتوں پر تبھرہ کریں گے۔

کیا تحن دین ہو سکتا ہے؟: اگر تو خن کا معنی شک ادر دہم لیا جائے جیسا کہ طلوع اسلام تو عوام کو یمی تاثر دیتا چلا آرہا ہے۔ تو اس سوال کا جواب ہے ہے کہ ظن دین نہیں ہو سکتا۔ اور اگر خن کا معنی مفید علم نظری یعنی قرائن سے گمان غالب یا یقین حاصل کرنالیا جائے جیسا کہ محدثین نے اس کی وضاحت فرمائی ہے اور قرآنی آیات سے بھی ہے معنی ثابت ہیں تو اس سوال کا جواب ہے ہے کہ ایسا ظن دین یا دین کا حصہ بن سکتا ہے اور جارے دعویٰ کے البائی کے لیے جارے پاس درج ذیل دلاکل ہیں۔

# ا- قرآن سے استدلال

ا۔ شمادت : شمادت ظنی چیز ہے تاہم قرآن نے سے قابل اعتاد سمجھ کر اس کا حکم دیا ہے اور یہ بحث پہلے تقید صدیث میں گزر چکی ہے۔

۲- ثالثی فیصلہ: محولہ بحث میں دو آیات کے حوالے دیئے گئے ہیں۔ ان میں پہلا لین دین کے معالمہ میں شہادت سے تعلق رکھتا ہے اور دو سرا طلاق کی شہادت کے متعلق۔ اب بھی ایسی آیت کا ذکر کرتا ہوں۔ جس میں شہادت تو دور کی بات ہے کسی بھی اہل عدل کے ذہن پر کلی طور پر انحصار کیا گیا ہے مثلاً اگر کوئی حالت احرام میں شکار کر گزرے تو اس کے کفارہ کے دیئے جانے والے جانور کے تعین کے متعلق اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿ فَجَزَآتُ مِثْلُ مَا قَنَلَ مِنَ النَّعَدِ يَعَكُمُ بِدِهِ ذَوَا ﴿ نَوَاسَ كَابِدِلهِ اسَ طَرَحَ كَه چوپايه جَ مَمْ مِن سے دو عَدْلِ مِن مُن اللَّهُ الْكَعْبَةِ ﴾ (المائدة٥/ ٩٥) معتبر شخص مقرر كردين اوريه جانور بطور قرباني كعبه تك پنجائي جائد."

اب دیکھئے یمال جانور کا کفارہ تجویز کرنے کے لیے دو صاحب عدل لوگوں کے فیصلہ پر انحصار کیا گیا ہے۔ اب سوال یہ ہے کہ کیا ان صاحب عدل لوگوں کی تجویز الی ہی بھیٹی اور قطعی ہو سکتی ہے۔ جیسی کہ ہمارے یہ دوست چاہتے ہیں؟ لیکن اس تجویز کے غیر یقینی اور ظنی ہونے کے باوجود ان کی تجویز اللہ تعالیٰ کے ہاں مقبول ہے اور یہ کام بھی خالصتاً دیمی ہے۔ قرآن واقعتاً یقینی سمی لیکن جو احکام یہ بتاتا ہے وہ غیر یقینی

#### مريث بريريي muham المجالة المجالة بالمجالة المجالة المجالة المجالة المجالة المجالة المجالة المجالة المجالة الم

اور ظنی ہوں تو اس کا کیا علاج ہے؟ ب

س۔ اعمال کے نتائج : ہم جو کام اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت میں سرانجام دیتے ہیں ان کے نتائج بھی ظنی ہیں۔ اور بیہ ظن بلکہ خطرہ رہتا ہے کہ شاید سے عمل بارگاہ اللی میں قبول ہویا نہ ہو۔ جیسا کہ ارشاد

بات بالكل واضح تھی جسے حافظ صاحب نے اپنی بات کی پچ میں آگر پچھ كا پچھ بنا دیا۔ اللہ تعالیٰ نے انسان سے اگر چہ سے اس عدالت کی تحقیق كا صرف اى حد تك مطالبہ كيا ہے۔ جس حد تك انسان كے بس میں ہے۔ اگر چہ معقولی اور منطق حضرات کے مطابق میں سے یقین كامل كا درجہ نہ بھی حاصل ہو۔ پھراى انسانی تحقیق کے مطابق عمل كرنا عين اطاعت خداوندى ہوگا ور دس يا اس كا حصہ ہی شار ہوگا۔

آئمہ رجال اور مولانا مودودی مرحوم: اس عقل کے میدان میں مولانا مودودی صاحب مرحوم بھی طلوع اسلام کا پورا ساتھ دیتے ہیں۔ چنانچہ طلوع اسلام نے مقام حدیث میں ان کے بہت سے اقتباسات پیش کے ہیں جن میں سے چندایک یہ ہیں۔

"محدثین برطیخیم کی خدمات مسلم۔ یہ بھی مسلم کہ نقد حدیث کے لیے جو مواد انہوں نے فراہم کیا ہے۔ وہ صدر اول کے اخبار و آثار کی تحقیق میں بہت کار آمد ہے۔ کلام اس میں پہلیہ صرف اس امر میں ہے کہ کلیٹاان پراعتاد کرناکمال تک درست ہے وہ بسرحال تھے توانسان ہی۔انسانی علم کے لیے جو حدیں فطر تأ

کہ کلیتاان پراعتاد کرناکمال تک درست ہوہ برحال تھے توانسان ہی۔انسانی علم کے لیے جو حدیں فطر تا اللہ تعالیٰ نے مقرر کر رکھی ہیں۔ ان سے آگے تو وہ نہیں جاسکتے۔ انسانی کاموں میں جو نقص فطری طور پر رہ جاتا ہے۔ اس سے تو ان کے کلام محفوظ نہ تھے۔ پھر آپ کیے کمہ سکتے ہیں کہ جس کو وہ صحیح قرار دیتے ہیں۔ وہ حقیقت میں بھی صحیح ہے۔ صحت کا کامل یقین تو خود ان کو بھی نہ تھا۔.... محدثین کرام نے اسماء الرجال کا عظیم الشان ذخیرہ فراہم کیا۔ جو بلاشبہ بیش قیمت ہے۔ گر ان میں کونی ایسی چیز ہے جس میں غلطی کا اختال نہ ہو۔ نفس ہرایک کے ساتھ لگا ہوا تھا اور اس بات کا قوی امکان تھا کہ اشخاص کے متعلق رائے قائم کرنے میں ان کے ذاتی رجحات کا بھی کسی حد تک دخل ہو جائے۔ یہ امکان محض امکان عقلی نہیں قائم کرنے میں ان کے ذاتی رجحات کا بھی کسی حد تک دخل ہو جائے۔ یہ امکان محض امکان عقلی نہیں کیا سارا علم غلط ہے بلکہ ہمارا مقصد صرف یہ ظاہر کرتا ہے کہ جن حضرات نے اساء الرجال کی جرح و تعدیل کی ہوئی تھیں کیا ضرور ہے کہ جس کو کی ہوئی تھیں کیا ضرور ہے کہ جس کی ہوئی تھیں کیا ضرور ہے کہ جس کو کی ہوئی تھیں کیا ضرور ہے کہ جس کو کی ہوئی تھیں کیا ضرور ہے کہ جس کو کی ہوئی تھیں کیا ضرور ہے کہ جس کو کی ہوئی تھیں کیا ضرور ہے کہ جس کو کی ہوئی تھیں کیا ضرور ہے کہ جس کو کی ہوئی تھیں کیا ضرور ہے کہ جس کو کی ہوئی تھیں کیا ضرور ہے کہ جس کو کی ہوئی تھیں کیا ضرور ہے کہ جس کو کی ہوئی تھیں کیا ضرور ہے کہ جس کو

#### ایند بالای muharnggaphlibrary.com، فاع مدیث

انہوں نے تقہ قرار دیا ہو وہ بالیقین تقہ اور تمام روایتوں میں تقہ ہے۔ اور جس کو انہوں نے غیر تقہ تھرایا ہے۔ وہ غیر تقہ ہو۔۔۔۔۔۔ وہ غیر تقہ ہو۔۔۔۔۔۔ ان سب چیزوں کی تحقیق انہوں نے اس حد تک کی ہے جس حد تک وہ کر سکتے تھے مگر لازم نہیں کہ روایت کی تحقیق میں ہیہ سب امور ان کو ٹھیک ٹھاک معلوم ہو گئے ہوں۔ بہت ممکن ہے کہ جس روایت کو وہ متصل السند قرار دے رہے ہیں وہ در حقیقت منقطع ہو ہیہ اور ایسے ہی بہت سے امور ہیں۔ جن کی بناء پر اسناد اور جرح وتعدیل کے علم کو کلینا صبح نہیں سمجھا جا سکتا ہیہ مواد اس حد تک قابل اعتاد ضرور ہے کہ سنت نبوی اور آفار صحابہ کی تحقیق میں اس سے مدد کی جائے اور اس کا مناسب لحاظ کیا جائے گر اس قابل نہیں ہے کہ بالکل ای پر اعتاد کر لیا جائے۔ " (مقام حدیث می: ۲۲-۲۳) بحوالہ تفییات اقل میں ان اللہ ای پر اعتاد کر لیا جائے۔ " (مقام حدیث می: ۲۲-۲۳)

ان اقتباسات سے بد معلوم ہوتا ہے کہ:

© ذخیرہ جرح وتعدیل کو بے کار ثابت کرنے کے لیے جو دلا کل طلوع اسلام دیتا ہے وہی دلا کل مولانا مرحوم نے بھی پیش کیے ہیں۔ مرحوم نے بھی پیش کیے ہیں۔ شاید اس انداز میں طلوع اسلام بھی پیش نمیں کر سکا۔ تو زیادہ مناسب ہوگا۔

البتہ یہ فرق ضرور ہے کہ طلوع الله مو ایسے دلائل دینے کے بعد ذخیرہ اساء الرجال کو بے کار سلیم کروانا چاہتا ہے۔ جب کہ مولانا زبانی طور پر چی ثین کی خدمات کے معترف بھی ہیں۔ اور اس ذخیرہ کو بہت کار آمد اور عظیم الثان بھی سجھتے ہیں۔ گربالواسطہ وہی بچھ کمہ گئے ہیں جو طلوع سلام کمنا چاہتا ہے۔

مولانا کے ان اقتباسات کے جوابات تو میں پہلے "اصول حدیث" کے باب میں پیش کر چکا ہوں۔ تاہم مختصراً مردیا ہے۔

درج ذیل ہیں:

□ ان آئمہ کو انسانی کمزوریوں' فطری میلانات اور بشری حدود علم کا پورا پورا پنة تھا اسی لیے انہوں نے اس علم کو خلنی کا نام دیا۔ جس کا مطلب بیے نہ تھا کہ بیہ سب کچھ شک وہ ہم اور قیاس و تخیین ہے۔ بلکہ بیہ تھا کہ ہم اس تحقیق میں اپنی امکانی کو شش صرف کر بیکے ہیں اور بیہ کچھ ہماری تحقیق کا ماحصل ہے۔ لنذا انہوں نے آیت قرآنی ﴿ لاَ یُکَلِفُ اللّٰهُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا ﴾ کے مطابق اپنی اس تحقیق کے مطابق خود بھی عمل کیا اور اسے دو سروں کے لیے بھی واجب الاتباع قرار دیا۔

2 چونکہ انسانی علم کی حدیں محدود ہیں للذا انہوں نے اس بات پر قطعی اصرار نہیں کیا۔ کہ جو پچھ ہم کمہ چکے یہ حرف آخر ہے داور میں ان کا ظفی کنے کا مطلب تھا۔ اور تحقیق کے میدان کو آنے والی نسلوں کے لیے کھلا چھوڑ دیا۔ چنانچہ حافظ ابن حجرنے صححین کی اسانید پر جرح کی جس کو امت نے گوارا کرلیا۔ اور آگر دو سراکوئی ماہر فن مزید تحقیق کر کے اس میں کوئی غلطیاں نکالے تو علمائے حق اسنے تنگ ظرف نہیں کہ اس کو خوش آمدید نہ کہیں۔ تحقیق کے بعد جو بات البت ہوگی۔ بعد میں وہی بات واجب الاتباع قرار پائے گی اور دین کا حصہ ہوگی کیونکہ یہ بات الله وُسْعَهَا کے ضمن میں آگئی۔

www.muhammadilibrary.com الكينة كرويزيت (مصد بنم) دفاع صديث

③ رہی یہ بات کہ انسانی کمزوریوں اور محدود علم کا سمارا لے کر اس بناء پر انکار کر دیا جائے کہ اس سے تطعی یقین حاصل نہیں ہو تا تو یہ بات دراصل قرآنی آیت ﴿ لاَ یُکَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا ﴾ کا انکار ہے۔

#### ٢ ـ سنت رسول سے استدلال : فرمان نبوی ہے كه:

"إِنْكُمْ تَخْتَصِمُونَ إِلَى وَلَعَلَّ بَعْضَكُمْ أَنْ "تَم تنازعات لے كر ميرے پاس آتے ہو۔ ممكن بے يكون آلْحَن بِحُجَّتِهِ مِنْ بِعْضِ فَاقْضَى كُونى تم سے دليل پيش كرنے ميں ہوشيار ہو اور ميں نَحُوهُا مَا أَسْمَعَ فَمَنْ قَضَيْتُ لَهُ بِحَقِّ اس كى بات پر فيصله كر دوں تو اسے چاہئے كه وہ اپنے أَخُوهُا مَا أَسْمَعَ فَمَنْ قَضَيْتُ لَهُ بِحَقِّ اس كى بات پر فيصله كر دوں تو اسے چاہئے كه وہ اپنے أَخِيْهِ فَلَا يَأْخُذُهُ شَيْئًا فَإِنَّمَا أَقْطَعُ لَهُ بِعَالَى كا ناجائز حَلى نہ لے آگر ليتا ہے تو آگ كا كلاا قَطْعَةً مِنَ النَّارِ "(بخاري، كتاب الاحكام، ليتا ہے۔"

باب موعظة الامام للحضوم)

اس حدیث نبوی ہے درج ذیل ام کی کا پتہ چاتا ہے۔

اوجود اس بات کے کہ گواہوں کے بیانات میں کذب کا امکان ہوتا ہے۔ عدالت انہی بیانات کے مطابق فیصلہ کرنے کی پابند ہوتی ہے۔

قاضی خواہ کتنی ہی دیانت داری ہے فیصلہ کرے اور درست فیصلہ کرے لیکن چونکہ بنیاد (یا گواہوں
 کے بیانات) میں کذب بیانی کا امکان ہے لہذا اس فیصل کے صدور میں غلطی کا امکان رہتا ہے۔

اس غلطی کے امکان کے باوجود اور اس بات کے باوجود کر ایک مخص عدالت کے روبرو حرام طریقہ ہے دو سرے مخص کا حق حاصل کر سکتا ہے وہ فیصلہ نافذ ہو جا ہے اور یہ سارا عمل قضا اطاعت خداوندی کے تحت آتا ہے۔ لنذا یہ عین دین ہے اور ناجائز حق وصول کرنے والے کو اخروی زندگی میں اس کی سزا مل کے رہے گی اور یہ بھی دین ہے۔

اب بتائے کہ اس بارے میں آپ کی عقل کیا راہنمائی کرتی ہے؟ زیادہ سے زیادہ ہم میں کہہ سکتے ہیں کہ رسول اللہ سے فیصلہ میں غلطی کا امکان نہیں ہو سکتا۔ لیکن عالم الغیب تو وہ بھی نہ تھے۔ پھر دو سرے قضاۃ کے علم کی محدودیت کے علاوہ بشری کمزوریاں بھی لگی ہوئی ہوتی ہیں۔ تو کیا ایسی اسلامی عدالتیں جو قانون خداوندی کے تحت فیصلے کرتی ہیں وہ دین ہے یا نہیں؟کیا بھی کسی نے یہ بھی کہا ہے کہ چو نکہ عدالتی فیصلوں میں ظن کا امکان غالب رہتا ہے اس لیے عدالتوں کو فیصلے کرنا ترک کر دینا چاہئے؟

۳۰ وینی معمولات سے استدلال: فرض سیجے کہ آپ نماز میں بھول جاتے ہیں اور آپ کو بھین نہیں کہ میں اس وقت تک تین رکعت ادا کر چکا ہوں یا چار۔ اب اس صورت میں آپ کا خن غالب ضرور رہنمائی کرے گا۔ یعنی اس شک میں بھی ایک کمزور پہلو ضرور ہوگا اوردو سرا غالب ہوگا۔ اب اطاعت خداوندی یہ ہے کہ آپ اپنے گمان غالب کے مطابق عمل کریں۔ اور بھولنے کے عوض نماز کے آخر میں خداوندی یہ ہے کہ آپ اپنے گمان غالب کے مطابق عمل کریں۔ اور بھولنے کے عوض نماز کے آخر میں

#### كِنْدِيَ بِهِ www.muhàthmad library.com مِدِيثُ المُعَلِّمِينَ المُعَلِّمِينَ المُعَلِّمِينَ المُعَلِّمِينَ الم

تحجدہ سہو ادا کریں میہ عین دین ہے حالا نکہ اس کی بنیاد یقین پر نہیں تھی۔ اور ہمارے اس دعویٰ کی دلیل میہ حدیث ہے۔

« دَعْ مَا یُرِیْبَكَ إِلَی مَا لاَ یُرِیْبَكَ » "اس چیز کو چھوٹر دو جو کھٹک کا باعث ہے اور اس کو اختیار کر وجس میں کھٹک نہیں۔ "

اگر آپ اس بات کو سمجھ جائمیں گے تو بہت سی خلش پیدا کرنے والی باتوں کا آپ کو آپ سے آپ جواب مل جائے گا۔ بس مقصد اطاعت خداد ندی اور نیت خالص ہونی جاہئے۔ پھراگر اجتماد میں یا یادداشت میں کوئی غلطی ہو بھی جائے تو اس سے آپ کے دین یا اطاعت خداو ندی میں چنداں فرق نہیں پڑے گا۔ اگرچہ اس کی بنیاد بقین پر نہیں۔

ادارہ ندکورہ کا دعویٰ ہے کہ قرآن میں جو قوانین ندکورہ کا دعویٰ ہے ہے کہ قرآن میں جو قوانین ندکور جیں۔ صرف وہ غیر متبدل ہیں۔ باتی قوانین حسب اقتفاّت زبانہ مرکز ملت وضع کرے گا اور اس طرح شریعت اسلامی مکمل ہوگی۔ اب حوال ہے پیدا ہو تا ہے کہ مرکز ملت جو قوانین بنائے گا۔ ان کی بنیاد یقین پر ہوگی یا اس ادارہ کے انسان بشری کمزور ہیں 'علم کی محدودیت وذاتی رجحانات سے مبرا ہوں گے؟ آخر دہ کون می خامی ہے جو آئمہ رجال یا محدثین میں جوجود ہے گر ان میں وہ موجود نہ ہوگی؟ پھر کیا ظن و تخین پر بننے والے یہ قوانین دین کا حصہ ہوں گے؟ اور آئر ہوں گے تو کیسے جب کہ یقین پر بنی کوئی بات نہیں؟ اور بینے والے بی قوانین دین کا حصہ ہوں گے؟ اور آئر ہوں گے تو کیسے جب کہ یقین پر بنی کوئی بات نہیں؟ اور بینے والے بی قوانین دین کا حصہ ہوں ہے؟ اور آئر ہوں گے تو کیسے جب کہ یقین پر بنی کوئی بات نہیں؟

<u>۵۔ عام معمولات</u>: اس دنیا میں تمام امور خواہ وہ دینی ہوں یا دنیوی طن کے سمارے پر ہی چل رہے ہیں اور چل سکتے ہیں۔ دنیا بر امید قائم ہے بقین کمیں بھی نہیں ہوتا۔ تا جی کاروباری حفرات کو ایسا بقین نہیں ہوتا۔ تا جی کاروباری حفرات کو ایسا بقین نہیں ہوتا کہ جو سودا یا کاروبار وہ کر رہے ہیں اس میں یقیناً نفع ہوگا۔ بس امید ہی ہوتی ہے بادشاہ لشکر کشی کرتے ہیں تو انہیں بھی فتح کی امید ہی ہوتی ہے۔ جب کہ معاملہ دگرگوں بھی ہو سکتا ہے۔ کسان کھیتی باثری کرتا ہے تو وہ بھی امید کی بنا پر کرتا ہے۔ غرضیکہ اس کا نئات کا تمام کاردبار امید یا گمان غالب کے سمارے چل رہا ہے۔ او رائی گمان غالب کو محدثین طن کہتے ہیں۔ جس سے انسان کے لیے اس دنیا مین مفرکی کوئی صورت نہیں خواہ معاملہ دین ہو دنیوی۔

#### ۲۰ تاریخ اور حدیث میں فرق

ادارہ طلوع اسلام کی طرف سے اکثر وبیشتریہ دعویٰ کیا جاتا ہے کہ ذخیرہ احادیث کی حیثیت محض تاریخ کی سی ہے۔۔۔۔۔۔۔ کی سی ہے۔۔۔۔۔۔۔ نیکن یہ دین نہیں ہوسکتا۔ اور اس پر یہ دلیل بھی دی جاتی ہے کہ امام بخاری نے اپنی کتاب (جو آج کل صحیح بخاری کے نام سے موسوم ہے) کا نام دلیل بھی دی جاتی ہے کہ امام بخاری نے اپنی کتاب (جو آج کل صحیح بخاری کے نام سے موسوم ہے) کا نام

#### آئيدَ بِرِبِي www.muhanunagidilibrary.com

ركما تقار (الجامع الصحيح المختصر من امور رسول الله النهيم وسننه وايامه)

صیح بخاری کے بورے نام کی وضاحت: لطف کی بات ہہ ہے کہ اس نام میں امور اور ایام کے الفاظ پر خاصا زور دیا جاتا ہے۔ کیونکہ ان الفاظ سے تاریخ ہونا ثابت ہوتا ہے۔ لیکن دو سرے الفاظ جو حدیث کو تاریخ سے بلند تر مرتبہ پر فائز کرتے ہیں۔ ان کو نظر انداز کر دیا جاتا ہے۔ حالا نکہ اس نام پر غور کرنے سے تاریخ اور حدیث کا فرق بہت حد تک واضح ہو جاتا ہے۔ جو پکھ اس طرح ہے۔

ا۔ الجامع: محدثین کی اصطلاح میں جامع کا لفظ اس مجموعہ حدیث کے لیے بولا جاتا ہے۔ کہ زندگی کے جملہ پہلوؤں کو محیط ہو۔ تاریخ کا میدان سے ہے کہ مورخ کسی بادشاہ یا علاقہ کے سیاسی حالات کو قلبند کرے پھر اس میں ضمناً کچھ نہ کچھ معاشی اور معاشرتی پہلوؤں کا ذکر بھی آجاتا ہے لیکن جامع کا میدان اس سے بہت زیادہ وسیع ہے۔ وہ عقائد واعمال اخلاق وعادات' معیشت ومعاشرت' اکتساب ومعاملات حتی کہ مابعد الطبیعات تک کے مسائل حشر دنشر' مکافات عمل اور جنت دوزخ تک سب کو محیط ہے۔

۲۔ صحیح : یه کتاب صحیح بھی ہے۔ موثین کی اصطلاح میں صحیح حدیث وہ ہے جس کے تمام راوی ثقه یعنی عادل وضابط ہوں۔ ان میں جھوٹ فسق اور بدین عقائد کا شائبہ تک نہ ہو۔ پھران تمام راویوں میں اتصال ہو۔ اور وہ کسی دوسری صحیح حدیث کے متصادم بھی جہو۔

اب آگر اس طرح لکھی ہوئی تاریخ کی ہم آجنگی میں کوئی قلمی نوشتہ بھی مل جائے تو پھر تو اس تاریخ کے متند ہونے کے کی کی تبدیت سے وہ ایک قیتی متند ہونے کے کیا کہنے یہ قلمی نسخہ جتنا زیادہ پرانا اور دیمک خوردہ ہوگا' اس نسبت سے وہ ایک قیتی دستاویز قرار پائے گا۔ حالانکہ اس کا راوی مجبول الحال اور نہ معلوم کس قتم کے کردار کامالک ہوتا ہے۔ اور آج کل تو لوگوں نے ایسی قیمتی دستاویزات کے حصول کے لیے کئی مصنوعی طریقے بھی دریافت کر لیے ہیں۔

پھر آگر کہیں سے پھریا دھات پر کوئی تحریر زمین میں دفن شدہ مل جائے۔ تو اس کی وقعت وحی اللی سے بھی بڑھ جاتی ہے۔ گویا اس کا تحریر کنندہ ہر طرح کے عیوب اور غلطیوں سے پاک وصاف تھا۔ ۲ہم چو نکہ سيدر yywww.muham nast literary.com

تاریخ کے میدان میں جو چیز فی الواقع کچھ اہمیت رکھتی ہے وہ یہ ہے کہ وہ خود نوشتہ سوانح حیات (Autobiography) ہو لیکن اس میں بھی انسانی عواطف ' جانبداری اور ''ملا در مدح خود می گوید'' کے فطری ربخانات سے کون انکار کر سکتا ہے؟

بس یہ ہے تاریخ کی کل کائنات جس کی تھنیف و تدوین کے لیے تمام حکومتیں اپنے وسیع ذرائع استعال کرتی اور کروڑ ہا روپے خرچ کر رہی ہیں۔ اب اس کے مقابلہ میں حدیث کی تھنیف پر نظرڈالیے جس کے اولین راوی صحابہ کرام کی پاک باز جماعت ہے۔ جن میں دو سرے راویوں کے علاوہ کچھ ذاکد خصوصیات بھی پائی جاتی ہیں جو یہ ہیں۔

ہ اولین راوی واقعہ کے گئی شاہد ہیں جو کچھ روایت کرتے ہیں خود آ کھوں سے دیکھ کر اور کانوں سے س کر کرتے ہیں۔

وہ اس بات کے پابند اور مامور ہیں۔ کہ جی ہستی کی تاریخ مرتب کر رہے ہیں اس کی ایک ایک نقل وحرکت اور ادا کو بغور ملاحظہ کریں۔ پھر ایک آپ میں وہی خصوصیات بیدا کرنے کی حتیٰ الامکان کو حش کریں اور حتیٰ المقدور اینے آپ کو انہیں کے رنگ میں رنگ لیں۔

وہ اس بات کے بھی پابند اور مامور ہیں کہ آپ کی اس سیست طبیبہ کو ان لوگوں تک پنچائمیں جو غیر حاضر ہیں یا بعد میں آنے والے ہیں۔

انسیں یہ علم بھی دیا گیا تھا جس بستی کے وہ مورخ بننے والے ہیں۔ اس کو اپنی جان ہے بھی عزیز مسجھیں۔ اس علم نے جہاں صحابہ کرام میں جانثاری کی کیفیت پیدا کر دی تھی وہاں آپ کے ساتھ دلی لگاؤ اور قلبی محبت بھی پیدا کر دی تھی۔ اس بات کاجو اثر حافظ پر قائم ہوگا وہ معلوم ہے۔

الله بحرساتھ ہی ان صحابہ پر یہ تلوار بھی لئک رہی تھی کہ جس نے مجھ پر کوئی جھوٹ باندھا یا کوئی غلط بات منسوب کی اس کا ٹھکانا جنم ہے۔ یمی وجہ تھی کہ صحابہ کرام آپ کی کوئی حدیث یا تو بیان ہی نہ کرتے تھے یا پھرانتہا درجہ کی حزم واحتیاط سے کام لیتے تھے۔ اس لیے مور خین نے یہ اصول قائم کیا کہ الصحابة کلھم عدول ۔

اب بنائیے دنیا کی کسی تاریخ کے مورخ میں یہ خصوصیات پائی جاتی ہیں؟ اگر اس بلت کا جواب نفی میں ہے تو حدیث کی حیثیت تاریخ کی کیسے ہو سکتی ہے؟

۳- المسند: کامطلب میہ ہے کہ حمی حدیث میں جس قدر راوۃ آتے ہوں۔ سب کو بالتر تیب ذکر کر دیا گیا ہو۔ اس سلسلہ میں نہ تو انقطاع ہو نہ تدلیس اور نہ علت 'خواہ میہ روایت کس تابعی پر ختم ہوتی ہویا صحابی پر

# آئینہ پرورین www.muhannagedilibrary.com

یا خود رسول الله کی ذات پر بالفاظ دیگر بخاری میں صرف سنن رسول کاہی ذکر نہیں بلکه صحابہ و تابعین کے آثار کابھی ذکر ہے۔

یہ سلسلہ اسناد صرف احادیث کے ساتھ مخصوص ہے۔ دنیا بھر کی کسی دوسری تاریخ میں ایسا التزام نہیں۔ پھران رواۃ کی ثقابت کی جانچ پڑتال کے لیے اساء الرجال کی لاتعداد کتابیں موجود ہیں۔ کہ اگر اس سلسلہ میں مزید شخقیق کی ضرورت پیش آئے تو ان سے استفادہ کیا جا سکتا ہے۔ اس لحاظ سے احادیث کارتبہ انا حیل اربعہ سے بھی بلند ہے۔

۳- المختصر: کامطلب یہ ہے کہ بخاری میں ان جملہ احادیث صححہ کو درج نہیں کیا گیا۔ جو امام بخاری کی شرائط پر پوری اترتی تھیں۔ جتنی احادیث سے سیرۃ طیبہ کے جملہ پہلوؤں پر روشنی پڑ سکتی ہے یا ان سے شرعی مسائل کا استنباط کیا جا سکتا ہے۔ اتنی ہی درج کی گئی ہیں۔ طوالت سے نیچنے کی خاطر "تکرار برائے تکرار" کے اصول کو نہیں اپنایا گیا۔

۵- من امور رسول الله ملتي والى احاديث بعن اس كتاب ميس صرف ايك بستى يعنى محمد رسول الله ملتي الله على الله متعلق مربها وير روشني والى احاديث وجمع كيا كياب-

"دیمال سے تاریخ کا میدان پر حدیث سے الگ ہو جاتا ہے۔ تاریخ میں کسی ملک کے ایک طویل دور کی داستان قلمبند کی جاتی ہے۔ علاقہ وسیع بات طویل اور جورخ ایک شخص یا دویا چند اشخاص پر مشتمل ادارہ۔ لیکن حدیث میں صرف اور صرف ایک شخص کی ذات کے جہد پہلوؤں کو قلمبند کیا جاتا ہے۔ اور اس تاریخ ساز جستی کے ابتدائی مور خین کی تعداد کم از کم چار ہزار ہے۔ جو آمری کی ایک ایک بات کی تحقیق کے لیے مینوں کا سفر گوارا کرتے مصائب جھلتے اور بے دریخ مال ودولت صرف کرتے ہیں۔ پھر ان مور خین میں جمال مرد ہیں وہاں عور تیں بھی ہیں۔ جن کی وجہ سے آپ کی خاتی ذندگی کاکوئی گوشہ پس پردہ نہیں رہ گیا۔ یہی صورت تھی جس کی بنا پر آپ نے فرمایا تھاجنت بدین بنضا آء لیکھا گئھاد کھا گئے میں ایساروشن دین کے کر آیا ہوں جس کی بنا پر آپ نے فرمایا تھاجنت بدین بنضآ ء لیکھا گئے اور اس کادن۔

اب بتائیے آپ کی جستی کے سوا دنیا کا کوئی انسان' خواہ وہ پیغیر ہویا شہنشاہ جرنیل ہویا فارکے۔ ایسا ہے جس کی سوائح حیات اس انداز میں لکھی گئی ہو۔ یقینا ایسی کوئی تاریخ نہ آپ سے پہلے مرتب ہوئی اور نہ ہی آئندہ تاقیامت ہو سکتی ہے۔ پھر حدیث اور تاریخ کادرجہ ایک جیسا کیونکر ہو سکتا ہے؟

۲- وَسُنُنِهِ وَ أَيَّاهِهِ : المامه كِ الفاظ سے گو بظاہر يهى معلوم ہوتا ہے. كه يه آپ النَّائِمِ يا اسلام كے ابتدائی دوركى تاريخ ہے مگر جب اس لفظ كو سُنُنِه كے ساتھ ملاكر پڑھا جائے تو معلوم ہوتا ہے كه يه محض اسلام كے ابتدائى دوركى تاريخ نہيں۔ صرف عرب كے علاقه كى بھى نہيں۔ صرف اس دوركى بھى نہيں بلكه جمله نوع انسانيت كے ليے اور قيامت تك كے ليے اس كے ضابطہ حيات كے اصول بيان كيے گئے ہيں۔ اور اى

#### www.muhammadilibrary.com آئینهٔ پَرویزیت همه بَرِم) دفارِع مدیث

وجہ سے اس تاریخ نویی میں ایس کڑی شرائط کو طحوظ رکھا گیا ہے۔ اب آگر طلوع اسلام صحیح بخاری کے اس پورے نام سے صرف آ خری لفظ ایامہ سے بیہ ثابت کرے کہ بیہ محض تاریخ ہے اور ثابت بھی اس انداز سے کرے کہ اس میں اور تاریخ کی ووسری کتابوں میں چنداں

تحض تاریخ ہے اور فابت بھی اس انداز ہے کرے کہ اس میں اور تاریح کی ووسری کتابوں میں چندال فرق نہیں اور وہ ظنی ہونے کے لحاظ ہے برابر ہیں تو سوائے اس کے کہ "بریں عقل ووانش بباید گریست اور کیا کما جا سکتا ہے؟

اب ہم تاریخ اور حدیث کے اس فرق کو نکات وار پیش کرتے ہیں۔ تاکہ یہ فرق پوری طرح واضح ہو بر

### تاريخ اور حديث كانقابل

آ تاریخ کی بنیاد افواہوں پر رکھی جاتی ہے جنہیں آ صدیث کا مواد مینی شاہدوں کے بیانات پر مشتل بعد میں قرائن وقیاسات سے تر تیب وہ کر تاریخ موتا ہے۔ ان شاہدوں میں کچھ ایسے بھی تھے جو سفر مرتب کرلی جاتی ہے۔

وحضر غرضیکہ ہر وقت آپ کے ساتھ اور آپ کی

و حضر غرضیکہ ہر وقت آپ کے ساتھ اور آپ کی صبت میں رہتے تھے۔ مثلاً حضرت انس بٹاٹھ ابو ہررہ عند عبداللہ بن مسعود بٹاٹھ وغیرہ۔

﴿ مورخ كا صاحب تاريخ سے كوئى تعلق نسيں ہو ؟ ﴿ مُورِنَيْنِ كا صاحب تاريخ سے گهرا قلبى لگاؤ ہونا ضرورى ہے۔ اللہ

آج مور خین کا قابل اعتاد ہونا ضروری شرط ہے۔ اس میں میں کا قابل اعتاد ہونا ضروری شرط ہے۔

اور سب سے پہلے راوی کا کردار ہی زیر بحث لایا جاتا

صدیث کا تعلق تمام نوع انسانیت ہے ہے۔ اور
 قیامت تک کے لیے ہے۔

قبیلہ کے ﷺ خصص حدیث کے سلسلہ میں مور خین کے لیے قابل ذکر صرف ایک ہتی ہے۔

(آ) ابتدائی راویوں کی تعداد جار ہزار ہے۔ پھر بعد میں اس سلسلہ میں نسلک ہونے والے بھی شامل کیے جائیں تو بیہ تعداد لا کھوں تک جا پہنچتی ہے۔ شمورخ کے ذاتی کردار کو مجھی زیر بحث نہیں لایا

ﷺ تاریخ کا تعلق کسی خاص ملک اور خاص دور ہے ہوتا ہے

اربخ میں کی حکران اور اس کے قبیلہ کے مالت قلبند کیے جاتے ہیں

آ تاریخ کا مورخ تبھی صرف ایک مخص ہوتا ہے تبھی دو یا زیادہ سے زیادہ چند اشخاص پر مشمل

حکومت کا کوئی ادارہ ہوتا ہے۔

<u>www.mu</u>hammadil<del>library.com</del> آئینهٔ بَرُویزیت (حصہ بَرِّم) وفارِع صدیث

مور خین کی تعداد کم اور حلقه تحقیق زیاده ہونے کی وجہ ہے اکثر غلطیوں کا امکان ہو تا ہے۔

ہتی ہونے کی وجہ سے غلطی کا امکان بہت کم رہ جاتا ہے۔ پھران میں سے کھھ ایسے بھی ہیں جنہوں نے اپنی لکھی ہوئی احادیث کی رسول اللہ سے تصحیح وتصویب بھی کرا لی تھی۔

🚷 محدث کے کیے یہ ضروری ہو تا ہے کہ وہ ان

تمام ذرائع اسانید کا ذکر کرے۔ پھران ذرائع کا بھی

قابل اعتماد ہونا ضروری ہوتا ہے۔

😩 مورخین کی تعداد کثیراور حلقه تحقیق صرف ایک

ہورخ کے لیے یہ ضروری نمیں کہ وہ وضاحت

كرے كه اس في بيد مواد كن ذرائع سے حاصل كيا ہے تاکہ دیکھا جا سکے کہ آیا وہ ذرائع قابل اعتماد بھی

ې يا ځيس؟

آرم کامیدان صرف سی القه مین مخصوص دور کے ساسی نظام کو تلمبند کرنا ہے۔ پھر اس میں ضمناً اس دور کی تمذیب وتون پر بھی مچھ روشنی پر جاتی ہے۔

🚯 تاریخ نولی میں مورخ کے ذاتی اور قومی

ر جحانات کو برا دخل ہے۔ للذا ہر دور میں کسی

👚 تاریخ کے سلسلہ میں غلط بیانی اور غلط نولیلی پر

كوكى قد عن نبيل ہوتى۔ للذا مورخ اپنى رائے كے

مخصوص علاقہ کی تاریخ موڑ توڑ کر پیش کی جاتی ہے

﴿ وديث كاميدان اس سے بت زيادہ وسيع ہے۔ ہر وہ بات جس کا تعلق رسول اللہ کی ذات ہے ہو وہی اس کا میدان ہے۔ پھر ان ابتدائی مور خین میں چو نکہ عور تیں بھی شامل ہیں۔ للذا آپ کی خاتگی زندگ

کا ہر گوشہ سامنے آجاتا ہے۔ 🚯 جهل مورخین کی تعداد کی میه کثرت مو اور ان

میں ملک مگئے کے باشندے شامل ہوں تو ایسے احمالات ختم ہو جاتے ہیں۔

🕧 غلط بیانی کی صورت میں جہنم کی وعید کی تکوار ہر

وقت سریر لنکتی رہتی ہے۔ للذا مورخ یوری حزم واحتیاط اور وثوق ہے بات کہتا ہے یا پھر چپ رہتا

👚 مورخ کا کچھ لینا تو در کنار۔ انہوں نے اپنا تن '

من ' دهن سب مجه اس راسته پر نثار کر دیا۔

👚 تاریخ لکھنے والے مورخ یا ادارے معقول معاد شے پاتے ہیں اور حکومتوں کا اس تاریخ نولی پر

لا کھوں روپیہ خرچ ہو تا ہے۔

مطابق بات کرنے میں آزاد ہو تا ہے۔

ا صادیث اور اناجیل : ذرا غور فرمایئے که جن معیاروں پر اس اسوہ حسنہ کو کس کر پیش کیا گیا ہے۔ کیاونیا کی کوئی دو سری کتاب اس کامقابلہ کر سکتی ہے۔ تاریخ تو در کنار انجیل تک کا بیہ حال ہے کہ اس کے ابتدائی

# www.inuhammadillbrary.com

راوی صرف ۴ ہیں۔ پھر انہوں نے بھی خود قلمبند نہیں کی۔ بلکہ بعد میں آنے والے شاگر دول نے گی۔
سلسلہ اسناد کا کوئی ذکر نہیں روایت درایت کا کوئی معیار نہیں۔ توریت قوم موسیٰ کو کسی لکھائی مل گئی۔ جو
بعد میں دو دفعہ ضائع ہوئی۔ پھر سینکڑوں سال بعد دوبارہ ضبط تحریر میں لائی گئی۔ ان دونوں کتابوں میں قرآن
کی روسے تحریف بھی ثابت ہے۔ لیکن ان سب باتوں کے باوجود اللہ تعالیٰ نے ہمیں ان کتابوں سے بھی اتنا

برظن نہیں کیا۔ جتنا ہمارے یہ کرم فرما ہمیں اس ذخیرہ حدیث سے بدظن کرتا چاہتے ہیں جو انسان کی مکنہ کوششوں کی حد تک منقم کردیا گیا ہے۔
اگاز حدیث : اور اس سے بھی زیادہ قابل غور بات یہ ہے کہ آیا اس اسوہ حنہ کی حفاظت کا یہ اہتمام محض اتفاتی طور پر ہو گیا ہے؟ آگر ایس بات ہوتی تو اس کی کوئی اور مثال بھی بل جانا چاہیئے تھی۔ گر ایسا نہیں ہے۔ لاذا ہم لامحالہ اس نتیجہ پر پہنچتے ہیں کہ اسوہ رسول کی ایسی حفاظت کے سلسلہ میں دست قدرت بھی شامل ہے۔ اللہ تعالی نے ہی ان لوگوں کو ایسا حافظہ اور ہمت دی۔ جس کی مثال بعد میں نہیں ملتی۔ پھر انہیں دولت سے نوازا۔ تو انہوں کے دریغ اس مقصد پر خرچ کیا۔ اور اپنی انتقاب جسمانی اور دمافی انہیں دولت سے نوازا۔ تو انہوں کے دریغ اس مقصد پر خرچ کیا۔ اور اپنی انتقاب جسمانی اور دمافی کوششوں سے اس فریضہ کو سرنجام دینے والی پاک باز جماعت پیدا کی تو کیا یہ سب امراتفاتی تھا؟ اللہ تعالی کے ایسے اسباب پیدا کر کے اس اسوہ رسول کی مخاطب کی ذمہ داری پوری کر دی جس کا اس نے ذمہ لے رکھا تھا اور جے تاقیامت باقی رہنا تھا۔ ورنہ اس اسوہ کی خاطت کے بغیر قرآن کے الفاظ کی حفاظت تو پچھ معنی نہیں رکھتی۔

# ۳۔ کثرتِ احادیث

ا صادیث کی عددی کثرت کے اسباب: علم الحدیث پر منکرین حدیث نے یہ اعتراض بھی بڑی شدومد سے اٹھایا ہے۔ کہ محدثین کے پاس اتنی تعداد میں احادیث آکمال سے گئیں؟ وہ نمایت مہیب اور مرہش اعداد و شار پیش کر کے قار کمین کو یہ تاثر دیتا چاہتے ہیں کہ ان میں سے ۹۵ فیصد موضوع اور جعلی احادیث تھیں اور جو پانچ فیصد صحیح احادیث تھیں بھی تو وہ اس طرح خلط طط ہوگئی تھیں کہ ان کو الگ کر دیتا کسی بھی انسان کے بس کا روگ نہ تھا۔ للذا محدثین نے اپنے فنم وبصیرت کے مطابق جو بھی احادیث قبول کی بیں۔ وہ بھی چنداں قابل اعتبار نہیں۔ حالا نکہ کثرت تعداد احادیث کے درج ذیل پانچ اسباب میں سے صرف ایک سبب موضوع احادیث کا وجود ہے۔ اور دہ اسباب درج ذیل ہیں۔

ا بلحاظ وسعت معانی سنن اور احادیث میں جو فرق ہے۔ وہ ہم پہلے واضح کر بھیے ہیں۔ سنن کا تعلق صرف رسول الله میں ایک ذات ہے۔ جب کہ احادیث کا تعلق بے شار صحابہ اور تابعین کے اقوال وافعال سے بھی ہے۔ لہذا احادیث کی تعداد سنن رسول سے کئی گنا زیادہ ہونالازی امرہے۔

(2) بلحاظ اساد اور طرق۔ جس کی مثال ہم پہلے پیش کر چکے ہیں کہ اِنَّمَا الْاَعْمَالُ بِالنِیَّاتِ ایک سنت

#### آئيبه www.multampgachtibrary وفاع مديث

قولی ہے۔ جب کہ احادیث کے لحاظ ہے اس کا شار سات سو ہے اس لحاظ سے بھی احادیث کی تعداد سنن ہے بیسیوں گنا برم جاتی ہے۔

 وور نبوی میں سنت کا مدار کتابت وروایت سے زیادہ تعامل پر تھا۔ مثلاً صحابہ آپ کو جیسے نماز پڑھتے دیکھتے ویسے ہی پڑھ لیتے۔ یا جو وفود ہاہرہے مدینہ آتے۔ آپ انہیں چند دن اپنے پاس ٹھمراکر جاتے وقت یہ وصیت کرتے کہ صَلَّوْا کَمَا رَایْتُمُونِی اُصَلِّیٰ یا آپ نے حجۃ الوداع کے موقع پر فرمایا۔ خُذُوْا عَنِیٰ حَنَاسِكَكُمْ پچر جب صحابہ نے نماز حج' روزہ وزکوۃ اور دو سرے احکام کے کوا کف و تفصیلات کو روایت و کتابت کرنا شروع کیاتو انسیں چھوٹے چھوٹے ارشادات سے دفتر کے دفتر تیار ہو گئے۔

موضوع احادیث کا وجود اس ضمن میں ہم اینے مضمون وضع حدیث اور وضاعین میں بھرپور تبصرہ

پیش کر کیے ہیں۔

 اوضوع احادیث کے طرق اور اساد۔ ہم محولہ بالا مضمون میں یہ بھی بتا چکے ہیں کہ محدثین کو موضوع احادیث کے ساتھ ساتھ ان کی اسناد کو بھی یاد رکھنا پڑتا تھا تاکہ ان سے عوام کو متنبہ رکھ سکیں۔ تو جس طرح سنن رسول جب طرق کے لحاظ سے بیان کی جاتی ہیں تو احادیث بیسیوں گنا بڑھ جاتی ہیں۔ اس طرح موضوع احادیث بھی طرق کے لحاظ ، کئ گنا زیادہ شار ہونے لگی تھیں۔

کثرت احادیث کی بات جب چل ہی نکلی و خاسب معلوم ہو تا ہے کہ لگے ہاتھوں ان اعتراضات کا بھی

جائزہ لیتے چلیں جو اس سلسلہ میں طلوع اسلام کی طرف سے اٹھائے گئے ہیں۔

حدیثوں کی تعداد: احادیث کو مشکوک ابت کرنے کے کیے عدیثوں کی تعداد کو جس انداز میں پیش کیا جاتا ہے۔ وہ کچھ اس طرح ہے مقام حدیث کے ص ٢٥ ير زير عنوان كئتني حديثوں كو روكر ديا" لكھتے ہيں۔

ضمناً یہ بھی دیکھیے کہ ان حضرات کو نس قدر احادیث ملیں اور ان میں سے انہوں نے کتنی احادیث کو منتخب کر کے اینے مجموعہ میں داخل کیا۔

- (I) امام بخاری چھ لاکھ میں سے مکررات نکال کر صرف ۲۷۶۲
- (r) امام مسلم تین لاکھ میں سے صرف ۲۴۸۸
  - (m) ابوداؤد یانج لاکھ میں سے ۲۸۰۰

    - (۳) امام ترندی 🌣
  - (a) ابن ماجہ جار لاکھ میں سے صرف ۴۰۰۰
    - (۲) نسائی دولاکھ میں سے صرف ۲۳۲۱
- 🗘 امام ترندی کی مرویات اور تعداد شاید درج کرنا چھوڑ گئے ہیں۔

#### ميث پرwww.muhamman Kit rary.com الكيثة بر

ظاہر ہے کہ جب رد و قبول کا مدار جامع احادیث کی ذاتی بھیرت ہو تو کون کمہ سکتا ہے کہ ان لا کھوں کے انبار میں سے جنمیں ان حضرات نے مسترد قرار دے دیا تھا کتنی صحیح حدیثیں بھی ضائع ہو گئی ہوں گ۔ بلق رہا یہ معالمہ کہ جن احادیث کا ان حضرات نے انتخاب کیا۔ ان میں کتنی حدیثیں ایس آگئ ہوں جے کسی صورت میں بھی حضور اکرم کے اقوال یا افعال قرار نہیں دیا جا سکتا۔ "(م-ح ص۲۵-۲۹) امام بخاری کے متعلق ایک دو سرے مقام پر لکھتے ہیں کہ:

''انہوں نے شربہ شراور قربیہ بہ قربیہ پھر کر چھ لاکھ کے قریب احادیث جمع کیں ان میں ہے انہوں نے انہوں نے اسپنے معیار کے مطابق صرف ۲۰۰۰ احادیث کو صحیح پایا اور انہیں اپنی کتاب میں درج کر لیا باتی یا نج لاکھ ترانوے ہزار کو مسترد کر دیا۔'' (م-ح ص۲۲)

اور تیسرے مقام پر امام بخاری کے متعلق فرمایا:

مندرجه بالا اقتباسات سے درج ذیل امور قابل غور ہیں۔

اقتباس نمبر(۱) میں مندرجہ تخت کے پہلے کالم سے احادیث کی تعدار ۲۲ لاکھ سے متجاوز ہے جب کہ ان کی زیادہ سے زیادہ تعداد جو روایات میں فرکور ہے۔ وہ چودہ لاکھ ہے۔ جس میں صرف مندرجہ بالا محدثین ہی شامل نہیں بلکہ دوسرے محدثین بھی شامل ہیں۔ اور اس کثرت تعداد کے پانچ اسباب ہم پہلے بتا چکے ہیں۔ گویا یہ تعداد مختلف طرق اسانید کی ہے نہ کہ متون سنن و آثار کی۔ چونکہ محدثین ہر طریقہ سند کو الگ حدیث شار کرتے ہیں لہذا یہ تعداد انہیں کے شار کے مطابق ہے۔ متون کے شار کے مطابق نہیں۔

احادیث کی اصل تعداد: دو سرے کالم میں متون وسنن و آثار مندرج ہے۔ جے عرف عام میں حدیث کها جاتا ہے۔ ان کی مجموعی تعداد ۲۰ بزار سے متجاوز نہیں پھر بے شار ایسی احادیث ہیں۔ جو مندرجہ بلا مختلف مجموعوں میں مشترکہ طور پر پائی جاتی ہیں۔ اس طرح ان کی اصل تعداد نصف سے بھی کم رہ جاتی ہے۔ چنانچہ حاکم کی تحقیق کے مطابق صحاح ستہ کے علاوہ مسند احمد بن حنبل سمیت صحیح احادیث کی تعداد دس ہزار سے زیادہ نہیں۔ ان کے اینے الفاظ یہ ہیں۔

«الأَحَادِيْتُ الَّتِيْ فِي الدَّرْجَةِ الأُولى لاَ "اعلى ورجه كى حديثون كى تعداد وس بزار تك سيس تَبُلُغُ عَشَرَةَ الأَفِ» (توجيه النظر بحواله تدوين "پنجياتى-"

www.muhammadilibrary.com (حصد بنم) دفاع حديث المنية رُورِينية

حدیث ص:۲۰۰)

اب آگر اس دس ہزار میں زیادہ سے زیادہ و معت پیدا کی جائے اور صرف صحیح اور اعلیٰ درجہ کی احادث کے علاوہ دو سری احادث کے علاوہ دو سری احادث کے علاوہ دو سری بیسیوں کتب احادث کو بھی جن کا شار طبقہ سوم اور چہارم میں ہو تا ہے۔ تو ان کے مجموعی تعداد کے متعلق جناب مناظراحین کیلانی اپنی تھنیف تدوین حدیث میں لکھتے ہیں۔

"بہرطال شار کرنے سے یہ معلوم ہوا ہے۔ کہ صحیح "حسن" ضعیف ہر قسم کی تمام حدیثیں جو اس وقت صحاح ستہ اسند احمد اور دو سری کتابوں میں موجود ہیں۔ ان کی تعداد بچاس ہزار بھی نہیں ہے۔ اور یہ ہر رطب ویابس کے مجموعہ کی تعداد ہے۔ تمام کتابوں سے چھان مین کرکے ابن جوزی کا نہیں جن کی تقید کا معیار بہت سخت ہے۔ بلکہ حاکم جو نرمی اور مسامحت میں مشہور ہیں۔ ان کابیان ہے کہ اول درجہ کی صحیح صدیثوں کی تعداد دس ہزار تک بھی نہیں بہنچتی۔" (190س)

یہ بات بلاخوف تردید کی جائتی ہے کہ اس پچاس ہزار کی تعداد میں احادیث کی جملہ اقسام (خواہ وہ احادیث مقبول کے ضمن میں آئی ہوں یا مردود کے) سب شامل ہیں۔ مردود واحادیث کی اقسام میں موضوعات سب سے کم تر درجہ کی ہیں۔ پر جب ہمارے طبقہ سوم اور چمارم میں بالخصوص موضوعات کی ایک کثیر تعداد موجود ہے تو اس حقیقت سے کیسے آگار کیا جا سکتا ہے۔؟

ذخیرہ احادیث میں رطب ویابس کا اندراج؟: رہا یہ طوالی کہ محدثین نے ہر طرح کے رطب ویابس کو ایٹ مجموعوں میں کیوں شامل کر دیا؟ تو اس کا جواب ہم "وضع حدیث" میں دے چکے ہیں۔ مختراً یہ کہ باطل فرقوں کے اس اعتراض کی مخبائش کو ختم کر دیا گیا ہے کہ "محدثی نے ہماری روایات کو ضائع کر دیا ہے کا نکہ وہ صبح تھیں"

صحیح احادیث کی صحت کی عقلی ولیل: بات ہو رہی تھی صحیح احادیث کی کل تعداد کی کہ وہ دس بزار تک بھی نہیں پیچی۔ تو اب اس تعداد کا اس تحریری سرمایہ احادیث سے مقابلہ کیجے۔ جو عمد نبوی میں تحریر ہو چکا تھا۔ جس کی تفصیل ہم کتابت حدیث میں پیش کر بچلے ہیں۔ اور جس کا طلوع اسلام کو بھی اعتراف ہو چکا تھا۔ جس کی تفصیل ہم کتابت حدیث میں پیش کر بچلے ہیں۔ اور جس کا طلوع اسلام کو بھی اعتراف ہو کیا اس بات سے یہ حقیقت واضح نہیں ہو جاتی کہ تیسری اور چو تھی ہجری میں اگر سرمایہ حدیث میں پھی اضافہ یا ملاوث ہوئی بھی تھی تو محققین کی جماعت نے اس کی نشان دہی کر کے اسے بھر سے الگ کر دیا ہے اور اس اسوہ رسول کے صحیح خدو خال تھر کر سامنے آگئے ہیں۔ جس کی اتباع ۲ قیامت مسلمانوں کے لیے فرض قرار دی گئی تھی اور جس کی حفاظت کی ذمہ داری خود اللہ تعالی نے لے رکھی تھی ؟ اور بہ تو ظاہر ہے انسانی دنیا ہیں اللہ تعالی اپنی ذمہ داری انسانوں کے ذرایعہ ہی پوری کرا تا ہے اور جن انسانوں نے اس ذمہ داری کو پورا کیا وہ بھی محدثین کرام کی جماعت تھی۔

#### 

طلوع اسلام کاسفید جھوٹ: آپ دیکھتے ہیں کہ مندرجہ بالا تیوں اقتباسات میں احادیث کے ردو قبول کے سلسلہ میں طلوع اسلام نے محدثین (بالخصوص امام بخاری) کے متعلق ''ذاتی بصیرت اپنے معیار اور اپنی دانست'' کے الفاظ استعال کیے ہیں۔ یہ جھوٹ اس لیے ہے کہ محدثین نے احادیث کے ردو قبول کے لیے اپنی دانست یا بصیرت کو قطعاً معیار نہیں بنایا۔ بلکہ اس کا معیار روایت درایت یا چھان بین کے وہ اصول اپنی دانست یا بتداء حضرت علی بڑا شور نے خود کی تھی اور بتدر تج ارتقائی مراحل سے گزرتے ہوئے محدثین تک بنچے تھے۔ (نیزیہ سفید جھوٹ اس لیے بھی ہے کہ طلوع اسلام نے اس کتاب مقام حدیث میں ص کا ادر ص ۱۵۸ پر ان اصولوں کا ذکر بھی کیا ہے۔

روایت کے معیار کے لیے ص ۳۰ پر اساء الرجال ص ۲۳ پر نقابت کا فیصلہ ص ۱۵ پر تقید حدیث ص ۱۹۱ پر تقید حدیث ص ۱۹۱ پر تقید جدیث ص ۱۹۱ پر تقید بیش کی گئی ہے۔ اگر روایت اور شادت وغیرہ عنوانات کے تحت جو تبعرہ اور تقید بیش کی گئی ہے۔ اگر روایت کے معیار کے محدثین کے کوئی اصول ہی نہ تھے۔ اور وہ محض اپنی دانست اور بصیرت سے ردو قبول کرتے تھے تو پھرادارہ ذکور کی مندرجہ موضوعات پر تبعرہ فرمانے کی ضرورت کیوں پیش آئی؟

حدیثوں کے ضیاع کی فکر: فرماتے ہیں کہ "ان لا کھوں کے انبار میں جنہیں ان حضرات نے مسترد کر دیا تھا کتنی صحیح حدیثیں بھی ضافع ہو گئی ہوں گی "اور جم یہ عرض کرتے ہیں کہ فکر تو ان لوگوں کو ہونی چاہئے جن کے ہاں حدیث کی پچھ اہمیت ہے اور وہ اسوہ رسول کو واجب الاتباع اور دین کا حصہ سجھتے ہیں لیکن وہ لوگ جن کے ہاں صحیح حدیث کی بھی فقط آتی ہی اہمیت ہوگہ وہ صرف عمد نبوی میں ہی واجب الاتباع یا اسوہ حسنہ کا حصہ تھی۔ اب اس کی ضرورت نہیں کیونکہ اب زماند کے حالات بدل چکے ہیں۔ اور نہ ہی وہ اسے دین کا حصہ سمجھتے ہیں۔ انہیں ایس فکر کیوں ہو؟

تاہم اطلاعاً عرض ہے کہ بخاری میں مرویات (جمع اخبار و آفار) کی کل تعداد ۹۲۸۴ ہے۔ اگر آفار اور مراسل کو حذف کر دیا جائے تو باتی مرفوع احادیث کی تعداد مکررات نکالنے کے بعد ۲۲۲۳ رہ جاتی ہے۔ امام بخاری نے باتی پانچ لاکھ نوے ہزار کو مسترد نہیں کیا تھا بلکہ چھوڑ دیا تھا۔ کیونکہ امام فدکور کی یہ کتاب "المختصر" بھی ہے۔ پھرایی نظرانداز شدہ صبح احادیث جو امام فدکور کی شرائط پر بوری اترتی تھیں وہ بھی ضائع نہیں ہو کمیں۔ بلکہ بعد میں آنے والے محدث حاکم نے انہیں اپی تھنیف "متدرک" میں جمع کر دیا ہدا اس بات پر افسوس کی کوئی ضرورت نہیں کہ دین کا کچھ حصہ ضائع ہو گیا ہوگا۔

طلوع اسلام کی اصل شکایت: اب تیسرے اقتباس کو پھر سامنے لائے جو یہ ہے '' ذرا سوچنے کہ اگر امام بخاری پانچ لاکھ چورانوے ہزار احادیث کو یہ کمہ کر چھوڑ دیتے ہیں کہ وہ ان کے دانست میں رسول اللہ کی نہیں ہو سکتیں۔ اور وہ منکر حدیث نہیں قرار پاتے تو اگر آج کوئی مخص ایک حدیث کے متعلق کہتا ہے کہ اس کی قرآنی بصیرت کی روسے رسول اللہ کی نہیں ہو سکتی تو وہ کافراور خارج از اسلام کس طرح قرار پا آئينه www.muhannaedilybrary.com فاع مديث

سکتا ہے؟ وہ در حقیقت ایک جامع حدیث کے فیصلے یا راوی کی روایت کے صیح ہونے سے انکار کرتا ہے۔ ارشاد نبوی سے انکار نہیں کرتا۔"

اس سوال پر تو دراصل طلوع اسلام ہی کو سوچنا زیادہ مناسب تھا کہ آخر ایسا کیوں ہو تا ہے؟ لیکن اس نے سوچنے کی ذمہ داری دوسروں پر ڈال دی۔ یہ سوال جن غلط مفروضوں کو اکٹھا کر کے بنایا گیا ہے ان کی کچھ وضاحت ہم ذیل میں کیے دیتے ہیں۔

ا امام بخاری نے جن احادیث کو چھوڑا ان کی حیثیت تین قسم کی تھی (۱) محض طرق اسانید وشواہد و توابع کی 'جن کا درج کرنا ضروری نہ تھا (۲) ایس احادیث جو آپ کی مقرر کردہ شرائط پر پوری نہ اتر سکیل مثلا آپ کی ایک شرط ہے بھی تھی کہ راویوں کا محض ہم عصر ہونا کافی نہیں بلکہ ان کی ملاقات کا عابت ہونا بھی شرط ہے۔ لیکن امام مسلم کے نزدیک ملاقات شرط نہیں۔ للذا بہت ہی ایس صحیح احادیث ہیں جنہیں امام بخاری کا بعض حدیثوں کو بخاری نے چھوڑ دیا۔ لیکن امام مسلم نے انہیں اپنی صحیح میں درج کیا ہے۔ گویا امام بخاری کا بعض حدیثوں کو بخاری نے چھوڑنا حدیث کے فی نفسہ صحیح و سقم کی بناء پر نہ تھا۔ بلکہ ان کی مقرر کردہ شرائط پر پورا اترنا تھا (۱۳) بھر آپ نے اپنی شرائط پر پورا اترنا تھا (۱۳) بھر آپ نے اپنی شرائط پر پوری اتر نے دالی بھی بہت سی حدیثوں کو اس لیے نظر انداز کر دیا۔ کہ ان کا پورا مفہوم بہلی فتخب شدہ احادیث میں آچکا تھا۔

ام بخاری نے احادیث کی تحقیق میں ﴿ وانست یا پندیدگی وناپندیدگی ہے کام نہیں لیا۔ بلکہ روایت ودرایت کے ان کڑے معیاروں کو ملحوظ رکھا ہے۔ جن کی بنیاد حضرت علی بڑا تھ نے ڈالی چرا پی ارتقائی منازل طے کرتے ہوئے دوسری صدی ہجری کے آخر کی ایک مکمل فن کی حیثیت اختیار کر چکے تھے۔ امام بخاری اس فن کے جملہ علوم کے ماہر تھے اور انہوں نے صبح بخاری کو مرتب کرنے ہے پہلے خود بھی اس فن پر چند کتابیں لکھیں۔

آ امام بخاری کی دانست یا بصیرت محض قرآنی نہ تھی بلکہ دین تھی۔ جس میں اسوہ رسول بھی شائل ہے۔ جو انہیں صحابہ تابعین اور تع تابعین کی راہ ہے ملی۔ تع تابعین کا دور سن ۲۲۰ھ اور بقول بعضے سن ۲۲۰ھ تک ہے اور امام صاحب کی پیدائش ۱۹۲۰ھ اور وفات ۲۵۷ھ ہے للذا آپ کو تع تابعین ہے استفادہ کا بھرپور موقعہ ملا ہے۔ پھر یہ دینی بصیرت بھی محض متوارث نہ تھی۔ بلکہ یہ بصیرت بھی روایت ودرایت کے معیاروں کی تختی ہے بابند تھی اسی بصیرت کے تحت آپ نے لاکھوں کے انبار سے چند احادیث کا انتخاب کیا اور جن حدیثوں کو آپ نے صحیح سمجھا اس پر خود بھی عمل کیا اور دو سروں نے بھی اسے واجب العل قرار دیا تاآنکہ کوئی حدیث مزید ردو قدح کے بعد صحت کے معیار ہے گر نہ جائے۔ یمی وجہ ہے کہ اس انتخاب پر ہر طرف سے مدح و تحسین کی صدا کمیں بلند ہو کمیں۔ کفریا خروج از اسلام تو دور کی بات ہے جو کسی کے وہم و گمان میں بھی نہ آ کتی تھی۔

<u> کفرکی اصل وجہ؟:</u> اب اس قرآنی بصیرت والے فخص کی طرف آیئے۔ اس کی قرآنی بصیرت کے ماخذ

المُنْهُ بُدُّ اللهُ ال

دو ہیں (۱) دور جاہلیہ کی عربی لغت اور (۲) زمانہ بھر میں پھیلے ہوئے جدید اور ملحدانہ افکار و نظریات' اب یہ فخص ان افکار و نظریات کو لغت سے کام لے کر اپنی عقل کی روشنی میں قرآن میں سمونا چاہتا ہے۔ وہ فخص تحریف معنوی' آیات کی تقذیم و تاخیر اور ان کے جوڑ توڑ میں بڑا دلیر اور مشاق ہے۔ اب عقل کے لیے یہ کام بھی کیا کم ہے کہ وہ مخص سنن رسول کی اطاعت کا پھندا بھی اپنے گلے میں ڈال کر خواہ مخواہ راہ میں رکاوٹیس پیدا کر لے۔ اس مخص کے لیے احادیث میں فدکور اسوہ رسول کا مفہوم یہ ہو کہ اس کی اتباع صرف صحابہ کے لیازم تھی۔ اور بعد میں آنے والے ادوار میں اسوہ رسول کی اتباع کا مفہوم یہ ہو کہ مرکز ملت جو شریعت وضع کرے اس کی اتباع فی الحقیقت اسوہ رسول کی اطاعت ہے۔ گویا اس کی نظروں میں تمام تر ذخیرہ احادیث بے کار بھی ہے اور بعد از وقت بھی۔ للذا آپ ہی بتائیں ایے مخص کو منکر سنت یا منکر حدیث نہ کما جائے تو کیا کما جائے۔

رہا بخاری کی کمی ایک حدیث سے انکار پر کافر اور خارج از اسلام قرار پانے کا مسئلہ تو اس کا کوئی بھی قائل نہیں۔ مقام حدیث میں امام ابو حنیفہ "اور ان کے علاوہ اور بھی "چند نامور ہستیوں "کے متعلق نہ کور ہے۔ کہ وہ بعض حدیثوں سے انکار گردیتے تھے یا ان پر جرح کی ہے۔ لیکن ان پر محض اس بناء پر کفر کا فوٹ نہیں لگایا گیا۔ کفر کا سوال دراصل اس فقت پیدا ہوتا ہے۔ جب کمی سنت رسول کے صبح ثابت ہو جانے کے بعد بھی اسے واجب الاتباع نہ سمجھا جاتے ہے۔

کشرت احادیث اور صحیفہ ہمام بن منبہ: مقام حدیث می اپر پرویز صاحب لکھتے ہیں "اس طمن میں یہ بات قابل غور ہے کہ امام ہمام بن منبہ سن ۵۸ھ سے پہلے مدید ہیں بیٹے کر احادیث کا مجموعہ مرتب کرتے ہیں۔ اور انہیں صرف ۱۳۸ حدیثیں ملتی ہیں۔ اور تیسری صدی ہجری ہیں جب امام بخاری احادیث جع کرنے کا ارادہ کرتے ہیں تو انہیں چھ لاکھ احادیث مل جاتی ہیں (امام احمد بن طنبل کو دس لاکھ اور امام کی بن معین کو بارہ لاکھ احادیث ملی تھیں) نیز یہ حقیقت بھی غور طلب ہے کہ جو احادیث حضرت ابو ہریرہ سے مروی ہیں ان کی تعداد ہزاروں تک پنچتی ہے۔ لیکن ان کے شاگر دے مجموعہ میں کل ۱۳۸ احادیث ہیں۔ بسرحال پہلی صدی ہجری میں انفرادی طور پر جمع کرنے کی جو کوشش ہوئی اس کا ماحصل صحیفہ ہمام بن منبہ کی بسرحال پہلی صدی ہجری میں انفرادی طور پر جمع کرنے کی جو کوشش ہوئی اس کا ماحصل صحیفہ ہمام بن منبہ کی بسرحال پہلی صدی ہجری میں انفرادی طور پر جمع کرنے کی جو کوشش ہوئی اس کا ماحصل صحیفہ ہمام بن منبہ کی بسرحال پہلی صدی ہجری میں انفرادی طور پر جمع کرنے کی جو کوشش ہوئی اس کا ماحصل صحیفہ ہمام بن منبہ کی بسرحال پہلی صدی ہجری میں انفرادی طور پر جمع کرنے کی جو کوشش ہوئی اس کا ماحصل صحیفہ ہمام بن منبہ کی بسرحال پہلی صدی ہجری میں انفرادی طور پر جمع کرنے کی جو کوشش ہوئی اس کا ماحصل صحیفہ ہمام بن منبہ کی بسرحال پہلی صدی ہجری میں انفرادی طور پر جمع کرنے کی جو کوشش ہوئی اس کا ماحس صحیفہ ہمام بن منبہ کی سرحال پہلی صدی ہوں۔ اس کے علاوہ اس دور کے کسی تحریری سرمایہ کا سراغ نہیں ملتا۔ (م- ح ص ۱۹)

مندرجہ بالا اقتباس میں آپ نے وو عدد غور طلب حقیقیں بیان فرمائیں اور تیسرا انہی غور طلب حقیقیں کا نتیجہ۔ اب ہم ان تینوں حقیقوں پر بالترتیب غور کرتے ہیں۔

چند غور طلب حقائق: پہلی غور طلب بات میں ایک اور غور طلب بات ضمناً شامل ہو جاتی ہے اور وہ بیہ ہے کہ ہمام بن منب من ۵۸ھ میں احادیث لکھتے ہیں تو انہیں صرف ۱۳۸ حدیثیں ملتی ہیں۔ اور حضرت ابو بکر بٹاتھ من ۱۲ھ سے پہلے لکھنے ہیٹھتے ہیں تو انہیں ۵۰۰ احادیث مل جاتی ہیں۔ غور کیجیے کہ حضرت ابو بکر بٹاتھ '

#### این پرسی muhamaniliterary.com وریت

ہام بن منبہ سے 47 سال پہلے لکھنا شروع کرتے ہیں تو انہیں تین چار گنا زیادہ احادیث مل جاتی ہیں۔ پھر بیہ بات کیا ہوئی؟ اور حضرت ابو بکر رہ لاتھ کے بانچ سو احادیث لکھنے کی حقیقت کو طلوع اسلام نے مقام حدیث میں کئی مقامات پر تشکیم کیا ہے۔ جمال تک احادیث کو تحریر میں لانے اور ان احادیث کے صحیح ترین مجموعہ ہونے کا تعلق ہے۔ اس سے کس کو انکار ہے؟ پھراس سے ضمنا بیہ نتیجہ بھی نکلتا ہے کہ حضرت ابو بکر رہ الاقوں سے پہلے دور نبوی ساتھ کیا میں ۵۰۰ سے زیادہ احادیث بھی تحریر میں آسکتی ہیں۔ جیسا کہ صحیح ردایات سے بھی طابت ہے کہ حضرت عبداللہ بن عمرو بن عاص نے آپ کے تھم سے ایک ہزار احادیث پر مشتمل السمینہ الصادقہ تحریر کیا تھا۔

دوسری غور طلب بات آپ نے یہ فرمائی کہ روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ ابو ہریرہ کی مرویات کی تعداد ہزاروں تک پہنچی ہے۔ لیکن ان کے شاگر دول کے مجموعہ میں کل ۱۳۸ احادیث ہیں۔ یہ غور طلب مسلہ بھی دراصل کم فنی پر بنی ہے۔ اگر تو ہمام بن منبہ نے کمیں یہ بھی لکھا ہوتا کہ میں نے اپنا استاد سے ساری حدیثیں افذکر لی ہیں۔ تو پھر طلوع اسلام کا اعتراض بجا تھا۔ گر ایبا نہیں ہے۔ نہ ہی امام ہمام نے کمیں یہ لکھا ہے کہ جو پھر میں نے اپنا استاد سے افذکیا اس کا ماحصل کی ۱۳۸ احادیث ہیں۔ آج کل بعض لوگ اربعین لکھتے ہیں تو اس سے یہ فیجہ نکالنا کہ اس نے اپنا استاد سے بس کی چالیس حدیثیں ہی معلوم ہوں گ۔ سکھی ہیں۔ یا اس سے آگے یہ نتیجہ نکالنا کہ اس کے استاد کو یمی بس چالیس حدیثیں ہی معلوم ہوں گ۔ جمالت پر مبنی نہیں تو اور کیا ہے؟

حضرت ابو ہریرہ کے آٹھ سو شاگر دیتے۔ جن میں ایک آباد ہام بن منبہ بھی ہیں۔ اور جس طرح ہر شاگر دیے اپنی بسلط کے مطابق استاد سے علم حاصل کیا۔ اس طرح کسے نے بھی کیا۔ آپ نے جو مجموعہ مرتب کیا۔ اس کا تعلق صرف اقوال رسول سے ہے لینی اس میں صرف والی حدیثیں درج ہیں۔ فعلی اور تقریری وغیرہ فدکور نہیں۔ پھران قولی احادیث کے انتخاب میں آپ کی پند کو بھی خاصا دخل ہے۔ یہ آپ نقریری وغیرہ فدکور نہیں فرمائی کہ جتنی قولی حدیثیں میں نے اپنے استاد سے حاصل کیں۔ وہ سب اس مجموعہ میں درج کر دی ہیں۔ واکٹر غلام جیلانی برق نے تاریخ حدیث کے دوسرے حصہ انتخاب حدیث میں صرف چار سو صرف میں درج کر دی ہیں۔ واکٹر غلام جیلانی برق نے تاریخ حدیث کے دوسرے حصہ انتخاب حدیث میں صرف چار سو صرف میں درج کی ہیں اور مولانا عبدالغفار حس نے اپنی کتاب انتخاب حدیث میں صرف چار سو حدیثیں درج کی ہیں۔ تو کیا اس سے یہ مراد کی جا سکتی ہے کہ ان حضرات کا اپنا یا اپنے استادوں کا علم بس حدیثیں درج کی ہیں۔ تو کیا اس سے یہ مراد کی جا سکتی ہے کہ ان حضرات کا اپنا یا اپنے استادوں کا علم بس

ان دو قابل غور حقیقوں کے بعد آپ نے جو نتیجہ پیش فرمایا وہ بیہ ہے کہ کہلی صدی کے آخر تک ماسوائے ان ۱۳۸ احادیث کے اور کسی تحریری سرمایہ کا سراغ نہیں ملیا"

آپ کا یہ نتیجہ جھوٹ کا بلندا اس لیے ہے کہ اس تحریر (عص۱۹ کی تحریر) سے پہلے آپ کو اس تحریری کا سرائے گئے چکا تھا۔ جو پہلی صدی کے آخر میں نہیں بلکہ دور نبوی میں موجود تھا اور جس کا

آئيدُ بُرُ muhàthmas (الكرات بُريس) سيث

ذکر آپ نے مقام صدیث کے ص ۱۰ پر س نمبروں کے تحت کیا ہے۔ اور جس پر ہم کتابت صدیث کے ضمن میں اپنا تبصرہ پیش کر چکے ہیں۔

# ۳- طلوع اسلام کامعیار حدیث

مرکز ملت کی دریافت کے بعد بھی حدیث کے بہت سے ایسے گوشے باتی رہ گئے تھے۔ جن کی بناء پر طلوع اسلام کو احادیث کی افادیت کا اقرار کرنا ہی پڑا۔ سب سے بڑا نقصان یہ ہوتا تھا کہ اگر حدیث وروایات کو ناقائل اعماد قرار دے دیا جائے تو سرے سے قرآن کریم کو ہی اللہ کا کلام اور اس کا محفوظ شکل میں موجود ہونا بھی ثابت نہیں کیا جا سکتا تھا۔ اس مجبوری کے تحت پرویز صاحب نے فرمایا:

"آپ سوچئے کہ اگر احادیث وروایات سے انکار کر دیا جائے تو چرخود قرآن کے متعلق شہمات پیدا ہو جائیں گئے۔ آخر یہ بھی تو روایات ہی کے ذرایعہ معلوم ہوتا ہے کہ رسول کریم ماٹھیا نے قرآن کو موجودہ شکل میں ترتیب دیا۔ "جم-حص ۳۴۰)

للذا طلوع اسلام کو اپنی ضرورت اور پیند کی روایات کے لیے بچھ معیار قائم کرنے پڑے جو یہ ہیں۔

"جمال تک احادیث کا تعلق ہے ہم براس مدیث کو صیح سمجھتے ہیں جو قرآن کریم کے مطابق ہویا جس سے حضور نبی اکرم ساتھ یا معابد کبار رفی الله کا مقصد و اغدار ند ہوتی ہو۔" (طلوع اسلام کامقصد و مسلک شق نمبر ۱۱۲)

اس اقتباس سے مندرجہ ذیل تین معیار سامنے آئے۔

اس میں رسول اکرم طفی پر کسی قتم کا طعن نہ پایا جاتا ہو کہ اس سے آپ کی سیرت داغدار ہو۔

3 میں اصول محابہ کبار کے لیے بھی سامنے رکھا جانا چاہیے۔

معیار اقل: قرآن کے مطابق ہو گا اس معیار پر مندرجہ ذیل اعتراض وارد ہوتے ہیں۔

و حدیث قرآن کے مطابق ہوگی اس کو تشکیم کرنے کا فائدہ کیا ہے؟ کیا اس کے عوض قرآن ہی کانی نہیں۔ قرآن کو اپنی تائید کے لیے کسی حدیث یا روایت کی ضرورت بھی کیا ہے؟

 www.muhammadilibrary.com (حصد بنجر على وفاع مديث مديث المنتئة كرويزيت المنتفية المنتفودية المنتفو

© قرآن تو حروف والفاظ کا مجموعہ ہے جب تک اس کا کوئی مفہوم متعین نہ کیا جائے ہے کیے معلوم ہو کہ فلال حدیث قرآن کے مطابق ہے یا نہیں؟ اب ظاہرہے کہ طلوع اسلام کے قرآنی مفہوم <sup>©</sup> کو ہی صبح تصور کیا جائے۔ جو کہ ہر آن بدلتا رہتا ہے۔ تو اس کے مطابق ایک ہی حدیث ایک مقام پر تو صبح قرار پاتی ہے۔ لیکن دوسرے مقام یا دوسرے دور میں وہی حدیث مردود بن جاتی ہے۔ اور اس قسم کی کئی مثالیس ہے۔ کیکن دوسرے مقام یا دوسرے دور میں وہی حدیث مردود بن جاتی ہے۔ اور اس قسم کی کئی مثالیس

آپ کو اس کتاب میں مل سکتی ہیں۔ ﴿ اَکْرِ قرآن ہی کی ایک آیت دو سری کے مخالف یا متعارض ہو تو پھر کیا کیا جائے؟ مثلاً ارشاد باری

﴿ وَإِنَّكَ لَتَهَدِى إِلَى صِرَطِ مُنْ تَقِيمِ ﴿ ﴾ "اورب شك (اے محد الله ) تم سدھ رات كى (الشورى ٤٢/٥٥)

ای طرح جروقدر کی آیات میں بھی بظاہر تھارض معلوم ہوتا ہے۔ پھراور بھی کی ایسے امور ہیں۔ اب چونکہ ہم قرآن کی اسے امور ہیں۔ اب چونکہ ہم قرآن کے ارشاد کے مطابق اس بات پر کہان رکھتے ہیں کہ قرآن میں اختلاف نہیں ہے۔ للذا ایسے مقامات پر تاویل کے ذریعہ تطبیق پیدا کر لیتے ہیں۔ کہ قرآن اور رسول اللہ ساتھ کے قول وفعل میں تعارض یا خلاف نہیں ہی سکتا۔ تو وہ اگر ایسے مقامات پر تاویل کے ذریعہ تطبیق پیدا کر لیس تو ان پر کیا اعتراض ہو سکتا ہے؟

لنذا مندرجہ بالا وجوہ کی بنا پر ہیہ معیار درست نہیں۔

اب دیکھئے آگر قرآن کی کسی آیت سے رسول الله سال کے کی سیرت
بظاہر داغدار معلوم ہوتی مونتاں ساکا کے معیار دوم: رسول الله کی توہین

اس آیت کو بھی (نعوذ باللہ) مردود سمجھا جائے گامثلاً قرآن میں ہے۔ ﴿ عَبْسَ وَنَوَلَٰتٌ ۚ ۞ أَن جَآءَهُ ٱلْاَعْتَىٰ ۞ ﴾ "رسول اکرم التَّالِیم نے تیوری چڑھائی اور منہ پھیرلیا

و عبس وبوق (ن جاء ہ الاعملی رہے ہوں ہر ای اے یہ اس کے پاس ایک نامینا آیا۔" عبس ۱۸/۸-۲) جب کہ اس کے پاس ایک نامینا آیا۔" کمر سے ای مورد ع ک کا نامینا ک میں میں دور اس کے باس ایک نامینا آیا۔"

اب دیکھتے ہے آیت ایک اخلاقی عیب کی طرف اشارہ کر رہی ہے۔ جس سے آپ کی سیرت داغدار ہوتی ہے۔ ﴿ إِنَّا مَنَحْنَا لَكَ مَنْتِهَا لَهِ اللّٰهِ مَنَا ﴿ إِنَّا مَنَحْنَا لَكَ مَنْتَهَا مَهُ مِنَا ﴿ إِنَّا مَنَحْنَا لَكَ مَنْتَهَا مَهُ مِنَا لَكَ اللّٰهِ تَعَالَى مَنْ ذَيْلِكَ وَمَا تَأْخَرَ ﴾ (الفتح ۱/۸۸) 

آپ کے اگلے اور پچھلے گناہ معاف کر دے۔ "

🗘 قرآنی مفهوم کے تعین کے لیے دیکھتے اس کتاب کا مضمون "ایمان بالکتاب" حصد ششم

انيد كرwww.muhannaadilibrary.com

اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ ساڑیا ہے کچھ نہ کچھ گناہ بھی سرزد ہوئے ہیں۔ للذا یہ آیت بھی آپ کی سیرت مقدسہ کو داغدار کر رہی ہے۔

﴿ وَلَوْلَا ۚ أَن ثَلَنْنَكَ لَقَدَ كِدتَ مَرْكَنُ مَرْكَنُ "إوراً لَرَهِم تَهمين البت قدم نه ركفت توتم كسى قدر إِلَيْهِهُ شَيْئَا قَلِيدُلا إِنِّي ﴿ (الأسراء ١٧/ ٧٤) ان (مشركين كمه) كى طرف ما كل موبى جله تھے۔ "

ہتائیے کیا بیہ آیت رسول اکرم ملٹا تیا کے کسی کمزور پہلو کی نشان دہی نہیں کر رہی؟ اور اس سے آپ ملٹا کی سیرت داغدار نہیں ہوتی؟

اب سوال بیہ ہے کہ اگر میں باتیں قرآنی آیات کے بجائے احادیث میں ندکور ہوتیں تو وہ یقینا اس معیار کے مطابق مردود قرار پاتیں۔ للذا معلوم ہوا کہ طلوع اسلام کا بیہ قائم کر دہ معیار بھی درست نہیں۔

بات دراصل میہ ہے کہ بھول چوک اور لغزش انسانی فطرت میں داخل ہے اور اس سے انبیاء بھی مبرا نہ تھے۔ انبیاء کی عصمت کا مطلب صرف میہ ہے کہ ان کی لغزشوں پر انہیں مطلع کر دیا جاتا ہے اور وہ معاف بھی کر دی جاتی ہیں۔

معیار سوم: توہین صحابہ رفی آفلیم ہیں اور قرآن میں کئی الی آیات فدکور ہیں۔ جن میں ان کے

بعض کمزور پہلوؤں کی نشاندہی کی گئی ہے مثلاً۔ ① سورہ تحریم میں اللہ تعالیٰ نے ایک راز کی بات کا ذکر کرتے ہوئے دو ازواج مطمرات ٹٹاٹیٹ کے سلسلہ ۔ . . . . .

میں فرمایا: ﴿ إِن نَنُوبَا ٓ إِلَى اللَّهِ فَقَدَ صَغَتَ قُلُوبُكُما ۖ ﴾ "آگرتم دونوں اللَّه ہے توبہ كرلو (توخيرورنه) تهمارے

التحريم ١٦٦/٤) وقفد صعب علويهم به الرادون المديد وبه رواو يردرس الاردون المديد التحريم ١٦٠٤ الله على الله فقد صعب علويهم به المراد التحريم ١٦٠/٤)

② سورہ احزاب میں اللہ تعالیٰ نے ازواج مطمرات ٹٹاٹٹ کے دنیوی زندگی اور اسکی زیب وزینت کی طرف میلان کی ندمت کرتے ہوئے فرمایا:

﴿ يَنَا أَيُّهَا ٱلنَّيِّ قُل لِآزُونَ عِكَ إِن كُنتُنَّ تُرِدِن "اے نبی سُتُقِیم! اپنی یوبوں ہے کمہ دو آگر تم دنیا کی الْحَیوٰۃ ٱلدُّنیا وَزِیدَت کی طلب گار ہوتو آؤ۔ وَاُسَرِّحَ کُنَّ سَرَاحًا جَمِیلًا ﴿ إِنَّ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰمِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰمِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰمِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰمِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمَ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمَ اللّٰمِ اللّٰمَ اللّٰمُ اللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِ الللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ الللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِ الللّٰمِ الللّٰمِ الللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ الللّٰمِ الللّٰمِ الللّٰمِ الللّٰمِ الللّٰمِ الللّٰمِ الللّٰمِ الللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ الللّٰمِ الللّٰمِ الللّٰمِ ا

گویا ازواج مطرات ٹاٹھ کا یہ میلان اللہ اور اس کے رسول سٹھیا کی نظروں میں اتنا ناپندیدہ تھا کہ خدانے نبی کو حکم دیا کہ آگر وہ اپنے اس میلان سے باز نہیں آتیں تو ان سب کو طلاق دے کر رخصت کر دولہ بتائے کیاازواج مطرات کی صرح تو ہین نہیں؟ اب صحابہ کرام بڑتھ کی بات سننے صحابہ کہار کے متعلق اللہ تعالی فرما رہے ہیں۔ www.muhammadilibrary.com فارع حديث من دفارع حديث من المنطقة ا

﴿ وَإِذَا رَأَوًا بِجَـٰزَةً أَوْ لَهَوًا اَنفَضُوۤا إِلَيۡهَا وَتَرَكُوكَ قَاۡمِمًا﴾ (الجمعة١٢/١١)

﴿ وَإِنَّ فَرِبِهَا مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ لَكُوهُونَ ۗ الْمُؤْمِنِينَ لَكُوهُونَ الْمُ مُعَدِدُلُونَكَ فِي ٱلْمَوْقِ بَعَدَمَا لَبَيْنَ كَأَنَّمَا يُسَافُونَ اللَّهِ اللَّهَ الْمَوْتِ وَهُمْ يَنظُرُونَ ﴿ ﴾ الْمَوْتِ وَهُمْ يَنظُرُونَ ﴿ ﴾ (الانفال٨/ ٢٠)

﴿ عَلِمَ اللَّهُ أَنَّكُمُ كُنتُمْ تَخْتَانُونَ أَنفُسَكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عَنكُمْ ﴾ (البقرة ١٨٧/٢)

﴿ حَتَّى إِذَا فَشِلْتُ مَ وَثَا زَعْتُمْ فِي ٱلْأَصْرِ وَعَصَكِيْتُم مِنْ بَعْدِ مَا أَرَّدَكُم مَا تُحِبُّونَ ﴾ (آل عمران٣/١٥٢)

"اور یه لوگ جب کوئی تجارت یا تماشا دیکھتے ہیں تو اس کی طرف چلے جاتے ہیں اور آپ کو کھڑا چھوڑ جاتے ہیں۔"

اور مومنوں کی ایک جماعت (جماد سے) نفرت کرتی تھی میہ لوگ فتح کے ظاہر ہونے کے بعد آپ سے جھڑنے گگے گویا وہ موت کی طرف دھکیلے جارہے ہیں اور اسے دکھے رہے ہیں۔

الله تعالیٰ نے معلوم کرلیا کہ تم اپنی جانوں سے خیانت کرتے تھے۔ بس الله رحمت کے ساتھ تمہاری طرف متوجہ ہوا اور تمہارا قصور معاف فرمادیا۔

یماں تک کہ تم نے (جنگ احد میں) بزدلی دکھائی اور تھم رسول طن چامیں جھڑا کیا۔ اور اپنی پسندیدہ چیز(فتح کے آثار) دکھھ لینے کے بعد تم نے (رسول کی) نافرمانی

ان آیات سے معلوم ہو تا ہے کہ بعض صحابہ کرام خطبہ جد کے وقت تجارت کا مال یا کوئی تماشا دکھ کر نی اکرم ساتھ کے کو کھڑا چھو ڈ جاتے تھے۔ بعض جماد کو ناپند کرتے تھے۔ بعض ماہ رمضان میں رات کو مباشرت کر لیتے تھے اور بعض نے جنگ احد میں بردلی بھی دکھائی اور رسول ساتھ کی نافرمانی بھی کی تھی۔ اب دیکھے ان واقعات سے صحابہ کبار کی تو ہین ہوتی ہے یا نہیں؟ اگر طلوع اسلام کا قائم کردہ یہ معیار اتناہی اہم تھا تو قرآن نے ان واقعات کا ذکر کیوں کر دیا؟ اب اگر ان ہی واقعات کی تشریح یا ایس ہی کوئی دو سری بات طلوع اسلام ذخیرہ احادیث میں دیکھ پاتا ہے تو اسے محض اس بنا پر موضوع قرار دینا کہ اس سے صحابہ کی تو ہین ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی درست نہیں۔

روایت حدیث کے بیہ تین معیار تو پرویز صاحب نے بتائے ہیں۔ اور ان کے استاد حافظ اسلم جمال مرویات ابو ہریرہ رفاقھ کا ذکر کرتے ہیں تو فرماتے ہیں کہ:

"ان میں سے بہت می حدیثیں ایی ہیں کہ ان پر علم وعقل کی رو سے گرفت <sup>©</sup> کی گئی ہے اور کی جا سکتی ہے۔ اس لیے ہمارا ضمیر قبول نہیں کر سکتا کہ اس قتم کی روایتیں انہوں نے (حضرت ابو ہریرہ زناھو) نے بیان کی ہوں گی۔" (م-ح ص ۸۲)

<sup>🖒</sup> اس گرفت کے لیے دیکھتے اس کتاب کا مضمون "بخاری کی قابل اعتراض احادیث"

آئينة بَاللهِ بَاللهِ muhan madilibrary.com مديث

گویا حافظ اسلم صاحب نے چوتھا معیار ہیہ بتایا کہ وہ علم کے خلاف نہ ہو۔ علم سے ان کی مراد قرآنی علوم نہیں قرآن کا ذکر تو ہو چکا۔ اس لیے ان کی مراد جدید سائنسی علوم یا مشاہدہ اور تجربہ وغیرہ کاعلم ہی ہو سکتے ہیں اور پانچواں معیار یہ بتایا کہ وہ عقل کے خلاف نہ ہو۔

جوتھامعیار: خلاف علم نہ ہو فلک جیں۔ اب دیکھئے جہاں تک چوشے معیار کا تعلق ہے۔ تو قرآن میں فرکور جوتھامعیار: خلاف علم نہ ہو گئے ہوں۔ اب مگرین حدیث کا رویہ یہ ہوتا ہے کہ قرآن میں فرکور سائنسی علوم مشاہدہ اور تجربہ کے خلاف جیں۔ اب مگرین حدیث کا رویہ یہ ہوتا ہے کہ قرآن میں فرکور تمام معجزات اور مابعد الطبیعات امور کا علی الاطلاق انکار تو نہیں کرتے۔ مگران کی نمایت بھونڈی تاویلات پیش کر دیتے ہیں جن پر علم وعقل کی رو سے بھی شدید گرفت کی جا سکتی ہے۔ اور بہت سے مقامات پر ہم نے بھی کر دیتے ہیں جن پر علم وعقل کی رو سے بھی شدید گرفت کی جا سکتی ہے۔ اور بہت سے مقامات پر ہم نے بھی کر دیتے ہیں قو ان احادیث کو موضوع قرار دیتے ہیں۔

پنچواں معیار: خلاف عقل نہ ہو گئے۔ بعد محدثین نے بھی قائم کیا ہے۔ لیکن اس معیار پر کھنے اس معیار پر کھنے اس معیار پر کھنے اس معیار: خلاف عقل نہ ہو گئے۔ بعد محدثین جس حدیث کو صبح قرار دیتے ہیں۔ متکرین حدیث کی عقلی انہیں بھی تنلیم کرنے ہے ابارتی ہیں جس کا واضح مطلب میں ہو سکتا ہے کہ ان دونوں فرقوں کی عقل میں فرق ہے۔ محدثین اپنی عقل کو وی اللی کے تابع رکھتے اور عقل کا جائز استعمال کرتے ہیں۔ جس کی تفصیل ہم دو سرے باب میں پیش کر آئے ہیں۔ لیکن طلوع اسلام عقل کی برتری اور تفوق کا جس، جس کی تفصیل ہم دو سرے باب میں پیش کر آئے ہیں۔ گئے جھے صوفیہ کی طرح طلوع اسلام کا بھی زبانی دعویٰ میں ہے کہ:

"تناعقل انسانی زندگی کے مسائل کا حل دریافت نہیں کر سکتی۔ اے اپنی رہنمائی کیلئے اس طرح وحی کی ضرورت ہے جس طرح آ کھ کو سورج کی روشنی کی ضرورت۔" (طلوع اسلام کا مسلک شق نمبرا) گر عملاً وہ وحی کے سورج کو عقل کا چراغ دکھانے سے باز نہیں آتے۔ تفصیل کے لیے دیکھئے اس کتاب کا حصہ دوم "طلوع اسلام کے نظریات" اور حصہ ششم "طلوع اسلام کا اسلام"

قرآن کی جن آیات میں عقل وبصیرت سے کام لینے کا ذکر ہے۔ یہ حفرات صرف انہیں آیات کا ذکر ہے۔ اور انہیں بار بار دہرایا کرتے ہیں۔ اور جن آیات میں عقل کو وحی کے تابع رکھنے کی ہدایت ہیں۔ اور جن آیات میں عقل کو وحی کے تابع رکھنے کی ہدایت ہیں۔ ان کا بھی ذکر نہیں کرتے۔ اللہ تعالی تو یہ فرماتے ہیں کہ "جب اللہ اور اس کا رسول کی بات کا فیصلہ کردیں تو اس کے بعد مومن مرد یا عورت کا پھھ افقیار باتی نہیں رہتا۔" (۳۲:۳۳) بعنی اس کے بعد عقل کا استعمال حرام ہو جاتا ہے۔ پھر مومنوں کو اللہ تعالی یہ تھم بھی دیں کہ "آگر وہ اپنے اختلاف میں رسول اللہ کو قاضی نہ بنا کیں۔ اور ان کا فیصلہ بلاچون وچرا اور برضاور غبت تسلیم نہ کریں تو وہ مومن ہو ہی

# آئينة پرويرين www.muhammadilibrary.com

نسیں کتے (۲۵:۸) اور اس طرح فرمان نبوی ما پہلے کے سامنے بھی عقل کے استعال پر اتنی شدید بابندی لگا دی تھی لیکن ان سب باتوں کے باوجود طلوع اسلام کی داد دیجیے کہ اس نے وحی اللی میں عقل کی مداخلت کے لیے قرآن ہی سے ایک عدد دلیل بھی مہیا فرما دی جو بیہ ہے۔

عقل کے استعمال کی دلیل: اور وہ (یعنی قرآن) مومنین کی خصوصیت یہ بتا تا ہے کہ:

﴿ وَالَّذِينَ إِذَا ذُكِتِ رُواْ بِعَايَنتِ رَبِيهِ لَمَ اللهِ وَهُ لُولُ إِن كَهُ جَبِ اللهَ عَالَمَ (اور تو اور) يَخِي اللهُ عَلَيْهَا صُمَّا وَعُمْيَانًا ﴿ ﴾ الله عَلَيْهَا صُمَّا وَعُمْيَانًا ﴿ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهَا صُمَّا وَعُمْيَانًا ﴾ الله عَلَيْهَا صُمَّا وَعُمْيَانًا ﴿ اللهِ عَلَيْهَا صَمَّا وَعُمْيَانًا ﴿ اللهِ عَلَيْهِا لَهُ اللهُ عَلَيْهِا لَهُ اللهُ عَلَيْهَا لَهُ اللهُ عَلَيْهِا لَهُ اللهُ عَلَيْهِا لَهُ اللهُ عَلَيْهِا لَهُ اللهُ عَلَيْهَا لَهُ اللهُ عَلَيْهَا لَهُ اللهُ عَلَيْهِا لَهُ اللهُ عَلَيْهَا لَهُ اللهُ عَلَيْهُا لَهُ اللهُ عَلَيْهُا لَهُ اللهُ عَلَيْهَا لَا لَهُ اللهُ عَلَيْهَا لَهُ اللهُ عَلَيْهُا لَهُ اللهُ عَلَيْهَا لَهُ اللهُ عَلَيْهُا لَا لَهُ اللهُ عَلَيْهُا لَهُ اللهُ عَلَيْهُا لَهُ اللهُ عَلَيْهُا لَهُ اللهُ عَلَيْهُا لَا اللهُ عَلَيْهُا لَهُ اللهُ عَلَيْهُا لَهُ اللهُ عَلَيْهُا لَهُ اللهُ عَلَيْهُا لَهُ اللهُ عَلَيْهُا لَا اللهُ عَلَيْهُا لَهُ اللهُ عَلَيْهِا لَهُ اللهُ عَلَيْهُا لَهُ اللهُ عَلَيْهُا لَهُ اللهُ عَلَيْهُا لَهُ اللهُ عَلَيْهُا لَهُ اللّهُ عَلَيْهُا لَهُ اللّهُ عَلَيْهُا لَا اللّهُ عَلَيْهُا لَهُ اللّهُ عَلَيْهُا لَعُلَيْهُا اللّهُ عَلَيْهُا لَا لَهُ اللّهُ عَلَيْهُا لَا لَهُ اللّهُ عَلَيْهُا لَا اللّهُ عَلَيْهُا لَا لَهُ اللّهُ عَلَيْهُا لَا لَهُ اللّهُ عَلَيْهُا لَا لَهُ اللّهُ عَلَيْهُا لَا لَهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُا لَا لَهُ اللّهُ عَلَيْهُا لَا لَهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُا لَا لَهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ لَا لَهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَا عَلَالْهُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَالْهُ عَلَا عَلَا عَلْ

(بلکُہ عقل و فکر سے کام لے کر انہیں قبول و اختیار کرتے ہیں)"(م-ح ص ۴)

اب دیکھئے ترجمہ میں خط کشیدہ تمام الفاظ پرویز صاحب کی طرف سے یا تواضافہ ہیں یا مغالطے - مغالطے یہ ہیں۔ د دکیزوا کا ترجمہ "بیش کی ج کمیں" غلط ہے۔ بیش کرنا کے لیے عَرَضَ آتا ہے۔ دُکِرُووا کا صحیح ترجمہ

" فیصت کیے جاتے ہیں" ہوگا۔ " نقیحت کیے جاتے ہیں" ہوگا۔

© آخر میں آپ نے جو اضافہ فرمایا (بلکہ جھی و فکر سے کام لے کر انہیں قبول واختیار کرتے ہیں) اس میں "قبول واختیار" کا اضافہ کمی لفظ سے بھی مستبط نہیں ہوتا۔ ضمقًا وَ عُمْیَانًا کے الفاظ سے غور سے سنتا اور اس میں فکر کرنا تو مستبط ہو سکتا ہے۔ للذا اس آیت کا گھی ترجمہ یہ ہوگا"جب ان کو اپنے پروردگار کی آیات سے تھیمت کی جاتی ہے تو وہ ہمرے اور اندھے نہیں ہو رہتے (بلکہ ان آیات کو غور و فکر سے سنتے ہیں)" اس ترجمہ میں وحی اللی کے دخل در محقولات کا کوئی جواز نہیں گاتا جب کہ پرویز صاحب کے طبع زاد ترجمہ سے یہ متبادر ہوتا ہے کہ آیات اللی میں عقل و فکر سے کام لو۔ پھر آگر قبول و اختیار کرنے کی چیز ہوتو قبول و اختیار کرو ورنہ رد کر دو یہ کام ایک کا فرکا تو ہو سکتا ہے۔ مسلمان کا نہیں ہو سکتا۔ اس آیت میں ہو تو قبول و اختیار کرو ورنہ رد کر دو یہ کام ایک کا فرکا تو ہو سکتا ہے۔ مسلمان کا نہیں ہو سکتا۔ اس آیت میں شرخ ضفا وَ عُمْیَانًا ﴾ دراصل اپنے لغوی معنوں میں استعال نہیں ہوا بلکہ یہ محاورہ ہے جس کے معنی و دہ جس سے میں نہ ہوں۔ بلکہ ان آیات کو غور سے سنتے اور دل میں جگہ دیتے ہیں۔ اب آگر اس آیت کی پرویز صاحب وحی پر عقل کی برتری فاہت کر دکھا کیں تو اسے ان کا کرشمہ ہی سمجھتا جائے۔ پھر جب سے پرویز صاحب وحی پر عقل کی برتری فاہت کر دکھا کیں تو اسے ان کا کرشمہ ہی سمجھتا جائے۔ پھر جب سے پرویز صاحب وحی پر عقل کی برتری فاہت کر دکھا کیں تو اسے ان کا کرشمہ ہی سمجھتا جائے۔ پھر جب آپ قرآن میں عقل کا اس طرح استعال کر سکتے ہیں تو احادیث کب ان کے معیار پر پوری اتر سکتی ہیں؟

<sup>﴿</sup> واضح رہے کہ مفہوم القرآن کے مقدمہ میں پرویز صاحب نے خود اس آیت کو ان آیات میں شار کیا ہے جن کا لفظی ترجمہ ہو ہی نہیں سکتا۔

www.muhammadilibrary.com آئینهٔ پَرویزیت محلی (حصه جُمِّم) وَفَاعِ حدیث اللهِ عَلَیْمَ عِدیث اللهِ عَلَیْمَ عِدیث اللهِ عَلَیْمِ عَدیث اللهِ عَلَیْمُ عَلِیْمُ عَلَیْمُ عَلَیْمُ عَلَیْمُ عَلَیْمُ عَلَیْمُ عِلَیْمُ عِلِیْمُ عَلَیْمُ عِلَیْمُ عَلَیْمُ عِلَیْمُ عِلیْمُ عِلِیْمُ عِلِیْمُ عِلیْمُ عِلِیْمُ عِلِیْمُ عِلیْمُ عِلیْمُ عِلیْمُ عِلیْمِ عِلْمُ عِلِیْمُ عِیْمُ عِلِیْمُ عِلیْمُ عِلِیْمُ عِلیْمُ عِلِیْمُ عِلیْمُ عِلیْمُ عِلیْمُ عِلیْمُ عِلیْمُ عِلیْمُ عِلیْمُ عِلیْمُ عِلِیْمُ عِلِیْمِ عِلِیْمُ عِلِیْمِ عِلِیْمُ عِلِیْمُ عِلِیْمِ عِلِیْمُ عِلِیْمِ عِلِیْمُ عِلِیْمُ عِلِیْمُ عِلِیْمُ عِلِیْمِ عِلِیْمُ عِلْمُ عِلِیْمِ عِلِیْمُ عِلِیْمِ عِلِیْمِ عِلِیْمِ عِلِیْمِ عِلْمُ عِلِیْمِ عِلِیْمِ عِلْمُ عِلِیْمِ عِلْمُ عِلِیْمِ عِلِیْمِ عِلِیْمِ عِلِیْمِ عِلِیْمِ عِلْمُ عِلِمُ عِلِمُ عِلِیْمِ عِلِیْمِ عِلِیْمِ عِلْمِ عِلْمُ عِلِمُ عِلِمُ عِلِمُ عِلِمُ عِلِمُ عِلِمُ عِلِمُ عِلِمِ عِلِمُ عِلِمِ عِلِمِ عِلْمِ عِلْمِ عِلِمِ عِلْمِ عِلْمِ عِلْمِلِمِ عِلْمِ عِلْمِ عِلِمِ عِلِمِ عِلِمِ عِلْمِ عِلْمِ عِلِمِ عِلِمِ عِلِمِ عِلْمِ عِلِمِ عِلِمِ عِلِمِ عِلْمِ عِلِمِ عِلِمِلْمِ ع

🙀 : دوم 🖈 🤇

## حدیث اور چند نامور ابلِ علم و فکر

اس باب میں پرویز صاحب نے ان چند نامور ہستیوں کے اقتباسات پیش کیے ہیں جنہیں طلوع اسلام صدیث کو شریعت کا حصہ نہ سیحضے میں ابنا برابر کا شریک سیحمتا ہے ۔ اور وہ ستیاں یہ ہیں۔ اقبال' شاہ ولی اللہ' امام ابو حنیفہ' عبداللہ سندھی' حمید الدین فراہی وسید سلیمان ندوی' مناظراحسن گیلانی سیطینی ہم مخصراً ان اقتباسات کا جائزہ چیش کریں گے۔

اقبال رطاقية : خطبات اقبال (ص١٦٣-١٦٨) كا يك طويل اقتباس بيش كيا كيا ب جس كا آخرى حصه يه ب -

"امام اعظم ابو حنیفہ رائیجہ نے جو (اسلام کی عالمگیریت میں خاص بھیرت رکھتے تھے) اپنی فقہ کی تدوین میں صدیثوں سے کام نہیں لیا۔ انہوں نے فقہ کی تدوین میں استحسال کا اصول وضع کیا جس کا مفہوم یہ ہے کہ قانون وضع کرتے وقت اپنے زمانے کے نقاضوں کو سامنے رکھا۔ ان طلات کی روشنی میں میں یہ جاتا ہے کہ انہوں نے اپنی فقہ کا مدار احادیث پر کیوں نہیں رکھا۔ ان طلات کی روشنی میں میں یہ سمجھتا ہوں کہ ان احادیث کے متعلق جن کی حیثیت قانونی ہے۔ امام ابو حنیفہ کا یہ طرز عمل بالکل معقول اور مناسب تھا۔ اگر آج کوئی وسع النظر مقنن یہ کہتا ہے کہ احادیث ہمارے لیے من وعن شریعت کے احکام نہیں بن سکتیں تو اس کا یہ طرز عمل امام ابو حنیفہ کے طرز عمل کے ہم آہنگ موگا۔ جن کا شار فقہ اسلامی کے بلند ترین مقننین میں ہوتا ہے۔ " (م-ح ص ۲۳۵)

اب دیکھے کہ اقتباس بالا کے دو پہلو ہیں۔ پہلا یہ کہ جو کھ اقبال ؓ نے امام ابو حنیفہ روائٹی کے متعلق تبھرہ کیا ہے آیا وہ صحیح ہے یا غلط؟ امام ابو حنیفہ روائٹی کے نزدیک حدیث کا مقام کیا تھا۔ یہ ایک الگ باب کی حیثیت سے بھی طلوع اسلام نے پیش کیا ہے۔ للذا اس پر تو بعد میں تبحرہ کریں گے۔ سردست اس کے پہلے پہلوکو زیر بحث لائیں گے اور وہ یہ ہے کہ کم از کم اقبال ؓ نے بھی نتیجہ اخذ کیا کہ امام ابو حنیفہ نے زمانہ کے تقاضوں کو ملحوظ رکھ کر حدیثوں سے کام نہیں لیا۔ اور اقبال خود بھی بھی پند فرماتے ہیں۔

ہمیں حیرت ہے کہ زندگی بھرعلامہ اقبال کے نظریات بدلتے رہے ہیں بھی وجہ ہے کہ ان کے کلام اور

www.muham madilibrary.com المنية برويزينية

تحریر میں ہر نظریہ سے متعلق تضاد پایا جاتا ہے۔ مثلاً۔

1 سیلے اقبال نیشنلٹ تھے اور یوں فرمایا۔

ذہب حمیس سکھاتا آپس میں بیر رکھنا ہندی ہیں ہم وطن ہیں ہندوستان ہمارا

ہندی ہیں ہمرد ماں ہیں۔ پھر جب اس نظریہ کو مردود قرار دیا اور اسلام کی طرف رخ کیا تو فرمایا۔ مصرحب اس نظریہ کو مردود قرار دیا اور اسلام کی طرف رخ کیا تو فرمایا۔

چین وعرب ہمارا ہندوستان ہمارا مسلم ہیں ہم وطن ہے سارا جہاں ہمارا

ایک وقت تھا جب آپ تصوف پر اس قدر فریفتہ تھے کہ آپ کے گھر پر ابن عربی کی کتاب کا ورس ہوتا تھا۔ پھر جب تصوف کی حقیقت سامنے آئی تو فرمایا۔ "تصوف سرزمین اسلام میں ایک اجنبی پودا ہے اور

صوفیه پر یول تبهره کیا۔ گو سفندے ور کبان آدم است سخم اوبر جان صوفی محکم است

بر مخیل بائے او فرمان ہوست جام او خواب آورد سمیتی رباست قوم با از شکر او مسموم گشت خفت از ذوق عمل محروم گشت

توم ہا از سفر او موم سف است ار دوں سے ہوا ہے۔ (3) روس میں اشتراکیت نمودار ہوئی تو آپ اس پر شریقہ ہو گئے کہ وہ لینن کو پینجبرے تھو ڑا ہی کم درجہ کاانسان سجھنے لگے اور فرمایا ''

نیت پنیبر و لیکن در بغل مارد کتاب حتیٰ کہ آپ کو کمیونسٹوں میں شار کیا جانے لگا تو آپ نے ایک اخباری بیاں کے ذریعہ تردید فرمائی۔ پھرجب

حتیٰ کہ آپ کو کمیونسٹول میں سار نیا جانے لا تو آپ نے ایک اسباری بیری ورمیہ ردید مرہی۔ ہر ، ب اس کی پوری حقیقت سامنے آئی تو فرمانے گئے۔ میں آل پیغیم ناحق شناس

دین آل پیغیبر ناحق شناس برمساوات شکم وارد اساس

آپ تقلید مخصی کے بھی قائل تھے اور اسے بمتر سمجھتے تھے چنانچہ اسرار خودی (۱۹۱۵ء میں سب سے پہلی تصنیف) میں فرماتے ہیں۔

مضحل گردد چوں تقویم حیات ملت از تقلید می گیرد ثبات راہ آباء روکہ ایں جمعیت است معنی تقلید ضبط ملت است پھر جمب تقلید کے نتائج پر غور کیا تو فرمانے لگے

تقلید کی روش سے تو بہتر ہے۔ خود کشی رستہ بھی ڈھونڈ خفر کا سودا بھی چھوڑ دے

ای طرح جب آپ نے خطبات اقبال (۱۹۲۸ء) میں لکھے تو حدیث رسول کے متعلق آپ کا ذہن وہی

www.muhammadilibrary.com أَكُنِهُ بِهُ وِيزَيِّتُ اللهِ المِلمُولِيِّ المِلمُولِيِيِ اللهِ اللهِ الله

کچھ تھا جیسا اوپر درج ہے۔ لیکن بعد میں اپنے فہم کو خود ہی غلط قرار دیا اور کہا۔

اصل دین آمد کلام الله معظم داشتن بس حدیث مصطفیٰ بر جال مسلم داشتن

نيز فرمليا:

بمصطفی برسال خوایش را که دین بهمه اوست اگر باو نرسیدی تمام بولهبی است

علامہ کے ان اشعار کے بعد ہمیں علامہ موصوف کی طرف سے صفائی دینے کی کچھ ضرورت باتی شیں رہتی۔ اب بیہ طلوع اسلام کی چا بکدستی ہے کہ اس نے خطبات اقبال والا اقتباس تو پیش کر دیا۔ لیکن بعد کا ذہن درج نہیں کیا۔ طالاتکہ پرویز صاحب ان اشعار سے بھی خوب واقف ہیں۔ اور اگر بھی اپنی تحریر کی تائید میں اقبال کے کلام کو پیش کریں تو دو سرے شعر کا آخری مصرعہ اگر باونہ رسیدی تمام بولھبی ست" تو درج کر دیتے ہیں۔ گر پہلا مصرعہ جسم صطفی برسال خویش را کہ دین ہمہ اوست " بھی درج نہیں فرمایا

شاہ ولی اللہ ": طلوع اسلام کے اقتباس بالا میں اقبال نے شاہ ولی اللہ کے فلفہ حدیث سے غلط بتیجہ نکالا اور اس کی دلیل یہ ہے کہ آگر شاہ ولی اللہ کا حدیث کے تعلق وہی ذہن ہوتا جو اقبال سمجھے تو شاہ ولی اللہ کم عدیث کی خدمت نہ کرتے۔ آپ نے (۱) موطا امام مالک کی فارسی میں بھی شرح لکھی جس کا نام مسفیٰ ہے (۲) بھر اسی موطا کی عربی میں شرح لکھی جس کا نام مسوی ہے (۱) بھر اسی موطا کی عربی میں شرح لکھی جس کا نام مسوی ہے (۱) تاویل الاحادیث۔ جس میں بعض متعارض حدیثوں میں تطبیق پیش کی گئی ہے (۱) انسان فی بیان سبب احداث اس کتاب میں ان چند میائل کا ذکر ہے جن میں بعض صحابہ اختلاف رکھتے تھے بھر اس کی وجوہ بیان کی گئی ہیں۔

غور فرمائے کہ آگر شاہ ولی اللہ کا وہی مسلک ہوتا جو اقبال سمجھے یا جو طلوع اسلام اپنے مسلک کی تائید میں پیش کر رہا ہے تو کیا الیا شخص حدیث کی اس طرح خدمت کر سکتا ہے؟ یا برصغیر میں موجود اہل سنت کے تینوں فرقوں (اہلی بیث ویوبندی 'بریلوی) میں سے سمی نے بھی شاہ ولی اللہ کے متعلق ایسا گمان کیا ہے؟ آپ گو اپنے آپ کو حنفی فد بہب سے وابستہ کرتے ہیں تاہم آپ تقلید شخصی کے قائل نہ تھے۔ بلکہ آگر صحیح حدیث مل جائے تو امام کے قول سے دستبردار ہو جاتے تھے۔

امام ابو حنیفہ ": امام صاحب کے متعلق طلوع اسلام نے بہت سے اقتباس دے دیے ہیں۔ جن سے نتیجہ یہ نکتا ہے کہ آپ اکثر حدیثوں کو قبول نہیں کیا کرتے تھے۔ بقول بعض آپ نے چار سو احادیث رؤ کیں اور بقول بعض آپ نے دو سو رڈ کیں۔ اور آپ قرآن کو سامنے رکھ کر قیاس واجتماد سے زیادہ کام لیتے تھے۔ اور نیزید کہ آپ کو زیادہ احادیث کاعلم بھی نہ تھا۔

آئيد بر muhàm madilibrary.com ومديث

"أكر رسول الله كى حديث مل جائے تو ميرا قول چھوڑ

یہ سب باتیں درست ہیں آپ نے باقاعدہ طور پر علم حدیث نہ سکھانہ اس کے لیے سفر کیانہ ہی تقید حدیث کے فن سے واقف تھے۔ اور نمی وجہ ہے محدثین نے امام موصوف کے متعلق بڑے سخت

ر ممار کس دیئے ہیں۔ ان تبصرول کا تذکرہ بھی طلوع اسلام نے کر دیا ہے۔ لیکن ان سب باتوں کے باوجود

ہمیں یہ دیکھنا چاہیے کہ کیا۔

(۱) میہ قول ان کا اپنا ہے اور درست ہے؟

«أُنْرُكُواْ فَوْلِيْ بِخَبْرِ رَسُولِ اللهِ ﷺ»

نيزيه قول كه:

﴿إِذَا أَصَعَ الْحَدِيْثُ فَهُو مَذْهَبِيْ» " "جب صحيح مديث لل جائ تووى ميراند جب ب- " اگر میہ دونوں اقوال فی الواقع امام موصوف کے ہیں تو علامہ اقبال کو یا طلوع اسلام کو یا کسی دو سرے کو

کیا حق پنچا ہے کہ وہ ان پر منکر کے بیث کا فتوی لگائے یا طلوع اسلام انہیں ابنا ہم مسلک قرار دے۔ پھر ہمیں یہ بھی و کھنا جائے کہ ان کے متبعین حنق حضرات بھی یہ تشکیم کرتے ہیں کہ آپ نے فقہ مرتب کرتے وقت صرف قرآن کو سامنے رکھاتا اور حدیث کو نظرانداز کر دیا تھا؟

آپ کے زیرک اور مقنن ہونے میں کلام میں۔ پھر آپ میں علم حدیث کی کمی بھی تھی۔ للذا جب آپ کوئی ایس حدیث سنت جو آپ کو پہلے معلوم نہ ہوئی آئیں پر فورا عقل کی رو سے تنقید کر دیتے تھے۔ تقید کرنا بھی کوئی جرم نہیں۔ صحابہ سے خود ایسے موقعوں پر تفید منقول ہے۔ امام صاحب پر الزام اصل سے

ہے کہ آپ کوئی نئ حدیث من کر اس کی تحقیق کرنے کی بجائے فور اس پر جمارت سے تقید کر دیتے تھے۔ یمی وجہ ہے کہ تمام فقهاء میں سے نبی ایک امام ہیں جو "اہل الراح" کے لقب سے مشہور ہوئے۔ اور اس لقب کے مقابلہ میں باقی مسلمان المحدیث کمانے گئے۔ حدیث کے معاملہ میں عقل کا ایبا آزادانہ استعال فی الواقعہ امام صاحب کا ایک کمزور پہلو ہے۔ جس کے اثرات آپ کے متبعین میں بھی پائے جاتے ہیں جن لوگوں نے حدیث کے معاملہ میں خلن واشتباہ کو پیدا کیا۔ وہ اپنے آپ کو حنفی کہلانے میں عافیت سمجھتے تھے۔ معتزلین بھی سب کے سب حنفی کہلاتے تھے۔ اور پرویز صاحب بھی فقہ حنفی کے مطابق نماز پڑھنے کا دعویٰ رکھتے ہیں۔ پھر جن لوگوں کے نام طلوع اسلام نے گنوائے ہیں۔ مثلاً عبیداللہ سندھی مید

الدین فراہی مناظرا حسن گیلانی ہیہ سب حنفی ہی تھے۔ البتہ پرویز صاحب نے سید سلیمان ندوی کا نام خواہ مخواہ ورج کر دیا ہے۔ سید سلیمان ندوی وہ هخصیت ہیں جنہیں علامہ اقبال نے اپنے خطبات برائے تبھرہ و تفید بھیجے تھے۔ لیکن آپ نے ان خطبات کے مضامین سے اتفاق نہ رکھتے ہوئے تبصرہ کرنے سے انکار کر

مولانا عبید الله سندھی: آپ نومسلم ہیں۔ رام چند سنار کے ہال ۱۸۷۲ء میں باب کی وفات کے بعد پیدا

#### 

ہوئے پندرہ سال کی عمر میں مسلمان ہوئے۔ پہلے سندھ میں اپنے ماموں کے ہاں رہے اور وہیں ہے ابتدائی دینی تعلیم حاصل کی۔ بعد ازاں مدرسہ دیوبند میں تعلیم حاصل کرنے کے بعد مدرس لگ گئے۔ انگریز کے خلاف سیاسی سرگرمیوں کی بناء پر آپ کو مسند تدریس سے الگ کر کے مدرسہ سے نکال دیا گیا۔

(تحريك جهاد --- صلاح الدين يوسف ص٢٦)

اپ عالم دین ہونے کے بجائے ایک سیاسی شخصیت کے طور پر زیادہ مشہور ہوئے۔ ۱۹۱۵ء میں افغانستان کے عام دین ہونے کے بجائے ایک سیاسی شخصیت کے طور پر زیادہ مشہور ہوئے۔ ۱۹۱۵ء میں اور روس کا گئے اور کا نگریس سمیٹی سے کیا۔ ترکی اور روس کا بھی دورہ کیا۔ آپ چاہتے تھے کہ تمام مسلمان متحد ہو جائمیں۔ لیکن اس مشن میں آپ کامیاب نہ ہو سکے۔ ۱۹۳۷ء کو واپس آگئے اور ۱۹۴۲ء میں وفات یائی۔

آپ کی دینی بصیرت کا اندازہ اس بات ہے ہوتا ہے کہ آپ اناجیل اور احادیث کو برابر کا درجہ دے رہے ہیں۔ حالانکہ کتب احادیث دو پہلوؤں ہے اناجیل ہے فوقیت رکھتی ہیں۔ ایک بیر کہ حدیث میں سلسلہ سند مذکور ہوتا ہے۔ دو سرے بیر کہ اس کی سند کی تحقیق مزید کے لیے بھی اساء الرجال کی کتب موجود ہیں۔ طلوع اسلام نے عبید اللہ سندھی کے لیک مضمون ہے جو الفرقان دہلی کے ''شاہ ولی اللہ نمبر'' میں جھپا تھا۔ چند اقتباسات پیش کے ہیں جن میں سے آیک تو اناجیل اور احادیث کے مہاوی درجہ کے متعلق تھا۔ اور دوسرا بہ ہے:

"میں نے شخ عبدالحق محدث دہلوی (م۱۰۵۲ء) کے مقد میں جب یہ مضمون دیکھا کہ بچاس کے قریب صدیث کی گئی ہیں اور شخ صاحب نے اس حریث کی گئی ہیں اور شخ صاحب نے ان سب کو ایک درجہ پر رکھا ہے۔ وہ صحاح میں غلط روایات کا انتقاط مانتے ہیں جس طرح باتی کتب میں 'تو میرے دماغ پر ایک پریشانی می طاری ہو گئی۔" (م-ح ص۲۳۰)

اس اقتباس سے معلوم ہوتا ہے کہ حدیث کے متعلق مولانا عبید اللہ سندھی کو مشکوٰۃ کے مقدمہ سے معلوم ہوا کہ کتب احادیث کا معلوم ہوا کہ کتب احادیث کی تعداد بچاس کے لگ بھگ ہے۔ محدثین نے جو مقبول اور مردود احادیث کا معیار مقرر کیا ہے۔ اس کا بھی انہیں علم نہ تھا کہ صحت کے لحاظ سے ان کتب احادیث کے درجات محدثین کے زدیک کیا ہیں؟

البتہ یہ معلوم نہیں ہو سکا کہ مولانا موصوف پر پریشانی اس وجہ سے طاری ہوئی تھی کہ کتب احادیث میں صحیح اور غلط روایات کا اختلاط ہے یا اس وجہ سے کہ شخ صاحب نے ہر طرح کی کتب احادیث کو ایک درجہ پر رکھنا بھی تو ایک فاش غلطی ہے اور اگر رکھنا ہمی تو ایک فاش غلطی ہے اور اگر آپ کی پریشانی کی وجہ صحیح اور غلط احادیث کا اختلاط ہے تو یہ بات بھی تمام ذخیرہ اجادیث سے بیزاری کی معقول وجہ نہیں بن سکتی۔ عدالتوں میں جاکر لوگ بچ سے زیادہ جھوٹ ہو لتے ہیں۔ تو کیا بھی کس نے اس معقول وجہ نہیں بن سکتی۔ عدالتوں میں جاکر لوگ بچ سے زیادہ جھوٹ ہو لتے ہیں۔ تو کیا بھی کس نے اس سے یہ نتیجہ بھی نکالا ہے کہ عدالتیں بے کار چیز ہیں۔ کیونکہ وہاں بچ سے زیادہ جھوٹ بولا جاتا ہے۔ تو جس

www.muhammadikibrary.com المُنْدُرُ رَبِّيْتُ وَالْعُ مِدِيثُ اللهِ الل

طرح عدالتوں میں جرح و محقیق کے بعد بھی سے بات معلوم ہو ہی جاتی ہے۔ اس طرح احادیث کی صحت کی بھی جانچ پڑتال کی جا چکی ہے اور مزید تحقیق کا میدان بھی موجود ہے۔ لنذا آگر عدالتوں کی افادیت مسلم ہے تو کتب احادیث سے ایسی پریشانی اور بیزاری کا اظهار کس بنا پر کیا جاتا ہے؟

بعد ازال طلوع اسلام نے سندھی صاحب کا ایک اور اقتباس پیش کیا ہے کہ "حافظ ابن حجر کی تحقیق کے مطابق بخاری میں بھی چالیس کے قریب ایس احادیث موجود ہیں جن کی اساد میں ضعف ہے" (م۔ ح ص ۲۴۱) اس سے حدیث بیزار طبقہ اس نتیجہ پر پنچا کہ جب بخاری جیسی کتاب جے اصح الکتاب بعد کتاب

الله مسمجها جاتا ہے۔ میں بھی ضعیف روایات موجود ہیں تو پھر احادیث پر اعتماد کیسا؟ حالانکہ نتیجہ اس کے

برعکس نکلتاہے اور وہ پیہ ہے کہ . 🗊 بخاری جیسی صحیح کتاب کو بھی وہ درجہ حاصل نہیں جو قرآن کو ہے۔ للذا یہ کتاب اصح الکتاب بعد

كتاب الله بي كهلا سكتي ہے۔ 2 اس کے اصح الکتاب ہوئے کا س سے زیادہ کیا جوت ہو سکتا ہے کہ ابن عسقلانی جیسے ماہر فن حدیث کو جس نے بخاری کی کا جلدون میں شرح بھی لکھی اور فن رجال پر کتابیں بھی تصنیف کی ہیں۔ بخاری کی ساڑھے سات ہزار احادیث یں جے صرف عالیس احادیث ایس مل سکی ہیں جن کی سندوں

میں مذکور اشخاص میں سے کسی مخص کا ضعف کی کو معلوم ہو سکا۔ 3 اس تحقیق کے بعد بخاری کی باقی ۲۳۹۰ احادیث نے جین کا اور زیادہ ورجہ حاصل کر لیا ہے۔

سندھی صاحب کا آخری اقتباس جو طلوع اسلام نے درج کیات ہی ہے کہ بخاری میں کچھ احادیث ایک بھی ہیں جو مساجد میں پڑھائی جا سکتی ہیں۔ لیکن کالجوں میں یا ایک نومشم پور پین کو نہیں پڑھائی جا سکتیں۔ اور الی حدیثوں کا ذکر سندھی صاحب مجلس عامہ میں نہیں' کسی فارغ التھیل طالب علموں کی خصوصی مجلس میں ہی کمہ سکتے ہیں۔ لہنما حدیث کی طرف ہے ان کا یقین متزلزل ہونے لگا۔ اور قرآن کی طرف توجہ

برصف للي : (م- ح ص٢٩٢)

اب دیکھئے جمال تک قرآن کی طرف توجہ بڑھنے کا تعلق ہے تو یہ بہت انچھی بات ہے اور ایہا ہی ہونا چاہئے ۔ اور ہم گھین سے کمہ سکتے ہیں کہ اگر آپ احادیث سے پہلے قرآن کی طرف ہی توجہ بوھاتے تو حدیث میں یقین کے تزلزل کی نوبت ہی نہ آتی۔ رہا ایس حدیثوں کا معاملہ جنہیں آپ کالجوں میں یا ایک نو مسلم یورپین کو نمیس بر ها سکتے تو ان میں سے کسی ایک حدیث کا بھی آپ نے ذکر نمیں فرمایا۔ شاید یہ وہی حدیثیں ہول جنہیں طلوع اسلام نے ایک الگ باب " بخاری کی چند احادیث" کے تحت جمع کر دیا ہے۔ اور جن كاجواب بهى مم نے "بخارى كى قابل اعتراض احاديث" كے تحت دے ديا ہے۔

مولانا حمید الدین فراہی اور امین احسن اصلاحی: یه دونوں حضرات حنفی ہیں۔ اور حنفی ندہب میں حدیث اور بالضوص "خبر واحد" کے قابل احتجاج ہونے اور اسے عقیدہ کی بنیاد بنانے سے متعلق جو کمزور

#### آئیز، www.muhannadilybrary.comپرین سرن صدیت

پہلو موجود ہے۔ دہ ان حضرات میں بھی پایا جاتا ہے تاہم میہ حضرات اصولی طور پر سنت کو ججت ادر شریعت کا حصہ تسلیم کرتے ہیں۔

مولانا مناظراحسن گیلانی: اگر چه حنی ہونے کی بنا پر آپ کی تحریر میں خرواحد سے متعلق وہ کمزدر پہلو موجود ہے۔ جس کا ہم نے اوپر ذکر کیا ہے۔ تاہم آپ نے تدوین حدیث لکھ کر درج ذیل امور پر روشنی المال ہے۔

ا احادیث کی تدوین تیسری صدی میں نہیں ہوئی جیسا کہ طلوع اسلام کا دعویٰ ہے۔ بلکہ تحریر و تدوین حدیث کا عمل دور نبوی سے ہی شروع ہو گیا تھا اور اس میں تیسری صدی تک کسی وقت بھی انقطاع داقع نہیں ہوا۔

حدیث کی حیثیت مستقل دائی ہے 'نیز جیت شرعیہ اور شریعت اسلامی کا دو سرا اور مستقل مافذ ہے۔
 عام تاریخ کی کتابوں اور احادیث میں زمین و آسان کا فرق ہے۔ (یہ فرق ہم نے اس کتاب سے "تاریخ اور حدیث میں فرق" کے شخصی اس کتاب میں درج کیا ہے)۔

اب طلوع اسلام نے تدوین حدیث کے ص ۳۸۳ سے گیلانی صاحب کا جو اقتباس پیش کیا ہے۔ اس میں کیلانی صاحب تو یہ تاثر دے رہے ہیں کہ مجھی بخاری کے اصل نام سے ظاہر ہوتا ہے کہ یہ محض عام تاریخی کتاب نہیں۔ بلکہ بوری عالم انسانیت پر اثر انواز ہونے والی بستی (حضور اکرم ساڑیکیم) کے سنری دور کی نمایت متند تاریخ ہے۔ لیکن طلوع اسلام کو بتیجہ کے تھی پر صرف رسول اللہ کے عمد مبارک کی تاریخ یادرہ گیا اور پھر دوسری کتب احادیث کو بھی محض تاریخی کتب فراورے دیا ہے۔

مندرجہ بالا تصریحات سے یہ نتیجہ افذ کیا جا سکتا ہے کہ حدیث اور الخصوص "خبرواحد" کو شک وشبہ سے دیکھنے والا طبقہ بالعوم امام ابو حنیفہ کا مقلد ہوتا ہے۔ اور یہ بات انہیں امام موصوف کی تقلید کے ذریعہ سے وریڈ میں ملی ہے۔ "امام ابو حنیفہ اور حدیث" کے عنوان سے طلوع اسلام نے ایک الگ باب باندھا ہے اس میں بعض محدثین کے امام موصوف کے متعلق تبھرے بھی درج ہیں۔ جن میں آخری تبعرہ یہ ہے۔ ابراہیم حربی کہتے ہیں کہ:

امام ابو حنیفہ ریائیے نے علم <sup>©</sup> میں ایسی بہت سی چیزیں داخل کر دی ہیں جن سے خلل پانی کو چبانا زیادہ اچھا ہے۔ میں نے ایک روز امام ابو حنیفہ کے کچھ مسائل امام احمد بن حنبل کے سامنے پیش کیے تو وہ تعجب کرنے گئے اور کہنے لگے۔ ''اییا معلوم ہو تا ہے کہ ابو حنیفہ تو بالکل ہی ایک نیا اسلام تصنیف کر رہے ہیں۔'' (م-ح ص ۲۷ بحوالہ خطیب ج ۱۳ ص ۱۲۲) میں۔'' (م-ح ص ۲۷ بحوالہ خطیب ج ۱۳ ص ۱۲۲)

اس دور میں علم کالفظ «علم الحدیث» کے لئے استعال ہو تا تھا۔

کوئی نئ بات نہیں: "لنذا اگر کوئی مخص آج حدیث کے متعلق وہی بات کیے جو امام اعظم کے متعلق سمی گئی اور ایسے مخص کے متعلق ہمارا قدامت پند طبقہ کیے کہ ایک نیا دین پیدا کیا جا رہا ہے تو یہ بات

بھی کوئی نئی نہیں ہوگی شروع سے ہی جلی آرہی ہے۔" (م-ح ص ۲۷)

دیکھا آپ نے امام احمد بن حنبل کا امام ابو حنیفہ کے متعلق تبھرہ۔ پرویز صاحب کے لیے کس قدر اطمینان بخش ثابت ہوا ہے جب پرویز صاحب بر ان کی این جماعت کی طرف سے "المیزان" کی مشترکہ

رقم ہضم کر جانے کا الزام لگا۔ تو اس وقت بھی آپ نے یمی کچھ کہا تھا کہ بیہ کوئی نئ بات نہیں۔ رسول اللہ التَّهِيمُ يرِ بَهِى منافقول نے ﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ يَلْمِؤُكَ فِي الصَّدَفَّتِ ﴾ كمه كر الزام لگايا تھا۔ اگر مجھ يربيه "منافق لوگ" ایبا الزام نگارہے ہیں تو یہ بات شروع سے چلی آرہی ہے۔ آپ کے اس طرز استدلال پر آپ کی

بزم کے ایک رکن چوہدری محمد علی بلوچ تبصرہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔ "صحافق بازی اری کی ایک تکنیک یہ بھی ہے کہ جب آپ کے کسی کام پر اعتراض کیا جائے تو آپ کسی

مشہور ہستی کا نام لے دیجیے جس کا تقریس واحترام مخاطب کے لیے مسلم ہو اور اس ہستی کی کسی ایسی ہی غلطی کی نشان دہی کر دیجیے جیسی آپ ہے سرزد ہوئی ہے۔ اور کمہ دیجیے کہ یہ الیی کوئی بوی بات نہیں ہے" اپنے جرم کو ہلکا کرنے کے لیے کسی مشہور حتی کو اپنی سطح پر لا کھڑا کرنا تو دنیا کے بہت ہے شاطروں کا شیوہ رہا ہے۔ لیکن اس مقصد کے لیے حضور اکرم ملک کی جستی کو وہی شخص استعال کر سکتا ہے جس کے دل میں خوف خدا بلکہ ایمان کا شائبہ بھی نہ رہا ہو۔ واقعہ بیرے کہ حضور اکرم ﷺ پر اس انداز کا الزام تجھی بھی نہیں لگایا گیا کہ آپ معاذ اللہ پیے کے معاملہ میں گڑ بو کرتے ہیں۔ آپ کے متعلق منافقین نے محض یہ الزام لگایا تھا کہ آپ صد قات میں ہے ہم لوگوں کو کم دیتے ہیں۔ اور دو سرے ضرورت مندوں کو

زیادہ ' یہ بات نہیں کہ انہیں معاذ اللہ یہ شکایت پیدا ہوئی ہو کہ آپ معاذ اللہ خور کھے لے لیتے ہیں۔ دنیا جانتی ہے کہ حضور اکرم التی یا نے صدقات کے اموال کو اپنے اور اپنے اہل وعیال پر حرام کر رکھا تھا۔ (حدیث دلگدازے ص۲۷-۲۸)

پرویز صاحب نے امام ابو حنیفہ پر انکار حدیث کا الزام لگا دیا۔ حالا نکہ امام موصوف تو حدیث کو جبت شرعیہ اور شرعی قانون کامستقل' الگ اور دوسرا ماغذ تسلیم کرتے تھے۔ اور پرویز صاحب ان باتوں کے مکر ہیں۔ اہم آپ کو امام احدین طنبل کے امام ابو طنیفہ پر تبصرہ سے بہت تسلی ہوگئی۔







( باب:سوم )

## جمع قرآن روایات کے آئینے میں

## طلوع اسلام کے اعتراضات کا جائزہ

ہی کب ملی تھی کہ وہ سارے قرآن کو از سر نور موجودہ ترتیب کے مطابق لکھوا سکتے؟ پھر "طلوع اسلام" کا

یہ دعویٰ کہ "جب رسول اللہ المالیۃ کے اس وفات ہوئی ہائی وقت امت کے لاکھوں افراد کے پاس قرآن اپنی اس موجودہ ترتیب کے لحاظ سے لکھا ہوا موجود تھا' از خود کی فلط اور باطل قرار پاتا ہے۔ اس دعویٰ پر دلیل یہ دی گئی تھی کہ "آپ ساٹھیا نے جمتہ الوداع کے خطبہ میں لاکھوں افراد کے مجمع سے یہ اقرار لیا تھا کہ میں نے تہمیں اللہ کا پیغام پنچا دیا ہے۔ اس جبوت کی کمزوری اس سے بڑھ کر کیا ہو سکتی ہے کہ دعویٰ اور دلیل میں کوئی باہمی ربط نہیں۔ دعویٰ یہ ہے کہ امت کے لاکھوں افراد کے پاس تران کے موجودہ ترتیب کے لیاظ سے لکھے ہوئے نسخ موجود تھے اور دلیل ہے کہ آپ ساٹھیا نے جمتہ الوداع میں لاکھوں افراد سے یہ لیاظ سے لکھے ہوئے نسخ موجود تھے اور دلیل ہے کہ آپ ساٹھیا نے جمتہ الوداع میں لاکھوں افراد سے یہ

اینے دعویٰ کی تردید: آگے چل کر "طلوع اسلام" اپنے اس دعویٰ کی خود ہی تردید فرما دیتا ہے۔ چنانچہ "قرآن کے لاکھوں ننج "کے ذیلی عنوان کے تحت درج ہے کہ:

پوچھا کہ 'کیا میں نے تہمیں اللہ کا پیغام پنچا دیا؟ " تو انہوں نے جواب دیا "ہاں" اسے ہی کہتے ہیں "سوال

"امام ابن حزم نے لکھا ہے کہ خلیفہ اول کے زمانہ میں کوئی شہر ایبا نہیں تھا جمال اوگوں کے پاس بکٹرت قرآن کریم کے نیخ نہ ہوں اور حضرت عمر بڑاٹھ کے زمانے میں اس کتابِ عظیم کے لکھے ہوئے نیخ ایک لاکھ سے کم نہ تھے۔" (طلوع اسلام 'فروری ۱۹۸۲ء ص۱۲)

اب دیکھئے اس شارہ کے ص ۱۱ پر تو یہ فرما رہے ہیں کہ ''جب نبی اکرم سائی آم اس دنیا سے تشریف لے گئے ہیں تو یہ (قرآن) بعینہ ای شکل اور ترتیب میں' جس میں یہ اس وقت ہمارے پاس ہے' لاکھوں

ناع مديث بين www.muhammadifibrary\_وom

مسلمانوں کے پاس موجود اور ہزاروں سینوں میں محفوظ تھا'' اور ص ۱۲ پر فرما رہے ہیں کہ ''حضرت عمر بٹاتھ کے زمانے میں اس کے نشخ ایک لاکھ ہے کم نہ تھے۔''

عامع قرآن کون؟: سوال سے ہے کہ اس وقت جو قرآن کریم ہمارے پاس موجود ہے' اس کو جمع کس نے

۔ کیا تھا؟ آیا خود رسول اللہ ملٹی کیا نے جمع فرمایا تھایا حضرت ابو بکریا حضرت عثمان میں تھا۔ نے؟ ''طلوع اسلام کا ب کی میں کی اس کی جمع بھرینی میں ایک انٹیسل نے کیا تھا۔ این جہ جامع قرآن حضرت ابو بکریا حضرت

کہنا ہے کہ اس کو جمع بھی خود رسول اللہ ماٹھیا نے ہی کیا تھا۔ اور جو جامع قرآن حضرت ابو بکریا حضرت مضاعب عام

عثمان بھی تھا مشہور ہیں۔ تو یہ باتیں غلط ہیں چنانچہ اپنے اسی نظریہ کی وضاحت کرتے ہوئے وہ لکھتا ہے۔ "ضمناً یہ سمجھ لینا چاہیے کہ حضرت عثمان بڑاتھ کو جو جامع القرآن کما جاتا ہے۔ تو یہ بھی صحیح نہیں۔ آپ جامع القرآن نہیں تھے بلکہ دیگر خلفاء کی طرح ناشر قرآن ہی تھے۔ انہوں نے البتہ اس کا اہتمام

آپ جائے اسران میں سے بلد دیر حلفاء کی حرح نامر فران ہی سے۔ انہوں نے ابنتہ اس 1 اہمام ضرور کیا کہ کمیں کوئی نسخہ ایبانہ رہے جو ان متند اور مصدقہ نسخوں (وہ سات یا آٹھ نسخ جو آپؓ نے مرتب کرا کر مختلف دیار وامصار میں بھیج تھے) کے مطابق نہ ہو اور ایبا کرنا نمایت ضروری تھا۔ لوگوں نے جو نسخ اپنے اپنے طور پر مرتب کیے تھے۔ ان میں سمو اور خطاء کا امکان ہو سکتا تھا۔ اس

زمانے میں چھاپے خانے تو تھے نہیں کہ حکومت اپنی زیر نگرانی قرآن کریم کے لاکھوں نسخے چھپوا کر تقسیم کر دیتی اور اس طرح غیر مصدقہ سنتی اتی نہ رہتے۔ اس کے لیے یمی انظام کیا جا سکتا تھا کہ مصدقہ نسخے مختلف مراکز میں بھیج کر ہدایت کر دی جاتی کہ ان کے مطابق اپنے لیے نسخے مرتب کر

لیں اور اگر کسی کے پاس کوئی الیا نسخہ ہو جو ان کے صلیق نہ ہو'اسے تلف کر دیا جائے۔ تاکہ کسی الیسے نسخ کی اشاعت نہ ہونے پائے جس میں کوئی غلطی ہو۔ (حوالہ ایضاً ص۱۲) اس اقتباس سے مندرجہ ذیل سوالات ذہن میں ابھرتے ہیں۔

حضرت عثمان بٹائن بھی دوسرے خلفاء کی طرح ناشر قرآن ہی تھے اور بحثیت ناشر قرآن ان کاکار نامہ بیہ تھا کہ انہوں نے سات یا آٹھ نقول تیار کروا کر مختلف مراکز میں بھیجی تھیں۔ بیہ تو ان کا بحثیت ناشر کار نامہ تھا۔

ھا کہ انہوں نے سات یا انھ سوں خار کروا کر سف کرا کر یاں جن یں۔ یہ وان ہا بیاب کر حربات ہے۔ بھر یہ بھی تو بتانا چاہئے تھا کہ دوسرے خلفاءنے بحیثیت ناشر قرآن کیا کارنا ہے سرانجام دیے تھے؟ نام

حضرت عثمان بٹائند کا بید کام کرنااس لیے ''نهایت ضروری تھا کہ لوگوں نے جو تنخے اپنے اپنے طور پر مرتب کیے تھے ان میں سہو وخطا کا امکان ہو سکتا تھا'' اور میں وہ سہو دخطا کا امکان تھا جے کتاب المصاحف لابن الی داؤد میں بیاای طرح کے دو سرے مصاحف میں بیان کیا گیا ہے۔ ان مصاحف میں بیان شدہ اختلافات کا کثیر

ابی داود دیں یون میں سے رو سرے عنو سے میں ہیں یو ہوئے۔ ان سے سے میں ہیں سرہ مساب کی صفحہ کیوں قرار دیتے ہیں؟ حصہ ایسے ہی سہو وخطاکے امکانات پر مشتمل ہے۔ پھر آپ ان روایات کو وضعی کیوں قرار دیتے ہیں؟

© حکومت نے جو نسخے تیار کروائے تھے' تو ان میں بھی سہو وخطا کا امکان تھا۔ کیونکہ یہ انسانوں ہی نے

کھھے تھے۔ کتاب المصاحف والوں نے الی ہی اغلاط کو اختلاف کمہ کر اگر پیش کیا تو آخر کون سا جرم کیا؟ جے طلوع اسلام اچھال اچھال کر مهیب اختلافات کی صورت میں پیش کرتا ہے۔

عثان مٹائن نے یہ ننے اس لیے مختلف مراکز میں بھیج تھے کہ ''لوگ ان کے مطابق اپنے

مريث به www.muhamnnadlibfary.com

اپنے نسخے مرتب کر لیں" جس کا واضح مطلب میہ ہے کہ لوگوں کے پاس جو نسخے پہلے سے موجود تھے' وہ اس تر تیب کے موافق نہیں تھے۔ جو تر تیب حضرت عثمان بڑاٹھ نے دی تھی جو امت کے نزدیک متند نسخہ قرار پائی۔ اگر میہ تر تیب پہلے سے ہی رسول اللہ ملٹائیا ہم خود دے چکے تھے تو حضرت عثمان بڑاٹھ کو میہ ہدایت دینے کی کیا ضرورت تھی؟ کہ لوگ اب اس" امام" کے مطابق اپنے نسخے مرتب کر لیں؟

یہ مرورے می ، مہ وی ، بب اس ، بہ سے میں ، ب سے سی رب ریں .

"طلوع اسلام" کے نزدیک بھی مناسب بات یمی ہے کہ "ایسے سابقہ تمام نسخوں کو تلف کر دیا جائے ، جو اس "امام" کے مطابق نہ تھے" اب یمی مناسب بات جب کسی روایت میں فدکور ہوتی ہے تو "طلوع اسلام" کے ہاتھ گویا ایک نیا شغل آجاتا ہے اور مزے لے لے کر اسے اچھالنے کی کوشش کرتا ہے۔ کہ مثلاً عبداللہ بن مسعود رُثافِد نے اپنے صحیفے جلانے سے انکار کر دیا تھا یا مثلاً مروان نے حضرت حفصہ بھی اللہ والے نسخے کو جلا دیا" وغیرہ وغیرہ دغیرہ۔

## قرآن کی موجودہ شکل تک کے مختلف مراحل

اب پیشتراس کے کہ ہم قرآن کی جمع و تدوین پر "طلوع اسلام" کے اعتراضات اور ان کا جائزہ پیش کریں۔ ضروری معلوم ہوتا ہے کہ ایسے تمام مراحل کا ذکر کر دیا جائے جن سے گزر کر قرآن مجید موجودہ شکل وصورت میں ہم تک پہنچا ہے۔

#### ا- دور نبوی سن انبوت تاسن ااه:

© طوالت کے لحاظ سے قرآن کریم کی سورتوں کی تین قسمیں ہیں (اسے سبع طوال۔ بعنی سورہ بقرہ سے لے کر الاعراف تک چھ' اور ساتویں سورہ کمف۔ (۲) مئتین وہ سور تیں جن میں آیائی کی تعداد سوسے زائد ہے۔ (۳) مثانی۔ وہ سور تیں جن میں آخوں کی تعداد سوسے کم ہے۔ چھوٹی چھوٹی سور تیں تو بالعموم یکبارگی نازل ہوتی رہیں۔ وہیں جو تیسویں بارہ کے آخر میں ہیں لیکن بڑی سور تیں وقفوں کے ساتھ نازل ہوتی رہیں۔

© ہرا یک سورت خواہ کتنی ہی چھوٹی ہو'اسے بھی منصل ہی کما گیا کیونکہ وہ بھی اپنے مضمون میں ہر پہلوسے کمل ہے۔ گویا قرآن کی ہرا یک سورت اپنے مقام پر ایک مستقل مضمون پیفلٹ یا کتاب کی حیثیت رکھتی ہے۔ اس لحاظ سے سورت اخلاص اور سورہ فاتحہ بھی ایسے ہی ایک الگ کتاب ہے جیسے سورہ البقرہ ایک الگ اور مستقل کتاب ہے جیسے سورہ البقرہ ایک الگ اور مستقل کتاب۔ ارشاد باری ہے:

﴿ رَسُولٌ مِنَ ٱللَّهِ يَنْلُوا صُحُفَا مُطَهَّرَةً ﴿ فِيهَا "الله كَى طَرف سے رسول الْهَيْمُ پاک صحيف علاوت كُنُبُّ فَيِمَةً ﴿ وَهُو مِنْكُمُ مُ لَا اللهِ اللهِ اللهِ ١٠٠٨) ﴿ رَبَّ اللهِ اللهِ اللهِ ١٠٠٨) ﴿ رَبَّ اللهِ اللهِ ١٠٠٨)

اس آیت میں کتاب کے بجائے کتب کا لفظ اننی قرآن کی سورتوں کی طرف اشارہ کر رہاہے اور ان سب سورتوں یا کتابوں کے مجموعہ کا نام قرآن ہے اور وہ بھی ایک کتاب ہے۔

کسی سورت کا کوئی حصہ جب نازل ہو تا تو حضرت جبریل النہے ہیہ بھی بتا دیتے تھے کہ یہ تازہ نازل

## رفاع مديث برويي www.muhannadilibrary.com.

شدہ آیات فلال سورت کے فلال مقام پر بردھی جاکیں گی۔

سرہ ہیا ہے میں ورت سے میان کا <sub>اپ</sub>ر پر ارشاد باری ہے:

﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمَعَكُمُ وَقُرْءَانَهُ ۞ ﴿ "اس وحى كوجمع كرنااور پڑھنا پڑھانا ہمارے ذمہے " (القبامة ٧٥/ ١٧)

قرآن کی ترتیب نزولی قائم کرنا منشائے اللی کے خلاف بھی ہے۔ اور ناممکن بھی۔ کیونکہ ایسی صورت میں ان کئی ایک سورتوں کے 'جو کسی ایک معین عرصہ کے درمیان نازل ہو رہی تھیں' مضامین گڈیڈ ہو جاتے۔

احادیث صححہ میں ندکور ہے کہ جبریل ملت ہم سال رسول اللہ ماہیا ہے قرآن کا معارضہ (یا جے موجود زمانہ کے حفاظ کی اصطلاح میں "دور" کما جاتا ہے) کیا کرتے تھے۔ اور یہ معارضہ ماہ رمضان کے موجود زمانہ کے حفاظ کی اصطلاح میں "دور" کما جاتا ہے) کیا کرتے تھے۔ اور یہ معارضہ ماہ رمضان کے مدین ہے۔

پورے مینے میں ہو تا تھا۔ حفرت ابن عماس ڈیکھا کتے ہیں کہ: «لأَنَّ جِبْرِیْلَ کَانَ یَلْقَاهُ فِي کُلُ لَیْکَۃِ فِي "رمضان کے مینے کی ہررات کو جبریل مُلٹِی 'رسول شَھْر رمَضَانَ حَتَّی یَنْسَلَخُ یُعْرِضُ عَلَیْهِ اللّٰہ مِنْکَیْا کے پاس آتے اور قرآن کا معارضہ کرتے

شَهْرِ رَمَضَّانَ حَتَّى يَنْسَلَخُ يُعْرِضُ عَلَيْهِ الله الله اللهُ المَهْرِ كَ بِاس آتِ اور قرآن كا معارضه كرت رسُولُ اللهِ عَلَيْهِ الْقُرْآنَ» (بخاري، كتاب بيل تك كديه ممينة كزرجا ؟. "

التفسير، باب كان جبريل يعرض القرآن...)

کا پیغام تھا (بخاری' حوالہ ایعنا) اس کا مطلب ہے ہے کہ بیہ معارضہ ہر سال اتناہی ہو تا تھا جتنا کہ قرآن نازل ہو چکا ہو تا البتہ آخری سال میں دو سری بار جو معارضہ ہوا تو وہ پورے قرآن کریم کا ہوا تھا۔

ق نماز کے دوران یا علاوت کے وقت یہ کوئی پابندی نہ تھی کہ فلاں سورہ پہلے پڑھی جائے اور فلال بعد میں۔ البتہ یہ پابندی ضرور تھی کہ آیات کا ربط ونظم' جو بذریعہ وحی مقرر کیا گیاتھا اس میں کسی قتم کی تقدیم و تاخیر نہیں کی جا کتی۔

© عمد نبوی سال میں ہر محض بلا لحاظ تقدیم و تاخیر قرآن کریم کی مختلف سورتوں کو جمع کرنے اور مصحف کی شکل دینے میں بھی آزاد تھا۔ اس کی مثال یوں سمجھنے کہ جیسے ایک ہی مصنف کی چند کتابیں ہیں جنمیں کوئی محض ایک جلد میں اکٹھی کرنا چاہتا ہے تو وہ اس سلسلہ میں آزاد ہے کہ جونی کتاب چاہے پہلے دکھ لے اور دوسری بعد میں۔ اس سے نہ تو مصنف کی ذات پر کوئی حرف آسکتا ہے۔ نہ مضامین میں ہی بچھ فرق پڑ سکتا ہے۔ نہ مضامین میں ہی بچھ فرق پڑ سکتا ہے۔ مثلاً شیخ سعدی کی دو کتابیں ہیں 'گلستان اور بوستان۔ ان دونوں کتابوں کی الگ الگ اور

#### آئينة wyww.muhanmakillbrary.com، وفارع مديث

متقل حیثیت ہے ۔ اگر ایک محض ان دونوں کتابوں کو اکٹھا جلد کراتے وقت گلتان کو پہلے رکھ لے یا بوستان کو اپنے وقت بوستان کو اس سے کچھ فرق نہیں پڑتا۔ بس میں صورت دور نبوی ملٹھا میں قرآن کی سورتوں کو اپنے وقت میں جمع کرنے کی تھی۔

© قرآن کی حفاظت کے طریقے: قرآن کریم کی حفاظت کے سلسلہ میں دو طریقے اختیار کیے گئے تھے۔ (۱) زبانی یاد کرنا کرانا یا حفظ (۲) ضبط تحریر میں لانا یا کتابت قرآن۔ ان دونوں میں سے رسول الله ساتھ کیا نے حفظ قرآن پر نسبتاً زیادہ زور دیا تھا اور اس کی مندرجہ ذیل وجوہ تھیں۔

آ قرآن کریم مکتوبہ شکل میں نہیں بلکہ صوتی انداز میں نازل ہوا۔ جس طرح حضرت جبریل نے نبی طاق اللہ کو قرآن پڑھایا۔ اس طریق حفاظت میں نہ کسی کو قرآن پڑھایا۔ اس طریق حفاظت میں نہ کسی مخصوص رسم الخط کی ضرورت تھی نہ حروف کی شکلوں' نقاط' اعراب وغیرہ کی اور نہ ہی آیات کے ربط میں رموز اوقاف وغیرہ کی معلومات کی' یہ طریقہ نمایت سادہ اور فطری تھا لہذا اس پر زیادہ توجہ صرف کی گئی۔

اہل عرب کا صافظ بہت قوی کھا لیکن پڑھے لکھے اوگ بہت کم تھے۔ اکی تعداد بانچ فیصد ہے بھی کم تھی۔

3 تورات 'جو لکھی ہوئی شکل میں ن بازل ہوئی تھی 'پڑھے لکھے طبقے ہے ہی مخصوص ہو کر رہ گئی تھی۔
پھر بعد میں آنے والے پڑھے لکھے اوگوں کے ہی اس میں تحریف کر ڈالی۔ لہذا قرآن کریم کی حفاظت کے سلسلہ میں ان دونوں طریقوں کو لازم وطروم قرار کے گیا۔ اور ماحول چو نکہ حفظ کیلئے بہت زیادہ سازگار تھا۔

اسلئے اس طریقہ حفظ کو بالحضوص اپنایا گیا۔ اس حقیقت کو قرآن نے ان الفاظ میں بیان کیا ہے۔ ( کتاب کریقہ حفظ کو بالحضوص اپنایا گیا۔ اس حقیقت کو قرآن نے ان الفاظ میں بیان کیا ہے۔ ﴿ کتاب جُمْ ساکہ فِی مِن فِی فرز کے فرد اللّه کا میں سے ''دیکا کہ دو تین تدو صفح تو اس میران کی ادارات اللّی س

﴿ بَلَ هُوَ مَايِئَتُ بِيِنَنَتُ فِي صَدُودِ ٱلَّذِينَ "بَلَم وهِ قَرَان ) تو واضح آيات بي أَبُو ان لوگوں كے أُونُواْ ٱلْعِلْمَ ﴿ (العنكبوت ٢٩ / ٤٩) سينول مِن بين تنهي علم ديا كيا ہے۔"

ے لکھے ہوئے کو پڑھتے وقت ایک کم پڑھا لکھا آدمی غلطی کر جاتا ہے۔ لیکن حافظ تلاوت کرتے وقت پی غلطی نہیں کر تا۔

یمی وجوہ تھیں کہ آپ مٹھالیم کی وفات کے وقت زیادہ سے زیادہ سترہ مصاحف کا پہ جل ہے جب کہ حفاظ کرام کی تعداد اس سے بہت زیادہ تھی۔ بیئر معونہ کا واقعہ 'جو سن ۴ جبری میں پیش آیا' اس میں تقریباً ۵ حافظ شہید ہوئے اور جنگ میامہ' جو مسلمہ کذاب سے ہوئی۔ اس میں ۵۰۰ حفاظ شہید <sup>©</sup> ہوئے تھے۔ بیہ سب حفاظ قرآن کے حفظ میں سورتوں کی موجودہ تر تیب سے آزاد تھے۔

<sup>﴿</sup> گُو بخاری کی حدیث سے اتناہی معلوم ہو تا ہے کہ جنگ بمامہ میں بہت سے قراء شہید ہو گئے۔ تاہم حاشیہ میں اس کی وضاحت یوں ہے کہ: ((کَانَ عدة من فُتِل من القراء سَبْعَ مائة)،"(جَنگ بمامہ میں) شہید ہونے والے قاریوں کی تعداد ساب سو تھی۔" (بخاری' کتاب فضائل القرآن' باب جمع القرآن مطبوعہ نور محمد کراچی' ج:۲' ص:۵/۲۵)

#### آئيد بر به www.wamuhannadilibrary.com عديث

® قرآن کی کتابت کے لیے جن چیزوں کا انتخاب کیا گیا تھا وہ ایسی تھیں جو آفات وحوادث عالم کا زیادہ سے زیادہ مقابلہ کر سکتی ہوں۔ کاغذ جو آج ہمیں دستیاب ہے وہ تو اس وقت معروف ہی نہ تھا۔ قرطاس موجود تو تھا لیکن پائی اور آگ اس پر اثر انداز ہو کر اسے جلد ختم کر سکتے تھے۔ للذا مندرجہ ذیل پائیدار چیزوں کو اس کام کے لیے چنا گیا تھا۔

(الف) ادیم یارت - جو باریک کھال کو دباغت کے بعد لکھنے کے لیے تیار کیا جاتا تھا۔ میثاقِ مدینہ اور صلح نامہ حدیبیہ بھی اس ادیم یا چمڑہ پر تحریر ہوا تھا۔

(ب) نحاف- سفید رنگ کی تیلی تیلی اور چوڑی سلیٹ کی طرح کی تختیاں جو پھر سے بنائی جاتی تھیں۔

(ج) کف- اونٹ کے موند ھے کے پاس گول طشتری نماہڈی 'جے خاص طریقہ سے تراشا جاتا تھا۔

(2) عسیب- تھجور' ناریل یا پام کی شاخ کا وہ حصہ جوتنے سے متصل اور خاصا چو ڑا ہو تا ہے۔ اس کو شاخ سے جدا کر کے اور خنگ کر کے اس پر لکھتے ہتھے۔

(۵) اقتاب- تتب کی جمع ۔ لیعن اونٹ کے کچاوے کی چھوٹی پھٹیاں۔ جن کا یکھنے کے بعد کھردرا پن ختم ہو جاتا اور وہ لکھنے کے کام آتی تھیں۔

اس کام کو حفرت زید بن ثابت بڑاتھ نے نہایت محنت اور جانفشانی سے سرانجام دیا۔ رسول الله طاق کے کہ کھوائی ہوئی یا دواشتوں کو بھی سامنے رکھا۔ پھر ہر آیت کی تقطیع دو دو حافظوں سے بھی کراتے چلے جاتے سے اور قرآن مجید کی کل سورتوں کو قراطیس یا ایک ہی تنظیع کے اوراق پر لکھا:

"تاہم ان میں سورتوں کی الیی ترتیب نہیں دی گئی تھی جو آج کل قرآن میں پائی جاتی ہے۔ یہ

آئينَة بَدِي Www.contuhartinatillibkary.contu

مصحف جو بین الدفتین میں لایا گیا' حکومت کی گرانی میں رہتا تھا پہلے حضرت ابو بکر بڑاتھ کے پاس رہا پھر حضرت عمر بڑاتھ کے پاس رہا۔ پھر حضرت عمر بڑاتھ کی وفات کے بعد یہ مصحف ام المومنین حضرت حفصہ بڑاتھ حضرت عمر بڑاتھ کی بیٹی کے پاس چلا گیا۔" (بخاری' کتاب فضائل القرآن' باب جمع القرآن) گویا حضرت ابو بکر بڑاتھ کے عمد میں جمع قرآن کے محرکات دو تھے۔

 قرآن کریم کی مکتوب تحریروں کا متفرق افراد کے پاس ہونا اور منتشراور بکھری ہوئی صورت میں ہونا۔
 حفاظ کا جن کے سینوں میں قرآن محفوظ تھا۔ کثرت سے شہید ہو جانا۔ للذا اس جمع قرآن کا مقصد محض اس کی کسی آیت یا حصہ کو ضائع ہونے سے بچانا تھا۔

سل دور عثمانی: سن ۲۴ ہے ۱۳۵ ہے میں قرآن کی نشرو اشاعت: قرآن کی شیرازہ بندی تو دور صدیقی میں ہوگئ تھی۔ لیکن قرات کے اختلاف کا مسئلہ ابھی باتی تھا۔ قاری اور حفاظ حکومت کی طرف سے مختلف مراکز میں لوگوں کو قرآن کی تعلیم دینے کے لیے بھیج جاتے تھے۔ پھر جو لوگ ان قراء سے قرآن سیکھتے وہ اپنے استاد کی قرات پر اس قدر ملک ہو جاتے کہ دو سروں کی قرات کو غلط قرار دینے پر ہی اکتفا نہیں کرتے تھے بلکہ ان سے الجھنے اور ان کی تکفیر بھی کرنے لگ جاتے تھے۔ اس طرح کا ایک واقعہ دور عثمانی میں پیش آیا جو بخاری میں یوں ندکور ہے:

"مذیفہ بن یمان بڑاتھ ' حضرت عثان بڑاتھ کے پان آئے۔ وہ شام اور عراق کے مسلمانوں کے ساتھ آرمینیا اور آذر بائیجان فتح کرنے کو لڑ رہے تھے۔ حذیفہ بڑاتھ اس سے گھرا گئے کہ ان لوگوں نے قرآن کی قرات میں اختلاف کیا اور حضرت عثان بڑاتھ نے ام المرمنین حضرت حفصہ بڑاتھ کو کہلا بھیجا کہ اپنا مصحف ہمارے پاس بھیج دیں 'ہم اس کی نقلیں آثار کر پھر آپ کو واپس کر دیں گے۔ ام المومنین حضرت حفصہ بڑاتھ نے بھیج دیا تو حضرت عثان بڑاتھ نے زید بن ہابت بڑاتھ ' عبداللہ بن زبیر بڑاتھ ' سعید بن العاص بڑاتھ ' اور عبدالر حمٰن بن حارث بڑاتھ بن ہشام کو تھم دیا۔ انہوں نے اس کی نقلیں آثار ہیں۔ حضرت عثان بڑاتھ نے تیوں قریش کے آدمیوں (عبداللہ بڑاتھ ' سعید اور عبدالر حمٰن فقلیں آثار ہیں۔ حضرت عثان بڑاتھ نے بھی کہہ دیا کہ آگر تم میں اور زید بن فابت بڑاتھ میں (جو انصاری تھے) قرات کا اختلاف بو تو قرایش کے محاورے کے مطابق لکھنا۔ اس لیے کہ قرآن انہی کے محاورہ پر اترا ہے۔ انہوں نے الیا بی کیا جب مصاحف تیار ہو چھے تو حضرت عثان بڑاتھ نے حضرت حفصہ بڑاتھ کا مصحف ان کو واپس کر دیا۔ پھر ان مصاحف میں سے ایک ایک کو جما دینے کا تھم دیا؟ (بخاری ' کتاب فضائل واپس کر دیا۔ بھر الگ الگ چیزوں میں لکھے ہوئے تھے ان کو جلا دینے کا تھم دیا؟ (بخاری ' کتاب فضائل اللّہ بھر القرآن)

مندرجہ بالا حدیث اور اس کے ساتھ دو سری روایات کو بھی ملانے سے اس ضمن میں حضرت عثان بڑاتھ کے مندرجہ ذیل اقدامات کا پتہ چلتا ہے۔

#### ناع مديث (viww.mixhammadilibrary يويوبيعة) وناع مديث

آپ نے ایک بارہ رکنی ممیٹی اس غرض کے لیے تشکیل دی۔ جس میں رئیس التحریر حضرت زید بن
 ثابت بڑاتو تھے کیونکہ وہ بھترین ماہر کتابت تھے۔ کتابت کے جملہ کام کی نگرانی اننی کے سپرد ہوئی۔

ابت بی فوصطے میونکہ وہ بھترین ماہر کتابت کے ۔ کتابت کے بملہ کام می سران آئی کے سپر دہوں۔ ② اس سمیٹی کا دفتر حضرت عمر بغاتھ کے مکان کا صحن تھا۔ جہاں اس کی مگرانی کے لیے حضرت عثان

ناهوُ خود مجھی اکثر آیا کرتے تھے۔ اس جگہ دور صدیقی میں مرتب کر دہ قرآن بھی تھا۔ ۔

اختلاف قرات (لب ولهجه تلفظ یا لحن کا اختلاف) کی صورت میں اصل معیار قریش کی قرات کو قرار دیا گیا۔ کیونکہ قرآن اسی زبان میں نازل ہوا تھا۔ باقی قراتوں کی محض سہولت کی خاطر اجازت دی گئی

ھی۔

﴿ چونکه قرآن کا زیادہ حصہ مینہ میں نازل ہوا۔ اور اس کے بیشتر حصہ کی کتابت حضرت زید بن ثابت انصاری بڑھو نے کی تھی۔ پھرانی بن کعب بڑھو بھی انصاری سے الندا کئی مقامات پر اختلاف قرات کا

مسئلہ چھر جاتا۔ تو قرات کے مدی پر یہ لازم قرار دیا گیا کہ ایک تو وہ اپن ولیل میں مکتوبہ کتابت پیش کریں۔ دو سرے کم از کم دو شماد تیں لائیں یا قسم اٹھاکر کہیں کہ ہم نے فی الواقع رسول الله ملتھ اللہ سے آیت ای

دو سرے کم از کم دو شار میں ایک سم اتھا کر ہیں کہ ہم نے فی الواقع رسون اللہ طاقیم سے یہ ایت اس طرح سی یا پڑھی تھی۔ اور اگر ایس شادت میا نہ ہوتی تو اس آیت کی جگہ چھوڑ دی جاتی تاآنکہ ایس شادات میا نہ ہو جاتیں۔ پھر اس کو آئی کے اصل مقام پر درج کر دیا جاتا۔ اس سے یہ معلوم ہوتا کہ

قرات کے اختلاف کے معاملہ میں محض خبروا پی مقبول نہیں ہے۔

© ایک اہم مسئلہ سورتوں کی ترتیب کا تھا۔ اس سلسلہ میں ترتیب نزوئی کی بجائے اس بات کا زیادہ لحاظ رکھا گیا کہ رسول اللہ کن سورتوں کو ملا کر پڑھا کرتے تھے۔ علاوہ ازیں یہ چھی طے کیا گیا کہ لمبی سورتوں کو پہلے درج کیا جائے اور بتدر تج چھوٹی سورتوں کو بعد۔ اور اس ترتیب کو ترتیب تلاوت کا نام دیا گیا۔ اور یہی ترتیب آج تک قائم ہے۔

یمال سے سوال پیدا ہوتا ہے کہ اس ترتیب تلاوت کی کچھ شرعی حیثیت بھی ہے تو اس کا جواب سے ہے کہ اس کی شرعی حیثیت بھی ہے تو اس کا جواب سے ظاہر کہ اس کی شرعی حیثیت کچھ نہیں۔ جیسا کہ خود حضرت ابو بکراور حضرت زید بن ثابت کے جواب سے ظاہر ہوتا ہے کہ جو کام (یعنی قرآن کریم کی جمع و ترتیب کا کام) رسول اللہ نے خود نہیں کیا تو پھراس کی شرعی حیثیت کیا ہو سکتی ہے؟ ہی وجہ ہے کہ آج بھی ہم اس لحاظ سے آزاد ہیں کہ کوئی سورت پہلے پڑھ لیس کوئی بعد میں۔ لیکن سورتوں کی آیات کے معالمہ میں ہم ایسا نہیں کر سکتے۔ اس طرح جو لوگ تیسواں پارہ برائے حفظ سورہ نباء کے بجائے سورہ ناس سے شروع کرتے ہیں یا جو پبلشر ایسا یارہ چھاتے ہیں جن میں تمام

سورتوں کی ترتیب الٹی ہوتی ہے انہیں مجرم نہیں قرار دیا جا سکتا۔ ® اس سمیٹی کا ایک نمایاں کارنامہ یہ ہے کہ رسم الخط میں اختلاف کے معاملہ میں سوسے زیادہ مقامات پر اس نے اتفاق رائے کر لیا۔ مثلاً:

. (الف) یه که لفظ " الَّنِل " قرآن میں ہر جگه ایک لام سے لکھا گیا ہے جب که عام کتب میں دو لام سے آئینہ پردیزین www.muhammadilibrary.com

يون" الليل "كلها جاتا ہے۔

(ب) لفظ "ابراهیم" سورة بقرة میں تو" ابزهم" (ه کے نیچ کھڑی زیر) لکھا گیا لیکن بعد میں ہرمقام پر"

ابراهیم "(ی کے ساتھ) کھھاگیا۔ (ج) رحمة اور لغة جیسے الفاظ فلال مقام پر تو لمبی ت سے (رحمت) لکھے جائیں اور فلال مقام پر گول ق سے (جیسے رحمة)

(د) ای طرح قرآن میں جمع ذکر "الف" کا مسئلہ ہے ' طے سے مواکہ جاءو اور باءو کے بعد اسے نہ لکھا مائ

(ه) افائن' شای ۽ کے زائد "الف" جن پر گول نُشان دے دیا جاتا ہے۔ وغیرہ وغیرہ۔

چونکہ مصاحف لکھنے والے صحابہ بڑگائی کی تحریر میں رسم الخط کے ایسے اختلافات موجود تھے۔ للذا اس رسم الخط پر اتفاق کا ہی ہے نتیجہ ہے کہ یہ الفاظ آج تک بغیر کسی تبدیلی کے ویسے ہی لکھے جا رہے ہیں جیسے مصحف عثانی میں تھے۔

ایسے تمام مقامات کا تفصیلی ذکر کتاب المصاحف لابن ابی داؤد میں تفصیل سے مذکور ہے۔

ان تصریحات سے معلوم ہوتا ہے کہ معتربت عثان واقت جامع القرآن نہیں تھے بلکہ "جامع الناس علی القرآن علی قراء ة واحدة" تھے اور آپ ساتھ کیا کی میں خدمت الی گرانفذر ہے جس کا امت احسان نہیں اتار سکتی۔

م. دور حجاج بن بوسف ١٥ه ه تا ١١٥ ه و إعراب اور نقاط: حرال قرآن كے وقت عربی زبان ايسے كوفى رسم الخط ميں لكھی جاتی فتی و زير زبر وغيره حركات كے بغير لكھا جاتا كا علاوه از يں يہ قليل النقط بھی تھا۔ مثلاً ج ح خ تيوں حروف ايك بى طرح لكھے جاتے۔ اس طرح كى تحرير سے اہل عرب تو مستفيد ہو سكتے تھے لكن غير عرب پڑھنے ميں اكثر غلطياں كر جاتے تھے۔ اس مشكل كو رفع كرنے كے ليے اللہ تعالى نے يہ كام حجاج بن يوسف جيسے ظالم مخص سے ليا اور يہ كام ٨٦ هم ميں سرانجام ديا كيا۔

ادارہ طلوعِ اسلام خود بھی اس بات کا معترف ہے۔ قرآئی فیصلے ص ۲۱۹ پر لکھاہے کہ:
"باقی رہا اعراب کا سوال 'سو عربوں کے لیے اعراب کی ضرورت نہیں تھی۔ وہ بلا اعراب قرآن کو اس
طرح پڑھتے تھے جس طرح غیر عرب اعراب کے ساتھ پڑھتے ہیں۔ یہ اِعراب غیر عربوں کی سمولت
کے لیے لگا دیے گئے۔ قرآن کی یہ خدمت اگر تجاج کے حق میں جاتی ہے تو اس کی خونخواری اس پر
اثر انداز نہیں ہوتی۔"

بعض مور خین کتے ہیں کہ نقاط لگانے کا کام حضرت علی بڑاتھ کے حلقہ خاص کے آدی ابو الاسود الدولی نے عمد صحابہ رہی تھی ہیں مرانجام دے دیا تھا۔ ابوالاسود الدولی کی وفات ۲۹ھ میں ہوئی تھی جس سے بیہ معلوم ہو تا ہے کہ حروف پر نقاط لگانے کا کام تو ۲۹ ھ سے پہلے ہی مکمل ہو گیا تھا۔ البتہ اعراب لگانے کا کام

آئينهُ بِرُويِرِينِ www.muhammadilibrary.com

تحاج نے ٨٦ ه ميں انجام ديا تھا۔

۵۔ ادوار مابعد میں رموز اوقاف وغیرہ: بعد کے ادوار میں دو طرح کے اضافے ہوئے یعنی متن کے اندر اور متن کے باہر۔ متن کے اندر جو اضافے ہوئے ان میں سرفہرست رموز اوقاف (Punctuation) ہیں۔ یعنی قرآن کریم کی تلاوت کے وقت کس مقام پر ٹھمرنا ضروری ہے اور کس مقام پر اگلی عبارت کو ساتھ ملانا ضروری ہے۔ اہل عرب کو تو ان اوقاف کی ضرورت نہیں تھی لیکن غیر عرب لوگوں کے لیے یہ بھی انتائی ضروری ہیں۔ قرآن پر آپ کو جا بجاط 'ج' صلے' (معانقہ) اور م وغیرہ باریک قلم سے لکھے ہوئے حروف ملتے ہیں۔ یہ انہی رموز کی نشاندہی کرتے ہیں۔

اور دوسرا اضافہ آیات میں نمبرلگانے کا طریق ہے جو موجودہ دور میں اپنایا گیا ہے۔ اور متن سے باہر جو اضافے ہوئے ان میں قرآن کو ۳۰ پاروں میں تقییم کرکے ہرپارے کے پہلے ایک دو الفاظ کو متن سے باہر پیشانی پر لکھنا ہے۔ اس طرح سورہ کا نام بھی اس طرح پاروں کو پھر ہم حصوں میں تقییم کر کے الربع النصف النائه وغیرہ لکھنا ہے۔ اس طرح ہر سورت کے رکوعات بھی نمبردے کر لکھ دیے جاتے ہیں اور یہ نقاظ والی اوقاف کر کوع آیات کے نبر وغیرہ سب مصحف عثانی کے بعد کی باتیں ہیں جو قرآن کے موجودہ نسخوں میں مندرج ہیں۔ ان کے فائدہ سے انکار نہیں لیکن ان کی شرعی حیثیت کچھ نہیں۔ تاہم موجودہ نسخوں میں مندرج ہیں۔ ان کے فائدہ ہے انکار نہیں لیکن ان کی شرعی حیثیت کچھ نہیں۔ تاہم الیے اضافہ جات کے جواز کے لیے یہ دلیل کافی ہے گی

﴿ لَا يَأْلِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ ''باش نہ آگے ہے اس کے پاس پھٹک سکتا ہے نہ خَلْفِیْتُہُ ﴾ (حم السجدۃ ۲۱/۱۱)

# جمع اور ترتیب قرآن پر طلوع اسلام کے اعتراضات

طلوع اسلام نے مقامِ حدیث میں ایک مضمون "قرآن کریم روایات کے آکینے میں" کے تحت اور طلوع اسلام جنوری ۱۹۸۲ء میں "پھر قرآن مجید کی باری آئی" کے عنوان کے تحت قرآن کی جمع و ترتیب کے اختلافات بیان کر کے جو جو اعتراضات کیے ہیں انہیں تین قسموں میں تقسیم کیا جا سکتا ہے۔

- (۱) لب ولهجه يا تلفظ کے اختلافات
  - (٢) اغلاط كتابت.
- (۳) مختلف قراء توں میں زائد الفاظ کے اختلافات ہم اس ترتیب سے ان کا جائزہ پیش کرتے ہیں۔

ا۔ لب ولہم یا تلفظ کے اختلافات: اس ضمن میں آپ نے بخاری کی اس حدیث کا ترجمہ پیش کیا ہے جس میں ندکور ہے کہ ہشام بن عکیم بڑائٹ نماز میں سورہ فرقان پڑھ رہے تھے۔ حضرت عمر بڑائٹ نے جب ان

## آئينة پر muhannnadilibrary.com المنية پر www.w.muhannnadilibrary.com

نے آپ کو سکھائی تھی۔ حضرت عمر بڑاتھ بے چین ہو گئے۔ تاہم ہشام رٹاٹھ کے نماز ختم کرنے تک صبر کیا اور

یو چھاتم یہ سورت اس اس طرح کیوں پڑھ رہے تھے؟ ہشام ٹٹاٹٹز نے کما کہ مجھے رسول اللہ ملٹھ آپا نے ایسے ہی پڑھائی ہے۔ اس جواب پر حصرت عمر بٹائٹھ نے ان کے گلے میں جادر ڈال کی اور اشیں کھینچ کر حضور

ا كرم ملتي يا كي ياس كے آئے اور كماكه بشام سورہ فرقان اليے شيس پڑھتا جيسے آپ ملتي يا نے مجھے پڑھائى ہے۔ رسول الله ملتی ایم نے عمرے کما کہ اے چھوڑ تو دو۔ پھر ہشام بناٹھ سے فرمایا کہ مجھے یہ سورہ راجھ کر سناؤ۔ ہشام نے پڑھ کر سنائی تو آپ مٹھالیا نے فرمایا کہ یہ سورت یوں ہی نازل ہوئی تھی۔ پھر حضرت عمر بٹالین ے فرمایا اب تم سناؤ۔ حصرت عمر بڑاٹھ سے سن کر بھی آپ ملٹھاتیا نے جی فرمایا کہ یو نہی نازل ہوئی تھی۔ پھر

«أَنَّ هٰذَا الْقُرْآنَ أُنْزِلَ عَلَى سَبْعَةَ أَحْرُفِ "بے شک یہ قرآن سات محاووں پر اترا ہے۔ جو فَاقْرَءُوْا مَا تَيَسَّرَ مِنْهُ البخاري، كتاب التفسير محاوره تم کو آسان معلوم ہو اسی طرح پڑھ لو۔ "

طلوع اسلام نے اس حدیث کا ترجمہ نقل کرنے کے بعد اس پر تبھرہ یوں فرمایا کہ:

انزل القرآن على سبعة احرف)

"آپ کو حیرت ہوگی که حضرت عمر بناتی بھی قریقی اور کمی اور ہشام بھی قریثی اور کمی ہیں۔ دونوں کی زبان ایک ہے۔ لب ولہ ایک ہے ایک ہی خاندان ادر ایک ہی مقام کے دونوں آدی سورہ فرقان کو اس قدر اختلاف کے ساتھ پڑھتے ہیں کہ حضرت عمر ٹھٹھ ان پر حملہ کرنے کو تیار ہو جاتے ہیں اور نماز کے بعد انہیں کی جادر کس کر تھیٹے ہوئے رسول اللہ سے پی لاتے ہیں۔ رسول اللہ ساتھیا ہشام سے سن کر بھی فرماتے ہیں کہ ہاں یوں ہی نازل ہوئی ہے اور حمر بناٹنہ سے سن کر بھی کہی فرماتے ہیں کہ بال یو نہی نازل ہوئی ہے۔ " (طلوع اسلام ' جنوری ۱۹۸۲ء ' ص:۵۲)

اس روایت کے ذکر اور تبھرہ ہے آپ نے ثابت بیہ کرنا جایا ہے کہ بیہ اختلاف لب ولہجہ یا تلفظ کا نہ

تھا بلکہ بہت سے الفاظ کا تھا اور تھا بھی اتنا شدید کہ حضرت عمر بٹاتھ نماز میں ہی حملہ پر تیار ہو گئے۔ حفرت عمر بٹائٹر کی جیسی جو شیلی طبیعت تھی وہ سب کو معلوم ہے۔ بارہا آپؓ نے جب کوئی کام این مرضی کے خلاف اور معصیت کا دیکھا تو رسول اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ علیہ اس کے قتل کا اذن ما تکنے لگتے اور آپ اللہ اللہ حضرت عمر بناٹھ کو روک دیتے۔ اب طلوع اسلام کے اس تبصرہ کا جواب ہم خود نہیں دیں گے۔ بلکہ اس کے جواب میں طلوع اسلام کائی ایک دو سرے مقام سے اقتباس پیش کر دینا کافی سیجھتے ہیں فرماتے ہیں۔

## اعتراض کا جواب بھی طلوع اسلام کی طرف سے:

''قرأت کے اختلاف کی حقیقت صرف اتنی ہے کہ عربوں کے مختلف قبیلے بعض حروف کو مختلف طریق سے اداکیا کرتے تھے۔ مثلاً بعض قبیلے "ک" کو "گ" بولتے تھے۔ ای طرح جس طرح آج

www.muhammadilibrary.com اَلَيْهُ رَبُولِا ثَلِثَ اللهِ المِلْمُلِي المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ ال

کل لاہور کے اصلی باشندے ڑکو رکتے ہیں (یعنی چڑی کو چری) ادر ہوشیار پور کے رہنے والے واہیات کو باہیات کتے ہیں۔ اس اختلاف کے متعلق ابن ظلمون نے لکھا ہے " قرات کے اختلافات قرآن کے تواتر میں مطلق خلل انداز نہیں ہو سکے۔

ا ہن محلوق کے ملکھا ہے گراہ کے احسالاقات کران کے تواٹریں مسلمی علی اندار کیونکہ ان کا مرجع کیفیت ادائے حروف تھا۔" (قرآنی فیصلے ص ۲۱۹)

اب رہا ہے سوال کہ ایک ہی قبیلہ اور ایک ہی مقام کے لوگوں میں ہے لب ولہم یا الفاظ کا اختلاف کیسے ممکن ہے؟ ہمارے خیال میں ہے بھی ممکن ہے کہ کیا آپ دیکھتے نہیں کہ ایک ہی قبیلہ کے ایک ہی مقام پر

سنن ہے؟ ہمارے حیال میں میں بھی سنن ہے کہ کیا آپ دیکھتے ہیں کہ آیک ہی ملیکہ کے آیک ہی مقام پر رہنے والے بعض گھرانوں میں بیچے اپنے باپ کو اہا کہتے ہیں تو بعض دو سرے گھرانوں میں ابو کہا جاتا ہے۔ رہ ملہ و لعظ میں بیک میں اس سے براز کی ''لہا اولائکت میں لعظ میں سے ''لہ اور ''تر کو گئی جون ع

ای طرح بعض بچے اپنے باپ کے بھائی کو ''چاچا'' کہتے ہیں اور بعض دو سرے ''چاچو'' تو پھر آگر حضرت عمر بٹاتھ اور ہشام بٹاٹھ میں ایسے اختلاف واقع ہو گیا تو اس میں کو نسی عجیب بات نظر آتی ہے؟

نزول قرآن کے وقت یہ سوات مدنظر رکھی گئی تھی کہ لوگ اپنی زبان موڑنے پر توجہ دینے کی بجائے زیادہ توجہ اس کے حفظ پر دیں ادریہ رعایت بالخصوص رسول اللہ ملہ اللہ کی سفارش پر دی گئی تھی بخاری

یں ہے۔

«أَنَّ ابْنَ عَبَّاسِ حَدَّثَهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ "جَرِيل السِّهِ في عَمَّ كو ايك بى محاور عبر قرآن

اَنَ اَفْرَأَنِيْ جَسْرِيْلُ عَلَى حَرْفِ بِرَالِ اللهِ مِن فِي اللهِ عَلَى حَرْفِ بِرَالِ زياده فَالَخَهُ اَلَا اللهِ اللهِ عَلَى حَرْفِ بِرَالِهِ اللهِ عَلَى عَرْفِ بِرَالِهِ اللهِ عَلَى عَرْفِ اللهِ عَلَى عَرْفِ اللهِ عَلَى عَرْفُونِ اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلْمَا عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ

حَتَّى انْنَهَى إلى سَبْعَةِ أَحْرُفِ (بخاري، قراتوں كى اجازت لى ـ " كتاب النفسير، باب انزل القرآن على سبعة

احرف المستعمَّةُ أَخْرُفِ سے متعلق چند ضروری وضاحتیں

مندرجه وَمِل اقترامات: (كتاب البيان لبعض المباحث المتعلقة بالقرآن للمعتصم بالله 'ظاهر بن صالح بن احمد الجزائري 'مطبوعة مطبعة المنار بمصر ١٣٣٣ه سے ماخوذ مِس.)

### سَبْعَةَ أَخْرُفِ جَمعتني سات لغت يا سات محاور ب

اس صمن میں مندرجہ ذیل امور قابل ملاحظہ ہیں۔

سبعۃ احرف کی تعبیر میں علماء نے اختلاف کیا ہے۔ سب سے رائح قول ہیہ ہے کہ اس سے مراد وہ مختلف لغات ہیں جو عرب قبائل میں رائح تھیں۔ قرآن بنیادی طور پر قریش کی زبان اور محاورہ کے مطابق نازل ہوا ہے۔ جیسا کہ صبح بخاری کی روایت میں حضرت عثان بڑاؤد کے قول سے واضح ہو تا ہے تاہم تنزیل فرآن کے دوران رسول اللہ کی استدعا پر نزول قرآن میں دو سرے قبائل کی لغت بھی شامل تھی۔ محاورہ

## www.muhammadilibrary.com المَيْنَةُ بِرُورِيتِ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

قریش کے بعد دو سرا نمبر بنو سعد کا ہے۔ آپ کی اس قبیلہ میں بھین میں تربیت ہوئی تھی۔ پھراس میں کنانہ " ہزل ' تقیف' خزاعہ اور اسد کے لغت شامل ہوئے۔ (بتیان ص ١٩٣)

② بعض علماء سبعہ کے عدد سے محض سات نہیں بلکہ کثرت کا عدد مراد لیتے ہیں۔ اور مندرجہ بالا قبائل میں قیس' صبہ اور تیم الرباب کو بھی شامل کرتے ہیں۔ (حوالہ ایضاً)

اور معنی کے لحاظ سے بھی سبعہ کالفظ صرف سات سے ہی مختص نہیں بلکہ اس کااطلاق محض محاور تأ

ہوا ہے۔ لعنی یہ لفظ محض ایک سے زیادہ لغتوں کے لیے آیا ہے۔ خواہ وہ دو ہی کیوں نہ ہوں۔ چنانچہ بورے

قرآن میں ایک لفظ بھی ایسا نہیں جو سات مختلف لغتوں میں پڑھا گیا ہو۔ (ص ۴۳) المحتلف قراءت كى اجازت كے دو فائدے تھے۔ (۱) مختلف قبائل كے ليے قرآن راسے ميں آسانی

(٢) مختلف قبائل کے لیے قرآنی الفاظ کے ترجمہ و تفییر کی عدم ضرورت۔ یه اختلاف قرأت محض اجازت اور اباحت تھی۔ ان سب قرأتوں کو جاننا فرض واجب یا ضروری

نہ تھا۔ اور اس کا ثبوت یہ ہے کہ ماس کے لغت قریش کے اور کسی لغت کی با قاعدہ تعلیم نہیں دی گئی۔ حتیٰ كه ان قرأتول كو جاننے كا بھى كوئى مسلمان الكان خيس (ص٢٦)-

اوامر ونوابی اور طال وحرام میں اس انگاف کی کوئی گنجائش نہیں۔ امام مسلم نے جہاں یہ سبعہ

احرف والی روایت ورج کی وہال بخاری کی روایت سے ورج ذیل زائد الفاظ کا اضافہ بھی کیا۔

زاد مسلم: وقال ابن شهاب يعنى أن ومسلم في بيرالفاظ زياده كي بين كه ابن شهاب زمري تلك السبعة انما هي في الأمر الذي في كماكدان جيم احرف كي اجازت صرف اي امر

يكون واحدا لا يختلف في حلال مي شي كه اس علمال وحرام مين اختلاف واقع نه مزید وضاحت یہ ہے کہ اس اختلاف قراء ات میں حلال وحرام کے علاوہ اوامرونواہی کے معاملہ میں

بھی کوئی گنجائش نہیں۔ (تبیان ص ٣٢) اور اس اختلاف قراء ات كى تعريف مندرجہ ذيل الفاظ سے كى جاتى

في حرفٍ واحدٍ وكلمةٍ واحدةٍ باختلاف الفاظ واتفاق المعاني (ص٣٣) يعني كم حرف يا كلمه میں اختلاف کی صرف اس حد تک گنجائش کہ اس سے معانی میں چنداں فرق نہ بڑے۔

اختلاف الفاظ کی مندرجه ذبل دو صور تین تھیں۔

(الف) تلفظ كا اختلاف جيسے (اے قبيله قيس كے لوگ مونث كے كاف كوش سے ادا كرتے تھے۔ (اسے كَتُكَشُهُ كُنَّ يَشِي الشُّلَّا وه لوك قد جَعَلَ رَبُّكِ نَحْنَكِ سَرِيًّا كو قَدْ جَعَلَ رَبُّشِ نَحْنَشِ سَرِيًّا برُّ عق شحـ (٢) قبيله تميم كے لوگ ان كو عَن براضت تھے (اسے عنعند كہتے تھے) وہ لوگ عَسَى اللَّه أَنْ يَأْتِي بِالْفَتْحِ كُوعَسَى الله عَنْ يَاتِي بِالْفَتْحِ رُ عَتَ تَهِ.

www.muhammadilibrary.com آئینہ برویزیت فاع عدیث فرام

(٣) بعض قبائل س کی بجائے ت پڑھتے لینی الناس کو النات کہتے تھے۔ اس طرح صراط کو سراط اور طلع کو طلع بھی پڑھا جا تا تھا (ایپنا ص ۵۰)

(ب) مرادفات کا استعال ۔ یعنی ایسے الفاظ جو کسی خاص معنی کے لیے مختلف قبائل میں مختلف تھے۔ جیسے اَفْدِلْ ۔ هَلُمَّ اور تَعَال ۔ عَجِلَ اور اَسْرِع ۔ اُنظر ' اَحرِ اور اَمْهِلْ ۔ سبعہ احرف کی رعابت کے لحاظ سے قرآن کی تلاوت میں ایسے مترادفات کے استعال کی ان قبائل کو حسب ضرورت اجازت تھی۔ (ایسنا ص ۲۷)

## ۲. حضرت عثمان منافقهٔ اور حرف واحد

ہم بخاری کی روایت کے حوالہ سے بتا چکے ہیں کہ حفرت ابو بکر بنا تخد والے جمع کردہ مصحف کو ساسنے رکھ کر قرآن کو صورتوں کے لحاظ سے از سرنو تر تیب دی اور قرآن کو صرف قریش کی لغت پر لکھوایا پھر مختلف دیار وامصار میں اس کی مختلف نقول بھجوا کیں۔ اور ساتھ ہی سے حکم نامہ جاری کیا کہ پہلے مصاحف (جو سبعہ احرف کے آئینہ دار تھے) کو جلادیا اور تلف کر دیا جائے۔ اس طرح آپ نے امت کو ایک عظیم فتنہ سے بچالیا۔ سے کام آپ نے صحابہ کے اجماع سے کیا اور آپ کے اس کارنامہ کو تمام امت نے سراہا۔ اس مقام پر صاحب تبیان چند بنیادی سوال اٹھائے ہیں وہ کہتے ہیں کہ:

آ فر حضرت عثمان بٹائن کے پاس وہ کونسا اختیار تھا جس کی بناء پر انہوں نے باقی چھ محاوروں جو کہ ساتویں اور باقی رہنے والے کی طرح منزل من اللہ ہی تھے۔ کو موقوف یا ختم کر دیا؟ اور اس معالمہ میں امت آپ سے متفق کیسے ہو گئی؟ کیا اس کا نام حفاظت وحی اللی ہے جس کے لیے یہ امت مامور تھی؟ نیز یہ کہ باقی چھ محاورے منسوخ ہو گئے یا اٹھا لیے گئے۔

پھر اس کا جواب دیتے ہوئے لکھتے ہیں کہ لغت قرایش کے علاوہ باتی چھ حروف محض اجازت اور رخصت تھی۔ ان ساتوں قراء ات میں کسی ایک کو پند کر لینا امت کے لیے ایک اختیاری امر تھا۔ اور اس خاص قرات کو اختیار کر لینے سے باتی کا ضیاع یا ابطال یا تغلیط قطعاً لازم نہیں آتی۔ اس کی مثال سے دیتے ہیں کہ قتم کا کفارہ غلام آزاد کرنا بھی ہے۔ دس مسکینوں کو کھانا کھلانا بھی' انہیں پوشاک مہیا کرنا بھی اور تین روزے رکھنا بھی ہے۔ اب آگر کوئی شخص ان سب میں سے کوئی ایک کفارہ ادا کر دیتا ہے تو اللہ کے تعمل کو تعمل بھی ہوگئی اور دو سرے تمبادل اختیاری احکام میں سے کسی کی بھی تغلیط' ابطال یا ضیاع بھی نہیں ہوا۔ لہذا آگر امت نے حضرت عثان کی قیادت میں اپنے لیے ایک حرف (لغت قریش جو اس کی زیادہ مستحق تھی) کو پند کر کے اسے اختیار کر لیا تو اس سے دو سرے حروف کا ضیاع یا ابطال یا تغلیط قطعاً لازم

رہا یہ سوال کہ آیا باقی جھ حروف جو چھوڑ دیئے وہ اٹھا لیے گئے یا منسوخ ہو گئے ہیں؟ تو اس کا جواب میر

www.muhaminadilibarary.comi//

ہے کہ وہ حروف نہ اٹھائے گئے ہیں نہ منسوخ ہوئے ہیں۔ اب بھی اگر کوئی قاری ان حروف میں ہے کسی حرف پر پڑھنا چاہے تو اس پر کوئی پابندی نہیں (ص۳۶) تاہم مناسب بھی ہے کہ مسلمان اسی قراءت کا تتبع کریں۔ جو مصحف عثانی میں متفق علیہ طور پر پائی جاتی ہے۔ ان کے اپنے الفاظ یہ ہیں۔

(دروں مصحف عثانی میں متفق علیہ طور پر پائی جاتی ہے۔ ان کے اپنے الفاظ یہ ہیں۔

(دروں مصحف عثانی میں متفق علیہ طور پر پائی جاتی ہے۔ ان کے اپنے الفاظ یہ ہیں۔

(فلا قراءة اليوم للمسلمين إلا بالحرف "آج مسلمانوں كے ليے يہ مناسب نميں كه اس الواحد الذي اختارة لهم امامهم الشفيق حرف واحد كے سوا جيے ان كے مشفق اور بهدرد امام الناصح دون ما عداه من الاحرف ، نے ان كے ليے پندكيا۔ باتی چھ حروف ميں كى كے الستة الباقية) مطابق قرآن پڑھيں۔ "

ابن عبدالبركتے ہیں كہ باقی چھ قراء توں كو نماز كے علاوہ تو پڑھا جا سكتا ہے ليكن نماز ميں پڑھنا درست نہیں (ایشا ص ۴۰) اور مالک كتے ہیں كہ جو فخص نماز میں قرآن مصحف عثان كے مطابق نہیں پڑھتا اس كے بيچھے نماز نہ پڑھی جائے۔ (ص ۴۰)۔

### سيعي موجوده قراءات مختلفه

آج كل جو مختلف قاريوں ميں اختلاف على جاتا ہے تواس كا اصل ماخذ صرف وہ حرف واحد ہے۔ جو دور عثانی ميں اختلاف كا تعلق محض تلفظ يا حروف كى ادائيگى سے عثانی ميں اختلاف كا تعلق محض تلفظ يا حروف كى ادائيگى سے ہے۔ جيسے مدالين تخفيف تسميل اظهار اوغام الله وغيرہ ايسے اختلافات كے متعلق بھى امت كا فيصله بير ہے كہ اس كى بناء پر كسى دو سرے سے جھڑا نہيں كيا جاسكا۔ (عمر)

یہ قرائیں بنیادی طور پر سات ہیں جو سبع قراء سے منسوب ہیں۔ یہ قراء حرمین عراق اور شام سے تعلق رکھتے تھے۔ ان کے نام یہ ہیں۔ نافع عبداللہ بن کیر 'ابو عمرد بن العظم ' عبداللہ بن عامر ' عاصم ' حمزہ ' اور علی الکائی۔ ان تمام قاریوں میں سے ہرایک نے اپنی اپنی قرآت بہت سے صحابہ اور تابعین سے سیمی۔ پھرجن حضرات نے ان سے روایت کی ان کی تفصیل یہ ہے۔

اً نافع بن عبدالرحمان المدنى ان كے مشہور راوى بلاواسطه (۱) قالون عليلى بن مينا) اور (۲) ورش (عثمان بن سعيد المصرى) ہيں۔

عبدالله بن کثیرالمکی ۔ ان کے راوی بوسائط (۱) بزی (احمد بن محمد المکی) اور (۲) قنبل (محمد بن عبدالرحمٰن المحزومی المکی) ہیں ۔

ابو عمرو بن العلاء البصرى المازنی ـ ان كے راوى جو يحيل بن مبارك اليزيدى سے روايت كرتے ہیں دو ہیں (۱) الدوري (ابو عمرو حفص بن عمراور (۲) السوسى ابو شعیب صالح بن زیاد ـ

عبدالله بن عامر المحیعی یمنی ثم الدمشقی ان سے بوسائط دو راوی ہیں (۱) ہشام بن عمار (۲) ابن ذکوان (عبدالله بن احمد بن بشیر بن ذکوان)-

#### اَنْيُهُ بِهُونِيَّةُ www.manamanadilibrary.com

- ق عاصم بن ابی النجو د الکوفی ان سے بلاواسطہ دو راوی ہیں (۱) حفص بن سلیمان الاسدی الکوفی (۲) ابو بکر شعبہ بن عیاش الکوفی -
- 6 حمزہ بن حبیب الزیات الكوفی۔ ان سے سليم كے واسطہ سے دو راوى ہيں (۱) خلف بن ہشام البرار (۲) خلاد بن خالد بن خالد بن خالد الكوفی۔
- ک علی بن حمزه الکوفی المعروف الکسائی۔ ان سے بغیر واسطہ دو راوی ہیں (۱) ابو الحارث اللیث بن خالد (۳) ابو عمر حفص بن عمرالدوری۔ (تبیان ص ۸۱ تا ۸۳)

پھران سات قرائوں سے پھھ ذیلی قرائیں بھی پیدا ہو گئیں۔ اور آج ان کی تعداد چودہ سے بھی تجاوز کر گئی ہے۔ ہمارے ہاں جو قرات مردج ہے وہ حفص ہے۔ جو قاری نمبر ۳ قاری نمبر ۷ دونوں سے تعلق رکھتے ہیں۔ بیہ سبعہ احزف کی ایک ضمنی بحث تھی جو خاصی طویل ہو گئی۔ اب ہم اصل موضوع کی طرف آتے اور طلوع اسلام کے دو سرے اعتراضات کا جائزہ لیتے ہیں۔

### ی دو سرا اعتراض

## سہو ونسیان سے متعلق الفاظ وحروف کی کمی بیشی یا اغلاط کتابت

اس ضمن میں ایسی تمام قتم کی اغلاط کو جو کاتب صاحبان کر جاتے ہیں۔ اور بعد میں مصحح پڑھ کر درست کرتے ہیں۔ اختلافات کا نام دے کر اچھالا گیا ہے۔ مثلاً مقام حدیث ص ۲۹۲ پر یوں عنوان جمایا ہے۔

"حضرت عثمان بنائمة نے جو مصاحف لکھوائے۔ ان میں سے مدید کے تمام مصاحف خود "امام" لعنی

ان کے اپنے مصحف سے مختلف تھے۔"

اس عنوان کے تحت لکھتے ہیں کہ:

''خالد بن ایاض بن صخر ابن ابی الجمم بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے عثمان بن عفان بڑاتھ کے مصحف کو پڑھا ہے' اور اس مصحف کو اہل مدینہ کے مصاحف میں بارہ حرفوں میں مختلف پایا ہے۔'' ان حروف کا نقشہ درج ذیل ہے۔

معحف امام مصحف مدینہ (اس تیسرے کالم میں اغلاط کی نشاندہی ہماری طرف سے ہے) طرف سے ہے) ۱ ووضّٰی بھا ابڑھیم ووضّٰی بھا ابراھیم سے اور شی کا دکی کھڑی زبرہے اور

خانه نمبر ومين الف

وسارعوا الٰی مغفرة سارعوا الٰی مغفرة خانه تمبر۲ میں واؤرہ گئی

﴿ وَيَقُولَ الَّذِينَ آمَنُوا ﴿ يَقُولُ الَّذِينَ آمَنُوا

<u>ニーダー Www.miuhammhatil</u>iforary.comにくご

يا ايها الذين آمنو ا @ يا ايها الذين آمنوا من يرتد منكم من ير تدد منكم

یہ زبان کا فرق ہے چونکہ صرف کے لحاظ سے دونوں درست ہیں اس کیے کاتب نے علطی سے ىرىتددلكھ ديا۔

خانہ نمبر ۲ میں منهما لکھنا کتابت کی غلطی ہے

خانہ نمبر۲ میں کاتب فیما میں سے ف چھو ڑگیا

خانہ نمبر۲ میں تشتهی کے بعد ہ زائد لکھا گیا

@ لا جدن خيراً منها منقلبا

🕜 ۇ توكىل عىلى العزيز الرحيىم

﴿ اَوْاَنْ لِنْظُهُرَ

من مصيبة بِمَاكسبت من مصيبة فَبِمَا كسبت

ماتشتهى الانفس

 فان الله هُوَ الغنى الحميد فان الله الغنى الحميد

آ و لا يخاف عقبها لا يخاف عقبها

ماتشتهيه الأنفس

لا جدن خيراً منهما منقلبا

توكل على العزيز الرحيم

وَ أَنْ يُظْهِرَ

خانه نمبر٢ ميں كاتب ہو كالفظ چھو ڑگيا

خانه نمبر۲میں کاتب داؤجھو ڈگیا

خانه نمبر، میں و کاتب چھو ڑگیا

خانه نمبر۲میں أو کی بجائے و لکھا گیا

ہم نے یہ فہرست اس لیے دی مجم کم آج کل بھی قرآن مجید لکھے جاتے ہیں۔ ان کی ایک کے بجائے تین تین مصح کرام سے صحت کرائی جاتی ہے لیکن چھپنے کے بعد معلوم ہوتا ہے کہ کتنی غلطیاں باتی رہ گئی ہیں۔ بعض دفعہ حروف الفاظ کا تو کیا ذکر' آیات تنگ ہو جاتی ہیں یا لفظ کچھ کا کچھ لکھ دیا جاتا ہے۔ تو نے فرمے چھپوا کر لگوانا پڑتے ہیں۔ اور ہمارے خیال میں جس کاتب نے امام سے نقل کی اور صحت کرنے پر صرف گیارہ اغلاط نکلیں وہ نہایت محتاط کاتب تھا۔ اگر جمارے بیان میں شک ہو تو آج بھی اس کا تجربہ کیا جا سکتا ہے۔ پھر آپ نے مصحف امام اور دو سرے صحابہ رہن کھی کے مصارف کے اختلافات (بعنی اغلاط) کا ذکر

- (۱) مصحف عمر مِنْ عِنْهُ مِن ۳ مقامات برِ.
- (r) حضرت على رفافخه مين أيك مقام ير.
- (۳) اني بن كعب رينافيز مين ۴ مقامات بر ـ
- (٣) عبدالله بن مسعود رفاته مين ١٣٨ مقامات ير.
  - ۵) عبدالله بن عباس عيم الط عن ١٦ مقامات ير.
    - (١) عبدالله بن زبير مناتفه مين ١ مقامات ير-
- (2) حفرت عائشہ بھ واک مصحف میں ۴ مقامات پر اختلاف پایا گیا ہے۔

اب دیکھتے میہ "الامام" کے مکمل اور تیار ہو جانے کا ہی شمرہ تھا۔ کہ اس سے دو سرے مصاحف کا نقامل کر کے ان کی اغلاط کی نشاندہی کی گئی ہے۔ اگر یہ الامام ہی تیار نہ ہو تا تو کسی بھی مصحف کی اغلاط پر کھنے کا کوئی معیار تھا؟ پھران مصح حضرات نے جو جو اغلاط دیکھیں نہایت دیانت داری سے وہ اختلاف بیان کر دیا۔ النِيزَ يُونُ www.muhammadillorary.coff

اب وہ حضرات تو ان اختلافات ہے، مراد سہو ونسیان کی وجہ سرزد ہونے والی غلطیال لیتے تھے اور ہمارے یہ کرم فرما اس اختلاف کے لفظ سے اختشار مراد کے کر مسلمانوں کو احادیث سے برگشتہ کرنے کے دریے ہیں۔

مصحف امام کی اغلاط: ہر چند کہ بارہ رکنی کمیٹی نے انتہائی احتیاط ہے کام لیا۔ تاہم اس میں تین چار اغلاط چر بھی رہ گئیں۔ اب غور فرمائے کہ قرآن کی ۲۹۲۱ آیات ہیں اور ۸۷۳۳۰ الفاظ ہیں۔ ان میں تین چار اغلاط کے باقی رہ جانے کو بشریت کے تقاضوں بر ہی محمول کیا جا سکتا ہے۔ اللمام سے نقول بھی تیار ہو گئیں۔ پھر جب اللمام کی خود دوبارہ سہ بارہ چیکنگ کی گئی تو اس میں سے تین چار اغلاط نکل آئیں۔ جو قرایش کے لیجہ سے متعلق تھیں گر ان سے معانی میں چندال فرق نہیں پڑتا تھا۔ چنانچہ عودہ بن زبیر جی شاہ کہتے ہیں کہ میں نے قرآن کی غلطیوں کے متعلق مصرت عائشہ بی تھا کہ (۱) اِن هٰذَانِ لَسَاحِوَانِ (۲) وَالمقیمین الصلوة و المؤتون الزکوة (۳) و الذین هَادُوا و الصائبون کے متعلق کیا فرماتی ہیں؟" تو حضرت عائشہ بی تھا کے فرمایا "جیتیج' یہ کاتبوں کا کام جھانہوں نے لکھنے میں غلطی کر ڈائی"

آن اغلاط کی توجیہ میں ایک روایت بھی گئاب المصاحف میں آئی ہے جس کو مقام حدیث میں بھی ص ۲۹۰ پر درج کیا گیا ہے اور وہ یہ ہے کہ:

"جب حفرت عثان بناتف کے پاس مصحف لایا گیا ذاس میں انہیں کچھ غلطیاں نظر آئیں۔ اس پر انہوں نے فرمایا کہ اگر آئیں۔ اس میں میں انہوں نے فرمایا کہ اگر لکھانے والا بنو ہذیل کا اور لکھنے والا بنو نقیف کا کوئی آدمی ہو تا تو اس میں میں فلطیاں نہ پائی جاتیں۔"

حجاج بن بوسف کی درست شدہ اغلاط: اس کے بعد مقام حدیث ۲۹۴ پر ایک فرست اس کتاب المماحف کے حوالہ سے درج کی گئی ہے جس میں جایا گیا ہے کہ حجاج بن بوسف نے گیارہ مقامات پر تبدیلیاں کیں۔ یہ روایت ہم تنظیم کرنے کو تیار نہیں جس کی وجوہ درج ذیل ہیں.

- ایسی حدیث کتب صحاح مین کمین نظر نهیں آئی۔
- حجاج بن یوسف نے اگر مچھ درست کرنا ہی تھا تو وہ تین یا چار اغلاط درست کرتا جن کا پہلے ذکر آیا
   ہے۔
- فہرست میں درج شدہ فہرست بھی شخقیق ہے بعض مقام پر غلط ثابت ہوئی ہے۔ مثلاً نمبرہ کے تحت
   درج ہے کہ مصحف عثانی میں سَیَقُولُونَ لِللهِ لِللهِ لِللهِ لِللهِ لِللهِ ١٨٥٬٥٥١) درج ہے کہ جب کہ حجاج نے

www.muhammadilibrary.com رفاع مديث المناز كرويزغت مديث المناز كرويزغت المناز كرو

اس كو سَيَقُوْلُوْنَ لِللهِ اللهُ الله بنا ديا ہے۔ گرجب قرآن سے مقابله كياتو يه بات غلط ثابت موتى اور جب ايك بات علط ثابت موتى اور جب ايك بات علم ثابت موگئ تو دو سرے بيان كاكيا اعتبار؟

### تيسرااعتراض

اختلافات قرأت جن میں الفاظ کی زیادتی ہے: اب ہم ان تین حدیثوں کا ذکر کریں گے جن میں سے دو میں تو الفاظ کی زیادتی ہے اور ایک میں اعراب کا فرق ہے۔ اور یہ تین حدیثیں یا مثالیں ایسی ہیں جنمیں طلوع اسلام نے اس سارے مجموعہ سے چھانٹ کر لوگوں کو احادیث سے برگشتہ کرنے کے لیے پیش کیا ہے اور وہ مثالیں یہ ہیں۔

ا حضرت این عباس بی الله کی قرات میں فاستمتعتم به مِنْهُنَّ (۲۳:۳۳) سے آگ الٰی اجل مسمی بھی فارے در ہے جس سے شیعہ حضرات کو متعہ کے جواز کی سند مل جاتی ہے۔

اللہ تیسری مثال دراصل ایک استفسار ہے کہ "و افغین خوا بوء فرسکٹم و اُز جُلکُم اِلنی الْکَعْبَیْنِ (۱/۵) ارجلکم کے ل پر زبر ہے یا زبر؟ اگر زبر پڑھا جائے تو سنیوں کے مسلک یعنی پاؤں دھونے کو تائید حاصل ہوتی ہے اور اگر ل کی زیر پڑھی جائے تو شیعہ کے مسلک کو تائید حاصل ہوتی ہے کہ پاؤں پر مسح کرنا چاہئے اور قرات دونوں طرح سے متواتر آئی ہیں۔ چھران کی صحیح کون می ہوئی؟

ان مثالوں کو ہم نے اختصار کے ساتھ ضرور لکھا ہے مگر اس احتیاط کے ساتھ کہ طلوع اسلام جو کچھ مطلب سمجھانا چاہتا ہے۔ وہ فوت نہ ہو۔ پھر آخر میں طلوع اسلام نے بیہ تبصرہ فرمایا ہے کہ:

"جہم سیجھتے ہیں کہ اس کے بعد "اختلاف قرات" کے فتنہ کے متعلق کچھ سیجھنے کی ضرورت باتی نہیں رہتی لیکن ہمارے علاء کرام قرآن کے متد اول متن کو بھی من جانب اللہ انتے ہیں اور ان اختلافی آیات کو بھی من جانب اللہ کو نکہ ان کی بنیاد احادیث پر ہے۔ ہم نے ان اختلافی آیات کی صرف دو تین مثالیں بیش کی ہیں۔ آپ قرآن کریم کے نسخوں میں اکثر مقامات پر یہ لکھاد کیھیں گے کہ" ایک اور قرات میں یوں بھی آیا ہے" یعنی یہ آیت یوں بھی نازل ہوئی تھی اور یوں بھی۔" (ایضا ص ۵۲) اب دیکھئے اختلاف قرات کے فتنہ ہونے سے انکار کس کو ہے؟ یہ فتنہ ایسا نہیں جس کا سراغ طلوع اب دیکھئے اختلاف قرات کے فتنہ ہونے سے انکار کس کو ہے؟ یہ فتنہ ایسا نہیں جس کا سراغ طلوع

اسلام نے ہی لگایا ہے۔ ای اختلاف قرأت کے فتنہ ہے ہی متاثر ہو کر حفزت حذیفہ بن الیمان بٹائن حفزت عثرت عثان بٹائن حفزت عثان بٹائن کے باس فتنہ کے بیاس آئے تو انہوں نے ہیشہ کے بیاس اس فتنہ کا سد باب کر دیا۔

طلوع اسلام کا بیہ تبھرہ کہ ''آپ قرآن کریم کے نسخوں میں اکثر مقامات پر بیہ لکھا دیکھیں گے کہ ایک

## www.muhammadilibrary.com المبينة رَدِين عند المبينة مَرِي والرَّحِ مديث المبينة مِن والرَّحِ مديث المبينة المبينة مِن المبينة المبينة

اور قرأت میں یوں بھی آیا ہے" درست نہیں۔ آپ خود اپنے گھر میں موجود قرآن کریم کے ننخوں میں یا کسی قرآن کریم کے پباشر کی دکان پر جاکر مختلف قتم کے ننخوں میں خود ملاحظہ فرما لیجیے کہ کسی قرآن کریم پر آپ کو ایسی عبارت کمیں لکھی نظر آتی ہے ہم جانتے ہیں کہ بعض پرانے قلمی ننخوں میں ایسے اختلاف قرآت کا ذکر ہو تا تھا جب کہ ماحول علمی تھا۔ اور اب جو یار لوگوں کا زمانہ آگیا تو یہ سلسلہ بھی ختم کر دیا گیا۔
کتاب المصاحف میں اگر ایسے اختلافات کا ذکر ہے تو یہ کتاب لا بھر یوں کے سوا دستیاب بھی کماں سے ہو سکتی ہے؟ آٹھ آٹھ نو نو سال درس نظامی میں تعلیم حاصل کرنے والے اس کتاب کے نام تک سے ناواتف ہوتے ہیں۔ تو کیا یہ بات اس جوت کے لیے کافی نہیں کہ ایسے مسائل عوامی نہیں ہوتے؟

حضرت عثان ربی هند نے اس فتنہ کو ختم کیا تھا اور آج طلوع اسلام اس اختلاف قرأت کی عوام میں اشاعت کر کے ایک دو سرا فتنہ بیا کر کے امت میں ذہنی انتشار چھیلا رہاہے۔

اب رہا یہ سوال کہ اگر یہ اختلاف قرآت احادیث میں فذکور نہ ہوتے تو کیا شیعہ حضرات متعہ کے قائل نہ ہوتے؟ یا مرزا غلام احمد قادیائی بجت کا دعوی نہ کر تا۔ جب تمام امت کا مصحف عثانی پر اتفاق ہے۔ شیعہ حضرات بھی ای متداول قرآن کو معتبر بچھتے ہیں اور مرزائی بھی۔ تو ایسے اختلافات قرآت جُوت نہیں بن سکتے۔ البتہ یہ لوگ ایس روایات کو بطور تائیدی پیش کر سکتے ہیں۔ اور کی پچھ وہ کرتے ہیں۔ کیا آپ یہ سجھتے ہیں کہ اگر حدیث میں وَلاَ مُحَدِّثِ والی قرآت کا دعوی نہ کرتا؟ قرآت میں تو ذکر محدث کا ہے اور قادیانی صاحب کا دعوی نہوت کا ہے۔ پھر اس لفظ محدث سے نبوت کا استشاد کیو ککر درست سمجھا جا سکتا ہے؟

اسی طرح متعہ کے مسلم کی بنیاد بھی محض یہ اختلاف قرات نئیں کیکہ اس کا تعلق نائخ ومنسوخ سے ہے۔ یہ مسلم چونکہ خاصی تفصیل چاہتا ہے اور طلوع اسلام نے بھی مقام حدیث میں ایک مستقل الگ باب کی صورت میں پیش کیا ہے۔ اس لیے اسے ہم نے بھی الگ عنوان کے تحت قلمبند کر دیا ہے۔

ربی بات کہ لفظ اُز جُلکُم کے ل پر زبر نازل ہوئی تھی یا زیر 'تو اس کا جواب یہ ہے کہ نازل تو نہ زبر ہوئی تھی یا دیر 'تو اس کا جواب یہ ہے کہ نازل تو نہ زبر ہوئی تھی نہ ذیر ۔ دور نبوی سٹھین میں عربی زبان کو کوفی رسم الخط میں لکھا جاتا تھا جو قلیل اللفظ تھا۔ یعنی زیر ' زبر تو در کنار نقطے بھی بہت ہم ہوتے تھے۔ لہذا اگر ہم اس قضیہ کا فیصلہ کرنے کے لیے 'نیشنل لا بہری ک کراچی میں ایوب خال صاحب کا روس سے مصحف عثمانی کا لایا ہوا عمس دیکھ بھی لیس تو یہ چندال سودمند نہ ہوگا۔

اب ہم طلوع اسلام کی منشاء کے لیے یہ فرض کر لیتے ہیں کہ قرأت کے اختلافات کی سب روایات غلط ہیں اور یہ بھی کہ رسول اللہ ملٹھ ہیں ہوئی تھی اس پر زبر ہی تھا اور ایسے ہی آپ سٹھ کیا نے امت کو پڑھایا تھا کہ کیا اُر جُلکُم پڑھنے سے یہ مسئلہ حل ہو جائے گا؟ جب کہ ار جلکم (ل کی زبر) پڑھنے کے باوجود بھی قواعد زبان کی روسے دلائل ترجیح دونوں طرف قریب قریب برابر ہیں؟ اس صورت صال کو

برفاع مديث بربوي www.muhammadilibrary.com.

سامنے رکھ کر آپ اس کا کیا حل تجویز فرمائیں گے؟

اس کا صحیح حل وہی ہے جو حصرت عثان نے سرانجام دیا تھا۔ ایسے اختلافات والی تمام تر قرأت حسب ارشاد اللی بھلا دی گئیں (۲:۲ ۱۰) اور یہ جو کچھ ہوا۔ منشائے اللی کے عین مطابق تھا کیونکہ اللہ نے قرآن کریم کی حفاظت کا ذمہ خود لے رکھا ہے۔

کی حفاظت کا ذمہ خود لے رکھا ہے۔
دو سری بات جو اس ضمن میں قائل ذکر ہے وہ یہ ہے کہ کیا اللہ تعالیٰ ایک ہی وقت میں کی طرح ہے
کام کر سکتا ہے یا نہیں؟ تو اگر اللہ ایک ہی وقت لا کھوں انسانوں کی بات س سکتا ہے تو اے ایک ہی وقت
میں کئی طرح سے کلام کرنے پر قادر بھی تسلیم کر لینا چاہئے۔ اور چونکہ پیفیبروں کو بسا او قات جریل ملینیہ کے ذریعہ پیغام پنجا اور ان سے ہم کلام ہو تا ہے۔ لہذا رسول اللہ ساتھ نے جریل ملینیہ ہی سے یہ کما تھا
کہ وحی میں زیادہ قرانوں کی اجازت دی جائے۔ اس کی کیفیت کیا ہو سکتی ہے۔ یہ جانتا نہ ہمارے لیے ضروری ہے، نہ ہم جان سکتے ہیں البتہ اس پر ایمان لانا ضروری ہے۔

آر تھر جیفری کی تالیف:

با وراصل ہے کہ عرصہ دراز سے متعمر قین کی ہے عادت بن چکی ہے کہ علمی تحقیق میں اور تو سب علمی تحقیق میں اور تو سب علمی تحقیق میں اور تو سب بھی تحقیق و تقید کے نام پر اسلام پر جم محاذ سے جملہ آور ہو رہے ہیں۔ اس علمی تحقیق میں اور تو سب بھی ہوتا ہے لیکن ایمانیات کو چندال دخل نہیں ہوتا۔ اس طرح کے ایک مستشرق آر تھر جیفری ہیں جنہوں نے کتاب المصاحف لابن الی داؤد کہیں ہے امونڈ کر اس کو شائع کر دیا اور ساتھ ہی ایسے بعض دو سرے کتاب المصاحف کے نسخول سے ایک جدول تیاں کے چیش کر ذیا ہے۔ جس میں ہر طرح کے انتقال کے تعلق رکھنے والی ہر روایت 'خواہ وہ کس درجہ کی تھی کو اس جدول میں درج کر کے ثابت بھ کرنا چاہا ہے کہ مصحف عثانی کے بعد سے آج تک تو مان لیا کہ قرآن کی کھی فرق نہیں پڑا۔ لیکن اس سے کہا ہے کہ مصحف عثانی کے بعد سے آج تک تو مان لیا کہ قرآن کی کھی اور کتاب المصاحف کو اس کے میں یوں فذکور ہے کہ بیہ آبت یا سورہ یوں بھی نازل ہوئی تھی اور یوں بھی اور کتاب المصاحف کو اس کے ساتھ اس لیے طبع کر دیا ہے کہ حوالہ کاکام دے سکے۔ اس مستشرق نے ساری کتاب المصاحف کا انگریزی ساتھ اس لیے طبع کر دیا ہے کہ حوالہ کاکام دے سکے۔ اس مستشرق نے ساری کتاب المصاحف کا انگریزی سے تھیں کیا۔ بلکہ اختلافات کے صرف اس حصہ کو نمایاں کر کے شائع کیا ہے جس کی اسے ضرورت شی در آن کی بھی ہے پھر فرق کیا رہا؟

اب طلوع اسلام جو خود بھی اس بات کا قائل نہیں کہ یہ قرأت یوں بھی ہو سکتی ہے اور یوں بھی بھلا اس مستشرق کو کیا جواب دے سکتا تھا؟ الٹا روایات پر برس پڑا اور اس پرانی سرتال میں فرمایا کہ۔

"جم کی سازش اس سے کہنا ہے جاہتی ہے کہ قرآن کریم میں پہلی صدی کے آخر تک تبدیلیاں ہوتی رہیں اور یک وہ دیاں ہوتی رہیں اور یک وہ زمانہ ہے جب احادیث کی تدوین شروع ہوئی تھی بعنی امام مسلم ابن شماب زہری کا زمانہ۔ للذا اس وقت قرآن وحدیث دونوں ہی غیر محفوظ شکل میں تھے۔ ہمارے پاس قرآن بھی ایک

تابعی' اور احادیث بھی تابعین ہی کی جمع کردہ ہیں۔ للذا دونوں میں کوئی فرق نہیں ہے اگر کوئی فرق ہے و گر کوئی فرق ہے تو صرف اتنا ہی ہے کہ قرآن ایک ایسے تابعی کا ہے جو ظلم وستم اور فسق وفجور میں آج تک ضرب المثل ہے' اور حدیث امام زہری <sup>©</sup> کی ہے جو آئمہ حدیث کے نزدیک نمایت متقی اور پرہیزگار تھے۔"(مقام حدیث ص۲۹۸)

حفاظت قرآن سے متعلق ایک اعتراض اور اس کا جواب: طلوع اسلام سے کمی نے پوچھا تھا کہ حفاظت قرآن سے متعلق داخلی شادتیں تو صرف مسلمانوں کے لیے کار آمد ہیں۔ غیر مسلم اس کا کیوں اعتبار کریں اور خارجی جوت تاریخ ہی سے مل سکتے ہیں' جس کے متعلق آپ کہتے ہیں کہ ظنی چیز ہے۔ پھرایک ایسی چیز جو خود ظنی ہے دو سری کو بقینی کیو نکر خابت کر سکتی ہے؟ تو اس کو جواب آپ نے کی دیا کہ "ایمان ایسی چیز جو خود ظنی ہے دو سری کو بقینی کیو نکر خابت کر سکتی ہے؟ تو اس کو جواب آپ نے کی دیا کہ "ایمان بدات خود سے اور سائٹیفک چیز ہے اور پرانی یا تاریخی شادتوں میں سے جو اس قرآن کے مطابق ہوگی اسے ہم سچا قرار دیں گے اور وہ قرآن کی تائید میں پیش ہوکر خود اپنی سچائی کا سر میفکیٹ حاصل کرے گی۔ " اب بتا سے کیا اس جواب سے اس متعفر کی تعلق ہوگی؟ (تفصیلات کے لیے دیکھئے قرآنی فیصلے' عنوان حفاظت قرآن کریم)۔

## حفاظت قرآن کے خارجی ثبوت

اس مسئلہ میں پرویز صاحب نے جس بے بسی کا اظهار فرایا ہے۔ وہ ظاہرہے اگر آپ اپنے ایمان کو سچا اور سائنٹیفک سمجھتے ہیں تو اس لحاظ سے ہرایک کو بیہ حق حاصل ہو جاتا ہے کہ وہ اپنے ایمان کو سچا اور سائنٹیفک سمجھے اور ہراس بات کا انکار کر دے جو اس کے ایمان کے خلاف ہو۔ پرویز صاحب واقعی کوئی خارجی ثبوت مہیا کر بھی نہیں سکتے۔ جب کہ ہمارے نزدیک کم از کم دو خارجی ثبوت ضرور موجود ہیں۔

ا۔ حفظ قرآن: حفظ قرآن کا سلسلہ دور نبوی سلّ ہے شروع ہوا اور آج تک بلا انقطاع جاری وساری اور ہر آن اضافہ میں ہے۔ حفاظت قرآن کا یہ ایہا زندہ جُوت ہے جس کا ہر شخص کسی وقت بھی تجربہ کر سکتا ہے۔ گر طلوع اسلام کے نظریات کے لحاظ ہے بیکار ہے۔ کیونکہ قرآن رٹا کے بغیر حفظ نہیں ہو سکتا۔ اور طلوع اسلام بلا سوچے سمجھے تلاوت قرآن کا مخالف ہے۔ حفظ عموماً بجپن میں کرایا جاتا ہے۔ پھر مجمی لوگ بھی حفظ کرتے ہیں۔ ان میں سے بھی اکثر قرآن کے معانی ومطالب نہیں سمجھتے۔ اگر کوئی پڑھا لکھا قرآن کے معانی پر ہی غور کرتا رہے تو حفظ نہیں ہو سکتا۔ علاوہ ازیں طلوع اسلام قرآن پاک کے صوتی اعجاز کا

<sup>﴿</sup> تجاج كا من وفات ٩٥ م به ليكن اعراب اس في ٨٦ ميس لكوائ تص اور امام زهرى كا من وفات ١٢٥ م به به و تقو وه دبيل من وفات ١٢٥ م الله الله وور يه تو وه دبط به جو طلوع اسلام في قائم كرنا جابا به مر جارا دعوى توبيه به كه تدوين وكتابت حذيث كا كام دور نبوى ما ي ي شروع بو چكا تها. اس بات كو جم اس كے مقام بر تفصيل سے پيش كر تجك بين ـ

آئينة پَرwwww.muhammadifiterary.comعِ مديث

قائل نہیں۔ بلکہ وہ اس صوتی اعجاز کا سلسلہ عہد سحرہے منسلک کرتا ہے (تفصیل کے لیے دیکھئے ''تلاوت قرآن پاک") للذا اس جماعت میں کوئی حافظ آپ کو کم ہی نظر آئے گا۔ پھران حضرات کو حفاظت قرآن کا یہ زندہ ثبوت نظر کیے آئے؟

 ۲۔ مستند احادیث : حفاظت قرآن کا دو سرا جیتا جاگٹا ثبوت مستند احادیث کا وجود ہے جسے طلوع اسلام نا قابل اور نکنی چیز سمجھتا ہے۔ اور محض کارنخ کے مقام پر لے آتا ہے۔ اور لطف کی بات یہ ہے کہ اس ظنی اور نا قابل اعمّاد چیز کو کسی وقت حفاظت قرآن بلکه حفظ قرآن جیسے اہم مسئلہ میں پیش کر دیتا ہے۔ مثلاً: "اور ہاریخ سے ہمیں اس بات کا ثبوت بھی ملتا ہے کہ رسول الله حفاظ سے بار بار قرآن کو ساکرتے تھے اور خود بھی ان کو سناتے تھے۔ اس مقصد کے لیے مکہ میں حضرت ارقم مخزومی کامکان متعین تھا۔ اور مدینہ میں مسجد نبوی میں صفہ عام طور پر حفاظ کا مرکز تھا۔ چنانچہ حضور کی وفات کے وقت سیننگڑوں حفاظ موجود شخصے اور ان میں سے متعدد ایسے شخصے جن کو سند خود رسول اللہ نے عطا فرمائی تھی۔ " (قرآنی فیصلے ص۲۱۷)

اب خدارا بنائے کہ جس شخص کی تمام عمر بورے مجموعہ حدیث کو ناقابل اعتاد قرار دینے میں گزری ہو۔ اسے اس حدیث سے استفادہ کا حق پنچا 🔑 بھی تو سائل کا اعتراض تھا۔ پھر آپ نے جواب میں وہی ظنی چیز پیش فرما دی۔ www.frulhar

# # #

www.muhar<del>nma</del>dilibrary.com آئینه بردیزیت (همه برنم) دفاع عدیث (همه برنم) دفاع عدیث

( باب: چهارم )

### تفيير بالحديث

اس باب میں طلوع اسلام نے کتب صحاح کی کتاب النفیر سے ایس احادیث کا انتخاب کیا ہے جو اس کی بصیرت کے مطابق نا قابل تشکیم ہیں۔ فلنڈا وہ مجھی رسول اللہ ساٹھیلم کی بیان فرمودہ تفییر نہیں ہو سکتی۔ اور اس کاعنوان رکھاہے "قرآنی آیہ کی تفییر' احادیث کی رو سے" بالفاظ دیگر ایسی سب احادیث وضعی ہیں جو كتب صحاح مين شامل بين وه احاديث ورج ذيل بين

## عضرت موسی الت اور بنی اسرائیل

ارشاد باری ہے:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَكُونُوا كَٱلَّذِينَ ءَاذَوْا مُوسَىٰ فَبَرَّآهُ ٱللَّهُ مِمَّا قَالُواْ وَكَانَ عِندَ ٱللَّهِ

وَجِيهُ اللَّهِ (الأحزاب٣٣/ ٦٩)

"اے ایمان والو ان لوگوں کی طرح نہ ہو جانا۔ جنہوں نے حضرت مولیٰ کو اذبیت دی سو اللہ نے اسے اس

ے بری کیا اور موسیٰ اللہ کے ہاں بڑی آبرو دالے

یرویز صاحب فرماتے ہیں کہ بنی اسرائیل نے حضرت موسیٰ کو مجھی کھانا مانگ کر مجھی پانی مانگ کر مجھی

ا یک نیامعبود بنانے کی خواہش کر کے اور مجھی خدا کو علانیہ دیکھنے کی خواہش کر کے اور مجھی جہاد ہے انکار کر کے بہت ننگ کیا ہوا تھا۔ اللہ تعالی مومنوں سے فرماتے ہیں کہ تم بھی بنی اسرائیل کی طرح نہ ہو جانا۔ کیونکہ جو قوم اپنے رسول کی اطاعت کرنے کے بجائے اسے ستاتی ہے تباہ ہو جاتی ہے۔ (م- ح ص١٦١ ٦ ص١٦٨ ملخصاً)

اب اس کے مقابلہ میں بخاری کی تفسیر دیکھئے۔

"ابو ہررہ بنا تھ کہتے ہیں کہ رسول اللہ نے فرمایا۔ بی اسرائیل برہند عسل کیا کرتے تھے۔ ایک دوسرے کی طرف دیکھتا جاتا تھا۔ اور موسیٰ تناعشل کیا کرتے تھے تو بنی اسرائیل نے کما کہ واللہ موسیٰ ملتے اکو ہم لوگوں کے ہمراہ عشل کرنے سے سوا اس کے اور کچھ مانع نہیں کہ نستق میں مبتلا ہیں۔ اتفاق سے ایک دن www.muhammadilibrary.com (خصر جُبر) دفارع مديث المينة برّويزيت

موی عسل کرنے گئے اور اپنا لباس ایک پھر پر رکھ دیا۔ وہ پھر ان کا لباس لے بھاگا۔ اور حفرت موی اللہ اس کے بھاگا۔ اور حفرت موی اللہ بھی اس کے تعاقب میں یہ کتے ہوئے دوڑے فؤبی یا حَجَرُد فَوْبی یا حَجَرُد فَوْبی یا حَجَرُد (اے پھر میرے کپڑے۔ اے پھر میرے کپڑے۔ اے پھر میرے کپڑے) یمال تک کہ بنی اسرائیل نے موی اللہ اپنی طرف دکھے لیا اور کہا کہ واللہ موی اللہ الباس لے لیا اور پھر کو مارتے واللہ موی اللہ الباس لے لیا اور پھر کو مارتے گئے۔ ابو ہریرہ زائی کتے ہیں کہ خداکی قتم پھر پر (حضرت موی کی مارسے) جھ یا سات نشان (اب تک باقی) ہیں۔ "(م-ح ص ۱۲۹ بحوالہ بخاری)

اب دیکھئے کہ:

② پرویز صاحب نے بنی اسرائیل کا موٹ النے ایدا کیں دینے کا ذکر تو فرما دیا لیکن یہ نہیں تایا کہ اللہ نے انہیں اس ایذا یا ان ایذاؤں سے بری کیو نکر کیا۔ اللہ تعالی خود کتے ہیں کہ اللہ نے موٹ کو اس ایذا سے نجات دی جو وہ کتے تھے " تو وہ نجات کی صورت کیا تھی؟

© آیت سے یہ بات واضح دوتی ہے کہ ایذا مویٰ سے پچھ مانگنے، طلب کرنے یا خواہش کرنے کے متعلق نہ تھی بلکہ وہ مویٰ کی ذات کے متعلق بچھ کتے تھے۔ جس سے مویٰ ملت آب توکیف پہنچی تھی۔

© پرویز صاحب آبت نہ کورہ درج کر کے دفت اس کا آخری حصہ وَ کَانَ عِنْدَاللّٰهِ وَجِنْهَا" جھوڑ گئے۔ وہ آبرو والا محض ہوتا ہے جس کے متعلق لوگوں کہ کچھ اعتراض ہوتو بھی وہ اس کے منہ پر پچھ نہ کہہ سکیں اور دالا محض ہوتا ہے جس کے متعلق لوگوں کہ کچھ اعتراض ہوتو بھی وہ اس کے منہ پر پچھ نہ کہہ سکیں اور دالا محض ہوتا ہے جس کے متعلق لوگوں کہ جھنت عیسیٰ کر لیے بھی استعال فرمایا اور کما

سکیں اور ادھرادھرباتیں کرتے پھریں۔ کی لفظ قرآن کے جفرت عینی کے لیے بھی استعال فرمایا اور کما وَجیہ اللهُ اَوْمَ اللهُ اَوْمُ کَا اِوْمُ کُومُ کُلُولُ کِی اِوْمُ کَا اِوْمُ کَا اِوْمُ کُومُ کُومُ کُومُ کُومُ کُومُ کُومُ کُومُ اور وہ ان کے منہ یا کہ کا لفظ لانا اس بات کی دلیل ہے کہ ان باتوں سے مولی کو تکلیف بھی ہوتی تھی اور وہ ان کے منہ یا کہنے کی

جرأت بھی نہ کرتے تھے۔ اور الی ہی باتوں سے اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو منع فرمایا ہے کہ وہ رسول اکرم ملاکیا کے متعلق اس طرح کی باتوں سے پرہیز کریں۔

ان تصریحات سے معلوم ہو جاتا ہے کہ پرویز صاحب کا بیان کردہ مفہوم نامکمل بھی ہے اور غلط بھی۔ اب رہی یہ بات کہ انہیں اس تفییر میں کیا بات کھنگتی ہے؟ تو یہ واضح ہے کہ اس واقعہ میں پھرکے کپڑوں سمیت دوڑنے کی بات انہیں گوارا نہیں۔

تاہم جو لوگ معجزات کے منکر ہیں انہیں بھی بخاری میں مندرجہ تفییر راس آسکتی ہے۔ وہ یوں کہ حجر کے معنی پھر بھی ہیں اور گھو ڑی بھی (منجد) اس طرح یہ واقعہ یوں ہو گا کہ موی ملیتی گھو ڑی پر سوار تھے۔ کسی تنهائی کے مقام پر نمانے لگے۔ تو گھو ڑی کو کھڑا کیا اور اس پر ہی اپنے کپڑے رکھ دیئے۔ جب نمانے www.muhammadilibrary.com

آئید پُرویزیت (حصہ چُرم) وفاع صدیث

ے بعد کپڑے لینے آگے بوجے تو گھوڑی دوڑ پڑی اور موئ ملن اور عن المن اور کتے اس کے پیچھے دوڑے۔ الآنکہ بنی اسرائیل نے موٹ کو ننگے بدن دکھے لیا کہ آپ بالکل بے داغ اور ان کی مزعومہ بیاری سے پاک ہیں۔ اس طرح اللہ نے موٹ ملن المن کو بنی اسرائیل کی باتوں کی ایذا سے بری کر دیا۔

رہی میہ بات جو حضرت ابو ہریرہ ہوگئے قتم اٹھا کر کہتے ہیں کہ پھر پر مار کے چھ یا سات نشان ہیں تو میہ ابو ہریرہ کا اپنا قول ہے ارشاد نبوی نہیں کہ اس کا ماننا حجت ہو۔

#### أرعون كاايمان لانا

پرویز صاحب فرماتے ہیں کہ:

"ترفدی میں حضرت ابن عباس بڑاتھ سے روایت ہے کہ رسول اللہ نے فرمایا۔ کہ جبریل کہتے تھے کہ فرعون غرق ہونے لگا۔ اور ایمان لانا چاہتا تھا۔ کاش اس وقت اے محمد! تم مجھے دیکھتے کہ میں سمندر کی مٹی لیے ہوئے اس کے میں ٹھونس رہا تھا۔ کہ بیہ کلمہ نہ پڑھ لے اور اس پر اللہ کی رحمت نہ آجائے۔" (م-ح ص۱۷)

اب دیکھنے کہ مندرجہ بالا ترجمہ میں پرویر جاجب نے جو کچھ تصرف فرمایا ہے اس کا جائزہ تو ہم بعد میں لیں گے۔ سردست یہ کہنا چاہتے ہیں کہ پرویز صاحب نے اپنے اس خود ساختہ ترجمہ کو بنیاد قرار دے کر درج ذمل اعتراضات جڑ دیئے ہیں۔

روں دیں ہو سات مور میں ہے۔ 1 جبریل کا بیہ کام نمیں کہ جو ایمان لانا چاہے اس کے منہ میں جھی ٹھونسنے لگیں۔ اور خدا کی رحمت کو بند کر دیں۔

افرشتے چونکہ خدا کے تھم کے پابند ہوتے ہیں جس سے معلوم ہوتا ہے کہ جبریل نے یہ کام خدا کے تعلم کے مطابق کیا تھا۔

③ اس خدا کے تکم اور جبریل کی کار روائی کے باوجود فرعون نے کلمہ پڑھ لیا اور کہا۔

﴿ قَالَ ءَامَنتُ أَنَّهُ لَآ إِلَا ٱلَّذِي ءَامَنَتَ بِدِهِ "فرعون نے کماکہ میں ایمان لایا کہ کوئی اللہ نہیں بجز بَنُوۤ اِسۡرَوۡ یِلَ وَآنَا مِنَ ٱلْمُسۡلِمِینَ ﷺ اس اللہ کے جس پر بنی اسرائیل ایمان رکھتے ہیں اور (بونس ۱۸/ ۹۰)

اور بوں (معاذ الله) خدا کی تدبیر ناکام ہوگئی۔ آپ تصور بھی کر کتے ہیں کہ یہ تفییر رسول الله سُلَّيْظِ کی بیان فرمودہ ہوگی۔"(م-ح ص ۱۷۴مسا) الحفاً)

اب دیکھئے حدیث محولہ بالا کا اصل متن اور ترجمہ یوں ہے۔

«عَنْ إِبْنِ عَبَّاسِ أَنَّ النَّبِيِّ عَلَيْهُ قَالَ لَمَّا ''ابن عباس كتتے ہیں كه رسول الله النَّهِ اللهِ عَ اَغْرَقَ اللهُ فِوْعُونَ قَالَ اَمَنْتُ أَنَّهُ لاَ إِلٰهَ جب الله نے فرعون كوغرق كيا تووہ كھنے لگا كه میں اس الاَّ الَّذِيْ اَمِّنَتْ بِهِ بَنُوْ اِسْرَائِيْلَ فَقَالَ الله پرايمان لايا جس كے بغيركوئى الله نبي اور جس پر جبْرِيْلُ يَا مُحَمَّد لَوْ رَائِيْتَنِيْ وَاَنَا اَخَذْ مِنْ بنو اسرائيل ايمان لائد. جبريل النها نها كال مى حَالِ الْبَحْرِادُسُهُ فِيَ فِيْهِ مُخَافَةً اَنْ محمد! كاش تم مجھے ديكھتے جب ميں سمندركى كالى مئى تُذْرِكُهُ الرَّحْمَةَ » (ترمذي، إبواب تفسير، سورة اس كے منه ميں ٹھونس رہا تھا۔ كه مهاوا كهيں اس كو تُذرِكُهُ الرَّحْمَةَ » (ترمذي، إبواب تفسير، سورة اس كے منه ميں ٹھونس رہا تھا۔ كه مهاوا كهيں اس كو

یونس) ① پرویز صاحب کے ترجمہ کے مطابق جبریل کے مٹی ٹھوننے کا عمل فرعون کے کلمہ پڑھنے سے پیشترواقع ہوا جب کہ حدیث میں پوری وضاحت ہے کہ فرعون کے کلمہ پڑھنے پر جبریل ملتے ہے نہ کام کیا۔

جریل النظام نے فی الواقع یہ کام اللہ کے عظم کے مطابق کیا تھا۔ جس کی دلیل یہ ہے کہ فرعون کے اس کلمہ پڑھنے والی آیت ہے مصل اگلی آیت میں اللہ تعالی فرعون کو فرما رہے ہیں کہ:

﴿ ءَآلَكَنَ وَقَدَّ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنتَ مِنَ "اب (كلمه پرهتا ہے) جب كه تو پيلے (بیشه) نافرمانی الْمُفْسِدِينَ ﴿ وَهُن ١٠/١٠﴾ (يونس١/١٠)

گویا جو کام جریل نے کیا وحی اللی نے اس کی تائید کر دی۔ لیکن پرویز صاحب نے یہ اگلی آیت درج نمیں فرمائی۔ کیونکہ اس طرح ان کا بنا بنایا تھیں گر جاتا تھا۔ اس وضاحت کے بعد نہ جریل کے متعلق کوئی غلط تصور پیدا ہوتا ہے اور نہ خدا کے متعلق۔

## هُوَالْأَوَّلُ وَالْأَحِرُ ﴾ تفيير

پرویز صاحب فرماتے ہیں کہ ''ھو الاول والآخر' کا بیہ معنی ہے کہ خدا زمان (Time) کی قیود سے ماورا ہے۔ بیہ الیمی واضح بات ہے جس کے سیجھنے میں کوئی دشواری شیں۔ وہی اول وہی آخر۔ لیکن جامع ترمذی میں حضرت ابو ہریرہ سے ایک طویل روایت آتی ہے جس کا خلاصہ بیہ ہے کہ:

رسول الله نے فرمایا کہ زمین سے آسان پانچ سوسال کی راہ ہے۔ پھر ہر آسان سے دوسرے آسان تک ای قدر فاصلہ ہے اور آسان سات ہیں جن کے اوپر عرش ہے اس کا فاصلہ بھی ساقیں آسان سے پانچ سو سال کی راہ ہے۔ ای طرح اس زمین کے پنچ زمین ہے۔ پانچ سوسال کی مسافت پر اور زمینیں بھی سات ہیں جن میں سے ہرایک سے دوسری کا فاصلہ ای قدر ہے۔ قتم ہے الله کی جس کے ہاتھ میں محمد کی جان ہے۔ اگر تم میں سے کوئی ای زمین کے اسفل ترین طبقہ میں رسی لاکائے تو وہ ٹھیک الله کے اوپر جاگرے گی پھر آپ نے فرمایا ھو الاول والا فر۔ آپ آیت کو دیکھتے پھر اس تفیر پر غور کیجھے کہ یہ تفیر کسی صورت میں بھی رسول الله ساتھ کے فرمودہ ہو سکتی ہے۔ "(م۔ ح ص۱۵۲)

اب دیکھئے اس بات کا ہمیں بھی اعتراف ہے کہ یہ تغییر رسول اللہ کی فرمودہ نہیں ہے۔ کیونکہ امام ترمذی نے بیہ روایت درج کرنے کے بعد بیہ بھی لکھ دیا کہ اس کی سند منقطع ہے۔ آيَنَة رَبِي muham nadilibrary.com ومديث

اس سند میں حسن کی ابو ہریرہ مٹافھ سے ساعت ہی ثابت نہیں۔ اور اس روایت کے نامقبول ہونے کی دو سری وجہ بیہ بتائی ہے کہ قرآن کریم سے اللہ کا عرش پر ہونا ثابت ہے اور بیہ روایت اس کے مخالف ہے۔ (ترندی- ابواب النفیر - سورہ حدید)

اب أكر پرويز صاحب اس حديث بر امام ترفدي كا تبصره بي ملاحظه فرما ليت توكيا اجها موتا.

### عَلَّمَ آدَمَ الْأَسُمآءَ

پرویز صاحب مقام حدیث کے ص ۱۷۴ پر فرماتے ہیں کہ:

"سوره بقره میں ہے کہ عَلَّمَ آدَمَ الْأَسْمَآءَ كُلَّهَا (٣١:٢) اور خدانے آدم کو تمام اساء كاعلم سكھايا۔

بات بالكل صاف ہے۔" (م۔ حص ١١٥١)

اب دیکھے جب پرویز صاحب فرمائیں کہ "بات بالکل صاف ہے یا واضح ہے" تو اس وقت وہ آپ کو کسی نئی البھن میں پھنا رہے جوتے ہیں۔ چنانچہ اس جگہ ذکر تو ایک "صاف بات" کا کیا مگر "دکئی صاف باتیں" کمہ گئے اور وہ صاف باتیں یہ جیں۔

🛽 آدم نوع انسانی کا تمثیلی ترجمان ہے وہ کی فرد واحد ہے نہ ابو البشر اور نہ نبی۔

و مری صاف بات پرویز صاحب نے یہ بتان کہ "انسان کو خدا نے اس کی صلاحیت دی ہے کہ وہ اشیائے فطرت کا علم حاصل کرے" یہ ہے علم آدم الاساء کا درست اور صاف ترجمہ اللہ نے عَلَمَ میں ماضی کا صیغہ استعال فرمایا۔ یعنی اللہ تعالیٰ نے علم تکھا دیا۔ یعنی خود خدا معلم تھا) لیکن آپ صلاحیتوں کو معلم قرار دے کر ہدایت فرما رہے ہیں کہ انسان کو بائے کہ اشیائے فطرت کا علم حاصل کرے اور اس کا تعلق زمانہ مستقبل سے جا ملایا۔

ال تیسری صاف بات بہ ہے کہ "اس لیے وہ معجود ملائکہ اور مخدوم کائنات ہے" اب دیکھئے جب جبر اعلیٰ ہی کوئی مشیلی ترجمان ہو تو اس کی اولاد حقیقت کا قالب کیسے بہن سکتی ہے۔ نیز جب ملا کک کا کوئی خارجی وجود ہی نہیں تو فرشتوں کے سجدہ کا کیا معنی؟

ان صاف باتوں کے بعد پرویز صاحب کی نظر کرم بخاری کی ایک طویل حدیث پر پڑتی ہے۔ جو امام بخاری نے عکلم آدَم الاَسْماءَ کے تحت درج کر کے اس میں روز قیامت کا دہشت ناک منظراور رسل اللہ کی شفاعت کا ذکر کیا ہے۔ بیہ حدیث چونکہ معروف ہے۔ للذا بخوفِ طوالت اس کا اندراج ضروری نہیں سمجھتے۔ البتہ ان اعتراضات کو درج کرتے ہیں۔ جو اس ضمن میں طلوع اسلام نے اٹھائے ہیں۔

(۱) کیلے تو دیکھئے کہ اس تغییر میں تعلیم آدم کے متعلق ایک لفظ نہیں۔ (م-ح ص ۲۱)

اب دیکھئے پرویز صاحب کے اپنے درج کردہ اقتباس میں بیہ الفاظ موجود ہیں۔ کہ قیامت کے دن سب مسلمان جمع ہو کر مشورہ کریں گئے کہ آج کے دن کسی کو شفیع بنائیں۔ وہ آدم کے پاس آئیں گے اور کہیں

#### <u>~~www.imuhammadillibrary.com???~~~</u>

گے۔ آپ سب کے باپ ہیں۔ آپ کو اللہ نے ملائلہ سے سجدہ کرایا ہے۔ آپ کو تمام نام سکھائے ہیں۔ آپ ہماری سفارش کریں کہ اس جگہ کی تکلیف سے راحت پائیں۔" توکیا اس میں علم آدم الاساء کا ذکر شیں؟

اگرچہ پرویز صاحب اتنی عبارت میں سے بھی ایک اہم بات "اللہ نے آپ <sup>©</sup> کو اپنے ہاتھ سے بنایا" چھوڑ گئے ہیں۔ تاہم آپ کے اعتراض والی بات کا ذکر تو آبی گیا ہے۔

شاید پرویز صاحب بیر چاہتے ہوں کہ امام بخاری اس تعلیم کا ذکر کرتے۔ جو اللہ نے آدم کو دی تھی۔

تاکہ کچھ مادہ کے خواص معلوم ہو جاتے۔ تو عرض ہے کہ امام بخاری نے علم آدم الاساء کا کم از کم ذکر تو کر دیا۔ آپ نے تو اپنی تحریروں میں صرف سمجھانے کی کوشش کی ہے کہ انسان میں چیزوں کے انتخاب کا داعیہ

ر کھ لیا گیا تھا یعنی علم کا ذریعہ بیان کر دیا۔ اب سوال بیر ہے کہ کیا علم کا ذریعہ بنا دینے کا نام ہی تعلیم یا سکھانا ہو تا ہے۔ گویا جو اعتراض آپ کو امام بخاری سے ہے وہی اعتراض آپ پر وارد ہو تا ہے۔

(٢) پھر فرمایا۔ "پھر اس پر بھی غور فرمائے کہ اس میں مختلف انبیائے کرام کے متعلق یہ لکھا ہے کہ وہ اپنے گناہوں سے اس قدر شرمندہ ہوں گے کہ خدا کے سامنے جانے کی جرأت نہ کریں گے۔ اس فتم كى باتين رسول الله كى موسكى ين ؟" (م- ح ص ١٥١)

اب دیکھے پرویز صاحب خود اپنے افتار میں درج کر آئے ہیں کہ تمام لوگ آپ کو اللہ کے ہاں سفارشی بنا کر لے جانا چاہیں گے۔ کیا کسی کے ہاں ور عانے اور تمام لوگوں کا سفارشی بن کر جانے میں پھھ فرق نہیں؟تمام لوگوں کا سفارشی تو وہی ہو سکتا ہے جو تھام لوگوں سے افضل ہو۔ للذا وہ رسول اللہ کی موجودگی میں اپنے آپ کو اس کا اہل نہ سمجھ کر اپنی کسی نہ کسی خلطی کا ذکر کرکے لوگوں کے مطالبہ کو ٹالتے

جائیں گے حالاتکہ دنیامیں ہی ان کی لغزشیں معاف کی جا چکی تھیں۔ اس دن کی تختیوں ادر الله تعالی کے جلال کو د مکھ کر وہ اپنی معاف شدہ لغرشوں کا تذکرہ کر کے تمام لوگوں کے کیے اللہ کے بال سفارشی بننے سے احراز كريس ك تاآئكه قرعه فال رسول الله ك نام يدع كاجوسب انبياء ورسل سے افضل ہيں۔

# ⑤ عور تیں تہماری تھیتیاں ہیں

پرویز صاحب فرماتے ہیں کہ "سورہ بقرہ میں ہے کہ:

﴿ نِسَآ وُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ مَأْتُواْ حَرْفَكُمْ أَنَّ شِنْمُ مُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مِهِ اللَّهِ مَهِ اللَّهِ اللَّهِ مَهِ اللَّهِ مَهِ اللَّهِ مَهُ اللَّهِ مَهُ اللَّهِ مَهُ اللَّهِ مَهُ اللَّهِ مَهُ اللَّهِ مَهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللّ

بات صاف ہے بیویوں کے پاس جانے کا مقصد مخم ریزی ہے تو جس طرح کسان مناسب موقعوں پر کشت کاری کرتا ہے تم بھی موزوں موقعہ پر تخم ریزی کرو۔" (م-ح ص ۱۷۷)

<sup>🛈</sup> سیر بات پرویز صاحب نے عمداً ترک کر دی۔ کیونکہ وہ اس طرح کی تخلیق آدم کے قائل نہیں۔

#### أَنَيْهُ يُهُلُّهُ إِلَيْهُ يُولِي الْأَنْهُ الْمُؤْمِنِينَ يُسْلِحُ اللَّهِ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ اللَّهُ ال

اب دیکھئے بات تو واقعی بڑی صاف ہے گرسوال ہیہ ہے کہ لفظ اٹنی کا لغوی معنی کیا ہے۔ نیز ہیہ کہ کیا اُنٰ کا معنی "جب" یا "مناسب موقعہ پر" ہو سکتا ہے یا نہیں؟ آپ جتنی لغت کی کتابیں دیکھیں گے اس کے معنی جہاں سے 'کہاں سے 'کب' کدھر' وغیرہ ہی پائیں گے۔ اَنٰیٰ کے معنی اِذیا اِذَا کہیں بھی نہ پائیں گے۔ لہٰذا اس کی تفیر میں اختلاف ہوا اور اس اختلاف کی وجوہ ہیہ ہیں۔

- (۱) لفظ آئی کے مفہوم کی عمومیت۔
- (۲) کبعض صحابہ کے اقوال سے بھی اس لفظی عمومیت کی تائید ہوتی ہے۔
- (۳) چند لوگ جو وطی فی الدہر کے قائل تھے انہوں نے سے سوال بھی اٹھایا۔ کہ آیا خبر واحد آیت کی عمومیت پر اثر انداز بھی ہو سکتی ہے یا نہیں؟

اس اختلاف کے باوجود امت کا کیر طبقہ ایسا رہا ہے جو وطی فی الدبر کو حرام سمجھتا ہے کیونکہ حرث کا لفظ اس جنیں کہ اس چنے ہوں کہ عراد لیتے ہیں کہ عورت کو اگر الثالثا کر بھی جماع کہا جائے تو بھی یہ فرج میں ہی ہونا چاہئے۔ اور ایک قلیل تعداد ان لوگوں کی بھی ہے جو وطی فی الدبر کو جائز بھی تھے۔

آئی کی لغوی شخفیق: امام راغب مفروات القرآن میں لکھتے ہیں کہ آئی یہ حالت اور جگہ دونوں کے متعلق سوال کے لیے آتا ہے۔ اس لیے بعض فی کہا ہے کہ یہ جمعنی آین (کہاں۔ کس جگہ۔ جہاں) اور کیف (کیف۔ کس طرح) کے لیے آتا ہے بس آیت کریم (آئی لَكِ هٰذَا ﴾ (۳۷:۳) کے معنی یہ ہیں کہ کھانا تجھے کہاں سے ملتا ہے؟

- (٢) منجد میں اس کے معنی (۱) جمال (۲) کمال ہے) (۳) کب (۲) کس اللے بمعد امثال درج ہے۔
- (٣) منتنی الارب (فارس) میں اس کے معنی یہ ہیں (۱) چگونہ (کس طرح) (۲) از کبا (کمال سے) (۳) ہر کبا۔ (کسی بھی جگہ سے) (۴) حرف شرط ہے۔ درج ہیں۔
- (٣) پرویز صاحب نے اپنی تصنیف لغات القرآن میں آئی کے مندرجہ ذیل معانی کلھے ہیں: ﴿ کیف (کس طرح کیو کمر) ﴿ این (کمال ہے) ﴿ کدهر ﴿ مَّى (کب جب) اب دیکھئے آئی کے معنی متی ای وقت ہی ہوں گے جب اس کا معنی کب ہوگا۔ متی کے معنی تو جب بھی ہو سکتے ہیں لیکن آئی کے نہیں ہوتے۔ ای لیے پرویز صاحب نے جو مثال پیش فرمائی۔ اس کے معنی کب کس طرح یا کیو کر ہی بتائے ہیں چاہئے تو یہ تھا کہ کوئی ایسی مثال پیش فرماتے جس میں "آئی" جب" کے معنوں میں استعال ہوتا لیکن آب ایسانہیں کر سکے۔ اور
- (۵) پانچواں معنی اس کا "جب" بتایا ہے وہ اس طرح کہ یمی آیت ﴿ فَاتُوْا حَوْثَكُمْ اَنَّى شِنتُمْ ﴾ درج كر كے اس كے اس كے معنی میں انى كى جگہ جب لكھ دیا۔ پھر بعض ایسے حضرات کے اقوال اپنی تائيد میں لكھ دیے ہیں جو وطی فی الدہر كو ناجائز سجھتے ہیں۔

#### 

امام بخاری نے اس آیت کی تقییر میں دو اقوال نقل کے ہیں۔ ایک عبداللہ بن عمر بڑاٹھ کا کہ بعض آدمی عورتوں سے وطی فی الدہر کرتے تھے۔ ان کے بارے میں یہ آیت نازل ہوئی۔ اس روایت میں عبداللہ بن عمر بڑاٹھ نے اپنا نظریہ کچھ واضح نہیں کیا۔ تاہم ان کے بیان سے ظاہر ہو تا ہے کہ وہ ایسا کرنے والوں کو غلط کار نہیں سجھتے تھے۔ اور دو سرا قول جابر بڑاٹھ کا ہے۔ یہودیوں میں یہ بات مشہور تھی کہ جو کوئی عورت سے الٹالٹاکر فرج میں جماع کرے تو اولاد بھیکی پیدا ہوگی۔ جابر بڑاٹھ کھتے ہیں کہ یہ آیت اس قول کی تردید میں نازل ہوئی۔ اپنا نظریہ انہوں نے بھی واضح نہیں کیا۔ تاہم ان کے بیان سے یہ ظاہر ہو تا ہے کہ الٹاکر فرج میں جماع کرنے میں بھی کچھ قباحت نہیں سجھتے تھے۔

اب طلوع اسلام نے ان دونوں اقوال کو نقل کر کے اس میں مزید کئی شروح کا تذکرہ کر کے یہ نتیجہ پیش کیا ہے کہ اس بارے میں علاء کا اختلاف رہا ہے۔ امام مالک اس کے قائل تھے۔ امام شافعی بھی قائل تھے۔ امام شافعی بھی قائل تھے۔ لیکن بعد میں انہوں نے اس کی حرمت کی تصریح کردی تھی۔ یہ سب بچھ لکھنے کے بعد آخر میں فرمایا۔ "اس کے بعد فیصلہ آپ خود کر بچھے کہ کیا اس تغییر کو رسول اللہ کی طرف منسوب کیا جا سکتا ہے؟ اور قرآن کو اس قتم کی حدیثوں کی رو سے جھا جا سکتا ہے؟" (م-ح ص۱۸۵)

اب سوال یہ ہے کہ اس تغییر کو رسول اللہ کی طرف کسی نے منسوب ہی نہیں کیا تو یہ اعتراض کیے درست ہو سکتا ہے؟ کیا امام بخاری نے کہیں یہ کلھا ہے کہ یہ اقوال رسول اللہ کے ہیں؟ یا امام موصوف کا کمیں قصور کافی ہے۔ کہ اس نے اپنی کتاب میں صحابہ کے اقوال درج کر دیئے ہیں؟ امام بخاری کا اپنا نظریہ تو معلوم ہو رہا ہے کہ وہ ذاتی طور پر وطی فی الدبر کے مخالف تھے جیسا کہ فی کے آگے جگہ چھوڑنے سے معلوم ہو تا ہے لیکن صحابہ کے مختلف اقوال درج کرنا۔ (بشرطیکہ وہ پایہ صحت کو پہنچ جائیں) ان کی ذمہ داری تھی۔ پھرطلوع اسلام نے کیا یہ ہے کہ جو اقوال وطی فی الدبر کے جواز پر دلایت کرتے تھے انہیں تو خوب اچھالا ہے۔ اور جو کثیر طبقہ اس کا مخالف تھا۔ اس کا ذکر بھی نہیں کیا۔

طلوع اسلام نے امام شافعی کے اسے حرام سیجھنے کا بھی یوں ذکر کر دیا کہ وہ پہلے قائل تھے۔ اب امام شافعی کے اس مناظرہ فذکورہ سے ہی یہ بھی واضح ہوتا ہے کہ ابو الحن (امام محمہ) بھی وطی فی الدبر کو حرام سیجھتے تھے۔ پھر یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ امام مالک بھی بعد میں اس کی حرمت کے قائل ہو گئے تھے (تیسیر الباری ج اص ۱۳۸۰) پھر ایک ترفدی کی مرفوع حدیث بھی اس ضمن میں موجود ہے کہ "ابن عباس کہتے ہیں کہ رسول اللہ نے فرمایا کہ اللہ تعالی اس مخص کی طرف دیکھے گا بھی نہیں جس نے کسی مرویا عورت سے دہر میں جماع کیا۔" پھرائی مضمون کی ایک حدیث خزیمہ بن ثابت سے بھی مروی ہے۔ جو احمد نائی اور ابن ماجہ نے درج کی اور ابن حبان نے اسے صیح کما ہے۔ ای طرح ابو ہریرہ سے اس مضمون کی حدیث کو ترفدی اور احمد نے درج کیا۔ اور ابن حبان نے اسے صیح کما ہے یمی وجہ ہے کہ علاء کا کثیر طبقہ حدیث کو ترفدی اور احمد نے درج کیا۔ اور ابن حبان نے اسے صیح کما ہے یمی وجہ ہے کہ علاء کا کثیر طبقہ مدیث کو ترفدی اور احمد نے درج کیا۔ اور ابن حبان نے اسے صیح کما ہے یمی وجہ ہے کہ علاء کا کثیر طبقہ مذیب کہ علیہ کا کثیر طبقہ ان کی کیف (جس طرح بھی چاہے اس

# آئید رُوزِی www.muhammadilibrary.com

ہے جماع کیا جا سکتا ہے۔ لیکن یہ ہونا بسرحال فرج میں ہی چاہئے (تیسیر الباری۔ ج ا ص۳۸۰)۔

ان تصریحات سے معلوم ہوتا ہے کہ امت کا بیشتر طبقہ وطی فی الدبر کو حرام سمجھتا رہا اور جو اس کے جواز کے قائل ہوئے ۔ کیونکہ صحابہ کے اقوال کی مرفوع جواز کے قائل ہو گئے ۔ کیونکہ صحابہ کے اقوال کی مرفوع حدیث کے مقابل کچھ حیثیت باتی نہیں رہتی۔ لیکن طلوع اسلام اس پہلو کا ذکر کیوں کر آ۔ اسے تو بس سے کہنے کی غرض ہے کہ 'کیا ایس اور ایس امادیث رسول کی ہو علی ہیں؟

# ® حلال کو حرام نه تههراؤ (حرمت متعه)

اس عنوان کے تحت طلوع اسلام نے نکاح متعہ کا مختلف اعادیث کے حوالہ سے ذکر کیا ہے یہ عنوان چونکہ اس کتاب مقام حدیث میں الگ مضمون کی حیثیت سے بھی درج ہے۔ للذا ہم نے اس کا جواب الگ مضمون کی حیثیت سے بھی کر دیا ہے۔

# 🗞 صحابہ معاذ اللہ مرتد ہو گئے

الله تعالی نے قرآن کریم میں ایک مکالمہ کاؤکر فرمایا جو الله تعالی اور عینی کے درمیان روز قیامت کو ہوگا۔ الله تعالی حضرت عینی ملت کی الله علی الله تاریخیں کے کہا تم نے اپنی قوم سے کہا تھا کہ وہ تجھے اور تیری والدہ کو معبود بنالیں؟ حضرت عینی کمیں گے "معاذ الله! میں ایسا کیو تکر کر سکتا تھا؟ میں نے یمی کہا تھا کہ "وہ میرے اور اپنے رب ہی کو معبود بنائیں" پھر کہا۔

﴿ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَّا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا "جب تك مِن إلى مِن رباان بر كواه ربال بحرجب تو وَكُنتُ عَلَيْهِمْ فَلَمَّا "جب تك مِن الله العالياتوان كالكران تو تعالى وَ عَلَيْهِمْ ﴾ في محمد دنيا سے انعالياتوان كالكران تو تعالى "

(المائدة٥/١١٧)

اب ای مکالمہ سے ملتا جلتا ایک مکالمہ امام بخاری نے اس آیت کی تغییر میں درج کیا ہے جو یوں ہے۔
"ابن عباس کہتے ہیں کہ رسول اللہ طاقیا نے ایک دن یہ خطبہ دیا کہ "اے لوگو! تم قیامت کے دن بالکل برہنہ اٹھائے جاؤ گے۔ جیسا کہ پیدائش کے وقت برہنہ پیدا ہوئے تھے۔ پھر سب سے پہلے حضرت ابراہیم المنظی کو کوئے پہنائے جائیں گے۔ اور آگاہ رہو کہ چند آدمی میری امت کے لائے جائیں گے۔ اور فرشتے ان کو دوزخ کی طرف لے جائیں گے۔ اس وقت میں کموں گا کہ اے رب یہ میرے صحابی ہیں تو کما جائے گا "مجتھے نہیں معلوم انہوں نے تیرے بعد کیا کیا نئی بدعتیں نکالیں اس وقت میں حضرت عیلی کی طرح کموں گا و کنت علیهم شہیدًا.... الایة جواب ملے گا کہ یہ لوگ تیرے مرنے کے بعد مرتد ہو گئے ہے"

"طلوع اسلام نے یہ آیت اور یہ حدیث درج کرنے کے بعد لکھا ہے کہ "یہ کچھ (معاذ الله) صحابہ

#### اَيُدَى www.muhannadilibrary دارع مديث

کبار کے متعلق کما جا رہا ہے کیا آپ تصور بھی کر سکتے ہیں کہ رسول اللہ سٹھیٹانے ایسا فرمایا ہوگا۔" (مقام حدیث ص۱۸۵ ۱۸۹۲)

اب و کھے اس آیت اور اس صدیث میں جو بات قدر مشترک ہے۔ وہ علم غیب کے جانے کی نفی ہے۔
یعنی قیامت کے دن حضرت عیسیٰ بھی یہ فرمائیں گے کہ اپنے بعد کے طالت سے میں بے خبر ہوں۔ اور
رسول الله مٹھالیم بھی ای طرح کہیں گے۔ اب طلوع اسلام نے جو مغالطہ دینے کی کوشش فرمائی وہ یہ ہے
کہ صدیث میں جب یہ وضاحت موجود ہے کہ "چند آدی میری امت کے لائے جائیں گے" اور پرویز
صاحب نے بھی میں الفاظ مقام صدیث میں درج فرمائے ہیں تو ان چند آدمیوں کا اطلاق تمام صحابہ پر کیے
ہوگیا؟

رہی یہ بات وہ چند آدی آپ ملڑیا کی امت کے کون تھے؟ تو اس کا جواب یہ ہے کہ یہ وہ نومسلم تھے جو آپ کی وفات کے بعد فورا مرتد ہو گئے تھے۔ اور ان سے حضرت ابو بکر بڑا تھ نے اپنی ظافت کے انعقاد کے فورا بعد جنگ لڑی تھی۔ اجب اگر اس قدر مشہور تاریخی واقعہ کا بھی طلوع اسلام کو علم نہ ہو تو ہم کیا کہہ سے بیں؟

# 🕲 سيرتِ يوسفي

حضرت یوسف النظم کے سال مصری بادشاہ کی قید میں رہے۔ پھر جب آپ نے بادشاہ کے خواب کی تعییر بتائی تو بادشاہ نے آپ کو جیل تعییر بتائی تو بادشاہ نے آپ کو جیل خانہ سے بلوایا۔ تو آپ نے قاصد کو جواب دیا کہ بادشاہ سے کمہ کر پہلے اس الزام کی تحقیق کرے جس کی بناء پر مجھے قید میں ڈالا گیا تھا۔ اگر تحقیق پر میں بے گناہ ثابت ہوا تو قید سے باہر آؤں گا ورنہ نہیں۔ آپ کے یہ الفاظ قرآن کریم میں یوں نہ کور ہیں۔

"یوسف نے قاصد کو کہا اپنے مالک کے پاس جاکر پوچھو کہ اب ان عورتوں کا کیا معالمہ ہے جنہوں نے اپنے ہاتھ کاٹ ڈالے تھے؟" ﴿ قَالَ ٱرْجِعْ إِلَىٰ رَبِّكَ فَسَعَلَهُ مَا جَالُ ٱللِّسْوَةِ ٱلَّذِي فَطَّعْنَ ٱلْكِيْهُنَّ ﴾ (يوسف١٢/٥٠)

اس آیت کے تحت امام بخاری نے بیہ حدیث درج کی ہے کہ:

"رسول الله نے فرمایا کہ جتنے دنوں یوسف قید میں رہے آگر میں ہوتا تو رہائی کے تھم کو ضرور قبول کر لیتا۔"

طلوع اسلام نے یہ آیت اور حدیث درج کرنے کے بعد لکھا ہے کہ:

"بے روایت پکار پکار کر کمہ رہی ہے کہ بیا کسی یبودی کی وضع کردہ ہے تاکہ اس سے ان کے ایک نیر روایت پکار پکار کر کمہ رہی ہے کہ بیا کا کردار بلند نظر آئے اور اس کے مقابلہ میں نبی اکرم ملڑیا کا مقام (معاذ

### آئينَهُ بِرَوبِيِّ www.muhammadii ibrary.com الكينة بِرَوبِيِّ

الله) بست ہو جائے۔ لیکن اسے منسوب رسول الله طرف کیا گیا ہے۔ " (مقام حدیث ص ۱۹۰) اب دیکھئے یمی بات اگر الله تعالیٰ کمہ دیں کہ:

﴿ اللهُ الرَّسُلُ فَضَلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضُ "به رسول بي ان ميں ہے ہم نے بعض كو بعض ي أَمِنَهُمْ مَلَنَ بَعْضُ وَ اللهِ فَا اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ ا

(البقرة ۲/ ۲۰۳) تو پھراس آیت کے متعلق کیا خیال ہے کہ یہ بھی معاذ اللہ کسی بیودی یا ع

تو پھراس آیت کے متعلق کیا خیال ہے کہ یہ بھی معاذ اللہ کسی میودی یا عیسائی کی یا ان دونوں کی مشتر کہ طور پر وضع کردہ ہوگی؟

اس آیت میں کلیم اللہ حضرت موئ ہیں۔ جو اس لحاظ سے نبی اکرم ملی لیا سے افضل ہوئے۔

عینی کو جو بالخصوص بینات دینے کا ذکر کیا گیا ہے تو اس کا مطلب سے ہے یہ بینات ان بینات سے الگ ہیں جو سب پنجبروں کو دی جاتی ہیں۔ اور وہ مردوں کو زندہ کرنا۔ مٹی کی مورتوں میں پھوٹک کر انہیں زندہ جانور بنا دینا وغیرہ ہے۔ اور سے معجزات ہمارے نبی اکرم ملی کیا کو نہیں دیئے گئے تھے لہذا اس لحاظ سے افضل ہوئے۔

وَرَفَعْ بعضَهُم درجت میں یہ وضاحت قطعاً آئیں کہ یمال بعض سے مراد صرف ہمارے نبی اکرم ہی ہو سکتے ہیں۔ پھرحدیث پر اعتراض کیوں ہے؟

مقام کی بلندی اور پستی کا معیار: ہررسول اور ای طرح ہمارے رسول اکرم مٹی کے کہ وہ اللہ کے دین کو باقی اویان باطلہ سے سربلند اور غالب کر سیب اس معیار پر ہمارے رسول اکرم سب سے زیادہ کامیاب نظر آتے ہیں۔ للذا آپ کا مقام سب انبیاء ورسل سے بلند ہوا پھر اللہ تعالی نے صرف آپ کو آخرت میں مقام محمود عطا کرنے کی بشارت دی ہے۔ جس سے آپ کی تمام انبیاء پر نفیلت ثابت ہوئی لیکن اس کا بیہ مطلب نہیں کہ آپ صورت وسیرت کے ہر ہر پہلو میں تمام انبیاء سے افضل وہر تر تھے۔ جیسا کہ درج بالا آیت سے بھی معلوم ہوتا ہے۔ پھر اس کی تائید میں کچھ احادیث بھی ملتی بیں۔ مثلاً میں حدیث کہ جے طلوع اسلام نے بھی مقام حدیث میں درج کیاہے کہ قیامت کے دن سب بہند اٹھائے جائیں گے۔ تو سب سے پہلے حضرت ابراہیم کو کپڑے پہنائے جائیں گے۔ " یا بیہ کہ آپ نے فریایا "قیامت کے دن کی جہوش آنے گئے گا تو میں دیکھوں گا کہ موئی علیہ السلام عرش اللی کے پایہ کو پکڑے ہوٹ آنے گئے گا تو میں دیکھوں گا کہ موئی علیہ السلام عرش اللی کے پایہ کو پکڑے ہوئی "

کسر تقسی: آپ ٹائیل کا ارشاد ہے کہ اَنَا سَیدُ وُلِدَ آدم وَلاَ فخر (میں تمام بنی آدم کا سردار ہوں۔ گر اس پر فخر نہیں کرتا) لیکن اس کے باوجود آپ نے بیہ بھی فرمایا کہ لاَ تُفَضِلُوْنِیْ علٰی یونس بن منی (جھے

### آئند به www.muhanmadilibrary.com الماع مديث

حضرت یونس السنی بن متی پر بھی فضیلت نہ دو) اور یونس السنی ابن متی کا نام اس لیے لیا کہ آپ نے عظم اللی کے بغیری ججرت فرمائی تھی۔ حدیث زیر بحث میں آپ کا یہ ارشاد کہ اگر میں یوسف کی جگہ اتن مست قید میں رہ چکا ہو تا تو داعی کی بات قبول کر لیتا۔ "بھی ای قبیل سے ہے جس میں حضرت یوسف کے صبرو ثبات کو مزید نمایاں کرنے کی خاطر آپ نے یہ ارشاد فرمایا۔

# ® نگاہیں اوپر نہیں اٹھ سکتیں

پرویز صاحب نے آیت ﴿ وَلَقَدُ عَلِمْنَا الْمُستَقُدِمِیْنَ مِنْکُمْ وَلَقَدُ عَلِمْنَا الْمُستَاخِرِیْنَ ﴾ (18: ٢٣:) (ہم اگلوں کو بھی جانتے ہیں اور پچھلوں کو بھی) کے تحت ترندی سے درج ذیل روایت نقل کی ہے۔

ابن عباس سے روایت ہے کہ ایک حسین ترین عورت رسول اللہ کے پیچھے نماز پڑھنے آیا کرتی تھی۔ صحابہ میں سے کچھ لوگ تو آگے کی صف میں بڑھ جاتے تھے تاکہ اسے نہ دیکھیں لیکن کچھ لوگ پیچھے کی

صف میں شریک ہوتے تھے ادر رکوع کی حالت میں بغل کے ینچے سے اسے جھا تکتے رہتے تھے۔ اس پر اللہ نے یہ آیت اتاری کہ ہم تم میں ہے اگلوں کو بھی جانتے ہیں اور پچھلوں کو بھی۔" (مقام حدیث ص ۱۹۲)

اب دیکھئے امام ترندی نے اس کی دو استان کی ہیں۔

(١) نوح بن قيس الحداني - عمرو بن مالك - الى الحوزاء - ابن عباس -

(٢) جعفر بن سليمان ـ عمرو بن مالك ' ابي الجوزاء

اور ساتھ ہی ہیہ تبھرہ کر دیا ہے کہ پہلی سند سے دو سری کھیج ہے جس میں ابن عباس کا ذکر نہیں آتا۔ اس سے معلوم ہوا کہ بیر نہ تو رسول اللہ کاارشاد ہے نہ ابن عباس کاقبل ہے۔ بلکہ ابی الجوزاء کا قول ہے۔ مصابحہ قبال کے شرعہ جشریں اقد میں مصابحہ میں معامدہ میں مصابحہ کے بلکہ ابی الجوزاء کا قول ہے۔

اب اس قول کی جو شرعی حیثیت رہ جاتی ہے۔ وہ سب کو معلوم ہے۔ پھرید روایت ایک دوسری وجہ سے بھی محل نظر ہے اور وہ یہ ہے کہ صحابیہ عورتوں کو صرف ان

پھر یہ روایت ایک دو سری وجہ سے بھی سل سفر ہے اور وہ یہ ہے کہ سخابیہ مورلوں کو صرف ان نمازوں میں مبحد نبوی میں آنے کی اجازت تھی۔ جو اندھیرے میں اداکی جاتی ہیں لینی عشاء اور فجر کی نمازیں (ماسوائے جمعہ اور عیدین کے) اور یہ بھی ظاہر ہے کہ اس زمانہ میں مبحد نبوی میں کوئی برتی تھے تو ہوتے نہ تھے کہ مبحد جگمگاری ہو بلکہ مدھم می روشنی والے چراغ ہوتے تھے (جو محراب کے پاس رکھے ہوئے ہوتے تھے۔ ان حالات میں آپ خود ہی اندازہ کر لیجے کہ یہ روایت کس حد تک درست ہو سکتی ہوئے ہوئے ہے۔ ان حالات میں آپ خود ہی اندازہ کر لیجے کہ یہ روایت کس حد تک درست ہو سکتی ہوئے؟

اب اس قول پر جو حاشیہ آرائیال طلوع اسلام نے کی ہیں۔ وہ بھی ملاحظہ فرما لیجیے۔

آخریں ہم جامع ترندی کی ایک روایت نقل کر کے اس سلسلہ کو ختم کرتے ہیں۔ آپ سوچنے کہ اس
 روایت کو دیکھ کر آپ کی نگامیں اوپر اٹھ سکتی ہیں؟

اس قتم کی روایات پکار پکار کر کمہ ربی ہیں کہ یہ کبھی صیح نہیں ہو سکتیں۔ انہیں اسلام کے دشمنوں

### 

نے وضع کیا اور ان کی نبست صحابہ کبار اور نبی اکرم کی ذات گرامی کی طرف کر دی۔

الیکن ہمارے ندہب برست طبقہ کو بیر اصرار ہے کہ انہیں نہ صرف صیح ماننا ہوگا بلکہ یہ بھی ماننا ہوگا کہ

انہیں جبریل امین حضور سائیلیا کی طرف لے کر نازل ہوتے تھے۔ (م۔ ح ص۱۹۲)

اب دیکھے ند بہب پرست طبقہ سے کب کہتا ہے۔ کہ صحابہ اور تابعین کے اقوال بھی منزل اللہ ہوتے ہیں؟ یہ سراسر بہتان ہے۔ یہ عقیدہ صرف سنن رسول سے تعلق رکھتا ہے۔ لیکن جب اس روایت کا سنت رسول سے کچھ تعلق ہی ابت نہ ہو۔ توب اعتراض کیے درست ہو سکتا ہے؟

www.muhammadilibrary.com



( باب: پنجم

# مُتعه کی اباحت اور حرمت

'' متعہ اور اس کے مختلف بہلوؤں کی حقیقت معلوم کرنے کے لیے ہم بخاری سے وہ تین احادیث پیش کرتے ہیں جو امام موصوف نے اس سلسلہ میں بیان فرمائی ہیں۔ امام بخاری اس باب کا عنوان قائم کرتے ہیں۔ "باب نہی دسول اللّٰه سی عن نکاح المتعة الحوا" (بخاری کتاب النکاح) اور اس عنوان کا ترجمہ ہیں۔ "بالا خررسول اللّٰه سی آتے گئاح متعہ سے منع فرما دیا۔" وہ احادیث درج ذبل ہیں:

- عفرت على بناتو نے ابن عباس سے الن و متعد كو حدال سمجھتے تھے) "كد آخضرت ملتالا نے نيبركى جنگ ميں متعد اور پالتو گدھول كے گوشت في منع فرمايا۔"
- ابن جمرہ کتے ہیں کہ میں نے ابن عباس سے سنا کہ ان سے کسی نے پوچھا۔ "عورتوں سے متعہ کرنا کی ابن جمرہ کتے ہیں کہ میں نے ابن کا ایک غلام (عکرمہ) کسنے گامتعہ اس کی انہوں نے کہا۔ "اس کی رخصت ہے۔" اس بیان خات میں جائز ہے جب مردول کو سخت ضرورت ہو یا عورتوں کی کی ہو یا کچھ ایسا ہی معاملہ ہو۔" ابن عباس جائز ہے جب مردول کو سخت ضرورت ہو یا عورتوں کی کی ہو یا کچھ ایسا ہی معاملہ ہو۔" ابن عباس جائز نے کہا۔ "ہاں"
- جابر بن عبدالله انصاری اور سلمه بن اکوع دونول کتے ہیں که "جم الشکر میں تھے که رسول الله کا قاصد آیا اور کنے لگا "تم کو متعه کی اجازت دی گئی ہے۔ " اور ابن ابی ذئب کتے ہیں که مجھ سے ایاس بن سلمہ بن اکوع نے کہا۔ که رسول الله ملتی ہے فرمایا که "اگر مرد عورت متعه کی مت مقرر نه کریں تو تین دن تمین رات مل کر رہیں۔ پھر اگر چاہیں تو یہ مت بڑھالیں اور چاہیں تو جدا ہو جائیں۔"

# نكاح مُتعه ايك إضطراري رخصت تقي

مندرجه بالا احاديث سے درج ذيل نتائج حاصل ہوتے ہيں۔

ا "نكاح متعد حلال نهيس بلكه مباح ب بالفاظ ديگر شديد قتم كے حالات ميں اس كى رخصت ب - جيساكه صحيح مسلم ميں اس كى وضاحت ان الفاظ ميں آتى ہے۔"

﴿ قَالَ ابْنُ أَبِي عُمْرَةَ أَنَّهَا كَانَتْ رُخْصَةً "ابن الى عمره كت بيل كم متعد يبل بيل اسلام ميس

# سنية پريون مديث بيريون www.muhan المنظم الم

فِیْ اَوَّلِ الاِسْلَامِ لِمَنْ اضْطَرَّ اِلَّيْهَا ایک اضطراری رفصت تھی۔ جیسے مجبور مخص کو کالْمَیْتَهِ وَالدَّمَ وَلَخَمَ الْخِنْزِیْرِ ثُمَّ اَحْکَمُ مردار خون اور خزریے گوشت کی رفصت ہے۔ پھر اللهُ اللهُ اللهُ یَن وَنَهٔی عَنْهَا » (مسلم، کتاب الله تعالیٰ نے اپنے دین کو محکم کیا اور نکاح متعہ سے النکاح، باب نکاح المنعة)

منعر و ا

منع کردیا۔"

انگائے، باب نگائے المتعدی

انگائے، باب نگائے المتعدی

اس رخصت کی اجازت اور پھر امتماع دونوں کا تعلق دوران جنگ سے ہے بخاری اور مسلم میں جو بھی روایات ہیں۔ سبب کا تعلق جنگ نیبر سن کھ 'فتح کمہ رمضان سن کھ جنگ اوطاس (یا حنین یا ہوازن) شوال سن کھ سے ہے۔ البتہ نووی شرح مسلم میں اسحاق بن راشد کی ایک روایت یہ بھی ہے کہ آپ نے فروہ تبوک میں متعہ سے منع فرمایا۔ گویا یہ تین موقعہ ہوئے۔ کیونکہ فتح کمہ اور جنگ اوطاس کا موقعہ ایک بی ہے۔ فتح کمہ کا دوطاس (حنین یا ہوازن) شروع ہو گئے۔

میں ہے۔ فتح کمہ کے بعد صحابہ ابھی مدینہ واپس بھی نہ گئے تھے کہ جنگ اوطاس (حنین یا ہوازن) شروع ہوگئے۔

کی۔

3 ان تینوں مواقع پر ہوتی ہے رہائے کہ جنگ کے آغاز میں متعد کی اجازت دی جاتی تھی۔ اور جنگ کے خاتمہ پر متعد سے منع کر دیا جاتا تھا۔ اخازت کا اعلان تو کسی صحابی سے کروایا جاتا۔ اور اس کے امتاع کا اعلان رسول اللہ خود فرمایا کرتے تھے۔ جیسا کہ مسلم میں سبرہ جہنی کی روایت ہے۔ وہ اپنے باپ سے ' دادا سے روایت کرتے ہیں کہ "ہم فتح کمہ کے سال مگریں داخل ہوئے تو ہمیں متعد کی اجازت ملی اور کمہ سے واپس جانے سے پیشتر ہمیں اس سے منع کر دیا گیا۔ " (ایف)

آ یہ رخصت صرف ان فوجیوں کو دی جاتی تھی جو محاذ جگہ پر ہوتے تھے اِن فوجیوں نے بھی رسول اللہ مٹھیٹی ہے۔ اس رخصت کی اجازت طلب نہیں فرمائی' بلکہ پوچھا کے تفاکہ 'دکیا ہم خصی نہ ہو جا کمیں؟'' ان فوجیوں کی اضطراری حالت اور پاس عفت کو ملحوظ رکھتے ہوئے نکاح متعہ کی اجازت دی جاتی تھی۔ جو واپسی سے پہلے ختم کر دی جاتی تھی۔

طلوع اسلام کا چکمہ: یہ تو تھی نکاح متعہ کی حقیقت اب طلوع اسلام مسلم کی روایات پر تبصرہ کرتے ہوئے لکھتا ہے کہ دومسلم میں دو سری جگہ لکھا ہے کہ اس میں لڑائیوں کے زمانے کی شخصیص نہ تھی۔" (م-ح ص۱۹۵)

اب دیکھئے مسلم کی جس حدیث سے طلوع اسلام نے بیہ غلط مقیجہ بیش کیا ہے وہ بیہ ہے۔

﴿ قَالَ كُنَّا وَنَحْنُ شَبَابِ ۗ فَقُلْنَا يَارَسُولَ اللهِ لَهُ اللهِ مَا لَهُ بَمْ نوجوان آدى تقى ـ توجم نے كمايا الاَ نَسْتَخْصِيْ ؟ وَلَمْ يَقُلُ نَغُزُوْ » (مسلم حواله ایضا)

اب دیکھئے یہ اس باب کی تیسری صدیث ہے۔ جو ایک ہی سلسلہ سند سے بیان ہو رہی ہے۔ بالفاظ دیگر

#### 

ایک ہی حدیث امام مسلم تین سندوں سے بیان کر رہے ہیں اور پہلی حدیث میں کناً نفز وامَعُ رسول اللّه مائی ہے ہیں اور پہلی حدیث میں کناً نفز وامَعُ رسول اللّه مائی ہے ساف الفاظ موجود ہیں۔ پھراس تیسری حدیث میں یہ الفاظ ذکر نہ کرنے سے یہ کیسے نتیجہ اخذ کیا جا سکتا ہے کہ اس میں لڑا میوں کے زمانے کی شخصیص بھی نہ تھی؟ راوی کے عدم ذکر سے اس بات کی نفی کیسے لازم ہوگئ؟

اس نکاح متعہ کی صورت ایسی نہ تھی جیسے آج کل کے فجیہ خانوں میں ہوا کرتی ہے کہ ایک بار کی عامیت کی اجرت طے کرلی جاتی ہے۔ بلکہ اس کی کم سے کم مدت تین دن زیادہ کی کوئی حد نہیں۔

اضطراری رخصت کی دوسری دلیل : اب ان حقائق پر ایک دوسرے پہلو سے نگاہ ڈالیے جنگ بدر '
احد ' احزاب وغیرہ سب دفائی جنگیں تھیں۔ جو مدینہ میں آس پاس رہ کر لڑی گئی تھیں۔ لنذا ان جنگول کے موقعہ پر نہ متعہ کی اجازت کا سوال پیدا ہوا نہ اس کے امتاع کا۔ جنگ احزاب کے موقع پر رسول اللہ نے اعلان فرمایا کہ آئندہ ہم دفائی جنگ کے بجائے جارحانہ جنگ لڑا کریں گے۔ جنگ احزاب کے بعد بھی غزوات مشہور ہیں۔ جنگ تبول میں چار ماہ کا عرصہ لگا۔ فتح مکہ 'غزوہ حنین یا ہوازن 'یا اوطاس وغیرہ ہیں تقریبا اتنا ہی عرصہ لگا۔ اور خیبر میں اس سے نسبتا کم۔ اور انہی غزوات میں متعہ کی رخصت پھرامتاع کا ذکر ملت ہو کیا یہ اس بات کا واضح شبوت نہیں گئے ہوں سے مسلمان فوج کو بچانے کی خاطر متعہ کی اجازت دی سے نکلے کافی عرصہ گزر جاتا تھا۔ لنذا فحاثی اور سفان سے مسلمان فوج کو بچانے کی خاطر متعہ کی اجازت دی گئی تھی۔ ورنہ وہ تو خصی ہو جانے کو بھی تیار تھے۔ اس سے زیادہ اضطراری حالت اور کیا ہو سکتی ہے لیکن مرافعانہ جنگوں میں یہ صورت نہیں تھی۔

"اے لوگو! میں تہیں عورتوں سے متعہ کی اجازت دیتا رہا ہوں اور بے شک اللہ تعالیٰ نے یہ چیزاب قیامت تک کے لیے حرام کر دی ہے۔ تو جس شخص کے پاس ایس عورتوں میں سے کوئی ہو وہ اسے چھوڑ دے اور جو کچھ وہ دے چکا ہے۔ اس میں سے کچھ بھی واپس نہ لے۔"

«يَاايَّهَا النَّاسُ اِنِّيْ قَدْ كُنْتُ اٰذَنْتُ لَكُمْ
 فِي الاسْتَمْتَاعِ مِنَ النِّسَاءِ وَإِنَّ اللهَ قَدْ
 حَرَّمَ ذٰلِكَ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ فَمَنْ كَانَ
 عِنْدَهُ مِنْهُنَّ شَيْتًا فَلْيَخِلَّ سَبِيْلَهَا فَلاَ
 تَأْخُذُوْا مِمَّا اتَيْتُمُوْهُنَّ شَيْتًا»(مسلم، أيضا)

اور اننی سے دو سری روایت کے الفاظ بول میں کہ رسول الله می اے فرمایا:

«أَلاَ إِنَّهَا حَرًامٌ مَنْ يَوْمِكُمْ هٰذَا إِلَى يَوْم " "ياد ركھوكه متعه تهمارے آج كے دن (ججة الوداع

الْقَيَامَةِ وَمَنْ كَانَ اَعْطَى شَيْتًا فَلَا يَأْخُذُهُ ﴾ كرن عن تقامت حرام بـ اور جس فك كوكى (سلم، أيضا)

اور ابن نمیر کہتے ہیں کہ اِس وقت رسول اللہ رکن (یمانی) اور باب کعبہ کے درمیان کھڑے تھے۔ (مسلم حوالہ الیضاً)

اختلاف صحابہ : ہمیں کچھ ایسے صحابہ بھی نظر آتے ہیں جو اس وقت ابدی حرمت کے اعلان کے بعد بھی متعہ کے قائل رہے۔ اس کی وجوہ دو ہی ہو سکتی ہیں۔ پہلی ہیہ کہ رسول اللہ کے بار بار اس کی رخصت اور امتاع سے یہ غلط فنمی پیدا ہو گئی کہ اس کی ابدی حرمت نہیں اور دوسرے یہ بھی ممکن ہے کہ ابدی حرمت کا اعلان جو مکہ میں ہوا مدینہ میں کسی صحالی تک نہ بھی پہنچا ہو۔ بسرحال صحابہ کی جماعت میں سے عبدالله بن عباس میں جو متعد کے معالمہ میں خاصی کیک رکھتے ہیں۔ وفات النبی سال کی اپنی ا عمر صرف ۱۳۳ یا ۱۲ برس تھی۔ پھر عبداللہ بن عباس ہی وہ صحابی ہیں جو سورہ نساء کی آیت ﴿ فَاسْتَمْتَعْتُمْ بِه منهن ﴾ ے آگے الی اجل مسی کے الفاظ بھی پڑھا کرتے تھے۔ ممکن ہے جس دوران نکاح متعہ کی رخصت تھی اس قرات کی بھی رخصت ہو۔ کیونکہ جس طرح نکاح متعہ ایک رخصت ہے۔ قرات قریش کے علاوہ باقی قراء ات بھی رخصت کے ضمن میں آتی ہیں۔ لیکن چونکہ اس قرأت کے راوی آپ ہی ہیں۔ اور قرأت کے لیے خبرواحد جحت نہیں۔ بلکہ خبر کا متحاتر ہونا ضروری ہے۔ للذا جمع و تدوین قرآن کے دوران آپ کی اس قرات کو بھی قبول نہیں کیا گیا۔ آپ فدی قتم اٹھاکرید کہتے ہی رہے کہ یہ آیت ای طرح نازل ہوئی ہے۔ تاہم آپ بھی اس متعہ کے معالمہ میں صرف زم ہی تھے۔ آپ کو اصرار قطعاً نہ تھا۔ جیسا کہ ہم صحیح بخاری کی حدیث نمبر ابتداء مضمون میں درج کر چکے جی کہ آپ سے کسی نے بوچھا کہ متعہ کیما ہے۔ فرمایا اس کی رخصت ہے۔ پھرجب انہی کے غلام عکرمہ نے کما کہ متعہ اس حالت میں جائز ہے کہ جب مردوں کو سخت ضرورت ہو تو ابن عباس نے کہا۔ "ہاں" آپ کے علاوہ جابر بن عبداللہ بھی جواز کے قائل تھے۔

اس کے بر عکس صحابہ کی کیر تعداد ایس تھی جو متعہ کو حرام قرار دینے میں بہت شدت اختیار کرتی تھی۔
سرہ جبنی کی روایات آپ و کھے ہی چکے ہیں۔ حضرت علی رٹافٹر بھی متعہ کی حرمت کے تختی سے قائل تھے۔
اور آپ نے عبداللہ بن عباس فی تفاکی متعہ کے سلسلہ میں نری برتنے پر انہیں ٹوکا بھی تھا۔ (مسلم حوالہ
الیشا) اور عبداللہ بن زبیر کہتے تھے کہ اللہ نے ان لوگوں کے دلوں کو بھی اندھا کر دیا ہے اور آ تھوں کو بھی
بو متعہ کے جواز کا فتو کی دیتے ہیں۔ ایک مخص کنے لگا کہ تم زیادتی کر رہے ہو اور قلیل الفہم ہو میری عمر
کی قتم! امام المتقین یعنی نبی اکر م مالیتا کے عہد میں متعہ ہوتا رہا ہے تو عبداللہ بن زبیر نے کہا اس متعہ کو
اپ آزماؤ خدا کی قتم آگر تو ایساکرے تو میں پھروں سے شکسار کردوں۔" (مسلم حوالہ ایسنا)
اور ابن ابی عمرہ کا متعہ کے متعلق تبھرہ ہم پہلے پیش کر چکے ہیں کہ یہ متعہ پہلے پہل اسلام میں ایک

#### آئية بُرُويِ www.fmuhaminadill في ary.comوريث

اضطراری رخصت تھی جیسے حالتِ اضطرار میں مردار' خون اور خنزیر کا گوشت بھی کھالینے کی رخصت ہے۔ پھراللہ تعالیٰ نے دین کو محکم بنایا اور اس سے منع کر دیا۔

ان تصریحات سے واضح ہو جاتا ہے کہ عبداللہ بن عباس بڑی تھا اور جابر بن عبداللہ بڑائند کے سواکوئی صحابی بھی متعہ کا قائل نہ تھا۔ ابن عباس بڑی تھا اور آپ کے شاگر دچونکہ جوازِ متعہ کے قائل تھے اور وہ بھی اضطرار بلا جنگ کے لہذا عمد صدیقی اور عمدِ فاروقی میں بھی ہمیں متعہ کے خال خال اور چوری چھپے واقعات ملتے ہیں۔

حضرت عمر فاروق بن توقو کا تعریری تھے: حضرت عمر بنا تو فود متعہ کے سخت مخالف اور اسے زنا کے مترادف سمجھتے تھے۔ آپ کو بیہ بھی معلوم تھا کہ بعض لوگ متعہ کو جائز سمجھتے بی نہیں بلکہ چوری چھپے کرتے بھی ہیں۔ اور آپ اس ٹوہ میں رہتے تھے کہ آپ کے دور خلافت میں ایک دفعہ یوں ہوا کہ ایک آدی شام کیا اور اس نے ام عبداللہ بنت ابی فتیحہ کے ہاں قیام کیا اور کہا کہ «میرے لیے کوئی عورت تا اش کرو ناکہ میں اس سے متعہ کیا اور کھی عدول لوگوں کی گواہیاں قرار دیں گئے ایک طویل زمانے تک اس کے ساتھ رہا۔ پھر شام واپس چلا اور پھی عدول لوگوں کی گواہیاں قرار دیں گئے ایک طویل زمانے تک اس کے ساتھ رہا۔ پھر شام واپس چلا گیا۔ کسی نے حضرت عمر بنا تھ کو اطلاع دی انہوں نے جھیے (ام عبداللہ) کو بلایا اور دریافت کیا کیا یہ وہ آیا تو میں نے کہا۔ "ہاں" حضرت عمر بنا تھ کو اطلاع دی۔ انہوں نے اسے بلوا جیا اور کہا تم نے متعہ کیوں کیا؟" اس نے کہا تو میں نے رسول اللہ کے عمد میں ایسا کیا تو انہوں نے اسے بلوا جی اور کہا تم نے متعہ کیوں کیا؟" اس نے کہا حس نے رسول اللہ کے عمد میں ایسا کیا تو انہوں نے متع نہیں کیا۔ پھر حضرت ابو بکر نے اپنے زمانے میں بھی ایسا ہو تا رہا اور آپ نے خالفت نہیں فرائی۔ دھزت عمر بنا تھ نہ تو بہتے کہا تو تا تو میں میری جان ہے۔ آگر میں آج سے پہلے ممافعت نہ کر چکا ہو تا تو تھیں سنگار کر دیتا۔ اچھا جدائی افتیار کر لو تاکہ نکاح اور مسافحت (زنا) میں تمیز ہو سکے۔ " (مقام حدیث تہیں سنگار کر دیتا۔ اچھا جدائی افتیار کر لو تاکہ نکاح اور مسافحت (زنا) میں تمیز ہو سکے۔ " (مقام حدیث تہیں سنگار کر دیتا۔ اچھا جدائی افتیار کر لو تاکہ نکاح اور مسافحت (زنا) میں تمیز ہو سکے۔ " (مقام حدیث تمین)

یہ واقعہ (اصل مسلم کی ایک اجمالی روایت کی جو جابر بن عبداللہ سے مروی ہے) تفصیل ہے۔ جے طلوع اسلام نے اپ نقطہ نظر کے مطابق اور درست سمجھ کر اسے مقام حدیث میں درج کیا ہے۔ اب اس واقعہ سے درج ذیل نتائج نکلتے ہیں۔

واقعہ کے نتائج : © حضرت عمر بڑاتھ اور آپ کی تمام شوریٰ متعہ کی مخالف تھی۔ اگر ان میں بھی انتقاف ہو تا تو آپ ایسا تعزیری عظم نافذ نہ کر کتے تھے۔

﴿ جو چند لوگ متعه کے قائل تھے وہ بھی یہ کام چوری چھے کیا کرتے تھے۔ اس واقعہ کی اطلاع کسی فی جو چند لوگ متعبہ کے قائل تھے وہ بھی یہ کام خصرت عمر کو کر دی تو تب آپ کو الیا تعزیری قانون بنانے کی ضرورت پیش آئی۔ اگر ایسے واقعات عام

## 

ہوتے (جیسا کہ طلوع اسلام نے مقام حدیث ص۲۰۷ پر متیجہ (iii) پیش کیا ہے (تو کسی کو حضرت عمر بڑاٹو کو اطلاع دینے کی ضرورت نہ تھی۔

© ایسی عورتیں جو متعہ کے لیے تیار ہوں وہ بھی خال خال تھیں۔ معاشرہ کی اکثریت اس متعہ کو ناجائز اور مکروہ فعل ہی سجھتی تھی۔ اگر یہ متعہ کی رسم عام ہوتی تو شامی آدمی کو کسی ایسی عورت کا پہتہ پوچھنے کی کیا ضرورت تھی۔ اس نے ایسا معالمہ ام عبداللہ سے ہی کیوں نہ طے کرایا جس کے ہاں ٹھرا ہوا تھا؟ بس میں کچھ تھا جو ابدی حرمت کے بعد چوری چھپے عمدِ صدیقی اور عمدِ فاروتی میں ہوتا رہا آتا تکہ حضرت عمر بڑا ٹھو اس کا مکمل طور پر سدباب کر دیا۔

اس تعزیر کے بعد حضرت عبداللہ بن عباس <sup>©</sup> اور آپ کے شاکر دوں مثلاً عطاء (بن ابی رباح 'طاؤ س' نیز سعید بن جبیر اور ابن جر ج وغیرہ جو فقہائے کمہ تھے۔ کے لیے اس کے بغیر چارہ نہ رہا کہ وہ متعہ کے جواز کے لیے عقلی دلیل مہیا کر کے اپنے دل کا غبار ہلکا کرلیس۔ جیسا کہ طلوع اسلام نے تفیر مظہری کے حوالے سے لکھا ہے کہ:

"محدث عبدالرزاق نے اپنی کماب میں ابن جرت کے سے اور انہوں نے عطاء سے روایت کی ہے کہ ابن عباس کماکرتے تھے کہ متعد کا جائز بونا خداکی طرف سے اپنے بندوں پر رحمت کی حیثیت رکھتا تھا۔ اگر عمر بڑا تھ نے اس کی ممانعت نہ کر رہی ہوتی تو بھی کسی کو زنا کرنے کی ضرورت نہ ہوتی۔ " (ص۲۰۸)

پھر جب دور عثمانی میں حضرت عبداللہ بن عباس کی اس قرات فاستمتعتم به منهن الی اجل مستّی کو خبر متواتر نه موند می کو خبر متواتر نه مونے کی وجه شرف قبولیت حاصل نه موسکا اور انی تھی مسی کے الفاظ شامل کلام الله نه مو سکے تومتعہ کے فضائل بتانے کا میدان بھی ختم ہوگیا۔

متعد اور طلوع اسلام: ادارہ طلوع اسلام کے اصل مشن کی طرف پیشرفت کے لیے یہ موضوع نمایت کار آمد ہے۔ ہمیں اعتراف ہے کہ پرویز صاحب نے اس موضوع سے جی بھر کر فاکدہ اٹھایا ہے۔ وہ متعد کے متعلق روایات درج کرتے جاتے اور ہر روایت کے بعد معاذ الله 'نعوذ بالله' استغفر لنا' اللهم اغفر لنا وغیرہ وغیرہ الفاظ بر یکٹوں میں درج فرماتے جاتے ہیں۔ تاکہ روایات سے جتنا بھی تنفر پیدا کیا جا سکتا ہے وہ کیا جا سکے۔ بھر حقائق کو توڑ موڑ کر اور انہیں جذباتی انداز میں پیش کر کے بیجان پیدا کرنا بھی انہیں آتا ہے۔ غلط نتائج پیش کرنے میں بھی ماشاء اللہ خاصی ممارت رکھتے ہیں۔ مثلاً ای موضوع سے آپ نے جو غلط

<sup>()</sup> حضرت عبدالله بن عباس كو حضرت على نے اپنے دور خلافت ميں بھره كا گورنر مقرر كيا تھا۔ آپ نے حضرت على بنافو كى شادت سے قبل بيد منصب ترك كر ديا اور حجاز والس لوث آئے۔ اور مكه مكرمه ميں لوگوں كو ديني تعليم ديت رہے۔ عطاء بن الى رباح اور طاؤس آپ كے شاكردوں ميں سے بيں (ارخ الحديث والمحدثين ص ١٩٣)

نتائج پیش فرمائے ہیں۔ وہ یہ ہیں۔

🕦 متعد کی اجازت عمد نبوی میں صرف دوران جنگ کے زمانہ سے مخصوص ند تھی۔ حالانکہ ہم بخاری اور مسلم کی روایات سے ثابت کر بچے ہیں۔ کہ اس رخصت کا تعلق صرف ان فوجیوں سے تھا جو محاذ جنگ ير ہوتے تھے اور اتى ہى مت تك كے ليے تھاجب تك محاذير رہتے تھے۔ اب أكر كى نے

اس رخصت سے ناجائز فائدہ اٹھایا بھی ہو اور وہ ثابت بھی ہو جائے تو اس میں قانون کا کیا قصور ہے؟ دو سرا غلط متیجه به پیش کیا که صحابه اور تابعین میس متعه کاعام رواج تھا۔

🕝 اور تیسرا به که رسول الله صحابه کو بار بار منع کرے رہے اور آخر میں ابدی حرمت کا بھی اعلان کیا۔ گر صحابہ آپ کے عمد میں ، دور صدیقی میں اور پھرعمد فاروقی میں بھی تھلم کھا سے کام کرتے رہے۔

🕝 اور آخر میں بتیجہ یہ پیش فرمایا کہ چونکہ مندرجہ بالا امور صحابہ کی شان وشوکت کے خلاف ہیں۔ للذا الیمی سب روایات و ضعی ہیں۔ یعنی پہلے نتائج تو ڑ موڑ کر اور غلط پیش کیے پھر بنائے فاسد علی الفاسد

کے مصداق روایات کو غلط ور وضعی قرار دے ویا۔

 پھر آ خریس مفرت عبداللہ بن عبار کی قرأت فاستمتعتم به مِنْهُنَّ. اِلٰی اَجَل مُسمئ کوجو متعد کی رخصت کی تائید کر رہی تھی۔ ذیر بحث الک الی سب روایات کا رابطہ عجمی سازش سے جا طایا۔

ای طرح گویا آپ نے ایک تیرے دو شکار کر کیے ایک احادیث سے تفریدا کر لیا اور دو سرے عجمی سازش کا ثبوت بھی مہیا فرما دیا۔ حالانکہ اس تمام تر افساک پس جتنی حقیقت ہے اور جو اس کا اصل سبب

تھا۔ اے ہم نے صحیح احادیث سے واضح کر دیا ہے۔



www.muhammadilibrary.com (حصد برجر) دفاع مديث مديث

باب: ششم

# حصولِ جنت

مقام حدیث میں ایک مضمون بعنو ان "حصول جنت" احادیث کی رو سے بھی شامل ہے۔ اس مضمون میں محترم یرویز صاحب فرماتے ہیں کہ:

"مومن کی زندگی مسلسل جراد کی زندگی ہوتی ہے۔ یمی مجاہدانہ سرگر میاں اور سپاہیانہ کو ششیں ہیں۔ جن کے بعد ایک عبد مومن کو جنب ملتی ہے۔ جو لوگ سمجھتے ہیں کہ جنت یو نمی بیٹھے بٹھائے مل جاتی ہے ان کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فران کریم نے کہا ہے کہ:

'کیا تمہارا خیال ہے کہ تم جنت میں داخل ہو جاؤ گل جب کہ ابھی تم پر وہ مراحل نہیں آئے جو تم سے پہلے لوگوں پر آئے تھے۔ انہیں سختیاں اور مصیبتیں آمیں اور وہ ڈگمگا گئے حتیٰ کہ رسول اور

ایمان والے سب بکار اٹھے کہ اللہ تعالی کی مدد کمال ہے؟ (اللہ تعالی نے فرمایا) یاد رکھو کہ اب اللہ کی مدد

، آن ہی سپنجی۔"

دو سری جگہ ہے:

**قَرِبِبُ** ﴿ (البقرة٢/٢١٤)

﴿ أَمْرَ حَسِبْتُمْ أَن تَدَخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَمِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ جَلْهَ كُواْ مِنكُمْ وَيَعْلَمَ ٱلصَّامِدِينَ شَهِ﴾ (آل عمران٣/١٤٢)

﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ ٱلْجَنَّكَةَ وَلَمَّا يَأْتِكُم

مَّثَلُ الَّذِينَ خَلَوًا مِن قَبْلِكُمْ مَّسَّتَّهُمُ ٱلْبَأْسَآهُ

وَالضَّرَّاءُ وَزُلْزِلُوا حَتَّى يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ

ءَامَنُوا مَعَنُهُ مَتَىٰ نَصَرُ ٱللَّهِ ۚ أَلَا إِنَّا نَصَرَ ٱللَّهِ

دكيا تمهارا خيال ہے كه جنت ميں داخل مو جاؤ گ

حالا تکہ ابھی اللہ نے تم سے جماد کرنے والوں کو معلوم

ہیہ کی وہ بھٹ من کا وعدہ فران کے سیا تھا۔ یک کا س می و س کا یجہ (جوڑا ، بِما کاموا یعملون) یہ تو تھی قرآن کی تعلیم لیکن اس کے بر عکس آپ دیکھئے کہ احادیث کی رو سے جنت کس قدر سستی اور سل الحصول بنا دی گئی۔" (مقام حدیث ص ۲۰۹ تا ص۲۱۱)

يرويز صاحب كى يك چشمى: اب ديك مندرجه بالا آيات كا ترجمه بم نے ابني طرف سے پيش كيا ،

آئيز بَرِينِي muhan महुन्। الله به www.muhan المهجمة به به به المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة الم

(باقی سب مچھ پرویز صاحب کا ہے) آپ مسمجھانا یہ چاہتے ہیں کہ قرآن کی رو سے مجاہدانہ زندگی اور جنت لازم وملزوم ہیں۔ اور مجاہرانہ زندگی سے آپ کا مطلب سپاہیانہ زندگی اور جہاد سے آپ کا مطلب جہاد

بالسیف ہے۔ کیونکہ یہ دونوں آیات اس بات کی طرف دلالت کر رہی ہیں۔ ہم پہلے عرض کر چکے ہیں کہ پرویز صاحب کی عادت ہے کہ جس بات کو وہ خابت کرنا جاہیں۔ اس کے مطابق آیات تو قرآن سے لیے لیتے ہیں۔ اور جو ان کے نظریہ کے مخالف ہوں۔ ان سے جیٹم پوشی کر جاتے ہیں۔ اب بیشتراس کے ہم احادیث سے سل الحصول جنت والی احادیث پر تبصرہ کریں۔ یہ ضروری معلوم ہو تا ہے کہ پہلے قرآن سے ہی پوچھ لیں کہ آیا پرویز صاحب کا بیہ نظریہ درست ہے کہ جنت صرف جہاد کے ذر بعیہ سے حاصل ہو عتی ہے؟

قَرِآن اور حصول جنت : ﴿ ابِ ارشادات باري ملاحظه فرمائي:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدْمُواْ "جن لوگول نے کہا کہ ہمارا پرورد گار اللہ ہے پھراس نَـتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَيْبِكَ فُولًا تَغَـافُولُ بات پر ڈٹ گئے۔ ان پر فرشتے اترتے ہیں اور یہ کہتے وَلَا تَحْدَرُنُوا وَأَبْشِرُوا بِالْجَنَّةِ ٱلَّذِي كُنُّهُم میں کہ نہ ڈرواور نہ غم کھاؤ اور اس جنت کی بشارت تُوعَــُدُونَ ﷺ (فصلت ۲۰/۵۱) سنوجس کاتم سے وعدہ کیا گیا تھا۔ "

و کھے اس آیت کی رو سے صرف رَبُنا الله کئے اور پھر کی پر ڈٹ جانے پر جنت کی بشارت ہے۔ اس میں نہ بدنی عبادتوں کا ذکر ہے نہ مالی کا نہ جہاد کا کیکن جنت پھر بھی 🎖 رہی ہے۔

② سورہ مومنون کی آیات ا ۹۲ میں ایمانداروں کی فلاح کی صورت درج ذیل اعمال میں بیان کی حمیٰ ہے۔ "جو اپنی نماز میں ڈرتے ہیں۔ جو لغو باتول سے دور رہتے ہیں۔ جو گئرۃ ادا کرتے ہیں۔ اور جو اپنی شرمگاہوں کی حفاظت کرتے ہیں۔ ماسوائے اپنی بیویوں یا لونڈیوں کے کہ وہ ان کے لیے قابل ملامت نہیں ہیں۔ اور جو ان کے علاوہ تلاش کریں وہ حد سے برھنے والے ہیں۔ اور جو امانتوں اور عمد کی حفاظت کرتے میں اور جو اپنی نمازوں کی حفاظت کرتے ہیں" یہ چھ صفات بیان کرنے کے بعد فرمایا۔

''یمی لوگ جنت الفردوس کے وارث ہوں گے۔ جس ﴿ أُوْلَيْهَكَ هُمُ ٱلْوَرِثُونَ ۞ ٱلَّذِينَ يَسِرْثُونَ میں وہ ہمیشہ رہیں گے۔" ٱلْفِيْرَدَوْسَ هُمَّ فِيهَا خَلِادُونَ شِي ﴾

(المؤمنون۲۳/ •

اب دیکھتے ان مومنوں کی صفات میں کہیں جہاد کا ذکر آیا ہے؟ اس کے باوجود انہیں جنت کے اعلیٰ درجہ یعنی جنت الفردوس کا وارث قرار دیا جا رہا ہے۔

 اب ایک دو سرے مقام سے حقیق مومنوں کی بعض دو سری صفات سن لیجے۔ ارشاد باری ہے: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ "مومن تو صرف وہ لوگ ہیں کہ جب ان کے سامنے قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمْ ءَايَنتُكُمُ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا

اللہ كا ذكر كيا جائے تو ان كے دل ڈر جائيں اور جب

آئين پَرُوبِي www.muhammadilibrary.com المَّيْنَ بِهُ بِي الْهِيْمِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

در جات ہیں۔ مغفرت ہے اور عزت کارزق ہے۔" اب دیکھ لیچیے ان حقیقی مومنوں کی صفات میں کہیں جہاد کا ذکر آیا ہے؟ لیکن اس کے باوجود انہیں اللہ کے ہاں سے مغفرت بھی مل رہی ہے۔ بہترین رزق بھی اور در جات (جنت) بھی۔

اور سورہ معارج میں اللہ تعالی نے اہل جنت کے جو اوصاف بتائے وہ یہ ہیں:

'کہ وہ لوگ جو نماز پر بھیکی اختیار کرتے ہیں۔ اور جن کے اموال میں مائلنے اور نہ مائلنے والوں کا حصہ مقرر ہے۔ اور جو روز جراء کی تصدیق کرتے ہیں اور جو اپنے پروردگار کے عذاب سے ڈرتے ہیں۔ بلاشبہ ان کے پروردگار کاعذاب ڈرنے کے قائل چیز ہے۔ اور وہ جو اپنی شرمگاہوں کی حفاظت کرتے ہیں مگرانی بیویوں یا لونڈیوں سے کہ ان کے پاس جانے پر) انہیں کچھ ملامت نہیں اور جو

لوگ ان کے سوا اور کے خواستگار ہوں تو وہ حد ہے نکل جانے والے ہیں۔ اور وہ جو اپنی امانتوں اور اقرار کاپاس کرتے ہیں۔ اور جو اپنی شہادتوں پر قائم رہے ہیں۔ اور جو اپنی نماز کی خبر رکھتے ہیں۔

الله تعالیٰ نے بیہ سات اوصاف گنا کر فرمایا:

﴿ أُوْلَيْكَ فِي جَنَّتِ مُّكُرِّمُونَ ﴿ فَي ﴾ "كي لوگ جنگي عزت (واكرام) سے ہول كے۔" (المعارج ٧٠ / ٣٥)

جائیے ان مذکورہ صفات میں کہیں جہادیا مجامدین کا ذکر آیا ہے؟ ان دونوں مذکورہ طویل فہرستوں سے معلوم ہوتا ہے کہ جنت میں داخلہ کے لیے جہاد شرط نہیں ہے۔ بلکہ سب سے اہم شرط نماز ہے۔ ان دونوں فہرستوں کا آغاز بھی نماز سے ہوتا ہے اور اختتام بھی نماز پر ہی ہوتا ہے۔

پھر سورہ فرقان میں "عباد الرحمٰن" کی سما صفات بتانے کے بعد فرمایا:

﴿ أُولَكَيِكَ يَجْسَزَوْنَ الْفُرْفَةَ بِمَا صَبَرُواْ "يكى لوگ بين جنهين صبر كے عوض جنت كے وَيُلَقَّوْنَ فِيها خِينَة وَسَلَامًا ﴿ الله الله عَلَى الله

اس مقام پر بھی اللہ تعالیٰ نے دوسری مہا صفات بتائی ہیں۔ جہاد کا کمیں ذکر نہیں فرمایا۔

بات دراصل یہ ہے کہ قرآن کا اسلوب بیان ایسا نہیں کہ مومنوں کی تمام صفات کو ایک ہی مقام پر

#### آئيدَ رُون بِهُ www.rauhartin aotility ary.com المَّنْ رُون بِهُ المُعْلَمِينَ المُعْلَمِينَ المُعْلِمُ المُعْلِمِ المُعْلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعِلِمُ المُعْلِمُ المُعِلِمُ المُعْلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعْلِمُ المُعِلِمُ المُعْلِمُ

بیان کر دے۔ بلاشبہ جماد بھی مومنوں کی ایک اعلیٰ صفت ہے اور اس کی اہمیت کے ہم بھی قائل ہیں۔ ہم نے یہ آیات اس لیے درج کی ہیں کہ معلوم ہو جائے کہ:

جنت میں داخلہ صرف جہاد کے ساتھ متلزم نہیں۔ جہاد کے بغیر بھی ممکن ہے۔

2 جمادے بہت سمل درجہ کے کامول پر بھی جنت کا ملنا يقيني ہے۔

جہاد اور جنت کو پرویز صاحب نے لازم و المزوم قرار دیا ہے۔ تو یہ بات اس لحاظ سے بھی غلط ہے کہ جہاد سے عور تیں ' نیچ ' بو ڑھے ' لولیے ' لنگڑے ' بیار وغیرہ سب متنیٰ ہیں۔ تو کیا ایسے لوگوں کا جنت میں داخلہ منوع ہوگا؟ پھر حضرت عمر بڑاتھ نے اپنے دور خلافت میں فوج کا محکمہ ہی الگ بنا دیا تھا۔ اور ان فوجیوں کو بیت المال سے معاوضہ ملتا تھا۔ لہذا عام مسلمانوں پر جہاد فرض نہ رہا۔ کیا اس صورت میں فوجیوں کے علاوہ دو سرے مسلمانوں کا جنت میں داخلہ نہ ہو سکے گا؟

حدیث اور جماد: قرآن کریم سے جماد کی نصیلت اور اہمیت پر آپ نے دو آیات پیش کی ہیں۔ جب کہ مزید آیات بھی اس اہمیت کو واضح کرتی ہیں۔ ان سب کا شار کیا جائے تو مجموعی تعداد دس' بارہ یا پندرہ سے آگے نہیں بڑھے گی۔ اب اس کے مقابلہ مدیث کی کسی کتاب میں کتاب الجہاد والسیر ملاحظہ فرمائے۔ وہاں جماد کی اہمیت' فضیلت اور درجات سے متعلق فرائی سے بیسیوں گنا زیادہ ارشادات نبوی مل جا کمیں گ۔ (امام بخاری نے تو اس کتاب کے ایک باب کا نام ہی الدہمة تحت ظلال الشیوفِ تجویز فرمایا ہے۔)

کیا جہاد کی اہمیت اور نفیلت کے سلسلہ میں طلوع اسلام کو حدیث میں کچھ بھی نظر نہیں آتا؟ اب ایک طرف آپ قرآن ہے وہ پہلو آشکار کرتے ہیں جس سے جہادی اہمیت واضح ہو تو یہ بات چھوڑ جاتے ہیں کہ جہادی اہمیت واضح ہو تو یہ بات چھوڑ جاتے ہیں کہ جہاد کے علاوہ اور بھی بہت سے اعمال وصفات ہیں جن کی بناء پر جنت کا وعدہ ہے۔ اور جن احادیث میں طرف حدیث سے صرف ان اعمال وصفات کا ذکر کرتے ہیں جن پر جنت کا وعدہ ہے۔ اور جن احادیث میں جہاد کی اہمیت واضح ہے اسے نظر انداز کر جاتے ہیں توکیا ہی شخصی کا انداز ہوتا ہے؟ حدیث وشنی کی چے ہیں آکر قرآن وشنی بھی شروع کر دی لیعنی قرآن کا بھی ایک حصہ نظر انداز کر دیا۔

جنت اور مغفرت: جنت اور مغفرت کا تعلق یہ ہے کہ اگر اللہ کے ہاں مغفرت ہو جائے تو جنت لازماً مل جاتی ہے۔ قرآن کی رو سے صرف ایک جرم ایسا ہے جس کی مغفرت نہیں ہو سکتی اور وہ شرک ہے (۱۱:۲۱) فلمذا مشرک پر اللہ تعالی نے جنت کو بھی حرام کر دیا ہے۔ اس کے علاوہ کوئی جرم ایسا نہیں جس کی بالآخر مغفرت نہ ہو جائے۔ عذاب کی مدت کا طویل سے طویل تر ہونا ممکن ہے لیکن بالا خر شرک کے سوا سب مخفرت نہ ہو جائے۔ عذاب کی مدت کا امکان بھی قرآن کی رو سے ثابت ہے (۱۹۲۸ مار) اور ہمارے خیال میں مغفرت اور جنت لازم و مطروم ہیں کیونکہ اللہ کی و سیع رحمت کا بھی تقاضا ہے۔

کن گناہو<u>ں کی مغفرت ہوتی ہے؟ :</u> گناہ کی دو اقسام ہیں۔ ایک وہ جن کا تعلق حقوق اللہ ہے ہے اور

# مرين بريزي ,www.muhannandilibrary.com المناع مديث

دو سرے وہ جن کا تعلق حقوق العباد سے ہے۔ حقوق العباد اس وقت تک معاف نہیں ہو سکتے۔ جب کہ متعلقہ مخص جس کا حق پامال ہوا ہے معاف نہ کرے۔ لیکن احتثاء اس میں بھی موجود ہے۔ اور وہ یہ کہ اگر اللہ چاہے تو وہ بھی معاف کر سکتا ہے وہ اس طرح کہ حق دار کو اس کا حق یا اس کا خاطر خواہ معاوضہ دے کر خوش کر دے یا یہ کہ حق دار کے دل میں ہی ہے بات ڈال دے کہ وہ حق پامال کرنے والے کو معاف کر دے باقی رہے حقوق اللہ تو اللہ مالک و محتار ہے چاہے تو کسی چھوٹے سے حق پر بھی گرفت کرے اور چاہے تو برے سے بڑا گناہ بھی معاف کر دے۔ لیکن اس مغفرت کے بھی کچھ اصول ہیں۔ مثلاً میہ کہ انسان کے اعمال کو ختم یا تلف کر دیتے ہیں ارشاد باری ہے:

### مغفرت کیسے ہوتی ہے؟:

﴿ إِنَّ ٱلْحَسَنَتِ يُدَهِبُنَ ٱلسَّتِحَاتِ ﴾ بلاشبه نكيال برائيول كودور كردي بير-(هود١١٤/١١)

تعنی چھوٹے چھوٹے گناہوں کو نیکیاں آپ سے آپ ختم کرتی رہتی ہیں۔ اور انسانوں کی مغفرت ہوتی رہتی ہیں۔ اور انسانوں کی مغفرت ہوتی رہتی ہے۔ نیز فرمایا:

﴿ اَلَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَيْرَ الْلِثْمِ وَالْفَوَحِشَ إِنَّهُ ﴿ اللَّهُمْ إِنَّ كَابُول اور بِ حَيالَى كى باتوں سے اجتناب اللَّهُمَّ إِنَّ رَبَّكَ وَسِيعُ الْمَغْفِرَةِ ﴾ (النجم٣٥/٣٢) ﴿ رَبِّ بِينَ تَوْ (مِن لُو كَمَ) بِ شِك تمهارا يروردگار كُلْ اللَّهُمْ إِنَّ رَبِّكُ وَكُلُ اللَّهُمْ إِنَّ رَبِّ اللَّهُمُ اللَّهُمُ إِنَّ وَاللَّهُمُ اللَّهُمُ إِنَّ اللَّهُمُ اللَّهُمُ إِنَّ اللَّهُمُ اللَّهُمُ إِنَّ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ إِنَّ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ إِنَّ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ إِنَّ اللَّهُمُ اللَّهُمُ إِنَّا لَهُ اللَّهُمُ الللَّهُمُ اللَّهُمُ اللّهُمُ اللَّهُمُ الللَّهُمُ اللَّهُمُ اللّهُمُ اللَّهُمُ الللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ الللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّالِمُ اللَّهُمُ الل

#### وسبيع مغفرے والا ہے۔"

اور یہ چھوٹے چھوٹے گناہ اتنی کثیر تعداد میں ہوتے ہیں جیسے کی بیاری کے جراثیم جو انسان سے دانستہ اور نادانستہ دونوں طرح سے سرزد ہوتے رہتے ہیں۔ جیسے نماز کے لیے وضو اچھی طرح نہ کیایا نماز ادا تو باجماعت کی گرانٹہ کی یاد سے غافل رہایا اللہ کی راہ میں خرچ تو کیا گراس میں کچھ ریا بھی شامل ہو گیا۔ وغیرہ وغیرہ ۔ اور الی چھوٹی چھوٹی تخوشوں سے کوئی مخص بھی نچ نہیں سکتا۔ ان کی مغفرت کے دو طریقے ہیں۔ اور دوسرے اللہ تعالی سے مغفرت کی دعا ہیں۔ ایک یہ کہ نیک ایمال سے نیمفرت کی دعا کرتے رہنا یعنی استعفار' اور یہ استعفار تو ایسا طریقہ ہے کہ اس سے چھوٹے چھوٹے گناہ تو در کنار اللہ تعالی بعض دفعہ بڑے برے گناہ تھی معاف کر دیتے ہیں۔ اللہ تعالی بن اسرائیل کو مخاطب کر کے فرماتے ہیں۔ بعض دفعہ بڑے برے گناہ تھی معاف کر دیتے ہیں۔ اللہ تعالی بن اسرائیل کو مخاطب کر کے فرماتے ہیں۔

﴿ وَأَذَخُلُواْ ٱلْبَابِ سُجَكُا وَقُولُواْ حِطَّةٌ نَنْفِرْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

اب دیکھتے کیی بات سورہ اعراف آیت نمبر ۱۲۰ میں بھی دہرائی گئی ہے۔ وہاں خَطَایَاکُم کی جگہ خَطِیْنَتِکُمْ جس کا مطلب یہ ہوا کہ استغفار سے بڑے گناہ بھی معاف ہو جاتے ہیں۔ اور مغفرت کے ساتھ آئينة بُرwww.muhammadilibrary.com ومدث

جنت بھی لازم وملزوم ہے۔ گویا قرآن کی رو سے بھی بعض چھوٹے چھوٹے اعمال اور ذکر واذکار سے مغفرت بھی ہو جاتی ہے اور بیہ اللہ تعالٰی کا ذکر جو محنت ومشقت اور جدوجہد کے لحاظ سے ایک معمولی عمل مقام میں میں میں اور ایس اللہ میں روال سے میں بعض فضل عمل میں بیٹن اور الم

وَاَلَمُنكَرِّ وَلَذِكْرُ اَللَهِ أَكَبَرُ ﴾ اورالله كاذكرتوسب برا(يكى كا) كام ب- " (العنكبوت ٢٩/ ٤٥)

دو سرے مقام پر فرمایا:

﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَنَحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا "اورجولوگ كه جبكوئى كطاكناه يااي حق من كوئى أَنفُسَهُم ذَكَرُوا الله فَأَسَمَهُم ذَكَرُوا الله فَأَسَمَةُ فَأُوا لِذُنُوبِهِم وَمَن اور برائى كر بيضة بين توخداكو يادكرت بين اوراپ يغفِ أَلذُنُوبَ إِلاَ الله كَ سواكناه بخش يغفِ مُ الذُنوب إِلاَ الله كَ سواكناه بخش (اَل عمران ١٣٥/ ١٣٥)

غرض ایس بے شار آیات ہیں جن میں اللہ کے ذکر اور استغفار کی فضیلت اس انداز میں بیان ہوئی ہے کہ ان کاموں سے (جو منکرین سنت کو بالکل تقیر معلوم ہوتے ہیں) اللہ تعالی فاحشہ 'ظلم اور خطایا بھی بخش دیتے ہیں اور نیز یہ کہ ذکر واذکار اور استغفار اللہ کے بال بہت بڑے عمل ہیں اور صرف ان اعمال کی صبح بجا آوری پر بھی مغفرت ہو سکتی یعنی جنت مل سکتی ہے اب آگر کی باتیں احادیث میں یہ حضرات دکھ یاتے ہیں۔ تو چلا اٹھتے ہیں کہ دیکھو جنت کا داخلہ کن دشوار گذار راستوں سے ملتا تھا۔ جے ملانے اس قدر

پاتے ہیں۔ تو جلا اسمحے ہیں کہ دیکھو جنت کا داخلہ کن دشوار کلاگر راستوں سے ملتا تھا۔ یے ملائے اس قدر آسان بنا دیا ہم ان کی اس کج فکری پر اس کے سوا اور کیا کہ سکتے ہیں کہ اُھُم یُفْسِمُوْنَ رَحْمَةَ رَبِّكَ؟
جہاد کی اہمیت اپنی جگہ مسلم لیکن دین کے دو سرے پہلوؤں کو جو جہلا ہے بھی زیادہ اہم ہیں۔ آخر انہیں کیوں نظر انداز کر دیا جاتا ہے کیا مسلمانوں نے یہ دونوں پہلو ساتھ ساتھ کئی صدیوں تک نہیں نباہے؟ کیا مسلمان ایس مثالیں تاریخ کے صفحات پر جبت نہیں کر گئے۔ کہ آگر وہ صبح کو جہاد میں مصروف بہاہے؟ کیا مسلمان ایس مثالیں تاریخ کے صفحات پر جبت نہیں کر گئے۔ کہ آگر وہ صبح کو جہاد میں مصروف ہوتے سے تو رات اللہ کی یاد میں بسر کر دیتے تھے۔ یہ دونوں طرح کے پہلو اپنی اپنی جگہ نمایت اہم ہیں۔ اور ہر دو طرح کے اعمال پر انسان کی مغفرت اور حصول جنت قرآن کی رو سے ثابت ہے۔ پھرآگر یہ دونوں باتیں کی ایک مختص میں جمع ہو جائمیں تو زہے قسمت سسس رسول اکرم ساتھ ہے اور اکثر صحابہ میں یہ دونوں صفات موجود تھیں۔ تاہم ذکر اللہ میں اضافی خوبی بھی ہے۔ کہ اس سے عور تیں' بوڑھے' نیچ' بیار' لئگرے سب اور ہر حالت (یعنی حالت جنگ اور امن) میں مستفید ہو سکتے ہیں۔

مصیبت بعض گناہوں کا کفارہ بھی ہے اور بعض گناہوں کی معافی بھی: ارشاد باری ہے:

﴿ وَمَا أَصَلَبَكُم مِن مُصِيبَةِ فَيِما "جو معيبت تم پر آتى ہے تمارے گناہوں كى دجه كسَبَت أَيْدِيكُم وَيَعَفُواْ عَن كَيْبِر ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الل

#### آئين برېرېس بېرېس المين بېرېس بېرېس بېرېس بېرېس بېرېس بېرېس بېرېښې بېرېښې بېرېښې بېرېښې بېرېښې بېرېښې بېرېښې ب

(الشورى٤٢/ ٣٠) *--*-

اس سے معلوم ہوا کہ مصیبت آنے سے بعض گناہوں کی سزا اسی دنیا میں مل جاتی ہے (اور اگر الیمی بات نہ ہو تو اس مصیبت کے بدلے) اللہ بہت سے دو سرے گناہوں کو معاف کر دیتا ہے۔

اور اگریمی باتیں احادیث میں نہ کور ہوں تو انہیں اعتراض کا ہدف بنالیا جاتا ہے۔ مثلاً پرویز صاحب نے جن احادیث کا ذکر کیا ہے۔ ان میں سے چند ایک کے عنوان یہ ہیں "مصیبتیں گناہوں کا کفارہ بن جاتی ہیں" حتیٰ کہ بیاری بھی۔ بخار سے جنت 'اندھالینی اندھے کا اپنی بے بھری پر صبر اور اللہ کا شکر جنت کا باعث بن جاتا ہے۔ وغیرہ وغیرہ۔

شهادت: لغوى لحاظ سے شهادت كا معنى گوائى دينا اور شهيد بمعنى گوائى دينے والا۔ حاضر موجود وغيرہ ہيں۔ الله تعالى كى راہ ميں جان دينے والا شهيد كا لغوى معنى نهيں بلكه اصطلاحى معنى ہے۔ قرآن ميں بيد لفظ ان معنوں ميں استعال نهيں ہوا۔ چنانچه برويز صاحب لغات القرآن ميں لکھتے ہيں كه:

"خدا کی راہ میں جان دینے واق کو جو شہید کما جاتا ہے تو یہ اصطلاح قرآن کریم نے استعال نہیں کی۔ بعنی قرآن کریم نے ایسے شخص بعنی مقتول فی سبیل اللہ) کو اس لفظ سے مختص نہیں کیا۔ " (لغات القرآن 'ج:۲' زیرعنوان ش- ۵- د)

شہید کون کون ہیں؟: اب یہ تو واضح ہے کہ اگر قرائن نے شہید کو اصطلاحی معنوں میں استعال نہیں کیا تو پھر اس لفظ کو ان اصطلاحی معنوں میں پہلے کس نے استعال کیا؟ واضح ہے کہ رسول اللہ نے کیا اور پھر اس کے بعد صحابہ نے۔ پھریہ لفظ ان اصطلاحی معنوں میں اتنا معروف ہوا کہ آج کل غیر مسلم اقوام مثلاً ہندو اور کمیونسٹ بھی اپنے جنگی مقتولوں کے لیے یہ لفظ بڑے نخرے استعمال کرتی ہیں۔

اب سوال یہ ہے کہ اگر شہید کے ان اصطلاحی معنوں کو عام کرنے والے رسول اکرم ملی ایک ہیں تو انہیں انتا بھی حق حاصل نہیں دیا جا سکتا کہ اس لفظ کے معانی کی وسعت بھی بتا دیں۔ آپ نے اس لفظ کو ہراس مومن کے لیے استعال فرمایا ہے۔ جس کی موت کسی حادث یا وبایا ناگمانی طور پر واقع ہو۔ جیسا کہ درج ذیل حدیث سے واضح ہوتا ہے جسے طلوع اسلام نے مقام حدیث میں بحوالہ مسلم درج کیا ہے۔

تَيَنَهُ بِينَ بِينَ الْمُعَلِّمِينَ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِينِ مِدِيثُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ مِدِيثُ الْم

اب طلوع اسلام کا اعتراض ہے ہے کہ اس اصطلاح کے بانی نے استے ڈھیر سارے لوگوں کو شہادت کے اس مفہوم میں کیوں شامل کر دیا؟ اس کا جواب ہی ہو سکتا ہے کہ آپ حضرات یا تو اس اصطلاح کا سارا مفہوم قبول کر لیں۔ یا پھر اس کے جزوی مفہوم یعنی مقتول فی سبیل اللہ کے لیے الگ اصطلاح وضع کر لیں۔ یا پھر جیسے قرآن نے ایسے لوگوں "مقتول فی سبیل اللہ" کما ہے۔ آپ بھی ہی پھے کما کریں تو کیا ہے زیادہ بھتر نہیں۔

بعد ازاں پرویز صاحب فرماتے ہیں کہ:

"اس کے بعد یہ دیکھئے کہ ان شہداء کو اللہ کے ہال رعایات کیا ملتی ہیں۔ یہ تو ظاہر ہے کہ شہید سیدها جنت میں جاتا ہے۔" (م-ح ص٢١٨)

اب سوال یہ ہے کہ یہ کیے ظاہر ہو گیا کہ "شہید سید ھا جنت میں جاتا ہے" کیا قرآن میں کمیں یہ لکھا ہوا ہے۔ قرآن میں تو صرف یہ ہے کہ وہ مردہ نہیں ازندہ ہیں۔ ان کو مردہ نہ کہو۔ ادر اپنے رب کے ہاں رزق دیئے جاتے ہیں اور زندہ بھی ہیں۔ اس سے یہ کیے ظاہر ہو جاتا ہے کہ شہید سیدھا جنت میں جاتا ہے۔ گویا شہید کی اصطلاح بھی حدیث سے ماخوذ ہے اور اس کی رعایات بھی جو حدیث نے بتائی ہیں۔ وہ تو ان حضرات کے ہاں مسلم ہیں۔ البتہ کھ بانی قابل اعتراض بھی ہیں اور ان سے یہ حضرت انکار کر جاتے ہیں۔ گویا حدیث کے محالمہ میں بھی ان کا رویہ ﴿ اَلْهُ وَمِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتْبِ وَ تَكَفَّرُونَ بِبَعْضِ ﴾ کے محالمہ میں بھی ان کا رویہ ﴿ اَلْهُ وَمِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتْبِ وَ تَكَفَّرُونَ بِبَعْضِ ﴾ کے محالمہ میں بھی ان کا رویہ ﴿ اَلْهُ وَمِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتْبِ وَ تَكَفَّرُونَ بِبَعْضِ ﴾ کے محالمہ میں بھی ان کا رویہ ﴿ اَلْهُ وَمِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتْبِ وَ تَكَفَّرُونَ بِبَعْضِ ﴾ کے محالم

او کیوں کی تربیت پر جنت <sub>:</sub> پرویز صاحب فرماتے ہیں:

"اولاد کے معالمہ میں انسان بے بس ہے کہ اس کے ہاں لڑکے پیدا ہونی یا لڑکیاں لیکن اس بے بی میں بھی ایک رعایت کا پہلو ہے۔ حاکم کی روایت ہے کہ جس فخص کے ہاں دو لڑکیاں ہو کمیں اور اس نے ان کے ساتھ بھلائی کی۔ جب تک وہ اس کے پاس رہیں تو یہ لڑکیاں اے جنت میں لے جاکمیں گی۔" (م-ح ص٢١٩)

اب دیکھنے دور جاہلیت میں لڑکیوں کو پیدا ہوتے ہی زندہ درگور کر دیا جاتا تھا۔ قرآن نے اس کی دو وجوہ بیان فرمائی ہیں۔ ایک یہ کہ لڑکیوں کی پیدائش کو باعث نگ و عار سمجھا جاتا تھا۔ وہ کسی کو اپنا داماد بنانا ہی پیند نہ کرتے تھے۔ دو سمرے اولاد کی تربیت پر اخراجات کے بارکی وجہ سے انہیں زندہ درگور کرتے تھے۔ لڑکے تو پھر بڑے ہو کر کمالاتے تھے۔ گر لڑکیاں سے کام بھی نہیں کر سکتی تھیں۔ للذا صرف لڑکیوں کو ہی زندہ درگور کیا جاتا تھا۔ اور یہ قاعدہ ہے کہ جتنے بڑے جرم میں کوئی شخص یا قوم مبتلا ہو تو اسے اللہ کے تھم کی درگور کیا جاتا تھا۔ اور یہ قاعدہ ہے کہ جتنے بڑے جرم میں کوئی شخص یا قوم مبتلا ہو تو اسے اللہ کے تھم کی اطاعت میں اس کے چھوڑنے پر اتناہی بڑا اجر و تواب ملتا ہے۔ اور زندہ درگور کرنے کا فعل چو نکہ باپ ہی کیا کرتے تھے۔ للذا آپ نے فرمایا کہ جس شخص کے ہاں دو لڑکیاں پیدا ہوں۔ پھروہ ان کو زندہ درگور کرنے کی بجائے بطریق احسن ان کی تربیت کرے پھر ہلوغت پر ان کا نکاح کرکے رخصت کرے تو وہ لڑکیاں اسکی

#### آئينة رُ www.muhan mad literary.com عديث

مغفرت اور جنت کا باعث بن جائمیں گی۔ مندرجہ بالا روایت میں بھلائی کرنے کا مطلب حسن تربیت اور جب تک پاس رہنے کامطلب نکاح سے پہلے کی عمرہے۔

فریب وہی کی کوشش: اب پرویز صاحب فرماتے ہیں کہ "انسان اولاد کے معالمہ میں بے بس ہے لڑکے بیدا ہوں یا لڑکیاں" واقعی انسان اس معالمہ میں تو بے بس ہے۔ لیکن جس معالمہ میں بااختیار ہے اس کا آپ نے ذکر نہیں فرمایا۔ وہ بابس (بااختیار) اس معالمہ میں ہے کہ لڑکیوں کو زندہ درگور نہ کرے۔ سوچئے کہ اس روایت میں آٹر لڑکیوں کا ہی کیوں ذکر آیا ہے۔ لڑکوں کا کیوں نہیں آیا؟ نیز اولاد کے سلسلہ میں "رعایت کا پہلو" لڑکیوں کے ساتھ ہی کیوں مخصوص کیا گیا ہے۔

پھر یہ بات بھی قابل غور ہے کہ طلوع اسلام جو مساوات مردو زن کا صرف حامی ہی نہیں۔ بلکہ اسے اس کے جائز مقام سے بلند مقام عطا کرنے میں کوشاں رہتا ہے اسے تو اس حدیث پر خوش ہونا چاہئے تھا۔ اب جو شریعت نے رعایت کے پہلو کو لڑکیوں کے ساتھ مختص کیا ہے تو پھر بھی اس نے اعتراض جڑ دیا۔ گویا اس کا اصل مقصد حدیث پر اعتراض ہوتا ہے۔ بات خواہ کوئی بھی چل رہی ہو۔

### ماؤل کے صبر پر جنت: پھر فرمایا:

" یہ تو رہا اس مخص کا معالمہ جس کی اولاد زیر رہے۔ اب رہا وہ جس کے بیچ فوت ہو جائیں۔
صحیحین کی روایت ہے کہ آب ساڑھ اِنے فرمایا کہ جس مسلمان کے تین بیچ نابالغ مرگئے۔ فدا تعالی اسے جنت میں واخل کرے گا۔ نیز فرمایا کہ کسی مخص کے تین بیچ مر جائیں پھر اے آگ چھوٹے ہو ہی نہیں سکتا۔ صرف قتم پورا کرنے کے لیے اے بل صراط ہے گزارا جائے گا" نمائی میں ہے کہ تین بیچوں کی وفات پر جنت کی بشارت من کر ایک عورت نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ ماٹھ اِنے جس کے دو ہی نیچ مرے ہوں؟ آپ ساڑھ اِنے فرمایا دو کے مرنے پر بھی کی بشارت ہے۔ اس عورت نے بعد میں کما۔ کاش میں ایک نیچ کے متعلق بھی پوچھ لیتی تو کیا اچھا ہو تا" لیکن اس کی کو احمد کی ایک روایت ہے کہ رسول اللہ ساڑھ اِنے نے صرف احمد کی ایک روایت ہے کہ رسول اللہ ساڑھ اِنے نے صرف ایک بیچ کی وفات پر بھی جنت کی بشارت دی حتی کہ اسقاط حمل پر بھی۔ " (م۔ حص ۱۲۹)

اب دیکھئے کہ بچوں کی زندگی اور موت کے سلسلہ میں تو انسان واقعی بے بس ہے۔ لیکن یہ کیا معالمہ ہم مردوں کو جنت کی بشارت موت کی صورت میں نہیں بلکہ لؤکیوں کے حسن تربیت اور بروقت رخصتی پر دی جا رہی ہے۔ تو دی جا رہی ہے۔ تو

صرف عورتول کو اور اس میں مرددل کا کوئی حصہ نہیں۔

<sup>🗘</sup> آپ کا بیه خطاب خالص عور تول سے تھا۔ مردوں سے نہیں۔ دیکھیے بخاری کتاب العلم

 $\langle \tilde{\lambda} \rangle$ 

اب ہم جو دو سری احادیث کو دیکھتے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ یہ بشارت صرف ان بچوں کی موت کی صورت میں ہے جو بلوغت سے پہلے فوت ہو جا کیں (بخاری۔ کتاب انعلم) جس کا طلوع اسلام نے حوالہ دیا ہے۔ اس سے اگلی حدیث میں وضاحت موجود ہے اور صرف اس صورت میں ہے کہ عورت اس بچی کی وفات پر صبر کرے۔ جزع و فزع یا نوحہ نہ کرے۔ اب یہ تو ظاہر ہے کہ ماں کی بچے سے محبت باپ کی نسبت بدرجما زیادہ ہوتی ہے۔ اور یہ بھی حقیقت ہے کہ وفات پر جزع و فزع اور بین کرنے میں عورت ہی پیش بوتی ہوتی ہوتی ہو۔ اور یہ بھی حقیقت ہے کہ وفات پر جزع و فزع اور بین کرنے میں عورت ہی پیش بوتی ہو۔ بالخصوص اس صورت میں جب کہ بچہ بھی چھوٹا ہو۔ تو ایسے شدید صدمات کو صبر سے برداشت کرنے پر عورت کو جنت کی بشارت دی گئی ہے۔ پرویز صاحب صرف موت و زیست میں ہے لیک کا بہاؤ نکال کر "مفت کی جنت" عطا فرما رہے ہیں۔ حالا نکہ جنت ایک بہت بڑے صدمے پر صبر اور ایک بافتیار عمل پر ملتی ہے صرف مرنے جینے کی ہے بی پر نہیں۔

### تلاوت قرآن اور جنت: پرویز صاحب فرماتے میں:

"قرآن نظام خداد ندی کا ضابطہ فانون ہے اور قانون عمل کرنے کے لیے ہوتا ہے۔ اگر مسلمانوں کا عمل قرآن نظام خداد ندی کا ضابطہ قوشی بھی سرنہ اٹھا سکتیں لنذا مخالفین اسلام کی بہلی تدبیریہ تھی کہ مسلمانوں کو قرآن سے برگانہ کیا جائے۔ لافراز نہوں نے مسلمانوں کو جایا کہ قرآن فقط پڑھنے کی چیز ہے۔ عمل کرنے کی نہیں۔ ثواب اس کے پڑھنے سے ملتا ہے۔ "(ص۲۲۱)

اب دیکھنے کہ پرویز صاحب فرما رہے ہیں کہ قرآن محض ضابطہ قانون ہے کیا طلوع اسلام یہ بنا سکتا ہے کہ:

ا کھینقض یا خم عقیق میں کو نسا ضابطہ قانون ہے؟ کیا یہ قرآن میں شامل ہے یا نہیں؟ یا تلاوت کرتے وقت اسے پڑھنا چاہئے یا چھوڑ ریتا چاہئے؟ پھر جو آیات کوئی ضابطہ پیش ہی نہیں کرتیں۔ اور نہ ہی ان پر عمل ہو سکتا ہے تو پھران کو پڑھنے کا فائدہ ہی کیا ہے؟ پھریہ صورت حال تمام تر آیات مشابهات کے سلنہ میں پیش آتی ہے۔ اور حقیقت یہ ہے کہ اگر قرآن سے صرف احکام کا حصہ الگ کر لیا جائے تو وہ صرف بانچواں حصہ یا زیادہ سے زیادہ چوتھا حصہ ہوگا۔ باتی تین چوتھائی قرآن میں کوئی ضابطہ قانون ندکور نہیں۔ اس لحاظ سے اس تین چوتھائی قرآن کی تلاوت کی جانی چاہئے یا نہیں؟ (مزید تفصیل الگ مضمون تلاوت قرآن پاک میں دیکھنے۔) پھر فرمایا:

"جہاں قرآن کے اعمال کا ذکر ہے۔ اس سے مراد وہ عملیات ہیں جن کی رو سے بھوت پریت دور کیے جاتے ہیں۔ اس طرح انہوں نے مسلمانوں کو قرآن کے الفاظ دہرانے میں الجھا دیا لیعنی صرف قرآن پڑھنے میں۔"(حوالہ ایسناً)

اب سوال یہ ہے کہ اگر سب مسلمان انہیں عملیات میں الجھ کر رہ گئے تھے۔ تو انہوں نے ان وضعی روایات کے بعد بھی سات سو سال تک حکومت کیسے کرلی؟

2 کیا طلوع اسلام کوئی الی صحیح حدیث پیش کر سکتا ہے جس سے بیہ ثابت ہو کہ "قرآن کے اعمال

#### آئيد www.mujtammaditibrary دفاع مديث

ے مراد وہ عملیات ہیں جن کی رو ہے بھوت پریت دور کیے جاتے ہیں؟ اگر ایسا نہیں تو یقیناً طلوع اسلام کا حدیث پر صرح الزام ہے؟ اگر بالفرض کچھ مسلمان از خود ایسا کرتے ہیں تو یہ ان کا ذاتی کر دار ہے۔ اس کا الزام حدیث پر کیو کر آسکتا ہے۔

پھر فرماتے ہیں: "قرآن کے الفاظ و ہرانے کی برکات سے متعلق تمام کتب احادیث بھری پڑی ہیں۔ نمونہ دو ایک مثالیں من لیجے "(حوالہ الیفاً) اس کے بعد آپ نے چھ ایسی روایات درج فرمادیں جن میں بعض قرآنی سورتوں کے فضائل ندکور ہیں۔ جو زیر بحث موضوع لینی حصول جنت سے خارج ہیں۔ البتہ موطاکی ایک درج ذیل حدیث بھی درج فرمائی جو موضوع زیر بحث سے متعلق ہے۔ الندایہ ہم درج کر رہے ہیں:

"موطا امام مالک میں ہے کہ حضور نے ایک مخض کو قل هو الله پر صنے ہوئے من کر فرمایا کہ اس پر واجب ہوگئ سن کر فرمایا کہ اس پر واجب ہوگئ کسی نے دریافت کیا کہ کیا واجب ہوگئ؟ فرمایا جنت واجب ہوگئ۔" (م-ح ص ۲۲۲)

اب اگر قرآن کی رو سے صرف رہنا اللہ کسے اور اس پر جم جانے سے جنت واجب ہو سکتی ہے تو سورہ اضاص پوری پڑھنے اور اس کی قائم رہنے سے جنت کیول واجب نمیں ہو سکتی؟ اور اس آیت پر ہم پہلے بحث کر کیے ہیں۔

پر آخريس حاكم كى درج ذيل روايت بيان فزائي كه:

"حاكم ميں ہے كه الله تعالى خوش آواز قرآل خوانوں كى آوازكو نمايت شوق سے سنتا ہے جيسے كوئى گانا سننے والا گانے والے كى آوازكو شوق سے سنتا ہے۔" (حواله ايضاً)

اس حدیث پر طلوع اسلام کو اعتراض یہ ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کو کسی بات پر خوش ہونے یا ناراض ہونے جیسی صفات سے عاری سمجھتا ہے۔ کیونکہ خدا کے متعلق اس کا نفسیل ہم پہلے بھی پیش کر چھے ہیں اور آخری حصہ میں مزید تفصیلت پیش کر رہے ہیں۔

### جنت ضعیفول اور کمزورول کے لیے ہے: پرویز صاحب فرماتے ہیں:

"اسلام غلبہ اور قوت کا دین ہے۔ فَاِنَّ جِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْغَالِبُوْن قرآن بار بار ۞ مسلمانوں کو تھم دیتا ہے کہ اتن قوت جمع رکھو کہ مخالفین پر تمہارا رعب چھایا رہے... اور مخالفین پر جانتے تھے کہ جب تک مسلمانوں کے دل سے یہ خیال نہ نکال دیا جائے کہ قوت وسطوت خدا کے ہاں برگزیدگی کا موجب ہے ان پر عالب آنا ناممکن ہے۔ الندا انہوں نے اس فتم کی احادیث وضع کرنا شروع کر دیں۔ کہ خدا کے مقرب بندے وہ ہیں جو ضعیف وناتوان ہیں۔ جن پر مختاجی اور مفلسی چھائی رہتی ہے جو کمزوری اور بے چارگی کے بخدے میں جو دنیا میں ذلیل وخوار ہوں۔ چنانچہ بخاری ومسلم میں ہے کہ حضور نے فرمایا کہ میں نے جنت میں دیکھا کہ اکثریت سے وہ لوگ ہیں جو دنیا میں فقیر تھے۔ "(مقام مدیث ص۲۲۲)

#### آئيد www.muhanmadilibrary.eomِ فارع مديث

ال حفرت عيلى المنظم كي حوارى حقير فتم كي لوگ تھے۔ حفرت عيلى اور ان حواريوں كو نہ قوت نفيب ہوئى نہ حكومت و فرمايئے بيد لوگ هم المفلحون ميں سے ہيں يا نميں؟ يا انهيں جنت طع گل يا نميں؟

عضرت موسیٰ ملت کے متبعین غلامی کے چنگل سے تو نکل گئے لیکن حضرت موسیٰ کی وفات تک میدان تیہ میں ہی بھٹکتے ہے اور ان کو قوت وسطوت نصیب نہ ہوئی؟ ان کے متعلق کیا خیال ہے کہ انہیں جنت ملے گی یا نہیں؟ کی ایس میں جنت ملے گی یا نہیں؟ کی ایس میں جنت ملے گی یا نہیں؟

﴿ عَرْضِيكُه تمام انبياء كا نبي حال رہا ہے ؟ إن كا مخالف فريق مترفين بعني آسودہ حال ہوتے تھے اور وہ انبياء كے متبعين كو اَدَاذِكُنا بادِئ الدَّانِي صحفے۔ اب سوال بيہ ہے كہ كيا ان متبعين انبياء كو بعنی فقير مسكين مسلمانوں كو جنت ملے گی يا نہيں؟

عنی اسرائیل کے بہت سے انبیاء قوت وسطوت حاصل جونے کے برعکس خود قتل ہو جاتے رہے۔ ان کی فلاح اور حصول جنت کے متعلق کیا خیال ہے؟

خود مسلمانوں کا مکہ میں اور جنگ احزاب سے پہلے تک کیا حال رہائی ہیں دوران جو مسلمان فوت ہو
 گئے ان کے متعلق کیا خیال ہے؟

ا جنگ احزاب کے بعد مسلمانوں کی زیردستی کا قصہ تو ختم ہوا۔ لیکن محاثی حالت ملاحظہ فرمائے۔ جنگ جنگ تبوک کے وقت مجاہدین آپ کے پاس جماد کے لیے سواری (یا بعض کے نزدیک جو تیاں) طلب کرنے آتے ہیں۔ تو آپ انہیں جواب دے دیتے ہیں۔ جس پر مجاہدین کی آتکھیں ڈبڈبا آتی ہیں۔ (۹۳۹) اور یہ جنگ تبوک آپ کی وفات سے صرف ڈیڑھ سال پہلے ہوئی تھی۔ گویا س وقت تک حکومت بھی فقیر و مسکین تھی اور مسلمان بھی جن کے پاس اللہ کی راہ میں خرج کرنے کو کچھ نہ تھا۔ اب فرمائے فقیر و مسلمان اس دوران فوت ہوئے ان کے فقیر و مسلمان اس دوران فوت ہوئے ان کے متعلق کیا خیال ہے؟

جنت میں فقراء کی کثرت کیول؟: اب سوال سہ ہے کہ فقراء جنت میں کیوں زیادہ ہوں گے تو اس کا جواب سہ ہے کہ:

# آئينه پر muhannına dilibrary.com مديث

انبیاء پر سب سے پہلے یمی فقیر و مسکین لوگ ایمان لاتے ' نبیوں کا ساتھ دیتے ' مصیبتیں برداشت کرتے اور جہاد میں شامل ہوتے ہیں۔ مترفین یا خوشحال طبقہ صرف اس وقت اسلام لاتا ہے جب وہ ہر طرف سے مجور ہو جاتا ہے۔

© قیامت کے دن جب اللہ تعالی حساب لیس گے تو دو بنیادی سوالات یہ بھی ہوں گے کہ اس نے مال کن کن ذائع سے حاصل کیا۔ بیشتر خوشحال طبقہ تو اس امتحان میں ہی ناکام رہے گا۔ اور جو کامیاب رہیں گے لیمن کن ذائع سے حاصل کیا۔ بیشتر خوشحال طبقہ تو اس امتحان میں ہی ناکام رہے گا۔ اور جو کامیاب رہیں گے لیمن مال طلال طریقہ سے کمایا ہوگا۔ ان سے یہ بوچھا جائے گا کہ مال کا حق بھی ادا کیا یا نہیں اور اس مال کو کن کن مدات میں خرچ کیا؟ اس امتحان میں بھی بہت سے خوشحال لوگ فیل ہو جائیں گے۔ اور جو تھوڑے سے باتی بچیں گے جو ہر طرح سے کامیاب ہوں گے وہ جنت میں داخل ہوں گے اور فقیر و مسکین تھوڑے سے باتی بیلے اس لیے جنت میں جائیں گے کہ ان کے لیے ایسے حساب کتاب کی ضرورت ہی نہیں پیش آئے گی گویا ان دو وجوہات کی بنا پر جنت میں فقیروں کی کثرت ہوگی۔ علاوہ ازیں فقیر ولیے بھی ہیشہ اکثریت میں ہوتے ہیں۔

افتیاری فقرومسکنت: جنگ احزار کے بعد عرب کے مسلمانوں کی حیثیت برابر برابر کی تھی۔ فتح مکہ کے بعد بالادی قائم ہوگئی۔ اس وقت اگر رجی اللہ چاہتے تو خوشحال زندگی برکر کتے تھے۔ عوام نہ سی لیکن ایک سربراہ مملکت تو ایساکر سکتا ہے۔ مگر آپ نے بھر بھی ایسا نہیں کیا۔ اموال غنائم آئ تو ازواج مطمرات نے زیورات کا مطالبہ کر دیا۔ آپ پر یہ بات آپ شاق گزری کہ آپ ساتھ کے ان سب یویوں سے علیحدگی افتیار کر کے معجد نبوی کے ایک ججرے میں جا ڈیرہ لگیا۔ اسی دوران آیات قرآنی نازل ہو تیں کہ "اپ نی یویوں سے کہ دو کہ آگر دنیا کی زندگی اور اس کی ذیب وزینت کی طلبگار ہو تو آؤ میں تہمیں بچھ مال دوں اور احجمی طرح سے رخصت کردوں اور آگر اللہ اور اس کے رسول اور آخرت کے گھر کی طلبگار ہو تو اللہ تعالی نے تم میں سے نیکی کرنے والوں کے لیے بڑا اجر تیار کر رکھا ہے۔ "(۲۸:۳۳) کی طلبگار ہو تو اللہ تعالی نے تم میں سے نیکی کرنے والوں کے لیے بڑا اجر تیار کر رکھا ہے۔ "(۳۹-۲۸:۳۳)

عورتوں کو زیور سے قدرتی محبت ہوتی ہے۔ پھر ازواج مطمرات ٹائٹ کا بیہ مطالبہ مال غنائم کے دوران پیمی نہ تھا۔ لیکن اس کے باوجود یہ بات رسول اللہ ملٹائیل پر شاق گزری کیونکہ یہ مسکنت اور فقیری کے خلاف تھی۔

2 آپ کی بیر مسکنت اضطراری نمیں بلکه اختیاری تھی۔

آپ کامسکنت اختیار کرنے کا یہ طرز عمل اللہ تعالی نے بھی پند کیا۔ کیونکہ وحی اللی نے آپ ہی کے خیال کی تائید کی۔

فلاح آخرت کے لیے دنیوی خوشحالی ہرگز ضروری نہیں ہے۔ جیسا کہ پرویز صاحب نے اس نظریہ کو اسباب زوال امت میں بڑی وضاحت سے پیش کیا ہے اور ہم نے اپنے سابقہ مضمون "عجی سازش"

### آئيد بُرويِي www.muhammadilibrary.com

میں بھی اس پر قدرے روشنی ڈالی ہے۔

اضطراری مسکنت اور اختیاری مسکنت: پرویز صاحب فرماتے ہیں۔

"ابن ماجہ میں ہے کہ رسول اللہ کو مسکنت اور مساکین اتنے محبوب تھے کہ آپ دعا مانگا کرتے تھے کہ اے اللہ مجھے بھارت اللہ مجھے بطور مسکین ہی زندہ رکھ اور ای حالت میں موت دے اور مجھے قیامت کو مسکینوں کے گروہ میں شامل رکھنا۔" مسکنت الی چیز ہے جسے قرآن نے خدا کاعذاب بتایا ہے۔ یبودیوں کے متعلق کہا کہ صُرِبَتْ عَلَیْهِمُ الذِّلَةُ وَالْمَسْكَنَةُ ...... (م-ح ص ۲۲۵)

آب دیکھے رسول اللہ کی سکنت اختیاری تھی اور یہ انسانیت کا انتائی بلند مقام ہے۔ کہ انسان تمام مالی دسائل کے ہوتے ہوئے ان سے کنارہ کش رہے اور ان مالی وسائل کو اپنے بجائے دو مروں کی ضروریات پر خرج کر دے اور خود دنیوی عیش و عشرت اور شان وشوکت سے پر ہیز کرے اور منکسر المزاج رہے اور فقیروں جیسا اور ان کے ساتھ مل کر رہنے کو ترجع دے اور اضطراری سکنت کی ایک صورت یہ ہے کہ انسان کے پاس وسائل معاش موجودی نہ ہوں الیی سکنت نہ خوبی ہے نہ نقصان۔ اس لحاظ ہے بہتر بھی ہانسان کے پاس وسائل معاش موجودی نہ ہوں الیی سکنت نہ خوبی ہے نہ اور اضطراری سکنت کی بدترین فتم ہے کہ ایسے لوگ آخرت میں مال وزرگی جا ہمیں سے نیج جائمیں گے۔ اور اضطراری سکنت کی بدترین فتم وہ ہے جس کا پرویز صاحب نے ذکر فرمایا جس کے ساتھ ذات بھی شامل ہے۔ اب خود ہی سوچ لیجے کہ رسول اللہ کی سکنت کو یہودیوں کی سکنت کے مشابہ تراہ دیا جا سکتا ہے۔

حیراتگی کی بات ہے کہ طلوع اسلام جب اپنے نظام ربوبیت کا ذاکر کرے تو رسول اللہ کی ہے ادا اسے بہت پند آتی ہے۔ کہ جب آپ دنیا سے تشریف لے گئے تو آپ کا ذاتی سامان کچھ بھی نہ تھا بھر جب وہ اس نظام ربوبیت کے دائرہ سے نکل کر حصول جنت کی طرف آتا ہے۔ تو یک کیے مانگی یا سکنت اسے مکروہ ترین چیز معلوم ہونے لگتی ہے۔

کمروری اور ذلت: اب پرویز صاحب کے ان الفاظ کو پھر سامنے لائے۔ کہ "انہوں (مخالفین) نے اس فتم کی احادیث وضع کرنا شروع کر دیں کہ خدا کے مقرب بندے وہ ہیں جو ضعیف وناتواں ہیں۔ جن پر مختلی ومفلسی چھائی رہتی ہے۔ جو کمزوری دب چارگ کے مجتبے ہیں جو دنیا میں ذلیل وخوار ہوں۔" (ایشاً) الیے مضامین پر مشمل کوئی حدیث ہماری نظرے نہیں گذری جس میں خدموم اور ذلیل صفات واخلاق کو جنت سے وابستہ کیا گیا یا شرط قرار دیا گیا ہو البتہ اس مضمون سے ملتی جلتی ایک آبت قران میں موجود ہے۔ جس سے ممکن ہے پرویز صاحب نے ایسا غلط مطلب اخذ کر لیا ہو۔ اللہ تعالی نے سورہ فرقان کے آخر میں این خاص بندوں کی علامات بتائی ہیں۔ پہلی علامت یہ ہے:

﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّحْدَنِ ٱلَّذِينِ يَمْشُونَ عَلَى ٱلأَرْضِ "اور الله كے بندے تووہ ہيں جو زمين پر انكساري كے مَوْنَ اللهِ اللهِ عَلَى الأَرْضِ ساتھ چلتے ہيں۔"

اس آیت میں لفظ هون ہے هون نہیں هون کا معنی اکساری اور تواضع ہے۔ یہ صفت محمود ہے جب کہ هون کے معنی ذلت وخواری ہے اور یہ ندموم صفت ہے۔ اکساری کی صفت تکبر کے مقابلہ میں آئی ہے۔ کہ تکبراور متکبرانہ چال اللہ کو نمایت نالبند ہے۔ اس طرح ایس چال جس سے کزوری ظاہر ہو وہ بھی اسلام میں نالبند ہے۔ معنرت عمر پڑھن نے ایک مسلمان کو ایسی حالت میں دیکھا تو اسے درہ سے پیٹا اور کما کہ سیدھے ہو کر چلو۔ اسلام کمزور دین نہیں ہے۔ اب پرویز صاحب نے ایک تو لفظ هون کی ترجمانی هون سے فرمائی۔ پھراسے نمایت چا بکد تی سے حدیث کے کھاتے میں ڈال دیا ہے۔

ضلوت گزینی: خلوت گزینی کا اصلی موضوع ہے کوئی تعلق نہیں۔ نہ ہی آپ نے کوئی الی روایت درج فرمائی کہ خلوت گزینوں کو بھی آسانی ہے جنت مل جاتی ہے تاہم آپ نے اس موضوع کو بھی لا تھیٹرا ہے فرماتے ہیں:

"قرآن نے مومنوں کو فربایا تھا کہ تم شہداء عکمی النّاس ہو۔ یعنی تمام بی انسان کے اعمال کا جائزہ لیتے رہنا تمہاری ذمہ داری ہے۔۔۔۔۔۔ اوداؤد میں ہے کہ حضور نے فربایا کہ ایک وقت آئے گا جب لوگوں میں وعدہ اور اقرار کا وزن گھٹ جائے گا۔ آبات کی کوئی وقعت باتی نہیں رہے گی۔ پھر انگلیوں میں انگلیاں ڈال کر حاضرین کو جایا کہ فتنے اس طرح ایک دو جو ہے کہ جا کھ جا کیں گے جس طرح بوریا بنا جاتا ہے۔ این عباس نے کہا کہ ایسے وقت میں جھے کیا کرنا چاہیے؟ فربایا اپنے گھر میں بیٹے اور اپنی خطاؤں پر رویا کر' نیکی افتیار کر' بدی کو چھوڑ' اپنی جان کو دوزخ سے بچا اور پابک تریزگی سے الگ ہو جا۔ " (م۔ ح ص ۲۲۷)

اب دیکھے اسلام آگرچہ ایک معاشرتی دین ہے۔ لیکن اس کا مطلب بھی نہیں کہ اس میں رہانیت کلینا حرام قرار دی گئی ہو۔ اس روایت میں بھی اضطراری صورت حال کا ذکر ہے۔ یعنی جب پرفتن دور ہو جائے اور معاشرتی زندگی میں انسان کو اپنا ایمان بچانا بھی مشکل ہو جائے تو پھر ایسی صورت میں ہے راہبانہ زندگی می بہتر ہوگی۔ آخر رسول اللہ پر پہلی وحی اس وقت نہیں آئی جب آپ غار حرا میں خلوت کزیں

خدا معلوم کہ پرویز صاحب قرآن کے صرف ایک پہلو پر ہی کیوں نظر ڈالتے ہیں۔ انہیں لِتَکُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ تو نظر آگیالیکن۔

وَاذَ كُو السَّمَ دَبِكَ وَتَبَتَّلُ إِلَيْهِ تَنْفِيلاً (٨٠٤٣) اور اپ رب كے نام كاذكر كياكرو اور تمام دنيوى علائق است قطع تعلق كركے اس كى طرف رجوع كرو۔ كيوں نظر نہيں آتى؟ پھر قرآن ميں عمران كى يوى كا اپ يجي كو اللہ كے واللہ كے داس نذر كو قبول كرنے كا بھى يجي كو اللہ كے اس نذر كو قبول كرنے كا بھى (٣٤٦٣٥٠٣) توكيا يہ رہائية نہيں؟ حضور اكرم طالح الم عار حرا ميں كياكرتے تھے؟ مسلمان كله كى ابتدائى دندگى اپ گھروں ميں خلوت كرين رہتے تھا يا نہيں اور پھر اجتاعى حيثيت سے تين سال تك دار ارقم ميں خلوت كريں رہے۔ كيا ان سب باتوں سے يہ معلوم نہيں ہوتا۔ كه بعض حالات ميں خلوت كرين ي كي ميں خلوت كرين يہ معلوم نہيں ہوتا۔ كه بعض حالات ميں خلوت كريني ہى

### المَيْدُ يُرويِيِّ بِهِ بِهِ بِهِ بِهِ الْمِهِمِينِ الْمِهِمِينِ الْمِهِمِينِ الْمِهِمِينِ الْمِهِمِينِ الْمِ

بمترر ہتی ہے اور اسلام میں رہبانیت کلیتا حرام نہیں ہے؟

ہے۔ لیکن دوسری طرف دیکھنے کی زحمت گوارا نہیں کر تا۔

جنت کی راہ میں رکاوئیں: پرویز صاحب کو حدیث کی رو سے جنت میں دافلے کی سولتیں تو نظر آگئیں کین مشکلات نظر نہیں آتیں۔ مثلاً یہ کہ حسد نیکیوں کو یوں کھا جاتا ہے جیسے آگ کٹڑی کو یا یہ کہ نماز کا تارک کافر ہے۔ یا بیہ کہ چغل خور' خائن' چور' زانی' جھوٹی قشمیں کھانے والا احسان جمانے والا۔ یا غرور ے دامن تھینٹ کر چلنے والا دوزخ میں جائمیں گے۔ یا یہ کہ اللہ تعالی حقوق العباد معاف نہیں کرے گا۔ یا ید کد آگر انسان کا خاتمہ خیر پر ہو تو مغفرت ہو جائے گی۔ ورنہ ساری ذندگی کے کئے اعمال اکارت جائیں گے وغیرہ وغیرہ۔ بس طلوع اسلام کا موڈ ہی ہے جس طرف رخ کر لیتا ہے تو وہ اسے بہت نمایاں نظر آنے لگا

فضائل اعمال کی حقیقت : آخر میں یہ وضاحت بھی ضروری معلوم ہوتی ہے کہ بعض محد مین اور الدين فن حديث خود اس بات كا عتراف كرتے ميں كه جم نے فضائل اعمال كى روايات ، خواہ ان كا تعلق تلاوت قرآن سے ہو یا کسی خاص سور کی فضیلت سے یا ان میں کسی خاص عمل کے اجر و تواب کا ذکر ہو۔ کی ایسے چھان پھٹک نمیں کی جیسے احکام سے متعلق روایات کی کی گئی ہے۔ وجہ یہ ہے کہ ایسے اعمال کا ا جرو ثواب دینا اللہ تعالیٰ کا کام ہے اور اللہ تعالیٰ جمعی تؤ کسی نیکی کا اجر اس سے دس گنا دیتے ہیں (۲۰:۹۱) چھر تمجى اس سے بھى زيادہ حتىٰ كه بيد اجرو ثواب سات سوكنا كر بھى بننچ سكتا ہے (٢١١٠٢) بھراس پر بھى معالمه ختم نہیں ہو تا۔ اور اللہ بے حد وبے حساب بھی دے سکتا ہے۔ ادر سے اجرو نواب کی کمی وبیثی عمل کرنے والے کے حالات اور درجہ خلوص سیت کے مطابق ہوتی ہے۔ اب جمال دینے والاخود اللہ تعالیٰ ہو جو دلول کے راز تک کا واقف ہے اور لینے والا بندہ ہو تو اس معالمنہ میں کوئی تحقیق سیمی کیا سکتا ہے؟ تاہم محدثین نے اس میدان کو بھی بالکل کھلا نہیں چھوڑا۔ ان کے ہال روایت کی تحقیق کے سلسلہ میں ایک بیہ شرط بھی ہے کہ "ہرالی حدیث جس میں جھوٹے چھوٹے عمل پر بوے اجر کا وعدہ یا چھوٹے جھوٹے گناہ پربوے برے عذاب کی وعید ہو" وہ موضوع ہوتی ہے۔



( باب:ہفتم )

# بخاری کی قابلِ اعتراض احادیث

اس مضمون میں طلوع اسلام نے بخاری میں ایسی تمام احادیث کو ڈھونڈ ڈھونڈ کریک جاکر دیا ہے جن پر عقل یا سائنس کی رو سے گرفت کی جاسحق ہے۔ یا طلوع اسلام کے خیال کے مطابق ان سے رسول الله مائید ہم یا صحابہ کی سیرت واغدار ہوتی ہے یا پھر اللہ تعالیٰ کی ذات پر حرف آتا ہے۔ یا اس سے عورت کی شان میں کمی واقع ہوتی ہے۔ اور آخر میں ہے دعویٰ بھی کیا ہے کہ اس قتم کی اور بھی بہت می احادیث ہیں جو رسول اللہ مائید کی نہیں ہو سکتیں۔

اس عنوان کے تحت آپ نے چالیس احادیث ج فرمائی جیں (اور وہ بھی صرف اردو ترجمہ ہے) اصل متن درج نہیں فرمایا۔ نہ ہی ان پر وارد ہونے والے اعتراضات کا ذکر فرمایا ہے۔ بلکہ اس بات کو انہوں نے قار کمین کی صوابدید پر چھوڑ دیا ہے۔ منکرین حدیث کا لٹر پچر پو گی اکثر میرے ذیر مطالعہ رہتا ہے۔ للذا ان احادیث پر ممکنہ اعتراضات بھی خود ہی تشخیص کیے جیں اور پھر ان اعتراضات کے جوابات سپرد قلم کیے گئے جیں۔

#### مَيْدُ رَبُونَ Www.muhamuhammadikiBrary.com مِنْ مَنْ اللَّهُ اللّ

درست احادیث کو ٹھکرا دینے پر تللے بیٹھے ہیں۔ پھراگر اس ۳۹ کے عدد میں سے اقوال صحابہ اور تابعین کو الگ کر دیا جائے تو یہ نسبت اور بھی کم رہ جائے گی۔ اب ہم ان چالیس احادیث کو اپنے جوابات کے ساتھ پیش کرتے ہیں۔

# ن پھر کپڑے لے کر بھاگ گیا

یہ بحث پہلے "تفیر بالحدیث" کے عنوان کے تحت گزر چکی ہے۔ صرف عنوان بدلاگیا ہے۔ وہاں اس کا عنوان ہے "موسیٰ اور بنی امرائیل" اور یمال عنوان ہے "پھر کپڑے لے کر بھاگ گیا۔" چونکہ حدیث ایک ہی ہے لہٰذا تحرار کی ضرورت نہیں۔

# 🕝 ملک الموت کے طمانچہ مارا

حضرت ابو ہریرہ بڑا تھو کہتے ہیں کہ "ملک الموت حضرت موئی کے پاس بھیجا گیا۔ جب وہ آیا تو حضرت موئی نے اس کے ایک طمانچہ مارا کہ اس کی ایک آنکھ پھوٹ گئی اور وہ اپنے پروردگار کے پاس واپس گیا اور عرض کیا کہ تو نے ججھے ایسے بندے کے پاس بھیجا جو مرنا نہیں چاہتا اللہ تعالی نے اس کی آنکھ دوبارہ اسے عنایت فرمائی اور عظم دیا کہ پھر جا اور ان سے آنہ کہ وہ اپنا ہاتھ ایک بیل کی پیٹے پر رکھیں۔ پس جس قدر بال ان کے ہاتھ کے بیچ آئمیں گے۔ ہربال کے عوص ایک سال کی زندگی انہیں دی جائے گی (فرشتہ نے حضرت موئی ملائے کو پیغام الی سنایا) انہوں نے کہا کہ اس پروردگار پھر کیا ہوگا؟ اللہ نے فرمایا کہ پھر موت آئے گی۔ حضرت موئی ملائے ہے کہا۔ تو پھر ابھی سہی۔ پس انہوں نے اللہ تعالی سے دعاکی کہ انہیں ارض مقدس سے بقدر ایک پھر تھیئے کے قریب کر دے۔ رسول خدا سٹھیا کہ نیان فرماک مزید کہا کہ اگر میں اس مقام پر ہو تا تو تنہیں حضرت موئی ملیب کی قرراستہ کی طرف سرخ ٹیلے کے پاس دکھا دیتا۔" اگر میں اس مقام پر ہو تا تو تنہیں حضرت موئی ملیب کی قرراستہ کی طرف سرخ ٹیلے کے پاس دکھا دیتا۔"

- اب اس بات سے تو غالبًا طلوع اسلام کو بھی انکار نہ ہوگا کہ:
- اسموت کا فرشته تمام جاندارول اور ای طرح تمام انسانول کی روح قبض کرتا ہے (۱۱:۱۳۲) جس سے اس
   کا خارجی وجود اور ذاتی تشخص ثابت ہوتا ہے۔
- عام فرشتوں سے عام مومن افضل ہوتے ہیں۔ اور مقرب فرشتوں سے مقرب مومن کیونکہ فرشتوں
   میں شرکا مادہ پیدا ہی نہیں کیا گیا۔ اور ان کی عبادت بھی تعبدی یا اضطراری ہوتی ہے پھر انبیاء کا درجہ تو مقرب فرشتوں ہے بھی بہت بلند ہوتا ہے۔
  - قرشتے انبیاء اور غیرانبیاء کے پاس انسانی شکل میں بھی آسکتے ہیں۔ " (۱۷:۱۹)

گویا ملک الموت کا حضرت موسیٰ کے پاس ان کی روح قبض کرنے کے لیے انسانی شکل میں آنا ممکن

### مريث پر muham المجها الله fary.com بريث

ہے۔ اب سوال صرف یہ رہ جاتا ہے کہ حضرت موی طلک الموت سے افضل ہی سمی عمر جب کسی دو سرے نبی نے طک الموت ہو الله کہ وہ خدا کا فرستادہ وہ سرے نبی نے طک الموت کو بچھ نہیں کما تو موی طلب آ نے کیوں طمانچہ مار دیا۔ حالانکہ وہ خدا کا فرستادہ تھا؟ تو اس کا جواب یہ ہے کہ جیسی جلالی طبیعت آپ نے پائی تھی اور کسی نبی کی نہ تھی۔ یہ آپ کی جلالی طبیعت ہی کا کرشمہ تھا کہ ایک سبطی کی شکایت پر طبیعت میں ذرا طال آیا تو ایک ہی مکاسے ایک قبطی کا قصہ پاک کر دیا۔ آپ کا ارادہ اسے مار ڈالنے کا ہرگز نہ تھا گر طبیعت ہی ایس جو شبلی پائی تھی اور قوت بھی کہ وہ قبطی آپ کا ارادہ اسے مار ڈالنے کا ہرگز نہ تھا گر طبیعت ہی ایس جو شبلی پائی تھی اور قوت بھی کہ وہ قبطی آپ کا ایک مکا بھی برداشت نہ کر سکا اور آگے چل بسا۔ پھر اللہ تعالیٰ نے اس قتل کا حضرت موئ سے کچھ مواخذہ بھی نہیں کیا بلکہ معاف کر دیا۔

اب اگر قران میں ذکور واقعہ قل کو ہم بے چون وچرا تسلیم کر لیتے ہیں طالا تکہ آپ کو اس وقت اس سبطی کے ہلاک کرنے کا کوئی حق نہ تھا۔ تو پھراس واقعہ کو تسلیم کرنے میں آخر کون سی چیز مانع ہو سے بی رہی یہ بات کہ حضرت موٹ کو یہ جلال کس بات پر آیا تھا؟ تو اس کی اصل وجہ یہ نہیں کہ فرشتہ کے جان نکالنے کی بناء پر آپ کو طیش آگیا تھا۔ کیونکہ اگر میں بات ہوتی تو دو مری بار حضرت موٹ ایک لمبی عمر کی پیش کش کے باوجود فورا جان حاضر کرنے پر آمادہ نہ ہو جاتے۔ بلکہ اس کی اصل وجہ یہ تھی کہ یہ فرشتہ پیش کش کے باوجود فورا جان حاضر کرنے پر آمادہ نہ ہو جاتے۔ بلکہ اس کی اصل وجہ یہ تھی کہ یہ فرشتہ انسانی شکل میں بغیران کے آپ کے گھر میں داخل ہو گیا تھا۔ اس بات پر موٹ ملسینی کو طیش آگیا۔ اور کی چھ کے سے بغیراے تھیٹر رسید کر دیا۔ اور یہ تو آپ جانے ہی ہیں کہ بغیراجازت کس کے گھر میں داخل ہونا تو در کنار صرف جھا نکنا بھی شریعت کی نگاہ میں ایسا شدی جرم ہے کہ آگر صاحب خانہ کنگری وغیرہ سے جھا نکنے والے کی آنکھ بھی پھوڑ دے تو اس پر کوئی حرجانہ نہیں چڑا۔ گویا ملک الموت کا انسانی شکل میں بلا اجازت گھر میں داخل ہونا موٹ کے اس فعلی کا محرک ہوا تھا۔

### 🕝 حضرت سلیمان السید اور سوعور تول کا دوره

حضرت ابو ہرریہ بٹاٹھ کتے ہیں کہ رسول اللہ ملٹھیلم نے فرمایا کہ سلیمان ملت ہیں داؤد ملت ہے نے ایک دفعہ کما

"آج شب میں سویا نتانوے ہویوں کے پاس جاؤں گا۔ وہ سب عور تیں ایک ایک شمسوار پیدا کریں گی جو خدا کی راہ میں جہاد کریں گے۔ کسی ہم نشین نے کہا کہ انشاء اللہ کہو۔ گر آپ بھول گئے پس ان میں سے صرف ایک عورت حالمہ ہوئی۔ وہ بھی آدھا بچہ جنی۔ قتم ہے اس ذات کی جس کے ہاتھ میں محمد کی جان ہے اگر وہ انشاء اللہ کمہ لیتے تو سب عورتوں کے بچے ہوتے اور بے شک وہ سب سوار ہوکر اللہ کی راہ میں جہاد کرتے۔ " (مقام حدیث ص ۳۰۵)

اب دیکھئے حدیث بالا میں دو باتیں ہی طلوع اسلام کے نزدیک قابل اعتراض ہو سکتی ہیں۔ ایک ننانوے یا سو بیویوں کا ہونا۔ دوسرے ایک رات میں ان سب کے پاس جانا۔

### المَيْدِينِ بِهِي muhannadilibrary.com.

جہاں تک بیویوں کی تعداد کا تعلق ہے۔ تو رات سے حصرت داؤد طلی کی ۹ بیویاں اور دس حرمیں (کل تعداد انیس) ثابت ہیں (۲ سمو کیل ۱۹۳۰) اور حضرت سلیمان کی سات سو جورو کیں اور ۱۳۰۰ حرمیں ' (کل ایک ہزار) ثابت ہیں۔ (سلاطین ۱۱/۳) بحوالہ رحمۃ للعالمین از سلمان منصور پوری۔ ج۲ص ۱۳۰۰) اور ان کی کثرت زوجات کی وجہ سے عیسائیوں نے ان انبیاء کی تقدیس پر کوئی اعتراض بھی نہیں کیا۔ تو آگر اس مدیث میں نانوے یا سو بیویوں کا ذکر آگیا ہے۔ تو اس میں اور کسی کو کیا اعتراض ہو سکتا ہے؟

حضرت سلیمان ملت کا فرش کچھ اس حضرت سلیمان ملت کا محل بھی تھا اور اس محل میں شیشے کا فرش کچھ اس طرح نگا ہوا تھا کہ وہ پانی کی امریں مار تا سمندر ایک حوض میں بند معلوم ہوتا تھا۔ ہوا اور جنات آپ کے مخرتے۔ پر ندوں کی بولی سمجھتے اور انہیں بات سمجھا کتے تھے۔ پھر آپ کا تخت ہوا میں اس تیزی سے اثر تا کہ ایک مہینہ کی مسافت ایک پہر میں طے کر لیتا۔ پھر آپ نے نمایت اعلیٰ قتم کے گھو ڑے بھی لاتعداد رکھے۔ وئے تھے۔ اس شاہانہ شان و شوکت اور کروفر' شاٹھ باٹھ کے باوجود آپ خلیفہ بھی تھے اور نبی بھی۔ اگر یہ سب باتیں قرآن کے ثابت ہوں تو پھران کے حرم میں نانوے یا سو یوبوں پر کیا اعتراض ہو سکتا ہے؟

رہی یہ بات کہ کوئی انسان ایک رات میں آئی ہویوں کے پاس جابھی سکتا ہے یا نہیں؟ اندازا جماع کے وقت میں انزال کے لیے صرف تین منٹ درکار ہوتے ہیں۔ للذا یہ بات بھی کوئی محیرالعقول اور خلاف عقل نہیں جس کا وقوع ناممکنات ہے ہو۔ علاوہ ازیں آل ہم قرآن کی رو سے دو سری بہت محمرہ کی قشم سے تعلق رکھنے والی "فیر معقول" باتیں تتلیم کر لیتے ہیں تو پھراس بات کو بھی تتلیم کر لینے میں کیا حرج ہے بات بھی تو آخر نبی ہی سے تعلق رکھتی ہے۔

# 🕜 حضرت ابراہیم ملت اکا ختنہ

حضرت ابو ہریرہ ملی ہے جیں کہ "رسول اللہ ساڑی نے فرمایا کہ حضرت ابراہیم نے اپنا فقتہ بوک سے کیا۔ اور وہ اس وقت ۸۰ برس کے تھے۔" (مقام حدیث ص ۳۰۵) اس حدیث پر غالبا کی اعتراض ہو سکتا ہے کہ آپ نے ۸۰ برس کی عمر لینی بڑھائے میں فقتہ کیوں کیا؟ تو اس کا جواب سے ہے کہ آپ ایک کافر کے ہاں پیدا ہوئ تھا۔ 20 سال کی عمر میں آپ نے ہجرت کافر کے ہاں پیدا ہوئ تھا۔ 20 سال کی عمر میں آپ نے ہجرت فرمائی۔ اس سے پیشر توحید اور بنیادی عقائد دین آپ پر نازل ہوتے رہے۔ اور آپ ان کی تبلیغ کرتے رہے۔ ہجرت کے بعد احکام شریعہ کا نزول شروع ہوا۔ پھر جب فقتہ کا تھم نازل ہوا تو اس وقت آپ نے فقتہ کیا آپ اسی سال کی عمر میں پھھ ایسے بوڑھے بھی نہ تھے کیونکہ اس دور میں انسان کی طبعی عمر آج سے کافی زیادہ تھی۔ چنانچہ حضرت ابراہیم الین میر ایک عرص وفات پائی۔

### آئيزېروي mujanna dixbrary، ناع مديث

### حضرت ابراہیم مائیٹیا کے تین جھوٹ

حفرت ابو ہریرہ بڑا تھے ہیں کہ "رسول اللہ نے فرمایا کہ حضرت ابراہیم نے کبھی جھوٹ نہ بولا سوائے تین مرتبہ کے۔ دو مرتبہ تو خدا کے واسطے ان کا سے کہنا کہ اِنی سقیم اور سے کہنا کہ بَلُ فَعَلَمهٔ کبیر ہم ہذا سے دونوں تو خدا کے لیے تھے۔ اور آپ ساڑھ اِنے فرمایا کہ ایک دن اس حال میں کہ وہ اور سارہ جا رہے تھے کہ ایک ظالم بادشاہ پر ان کا گزر ہوا۔ کسی نے اس بادشاہ سے کہا کہ یمال ایک شخص آیا ہے جس کے ساتھ اس کی خوبصورت یوی بھی ہے۔ اس بادشاہ نے حضرت ابراہیم النب کو بلوا بھیجا اور سارہ کی بابت بوچھا کہ یہ کون ہے؟" ابراہیم النب ایک کے اور کہا کہ اے سارہ! یہ کون ہے؟" ابراہیم النب ایک میری بس ہے۔ پھروہ سارہ کے پاس گئے اور کہا کہ اے سارہ! روئے زمین پر میرے اور تمہارے سواکوئی مومن نہیں ہے۔ اور اس ظالم نے مجھ سے بوچھا تھا تو میں نے کہہ دیا کہ یہ میری بہن ہے بھو ٹانہ کرنا۔۔۔" الحدیث (م-ح ص ۱۳۱۳)

اس حدیث پر اعتراض یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے قرآن میں حضرت ابراہیم ملتے اگر صدیق کہا ہے۔ یہ روایت آپ کے تین جھوٹ بڑائی ہے اب دیکھئے کہ:

① ان تین جھوٹوں میں سے دو کا گرتو قران کریم میں موجود ہے۔ بتوں کو تو ڑا تو آپ نے تھا۔ لیکن پوچھنے پر بید کمہ دیا کہ اس بڑے بت نے المجیل تو ڑا ہے۔ ای طرح جب ان کی قوم جشن منانے کو نگل تو آپ کو ساتھ جانے کو کما تو آپ نے کمہ دیا کہ میں جارہ ہوں۔ پھرای وقت جاکر ان کے بت بھی تو ڑ ڈالے تو پیار کیے تھے۔ کیا بیہ باتیں ظاف واقعہ نہیں؟ للذا معرضی کا اصلی رخ قرآن کی طرف ہونا چاہئے نہ کہ حدیث کی طرف۔

© رسول الله نے خود ابتداء یہ الفاظ فرمائے کہ ''حضرت ابراہیم آئے ہی جھوٹ نہ بولا'' یہ ان کے فی الواقع صدیق ہونے کی بہت بوی شمادت ہے کہ ان سے ۱۵۵ سال کی زندگی میں تین سے زیادہ مرتبہ جھوٹ سرزد نہیں ہوا۔ اب آپ اپنی زندگی کے شب وروز پر نگاہ ڈالیے کہ اپنی ساری زندگی میں نہیں صرف ایک دن رات میں کتنے جھوٹ بولتے ہیں۔ دانستہ بھی اور نادانستہ بھی اور پھر خود ہی فیصلہ کر لیے کہ اگر ۱۵۵ سال کی زندگی میں کسی سے تمین سے زیادہ جھوٹ سرزد نہ ہوں اس کو صدیق کہا جا سکتا ہیں؟ پھران تیوں واقعات کے لیے ٹھوس بنیادیں بھی موجود ہیں مثلاً:

© ان میں سے دو جھوٹ تو ایسے ہیں جو مشرکین پر جمت قائم کرنے اور کلمہ حق کو بلند کرنے کے لیے آپ نے بول جی ایک جات آپ نے بولے جیسا کہ حدیث سے ثابت ہے۔ اور تیسرا جس کاذکر حدیث میں ہے وہ آپ نے اپنی جان بچانے کے لیے بولا تھا۔ شاہ مصر کا دستور بیہ تھا کہ ہر حسین عورت کو زبرد متی چھین لیتا۔ اگر اس کے ساتھ اس کا خاوند ہو آتو اسے مروا ڈالآ۔ لیکن اگر بھائی یا کوئی دو سرا رشتہ دار ہو آتو اس سے عورت تو چھین لیتا لیکن اس کی جان سے درگزر کر آتھا۔ اب اگر حضرت ابراہیم المنظم نے اپنی جان بچانے کی خاطر جھوٹ اَنْیِدَ یَکِ Wwyt.miuhaman hattilfbrary.co

بول لیا۔ تو آخر اس میں قیامت کونی آئن؟ جان بچانے کی خاطراگر مردار تک کھالینا جائز ہے تو آخر جھوٹ بولنا کیوں جائز نہیں ہو سکتا۔ آخر وہ کون می شریعت ہے جس میں اس قدر سختی روا رکھی گئی ہو۔ جان بچانے کی خاطر تو اللہ تعالیٰ نے کلمہ کفر تک کمہ دینے کی بھی اجازت دی ہے۔ بشرطیکہ دل میں کوئی بات نہ ہو (۲۸:۳) تو بھر کیا جھوٹ بولنا اس سے بڑا جرم ہے؟

## ﴿ گرگٹ کو مارنا

حضرت ام شریک سے روایت ہے کہ "رسول اللہ نے گر گٹ کو مارنے کا تھم دیا ہے اور فرمایا ہے کہ وہ حضرت ابراہیم پر آگ روشن کرتی تھی۔" (م- ح ص ۱۳۱)

﴿ أَنَّ النَّبِيَ عَلَيْ اللَّهِ قَالَ لِلْوَزْعِ الْفُويْدِيْنِ ﴾ "ليعن نبى النَّلِيَّا نَ رَّكُ كُو بَعَى فويسق (موذى (بخاري، كتاب بدء الخلق)

اور موذی جانوروں کو عام حالات تو در کنار مجد حرام جی مار ڈالنے کا تھم ہے۔ ( بخاری۔ حوالہ ایسناً) اس حدیث میں اس کے آگ روشن کرنے کے فعل کو ضمناً ذکر کیا گیا ہے۔ جیسا کہ حدیث کے الفاظ سے بھی واضح ہے۔

ایک سوال بیہ بھی اٹھایا جاتا ہے کہ گر گٹ نے حضرت ابراہیم کا کیا بگاڑا تھے۔ جو بید دربے آزار ہوئی؟ تو اس کا جواب بیہ ہے کہ وہ جانور موذی ہی کیا ہوا۔ جو بگاڑنے کے لیے کسی دجہ کا انظار کرے؟ چھو کسی کو اس لیے نہیں کانٹا کہ کسی نے اس کا پھھ بگاڑا ہوتا ہے بلکہ اس لیے کانٹا ہے کہ ڈنگ مارنا اور ایذا دہی اس کی فطرت میں داخل ہے۔

گر گٹ كا طريق ايذا رسائى سے كہ سد انى كمبى زبان سے دور سے تھوكتى ہے۔ اس كے منہ كالعاب زہريلا ہوتا ہے جس سے كيڑے كوڑے مرجاتے ہيں چراس كى خوراك بنتے ہيں۔

اب سے سوال رہ جاتا ہے کہ گرگٹ نے اپنے پھو تکنے یا تنفی سے آگ میں کیا اضافہ کیا تھا۔ یہ ہم نہیں جانتے البتہ اتنا ضرور جانتے ہیں کہ اس میں تین چار خصوصیات پائی جاتی ہیں جو دو سرے جانوروں میں نہیں پائی جاتیں مثلاً سے جانور ماحول کے مطابق فوراً اپنا رنگ بدل سکتا ہے اور اس کی سے خاصیت اتنی مشہور ہے کہ وہ گرگٹ کی طرح رنگ بدلنا "ضرب المثل بن چکا ہے۔ دو سرے سے کہ اس کی آئمس پوٹول میں ملفوف ہوتی ہیں جن میں سوراخ ہوتے ہیں۔ انہی سوراخوں میں سے سے دیکھتی ہے تیسرے سے کہ سے آگ

### آئيدېروي muhanmadh brary, فاع مديث

پیچھے دائمیں بائمیں اوپر بنیچے ہر طرف دیکھ سکتی ہے اور چوتھے میہ کہ اگر اس کے جسم کا بچھلا دھڑ کٹ جائے تو بھی وہ بہت دہرِ تک متحرک اور زندہ رہتا ہے۔ اور کیا معلوم کہ اس کا بیہ لعاب دہن آگ کے شعلوں کو بھی تیز کرتا ہو۔

# ﴿ حضرت آدم السِّيا كاقد

"حفرت ابو ہررہ بناتھ کہتے ہیں کہ "رسول الله طلق الله علی کہ الله تعالی نے جب آدم کو پیدا کیا تو ان کا قد ساٹھ گزتھا۔ پھر برابر اب تک یہ قد کم ہوتا رہا۔" (مقام حدیث صےسا)

اب د مکھئے اس حدیث میں دو باتیں غور طلب ہیں:

© حدیث میں ذراع کا لفظ ہے جس کے معنی "ہاتھ" ہے نہ کہ "گز" اور ہاتھ کی اوسط لمبائی ۱۵/۲ ف ہوتی ہے۔ لیکن ترجمہ بالا میں ذراع کا معنی گز کر لیا گیا ہے۔ اصل ترجمہ کی رو سے یہ ساٹھ ہاتھ یا ۳۰ گز بنتا ہے۔

© قد اور عمر دونوں چیزیں ایسی ہیں جو ابتداؤ بہت زیادہ تھیں لیکن رفتہ رفتہ کم ہوتی گئیں۔ حضرت آدم ملینی کی عمر بھی ایک ہزار سال تھی۔ آئی طرح حضرت نوح ملینی کی عمر بھی ایک ہزار سال تھی۔ لیکن بعد کے ادوار میں انسانی عمر بندر ترج کم ہوتی جا رہی ہے۔ حتی کہ رسول اللہ نے فرمایا کہ میری امت کی اوسط عمر ساٹھ اور ستر سال کے درمیان ہے اور یہ عمر ہزار سال کا پندر ہواں حصہ بنتی ہے۔ اب آگر ۳۰ گزقد کا پندر ہواں حصہ لیا جائے تو یہ دو گزیا ۲ فٹ رہ جاتا ہے۔ اور تقریباً یمی قد آج کل پایا جاتا ہے۔ کسی علاقہ یک لوگ چھ فٹ سے بلند ہیں تو کسی دو سرے علاقہ میں چھ فٹ سے قدرے کم ہوتے ہیں۔ اب آگر عمرکے ناسب کا ثبوت قرآن سے مل جاتا ہے تو بھر آگر قد کا وہی تناسب حدیث سے ثابت ہو تو اس میں اعتراض یا حیرائی کی کوئی معقول وجہ ہمیں نظر نہیں آتی۔

# نمازیں کیسے فرض ہوئیں؟

اعتراضات کا جائزہ: معراج کا واقعہ اور اس موقعہ پر نمازوں کے فرض ہونے کا ذکر اتنا مشہور ہے کہ اس کے درج کرنے کی بھی ضرورت نہیں۔ اس حدیث پر اعتراض یہ کیا جاتا ہے کہ یہ حدیث کسی یمودی کی گھڑی ہوئی ہے۔ جس نے حضرت موسیٰ کی شان کو رسول اکرم التی ہے۔ اس اعتراض کا جواب ہم " تفییر بالحدیث" کے ذیلی عنوان "سیرت یوسفی" میں دے چکے ہیں۔

دوسرا اعتراض یہ کیا جاتا ہے کہ اللہ تعالی نے پہلی بار بچاس نمازیں فرض کر دیں۔ اور اس بات کاعلم نہ اللہ کو ہوا نہ رسول کو کہ امت محمدیہ بچاس نمازوں کی متحمل نہیں ہو سکتی۔ اگر اس طرف توجہ دلائی تو حضرت موکیٰ ملائے انے جنانچہ آپ بار بار خدا کے ہاں حاضر ہوتے اور تخفیف کراتے رہے تاآنکہ پانچ

#### آئينة بيس www.muhanmadiliprary.com فاع مديث

نمازیں باقی رہ حکئیں۔

یں ہی ہے۔ اللہ تعالیٰ کو ضرور علم تھا۔
اس اعتراض کا جواب ہیہ ہے کہ رسول اللہ علیٰ کو اس بات کا علم ہو نہ ہو۔ اللہ تعالیٰ کو ضرور علم تھا۔
گر احسان وکرم مقصود تھا۔ اور اس کی صورت ہیہ ہی تھی کہ پہلے زیادہ بار ڈالا گیا۔ پھر رسول اللہ علیٰ کیا کیا اللہ علیٰ کے اللہ تعالیٰ نے سورہ انفال میں ایمان کی پھنگی کا معیار ہیہ
قرار دیا کہ میدان جنگ میں ایک مومن کو دس کافروں پر غالب آنا چاہئے (۱۵:۸) کیکن اس کے ساتھ ہی اگلی آیت میں فرمایا۔

"اب الله نے تم پر سے (بوجھ) ہلکا کر دیا اور جان لیا کہ تم میں کمزوری ہے بس آگر تم میں سے ایک سو ثابت قدم رہنے والے ہوں گے تو دو سوپر غالب رہیں گے اور آگر تم میں سے ہزار ہوں گے تواللہ کے تکم سے دو ہزار یا خالب رہیں گے۔ "

﴿ أَكْنَ خَفَفَ ٱللَّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَكَ فِيكُمْ ضَعُفًا فَإِن يَكُن مِنكُمْ ضَعْفًا فَإِن يَكُن مِنكُمْ مِأْنَةٌ صَابِرَةٌ يَغْلِبُوا مِائَنَيْنِ مِأْنَدَيْنِ مِأْنَدَيْنِ مِأْنَدَيْنِ مِأْنَدَيْنِ مِأْنَدَيْنِ مِأْنَدُ لَكُمْ أَلْفُ يَغْلِبُوا أَلْفَكُيْنِ مِأْذِنِ ٱللَّهِ ﴾ (الانفال//٢٦)

اب دیکھتے یہ دونوں آیات مورہ انفال کی ہیں اور متصل ہیں۔ پہلی میں معیار ایمان کی نسبت ۱۰۱ ہے۔
پھر ساتھ ہی اس میں اتنی تخفیف کر دی گئے۔ نسبت ۲۰۱۱ یا پانچواں حصہ رہ گئی اب یہ اعتراض تو قرآن پر
بھی ہونا چاہئے کہ اللہ کو (نعوذ باللہ) اتنا بھی علم فی اللہ پہلی آیت میں اتنا کڑا معیار رکھ دیا۔ پھر ساتھ ہی
اس میں اتنی زبردست تخفیف بھی کر دی۔ حقیقت یہ ہے کہ اس آیت میں بھی رحم وکرم خسروانہ کی بات
ہے اور نیزیہ کہ آگر پہلے زیادہ بار ڈال کر تخفیف کر دی جائے تو بندے اللہ کے زیادہ ممنون ومشکور ہوتے
ہیں اور بی بات حدیث معراج کی بھی ہے۔ حالا تکہ اللہ کو ان دونوں اتوں کا پہلے سے علم تھا۔

تیسرا اعتراض اس حدیث پر یہ کیا جاتا ہے کہ جب آخر میں پانچ نمازی رہ گئیں تو اللہ تعالی نے فرمایا مَا یُبَدِّ اُلْفَوْلُ لَدَی (میرے ہاں بات نمیں بدلا کرتی) حالانکہ بات کی بار بدل پہلے پچاس نمازیں فرض ہو کیں۔ پھر چالیس رہ گئیں پھر تمیں 'پھر ہیں 'پھر دس 'پھر پانچ بار تو بات بدل گئی۔ پھر بات بدلنا اور کے کہتے ہیں؟ تو اس کا جواب یہ ہے کہ یمال "القول" سے مراد نہ نمازوں کی تعداد ہے اور نہ احکام شریعت کی بلکہ یمال القول سے مراد حسنات کا وہ اٹمل قانون ہے جے اللہ نے خود یوں بیان فرما دیا ہے۔

"جو نیکی کرے گا اس کو اس نیکی کا دس گنا ثواب

ملے گا۔"

چنانچہ اس روایت میں مَا یُبدَّلُ القَولُ لَدَیَّ کی وضاحت بھی ان الفاظ میں موجود ہے وَهِی خَمْشَ وَهِیَ خَمْسُوٰن یعنی ان پانچ نمازوں کا تُواب پچاس نمازوں کے برابر ،ی ملے گا۔

# www.muhammadilibrary.com المينة رَويزيت معرفي وفاع مديث

# ﴿ حَضُور مِلْيَكِمْ بِرِ جَادِهِ

اعتراضات اور ان کا جائزہ: اس حدیث پر پہلا اعتراض ہیہ ہے کہ جادو چو نکہ کفروشرک کا کام ہے۔ لہذا نبی پر جادو نہیں ہو سکتا۔ یعنی آگر کوئی کرے بھی تو اس کا انٹرنہیں ہو تا۔

اس اعتراض کا جواب میہ ہے کہ نبی پر جادو کا اثر ہونا قرآن سے ثابت ہے۔ فرعون کے جادوگر وں نے جب ہزار ہالوگوں کے مجمع میں اپنی رسیاں اور لاٹھیاں بھینکیس تو وہ سانپ بن کر دو ڑنے لگیس تو اس کا اثر مجمع پر سہ ہوا کہ۔

''جب جادوگر وں نے (اپنی رسیاں اور لاٹھیاں) ڈال دیں تولوگوں کی آئھوں کو متحور کر دیا (بعنی ان کی نظر بندی کر دی) اور انہیں دہشت زدہ کر دیا اور وہ بہت

﴿ قَالَ ٱلْقُوَّا فَلَمَّا ٱلْفَوَا سَحَـُوْا ٱعْيُنَ ٱلنَّاسِ وَٱسْتَرْهَبُوهُمْ وَجَآءُو بِسِحْرٍ عَظِيمِ ﷺ (الاعراف/١١٦)

"بڑا جادولائے۔" اس دہشت کا اثر موسیٰ النے اے ول پر بھی ہوگیا تھا ارشاد باری ہے:

﴿ فَأَوْجَسَ فِي نَفْسِهِ، خِيفَةً مُوسَىٰ ﴿ فَلْنَاكَ "موىٰ النَّ ول مِن وْرَكَعَ تَوْبَم نَ بذريعه وَى كَمَا تَخَفُّ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْأَعْلَىٰ ﴿ ﴾ المومىٰ وَرُومت تم بى غالب رموك ."

(7/.77/1.46)

دو سرا اعتراض ہے ہے کہ اگر نبی پر جادو کا اثر تشکیم کر لیا جائے تو اس سے شریعت ساری کی ساری

#### آئينة wxivw.muhanmnakiikibrary.com. فاع مديث

ناقائل اعتاد تھرتی ہے۔ کیا معلوم کہ نبی کا فلال کام و کی کے تحت ہوا تھا یا جادو کے زیر اثر۔؟

اس کا جواب یہ ہے کہ یہ واقعہ بن کے داسلی صدیبیہ اور فتح خیبروغیرہ) کے بعد پیش آیا جب کہ یہودی ہر میدان میں بٹ چکے تھے۔ پہلے خیبر کے یہوتی خود ایک سال تک جادو کرتے رہے جس کا خاک اثر نہ ہوا۔ پھروہ مدینہ میں لبید بن عاصم کے پاس ای عرس سے آئے لبید بن عاصم سب سے بڑا جادوگر تھا۔ پھر اسکی دو بیٹیال اس کام میں اس سے بھی زیادہ ماہر تھیں۔ اس نے اپنی بیٹیوں کی مدد سے آپ سیٹیا کے بال عاصل کیے۔ پھران میں گا تھیں دیتا اور منتر پڑھتا جاتا تھا۔ اور بڑا سخت قسم کا تاثیروالا جادو کیا۔ اس جادو کا بھی چھ ماہ تک آپ پر کچھ اثر نہ ہوا۔ چھ ماہ بعد اس کے اثر ات نمایاں ہونے شروع ہوئے۔ تاہم اس کا اثر محض آپ کے ذاتی افعال تک محدود تھا۔ لینی آپ یہ سوچتے کہ میں فلال کام کر چکا ہوں جب کہ کیا نہیں ہوتا تھا۔ یہ وتا تھا۔ یہ وقعہ صدیث کی تقریباً تمام کہ ابوں میں باختلاف اس کی حقیقت اور علاج بتا دیا۔ پھر آپ شفایا بہوگئے یہ واقعہ صدیث کی تقریباً تمام کہ ابوں میں باختلاف اس کی حقیقت اور علاج بتا دیا۔ پھر آپ شفایا بہوگئے یہ واقعہ حدیث کی تقریباً تمام کہاوں میں باختلاف اس کی حقیقت اور اتن کیٹیر وایات ہیں جو حد تواتر کو پہنچتی ہیں جن کا انکار محال ہے۔ لبید بن عاصم نے الفاظ مندرج ہے۔ اور اتن کیٹیروایات ہیں جو حد تواتر کو پہنچتی ہیں جن کا انکار محال ہے۔ لبید بن عاصم نے الفاظ مندرج ہے۔ اور اتن کیٹیروایات ہیں جو حد تواتر کو پہنچتی ہیں جن کا انکار محال ہے۔ لبید بن عاصم نے

ا پنے جرم کا اعتراف بھی کر لیا۔ تاہم آپ نے اسے معاف کر دیا کیونکہ آپ نے ذاتی تکلیف کی بناء پر کسی

ہے بھی انتقام نہیں لیا۔

اب اصل اعتراض کی طرف آئے۔ تو یہ بات یقینی طور پر ثابت ہے کہ یہ جادو شریعت کے احکام پر ہر گز اثر انداز نہیں ہوا۔ بلکہ یہ اثر محض آپ کی ذاتی حیثیت تک محدود رہا۔ اور اس کا ثبوت یہ ہے کہ اس وقت تک آدھے سے زیادہ قرآن نازل ہو چکا تھا۔ عرب کے لوگ اس وقت دو متوازی فرقوں میں بٹ چکے تھے۔ جن میں ایک فرقہ یا تو مسلمان تھا یا مسلمانوں کا حلیف اور دوسرا فرقہ ان کے مخالف۔ اگر اس دوران آپ مٹھی پر جادو کا اثر شریعت میں اثر انداز ہو تا۔ لینی بھی آپ نماز ہی نہ پڑھاتے یا ایک کے بجائے دو پڑھا دیتے یا قرآن کی آیات خلط ملط کر کے یا غلط سلط پڑھتے یا کوئی اور کام شریعت منزل من اللہ کے بجائے دو پڑھا دیتے یا قرآن کی آیات خلط ملط کر کے یا غلط سلط پڑھتے یا کوئی اور کام شریعت منزل من اللہ کے خلاف سرزہ ہو تا تو دوست ودشمن سب میں لینی پورے عرب میں اس کی دھوم کچ جاتی۔ جب کہ واقعہ یہ ہمیں ایک بھی پایا جاتا ہو کہ اس اثر سے آپ یہ ہمیں ایک بھی ایک جس کہ واقعہ ہوا ہو۔ کہ شرعی اعمال وافعال میں بھی حرج واقع ہوا ہو۔

اور تیسرا اعتراض میہ کیا جاتا ہے کہ کفار کا بھشہ سے میہ وطیرہ رہاہے کہ وہ انبیاء کو یا تو جادو گر کہتے تھے اور یا جادو زدہ (معور) کہتے تھے اگر ہم خود ہی آپ پر جادو اور اسکی اثر پذیری تسلیم کر لیس تو گویا ہم بھی کفار کے ہمنہ ابن گئے۔

یہ اعتراض اس لیے غلط ہے کہ کفار کا یہ الزام ہو تا تھا کہ نبی نے اپنی نبوت کے دعویٰ کا آغاز ہی جادو کے اثر کے تحت کیا ہے۔ اور جو کچھ یہ آ خوزت' قیامت' حشر ونشراور جنت دو زخ کے افسانے سناتا ہے یہ سب کچھ جادو کا اثر یا پاگل پن کی ہاتیں ہیں۔ گویا نبوت اور شریعت کی تمام تر عمارت کی بنہاد جادو قرار دیتے تھے۔ لیکن یمال معالمہ اس کے بالکل برعکس ہے۔ یہ واقعہ آپ کی نبوت کے ہیں سال بعد پیش آتا ہے جب کہ آدھا عرب آپ کی نبوت اور احکام شرکیت کے منزل من اللہ ہونے پر ایمان رکھتا تھا۔ پھریہ واقعہ احکام شرکیت پر بھی چندال اثر انداز نہیں ہوا۔ البتہ اس واقعہ سے اس کے برعکس یہ نتیجہ ضرور نکلتا ہے کہ آپ ہرگز جادوگر نہ تھے۔ کیونکہ جادوگر بر جادوکا اثر نہیں ہوتا۔

# 🕞 حضور ملتَّايَكِم اور ازواج مطهرات عَنَامُثُنَّ

انس بڑاتھ بن مالک کتے ہیں کہ "رسول اللہ اپنی (تمام) بیبیوں کے پاس ایک ہی ساعت کے اندر رات اور دن میں دورہ کر لیتے تھے۔ اور وہ گیارہ تھیں۔ قادہ کتے ہیں میں نے انس سے کہا۔ کیا آپ ماڑاتیا ان سب کی طاقت رکھتے تھے؟ وہ ہولے کہ ہم کہا کرتے تھے کہ آپ کو تمیں مردوں کی طاقت دی گئی تھی اور سعید نے قادہ سے نقل کیا ہے کہ انس بڑاٹھ نے نو بیبیال بیان کیس۔" (مقام صدیث ص۳۲۰)

اس مدیث میں دراصل تین مختلف موقعوں کی باتیں یک جابیان کر دی گئی ہیں۔ جو درج ذیل ہیں:

ور انس بن مالک کتے ہیں کہ رسول اللہ ملٹھیلم اپنی تمام بیبیوں کے پاس ایک ساعت رات اور دن میں دورہ کر لیتے تھے اور وہ گیارہ تھیں۔

قادہ کتے ہیں میں نے انس سے کما کہ کیا آپ آئی طاقت رکھتے تھے؟ وہ بولے ہم آپس میں کماکرتے ہے ۔ بتاریخ میں میں اور ما

تھے کہ آپ کو تمیں مردوں کی طاقت ملی ہے۔ پ سعید نے قنادہ سے نقل کیا کہ انس رٹائٹو نے نو بیمیاں بیان کیں۔ (یہ حدیث کتاب النکاح میں بالکل جس

معید سے مادہ سے سن سے لد اس روح سے ویدیوں بیری یاں۔ اپنے طالب ماب الحال میں باتوں کو لیک اللہ سندوں کے ساتھ الگ طور پر بھی بخاری میں مذکور ہے) اللہ تینوں مختلف واقعات کی باتوں کو لیک بیان کرنے سے کئی غلط فہمیاں یا اعتراض پیدا ہو گئے مثلاً (۱) آپ کی اندواج گیارہ تھیں یا نو؟ (۲) آپ روزانہ سب بیبیوں سے مجامعت کرتے تھے اور کر سکتے تھے کیونکہ آپ میں تمیں مردوں کی طاقت تھی۔

اب یہ نو ظاہر ہے کہ حضرت انس بڑاتھ ایک ہی وقت میں رسول اللہ کی گیارہ ہیویاں اور نو ہیویاں نمیں کہ سکتے تھے۔ اللہ اس کمہ سکتے تھے۔ اور قوت کے متعلق خود ان کا اپنا بیان ہے کہ ہم آپس میں بیہ باتیں کیا کرتے تھے۔ للذا اس حدیث سے یہ معلوم ہو رہاہے کہ تین مختلف مواقع کی باتیں ہیں۔

اعتراضات کا جائزہ: اب پہلی بات یہ ہے کہ دورہ کرنے سے مراد مجامعت ہر گز شیں ہے۔ کیونکہ آپ یہ دورہ دن کے کمی وقت اس مجھی یا رات کو شب بسری سے پہلے کیا کرتے تھے۔ اور اس دورہ کا مقصد

ن یہ دورہ عموماً عصر کی نماز کے بعد اور شام سے پہلے ہوتا تھا۔ (بخاری کتاب النکاح) پھریا یہ دورہ شام اور عشاء کے درمیان ہوتا تھا حسب موقع و فرصت۔

آئينة www.muharhmadkilibrary.com فاسم حديث

صرف تمام گرانوں کی خیر خیریت معلوم کرنا اور خانگی ضروریات کو پورا کرنا ہو تا تھا۔ لیعنی آپ نمایت مختصر وقت یا ایک ساعت میں سب گروں سے چکر لگا آتے تھے۔ اور دورہ سے مجامعت مراد نہ ہونے کی سب سے بدی دلیل میہ ہے کہ آپ نے تمام بیبیوں کے ہاں شب بسری کے لیے باری مقرر کر رکھی تھی۔ للذا ایک ہی رات میں سب بیبیوں کے پاس اس غرض سے جانے کا سوال ہی پیدا نہیں ہو آ۔ علاوہ اذیں روایت میں دن کا بھی ذکر ہے اور مجامعت عموماً رات کو کی جاتی ہے۔

دورہ سے مجامعت مراد لینے کی غلطی دراصل اس دجہ سے پیدا ہوئی کہ ساتھ ہی آپ کی قوت کا ذکر آگیا۔ تو اس قوت سے مراد قوت مردی یا جماع کی قوت سمجھ لیا گیا۔ طلائکہ جب آپ کی ایک ہی ہوی کے پاس شب بسری کی باری احادیث صححہ سے خابت ہے تو یہاں قوت مردی کا سوال ہی پیدا نہیں ہو آ۔ ایک ساعت میں گیارہ گھروں میں خیر دعافیت کا معلوم کر آنا بھی چتی اور قوت کے بغیرناممکن ہے۔ پھر آپ کی قوت اور شجاعت کے اور بھی بہت سے واقعات ہیں جن کے متعلق صحابہ آپس میں ایسا تبضرہ کیا کرتے سے مثلاً رکانہ پہلوان کو پچھاڑنا یا جگھے خندق میں بھرکو یاش یاش کرنا وغیرہ۔

اب رہا مسئلہ ازواج مطرات کی تعداد کا تو یہ تعداد آپ کی وفات کے وقت نوبی تھی۔ بخاری کتاب النکاح 'باب کثرۃ النساء میں دو احادیث ہے واضح ہو تا ہے کہ یہ تعداد نوبی درست ہے۔ اور ان ازواج کے نام یہ ہیں۔ حضرت سودہ 'حضرت عائشہ 'حضرت فصہ 'حضرت ام سلمہ 'حضرت زینب بنت جمش 'حضرت نام یہ ہیں۔ حضرت ام جیبہ 'حضرت صفیہ اور حضرت میں شام ہیں۔ داریہ قبلی اور جس روایت میں تعداد گیارہ فدکور ہے اس میں آپ کی دو کنیزیں ماریہ قبلیہ اور ریحانہ بھی شام ہیں۔ ماریہ قبلیہ کے متعلق بعض لوگوں کا خیال ہیں۔ ماریہ قبلیہ کے متعلق بعض لوگوں کا خیال ہے کہ آپ نے اسے آزاد کر کے نکاح کیا تھا 'گریہ بات درست نہیں یہ شاہ مصرف مدین آپ کو بھیجی سے کہ آپ نے اسے واس وقت رسول اللہ ساتھ پار مزید نکاح کرنے پر پاندی لگ چکی تھی۔

# 🕧 حالت حیض میں مباشرت

حضرت عائشہ بھی کہ کہتی ہیں کہ ''میں اور رسول اللہ ایک طرف سے عسل کرتے تھے اور ہم دونوں جنبی ہوتے تھے۔ اور حالت حیض میں آپ مجھے تھم دیتے تو میں آزار پہن لیتی اور آپ مجھ سے اختلاط کرتے تھے اور بحالت اعتکاف آپ اپنا سرمیری طرف نکال دیتے تھے اور میں اس کو دھو دیتی حالا نکہ میں حالفنہ ہوتی تھی۔'' (م۔ ح ص۳۲۰)

اس مدیث پر سب سے زیادہ قابل اعتراض بات یہ ہے کہ اس میں حالت حیض میں مباشرت کا ذکر ہے۔ جب کہ قرآن میں اس بات سے منع کیا گیا ہے اس غلط فنمی یا اعتراض کی اصل وجہ یہ ہے کہ مباشرت کا معنی ہماری زبان میں مجامعت سمجھا جاتا ہے۔ اس غلط استعال سے منکرین مدیث نے یہ ناجائز فائدہ اٹھایا ہے۔ قرآن نے مجامعت کے لیے باشر (جلد کے ساتھ جلد لگنا) لا مس (ایک دو سرے کو شؤلنا)

www.muhammadilibrary.com رفصه بنزم المناطق والمناطق المناطق ا

مس (چھونا) اور آئی (آنا) کے الفاظ استعال فرمائے ہیں۔ اور یہ سب کنائی معنوں میں استعال ہوئے ہیں۔
اپ حقیقی بنیاوی یا لغوی معنوں میں ایک بھی استعال نہیں ہوا۔ اب یہ غلط فنمی یوں پیدا ہوئی کہ قرآن میں تو باشر کا لفظ کنائی معنوں میں استعال ہوا ہے اور حدیث میں اپنے حقیقی معنوں میں مرجمہ میں "داختلاط" کا لفظ بھی غلط ترجمہ ہے۔ اس کا معنی صرف بدن کا دو سرے بدن سے لگنا ہے۔ یعنی میاں بوی اکٹھے لیٹ بھی سکتے ہیں معانقہ بھی کر سکتے ہیں۔ بوسہ بھی لے سکتے ہیں۔ غرضیکہ مجامعت کے علاوہ سب بچھ کرسکتے ہیں۔

رہی یہ بات کہ حیض کی حالت میں اگر حضرت عائشہ رہی تھا نے آپ کو کٹکھی کر دی جب آپ مجد کے باہر کھڑی تھیں اور آپ ساڑی مجد میں معتکف تھے۔ تو اس سے شرقی مسئلہ تو سمجھا جا سکتا ہے کہ عورت حیض کی حالت میں اتنی ناپاک بھی نہیں ہوتی کہ اپنے میاں کو ہاتھ بھی لگا سکے۔ تاہم وہ مجد میں داخل نہیں ہو سکتی۔ اس میں اعتراض کی کیا بات ہے؟ اس طرح اگر میاں بوی رات کو اندھرے میں درمیان میں رکھے ہوئے پانی نے ایک برتی سے عسل کرلیں تو اس میں اعتراض کی کوئی بات نظر نہیں آتی۔

## 🕜 اعتكاف اور إستحاضه

حضرت عائشہ کہتی ہیں کہ "رسول الله ملتی الله ملتی ہمراہ آپ کی کسی بیوی نے اعتکاف کیا اور وہ خون اور زردی کو (خارج ہوتے) دیکھتی تھیں۔ اور نماز پڑھنے کی دائت میں طشت ان کے بنچ رکھا رہتا تھا۔" (مقام صدیث میں ۲۲۱)

طلوع اسلام کی فریب وہی : یہ حدیث دراصل کتاب الحیض بال الاستحاصه ' پھراس کے تحت زلی باب "اعتکاف المستحاضہ " میں فذکور ہوئی ہے۔ نیز اس حدیث سے پہلے جو جدیث درج ہوئی ہے وہ ذرا مفصل ہے اور اس میں یہ وضاحت بھی ہے کہ وَ هِنَی مُسْتَحَاضَةٌ یعنی انہیں استحاضہ کی بیماری تھی۔ لیکن طلوع اسلام نے مفصل حدیث درج نہیں کی نہ کمیں سے یہ پتا چلنے دیا کہ یمال معالمہ حیض کا نہیں استحاضہ کا ہے۔ حیض میں نماز معاف ہے۔ استحاضہ میں معاف نہیں حیض کی عالت میں عورت نہ مجد میں داخل ہو کا ہے۔ یہ اعتکاف بھی عتی ہے۔ لیکن استحاضہ کی صورت میں یہ مجد میں جا بھی عتی ہے اور اعتکاف بھی عتی ہے۔ اب طلوع اسلام نے یہ کیا کہ حدیث تو استحاضہ کی درج کر دی اور ظاہریوں گیا کہ یہ سب بھی حیض سے متعلق ہے۔

<sup>﴿</sup> بخارى ميں يه لفظ كئى مقللت پر ان اصلى معنول ميں استعال ہوا ہے۔ مثلاً كتاب الكاح كے ايك باب كا عنوان مى يہ ہے كه لا تباشِو المقرأة المقرأة لعنى كوئى عورت ووسرى عورت كے ساتھ نہ سوئے۔ يا اس كے ساتھ نہ حشے۔

www.muhammadilibrary.com آئینهٔ رُویزیّت (حصہ برم) دفاع مدیث

## 🐵 روزه اور مباشرت

حضرت عائشہ بڑ کھا کہتی ہیں کہ "رسول الله روزہ کی حالت میں (اپنی ازواج کے) بوے لیا کرتے تھے اور مباشرت کیا کرتے تھے۔ مگر آپ ساتھ اپن خواہش پر تم سب سے زیادہ قابو رکھتے تھے۔"

اس حدیث سے بھی مباشرت کے غلط مروجہ مفہوم سے دھوکہ دینے کی کوشش کی گئی ہے۔ حالا نکہ اس حدیث کا آخری فقرہ صاف بنا رہا ہے کہ یہاں مباشرت سے مراد مجامعت ہر گز نہیں۔ رہا روزہ کی حالت میں اپنی بیوی کا بوسہ لینا تو اس ہے آپ کو کون روکتا ہے؟ یہی مسئلہ حضرت عمر مِناتَّذ نے رسول اللّٰہ ما اللّٰہ علیجاتیا ے یو چھا تو آپ نے جوابا حفرت عمر بناٹھز کو کہا۔ ''کیا روزہ کی حالت میں کلی کرنا جائز ہے؟'' حفرت عمر بناٹھز نے کہا "ہاں" آپ نے فرمایا "تو پھر ہیوی کا بوسہ لینے کی بھی نہی صورت ہے" یعنی جس طرح پانی جب تک حلق سے ینچے نہ چلا جائے۔ رویں نہیں ٹوٹمااس طرح مجامعت کے علاوہ بوس و کنار ادر مل کر کیٹنے ہیٹھنے سے روزه ځيس ٽونٽا۔

### ۳) «وزه اور جنا**بت**

ابو بكربن عبدالرحمٰن كہتے ہيں كه ''ميں اپنے والدے ہمراہ حضرت عائشہ بھیھٰا کے پاس گيا تو انہوں نے کہا کہ میں یقین کے ساتھ بیان کرتی ہوں کہ رسول اللہ التھ التھ کہ بغیراحتلام کے جماع کے سبب سے بحالت جنابت صبح ہو جاتی تھی۔ پھر آپ اس دن روزہ رکھتے تھے۔ اس کے اپھیے ہم حفزت ام سلمہؓ کے پاس گئے۔ تو انہوں نے بھی ایابی کما۔ ابو جعفر کہتے ہیں میں نے ابو عبداللہ سے بوچھ کہ اگر روزہ توڑ ڈالے تو کیا جماع کرنے والے کی طرح وہ کفارہ دے گا۔ انہوں نے کہا نہیں کیا تم حدیث کو نہیں دیکھتے کہ اس میں یہ صاف الفاظ موجود بي ((لَمْ يَقْضِه وَإِنْ صَامَ الدَّهْر)) (م-ح ص٣٢٣)

اب دیکھئے اس مدیث میں مندرجہ ذمل تین مسائل بیان ہوئے ہیں۔

🗊 جنبی مخص وقت کی تنگی کی وجہ سے پہلے سحری کھا لے تاکہ روزہ رکھ سکے اور بعد میں نمالے۔ خواہ اس دوران صبح وہ جائے۔

🗈 مجامعت کی وجہ سے روزہ تو ژنے والے کے لیے کفارہ ہے جو قرآن میں مذکور ہے۔

③ اگر کوئی مخص بلاوجہ فرضی روزہ توڑ دیتا ہے یا چھوڑ دیتا ہے۔ تو اس کا گناہ اتنا زیادہ ہے کہ اگر ساری عمر بھی روزے رکھ کر اس فرضی روزہ کی قضادیتا جاہے تو اس کی قضانہیں ہو سکتی۔

مجامعت کی وجہ سے روزہ توڑنے والے کے لیے کفارہ اس کیے ہے کہ اس صورت میں انسان بیا او قات بے بس ہو جاتا ہے۔ اور بلاوجہ فرضی روزہ توڑنا یا چھوڑنا ایس بات ہے جو انسان کے اختیار میں ہو تا

ہے۔ لہذا بلاوجہ روزہ توڑنا' مجامعت کی وجہ سے روزہ توڑنے سے بہت زیادہ جرم ہے۔ جس کانہ کفارہ اور

www.muhammadilibrary.com بنام المنازية المنازي

نہ ہی اس کی قضا ہو سکتی ہے۔ اگر چہ وہ قضا کے طور پر زندگی بھر بھی روزے رکھتا رہے۔

اب ہم نہیں سمجھتے کہ طلوع اسلام کو اس حدیث میں کونسی بات کھٹکی ہے۔ جس کی وجہ سے اس نے اس حدیث کو بھی اس باب میں درج کر دیا۔

# صحابہ مِن الله (معاذ الله) مرتد ہو گئے

اس عنوان پر تفصیلی بحث "تفسیر بالحدیث" میں گزر چکی ہے۔ للذا تکرار کی ضرورت نہیں۔

# (۱۶) نفاست

مسور اور مروان سے روایت ہے کہ "رسول الله میں صلح حدیدید کے زمانے میں نکلے۔ پھرانہوں نے پوری حدیدید کے زمانے میں نکلے۔ پھرانہوں نے پوری حدیث درج کی اور کھا کہ رسول الله ساتھ کے جتنی مرتبہ تھوکا وہ کسی نہ کسی مخص کے ہاتھ یریزا اور اس نے اسے اپنے چھ اور بدن پر مل لیا۔" (م۔ ح ص ۳۲۳)

یہ الفاظ اس طویل حدیث سے لیے میں ہے۔ جن میں صلح حدیبید کی شرائط کا ذکر ہے جب عروہ بن مسعود ثقفی اہل کمہ کی طرف سے سفیر بن کر حدیبید کے مقام پر آیا۔ اور اس کی تفتگو ناکام رہی۔ تو اس نے

واپس جا کر قریش مکہ ہے کہا کہ۔ "میں روم' ایران اور حبش کے بادشاہوں کے پاس بھی گیا ہوں۔ خدا کی قتم! میں نے تو نہیں دیکھا کہ سمبر ایشاری لڑے اس کی اس تعظیم کے ترمین جسر مولی کشکھ آنسی مصل کے ترمین گ

"میں روم اران اور طبق کے بادشاہوں کے پاس بھی آیا ہیں۔ خدا کی سما میں نے ہو ہیں دیکھا لہ
کی بادشاہ کے لوگ اس کی الی تعظیم کرتے ہوں۔ جیسے محمد کی سیسی آپ کے اصحاب کرتے ہیں۔ اگر
انہوں نے تھوکا تو کوئی اپنے ہاتھ میں لیتا ہے اور اپنے منہ اور بدن پر مل لیتا ہے اور جب وہ کوئی تھم دیتا
ہوئے فورا اس کا تھم بجالاتے ہیں۔ اور جب وضو کرتے ہیں تو وضو کے پانی کے لیے قریب ہو تا
کہ لڑ پڑیں گے۔ اور جب وہ بات کرتے ہیں سے اپنی آوازیں دھیمی کر لیتے ہیں۔ اور ادب و تعظیم کی وجہ
سے ان کی طرف نظر بھر کر نہیں دیکھتے۔ "للذا تم محمد مالی کے بات مان لو تممارا اسی میں فائدہ ہے۔"
ربخاری کتاب الشروط باب الشروط فی الجھاد للمصالحة)

اب دیکھئے ایک کافر سفیرنے اصحاب النبی کی تعظیم کے سلسلہ میں جو پانچ باتیں بتائیں۔ جو ان میں مرفرست ہے۔ وہی منکرین حدیث کے نزدیک نفاست کے خلاف ہے اب اسے عقلوں کے فرق کے سوا اور کیا کما جا سکتا ہے؟

اس بات پر تو سب کا انفاق ہے کہ تھوک آگر پاک چیز نہیں تو کم از کم ناپاک یا بلید بھی نہیں۔ اب سوال میہ رہ جاتا ہے کہ کیا نبی ملٹ کی تھوک اور عام انسانوں کی تھوک برابر ہے؟ غار تور میں حصرت ابو بکر بٹاھڑ کے پاؤں کو سانپ نے ڈس لیا۔ تو آپ نے اس پر اپنا تھوک لگایا تو حضرت ابو بکر بڑاٹھ بالکل شفایاب ہو

## آئينَةِ پَرِهِيِّ muharn maghilibrary.com مَيْنَةُ بِرَهِيِّ مِدِيثَ

گئے۔ درد جاتا رہا اور زہر کا اثر ختم ہو گیا۔ جنگ خیبر کے دوران حفرت علی بڑتئہ آشوب چثم کے عارضہ سے بیار تھے۔ آپ ساتھ کیا نے ان کو بلا کر ان کی آنکھوں پر اپنا تھوک لگایا تو حفرت علی بڑاتھ بالکل شفایاب ہو گئے۔ درد بھی جاتا رہا۔ تو آپ ساتھ کیا سالامی جھنڈا ان کے حوالے کیا۔ علاوہ ازیں آپ کے پاس کوئی بھی مریض آیا تو آپ وہیں سے تھوڑی مٹی لیتے اس میں اپنا تھوک ملاتے اور ماؤف مقام پر اس کالیپ کر دیتے تو وہ شفایابِ ہو جاتا اور ساتھ ہی بیر الفاظ زبان سے پڑھتے۔

اعَنْ عَانِشَةَ أَنَّ النَّبِيِّ عَلَيْقِ كَانَ يَقُولُ "خضرت عائشہ بُهُ الله علام الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ عَلْمَ عَلَيْ عَلَي

امید ہے آپ مید سمجھ گئے ہوں گے کہ صحابہ رہن کھی آپ کی تھوک کیوں اپنے چروں اور بدن پر مل لیا کرتے تھے؟ پھر صحابہ رہن کھی کو رسول اللہ مل کھیا ہے جو والهانہ محبت تھی اس کا بھی کمی تقاضا تھا۔ جیسا کہ اس کافر سفیرنے بھی کمی سمجھا۔

# ي عزل

اس طمن میں طلوع اسلام نے عزل سے متعلق دو احادیث ورج فرمائی ہیں۔ جن میں صحابہ کا رسول اکرم طاق کیا ہے۔ احادیث سے معلوم یہ ہوتا ہے کہ قبید نے عزل کو نالبند فرمایا۔ تاہم اس سے منع بھی نہیں کیا۔ آپ کے الفاظ یہ ہیں "اگر تم یہ نہ کرو تو تم کو کوئی نشان نہیں ہوگا۔ کیونکہ قیامت تک جو جان پیدا ہونے والی ہے وہ تو ضرور پیدا ہوگی۔ (م۔ حص ۳۲۲)

ان احادیث میں کیا بات قابل اعتراض ہے۔ یہ ہم نہیں سمجھ سکے۔ اگر طلوع اسلام یا اس جیسے دو سرے حضرات میہ رخصت سے فائدہ حضرات میہ رخصت اور میں بہتر بات ہے۔ لیکن کوئی اس رخصت سے فائدہ اٹھانا چاہے تو اسے بھی مجرم قرار نہیں دیا جا سکتا۔

# ∧ شرمگاہ کے علاوہ

يه بحث. " تغيير بالحديث" مين ذيلي عنوان "عورتين تمهاري كهيتيان بين" مين گزر چكي.

#### ١٩) متعه

اس پر بھی تفصیلی بحث "متعه کی اباحت وحرمت" کے تحت گزر چکی ہے۔

# آئيدر پورويي www.muhanmanthibrary.com الميدر پورويي

### 🕝 زانيه غورت

حضرت ابو ہریرہ بناتھ سے روایت ہے کہ "رسول اللہ میں تجائے نے فرایا (گزشتہ زمانے میں) ایک عورت نے اپنے بیٹے کو پکارا۔ حالاتکہ اس کا بیٹا اپنے عبادت خانہ میں نماز پڑھ رہا تھا۔ اس عورت نے کما جر تے؛ تو لاکے نے (اپنے دل میں) کما۔ کہ اے اللہ (اب میں کیا کروں) میری ماں مجھے پکار رہی ہے۔ اگر نہیں بولتا ہوں تو وہ ناخوش ہوگی۔ اور (اگر بولتا ہوں تو) میری نماز (جاتی ہے) پھر دوبارہ اس کی ماں نے کما۔ اے جر تے اس لڑکے نے (اپنے دل میں) کما۔ اے اللہ (اب میں کیا کروں) میری ماں اور میری نماز پھر تیسری بار اس کی ماں نے کما اور میری نماز ہوتا ہوں کی ماں نے کہا۔ اے اللہ! میری ماں اور میری نماز ہوتا ہوں کی ماں نے کہا اور میری نماز ہوتا ہوں ہوگی موت نہ آگیا اور کینے گئی کہ اے اللہ! جرتے کو موت نہ آگے۔ جب تیسری مرتبہ بھی وہ نہ بولا تو اس کی ماں کو غصہ آگیا اور کینے گئی کہ اے اللہ! جرتے کو موت نہ آگے۔ جب کی زانیہ عورتوں کی صورت نہ دکھے لیدا ہوا اور اس سے دریافت کیا گیا ہہ بچہ کس سے پیدا ہوا ہوا ہوا ہوا ہوں کے عورت اس کے عبادت خانہ کے قریب کہاں چرانے آیا کرتی تھی۔ اس کے بچہ پیدا ہوا اور اس سے دریافت کیا گیا ہہ بچہ کس سے پیدا ہوا ہوا ہوا ہوا ہوا کہ کہاں کے عورت کماں ہے جو یہ بیان کرتی ہو اس کے بچہ بیدا ہوا ہوا ہوا ہوا ہوا ہوا کہ جو یہ بیان کرتی ہو ہو ہوا ہوا۔ نوش اس کے جو یہ بیان کرتی ہو ہو اس کیا بچہ میرا ہوا ہوا۔ کو جرتے کے باس نے جو اس کیا ہو ہو ہو کیاں کی دعاکا اثر ہوا کہ جرتے کون ہون ہو کہا ہو گیا۔ خوش اس طرح پر جرتے کی ماں کی دعاکا اثر ہوا کہ جرتے کون ہون ہوں کیا کہا کہ دی کی کہا کی دعاکا اثر ہوا کہ جرتے کون ہون کیا کہا کی دعاکا اثر ہوا کہ جرتے کی کہا کیا دانیہ عورت کی صورت دیکھنی پڑی۔ "(م۔ حصل اس طرح پر جرتے کی ماں کی دعاکا اثر ہوا کہ جرتے کونے ایک دانیہ عورت کی صورت دیکھنی پڑی۔ "(م۔ حصل اس طرح پر جرتے کی کی ماں کی دعاکا اثر ہوا کہ جرتے کونے ایک دونے ہوا ہوں کہ دونے ایک دونے ہو اس کیا کہ دونے ایک دونے ہوں۔ ایک دونے ہو سے بیان کرتے کی دونے ہو اس کیا کہ دونے کیا کہ دونے ہو اس کی دعاکا اثر ہوا کہ دونے کیا گیا کہ دونے کیا گیا گوئی کیا کہ دونے کیا کی دونے کیا گیا گوئی کیا کہ دونے کیا گیا گوئی کیا گیا گوئی کے دونے کیا گیا گوئی کیا گیا گوئی کیا گوئی کی دونے کیا گیا گوئی کے دونے کیا گیا گوئی کے کر کے کیا گیا گوئی کیا گوئی کیا گوئی کی کیا

مندرجہ بالا اقتباس جس طویل حدیث سے لیا گیا ہے۔ وہ بخاری کتاب الانبیاء باب واذکر فی الکتاب مریم میں اور مسلم میں کتاب البرو الصلہ تک باب برالوالدین میں فدکور ہے۔ اس حدیث میں دراصل ان تین بچوں کا ذکر ہے۔ جنہوں نے گود میں کلام کیا۔ ان تین میں پہلے حضرت عیسی الین ہیں۔ ان کا ذکر پُو تکہ قرآن میں تفصیل سے موجود ہے۔ للذا حدیث میں صرف اجمالی ذکر ہوا۔ تفصیل بیان نہیں کی گئی۔ دوسرے نمبر پر میں بچہ ہے۔ جس کی مال نے اس کی نبیت غلط طور پر جرتج راہب کی طرف کردی۔ تیسرے ایک اور گود میں دودھ پیتے بچے کا ذکر حدیث میں جریج کے واقعہ کے بعد تفصیل سے بیان ہوا ہے۔

اب طلوع اسلام نے جتنا اقتباس اس طویل حدیث سے پیش کیا ہے۔ اس میں بھی کانٹ چھانٹ بہت ہے۔ اور جس نسخہ بخاری کا وہ حوالہ دیا گیا ہے۔ وہ نسخہ نایاب ہے۔ اور جو بخاری کا اصل عربی متن والا نسخہ (مطبوعہ نور محمد کراچی) ہے۔ وہ اس سے ملتا نہیں اور کئی باتیں آپ چھوڑ گئے تاہم ہمیں یہ معلوم نہیں ہو سکا کہ جو بچھ بھی آپ نے اگر حرای نیچ کے گود سکا کہ جو بچھ بھی آپ نے اگر حرای نیچ کے گود میں بولنے پر اعتراض ہے۔ تو ایسا واقعہ حضرت عیسیٰ ملنظا کا قرآن کریم میں خدکور ہے۔

## آئينَة رَّدِي www.muhammassiibrary.com

واقعہ کی تفصیل مسلم میں اس طرح ذکور ہے کہ بی اسرائیل کے بعض لوگ جریج راہب کے حاسد بن گئے تھے۔ للذا انہوں نے اس کو بدنام کرنے کی ٹھائی۔ اور ایک حسین اور فاحشہ عورت کو یہ کام سپرو کیا۔ جو بن کھن کر جریج کے باس گئی لیکن جریج نے صاف انکار کر ویا۔ اب اے اپنی توہین کا خیال بھی شامل ہوگیا۔ وہ اسی جنگل کے ایک چرواہے کے پاس گئی اور اس سے حالمہ ہوئی۔ جب بچہ پیدا ہوا تو پوچھنے پر جریج کا نام لگا ویا۔ لوگ جریج کے پاس گئے تو اسے مارنے گئے اور کٹیا بھی گرا دی۔ جریج نے وجہ پوچھی تو انہوں نے اس زانیہ کی بات بتائی۔ جریج نے اس زانیہ عورت کو طلب کیا اور خود اللہ سے وعا میں مشغول ہوگیا۔ جب وہ آئی تو جریج نے بیٹ میں چوکہ مارا اور کما۔ بتا تیرا باپ کون ہے؟ اس نے معافی مائی۔ اور کہنے گئے ہم تجھے سونے چرواہے کا نام بتا دیا۔ تب لوگ بہت نادم ہو گ۔ جریج راہب سے معافی مائی۔ اور کہنے گئے ہم تجھے سونے کی کٹیا بنا دیتے ہیں۔ جریج نے کہا نہیں جسے پہلے تھی ویی ہی بنا دو۔ اس طرح جریج پر جو الزام لگایا گیا گیا سے تھااس کی بریت ہوگئی۔

ان تصریحات کے بعد بھی ہم یہ سیحفے ہے قاصر ہیں کہ آخر طلوع اسلام کو اعتراض کس بات پر ہے؟ عنوان سے پچھ سیجھ نئیں آسکی کہ اسیں زانیہ عورت کے وجود پر اعتراض ہے۔ یا جریح کی مال کی پکار پر نہ بولنے پر؟ یا مال کی بد دعا پر؟ یا اس کی قبولیٹ پر؟ یا جریح کی بریت پر؟ اگر پچھ اشارہ فرما دیتے تو اس کا جواب بھی دیا جاتا۔

## 🕝 جو عورت انکار 🎨 ہے۔

حفرت ابو ہریرہ کہتے ہیں کہ "رسول الله ملی الله علی نے فرمایا: کہ جب مرد بنی یوی کو ہمبتری کے لیے کے اور وہ انکار کر دے۔ پھروہ مرد ناخوش ہو کے سو رہ تو فرشتے اس عورت پر صبح تک لعنت کرتے رہتے ہیں۔" (م-ح ص٣٢٩)

یہ حدیث بھی بالکل درست اور عقل کے عین مطابق ہے۔ یہ کمال کا انصاف ہے کہ عورت مرد سے
اپنے حقوق تو پورے وصول کرے اور اگر نہ کرے تو اسے بذریعہ عدالت چارہ جوئی کا بھی اختیار ہو۔ لیکن
جب اس کے حق کی ادائیگی کا وقت آئے تو انکار کر دے؟ کیا معاہدہ نکاح انہیں شرائط پر نہیں طے پاتا؟
جس پر طرفین کی طرف سے ایجاب قبول ہوتا ہے ہاں اگر انکار کی کوئی معقول وجہ ہو تو یہ اور بات ہے۔
اور اگر فی الواقع کوئی وجہ معقول ہو تو اول تو مرد ایسا مطالبہ کرتا ہی نہیں اور اگر کرے بھی پھرعورت اس
معقول وجہ کی بناء پر انکار کر دے تو مرد اس پر بلاوجہ عموماً ناراض نہیں ہوا کرتا۔

# 😁 دوزخ میں عور تیں

حفرت عمران بن حصین کہتے ہیں کہ "رسول اللہ ساڑیا نے فرمایا میں نے جنت میں دیکھا تو وہاں کے

# آئيدَ بِرُورِي www.muhammadilibrary.com

لوگوں میں اکثر فقراء پائے اور میں نے دوزخ میں دیکھا تو وہاں کے اکثر لوگ عورتوں کودیکھا۔" <sup>©</sup> (م ح ص٣٢٧)

اب دیکھئے رسول الله طاق کیا نے دوزخ میں عور تول کے زیادہ ہونے کی دجہ بھی ایک دوسری حدیث میں بتا دی ہے اور وہ سے سے کہ:

قَالَ يَكْفُرُنَ الْعَشِيْرَ وَيَكْفُرُنَ الإِحْسَانَ "آبِ التَّهِيِّمِ نَ فرمايا كرايخ فاوندى اور احسان كي

لَوْ أَحْسَنْتُ اللَّى اِحُدَّاهُنَّ الدَّهْرَ ثُمَّ رَأَتْ الشَّكُرى كرتى بين أكر توكمى عورت سے بميشہ بھلائی منْكَ شَيْئًا قَالَتْ مَا رَآيْتُ مِنْكَ خَيْرًا كرے پھروہ تجھ سے كمى وقت كوئى كى ديكھے توكنے

مِنْكَ شَيْئًا قَالَتْ مَا رَآيْتُ مِنْكَ خَيْرًا ﴿ كَرِبَ يَكِمُوهُ بَحَمَ ﴾ كن وقت كونى لمى ويلجه تو كهنه قطُهُ الله ويلهم الله ويكمى الله و

ُ وهو الزوج. . . )

لنذا طلوع اسلام اور تمذیب مغرب کے دلدادہ دوسرے سب حضرات کو اطمینان رکھنا چاہئے کہ جو عور تیں اس جرم میں جتلا نہیں۔ دہ کم از کم اس وجہ سے دو زخ میں نہیں جائیں گی۔ لیکن مشکل ہیہ ہے کہ اس عیب سے کم ہی عور تیں محفوظ ہوتی ہیں۔

🕝 بھینگا بچہ

اس عنوان پر " تغییر بالحدیث" کے ذیلی عنوان "عورتی تمهاری کھیتیاں ہیں" میں بحث پہلے گزر چکی ہے۔ لہذا تکرار کی ضرورت نہیں۔

# 🕝 سورج کہاں جا تا ہے؟ 📆

حضرت ابوذر بڑا تھو کتے ہیں کہ ''نبی اکرم سٹھیل نے مجھ سے جب کہ آفتاب غروب ہو رہا تھا فرمایا کہ تم جانتے ہو کہ یہ کمال جاتا ہے؟ میں نے کما اللہ اور اس کا رسول ہی بمتر جانتے ہیں۔ آپ نے فرمایا کہ وہ جاتا ہے تاکہ عرش کے نیچے ہجدہ کرے پھر طلوع ہونے کی اجازت مانگے تو اسے طلوع کی اجازت دی جاتی ہے اور قریب ہے کہ وہ سجدہ کرے اور اس کا سجدہ قبول نہ کیا جائے اور اجازت مانگے اور اے اجازت نہ لمے اس سے کمہ دیا جائے تو جمال سے آیا ہے وہیں واپس لوٹ جا۔ پس وہ مغرب سے طلوع کرے گا کی مطلب ہے اللہ تعالیٰ کے اس قول کا ﴿ وَالشَّمْسُ تَجُویٰ لِمُستَقَرِّ لَهَا ذٰلِكَ تَقْدِیرُ الْعَزْیزِ الْعَلِیْمِ ﴾ (م۔

<sup>🕥</sup> جنت میں فقراء کے زیادہ ہونے کی وجہ ہم "حصول جنت" میں بیان کر چکے ہیں۔

#### آئينة پُر www.muhammad tibrary.com عديث

یہ حدیث مکرین حدیث کے لیے خاصی دلچیں کا باعث ہے۔ کوئی اس پر "حدیث کا علم الافلاک" کا عنوان جماتا ہے تو کوئی "معلومات عامہ" کا کیونکہ آج کے دور میں یہ تسلیم کرلیا گیا ہے کہ سورج ساکن ہے وہ نہ بھی طلوع ہوتا ہے نہ غروب۔ بلکہ زمین اس کے گرد گھومتی ہے۔ لیکن اس نظریہ جدید پریقین رکھنے کے باوجود ہم طلوع آفاب اور غروب آفاب کے الفاظ ہروقت استعال کرتے رہتے ہیں۔ کیونکہ ہمیں ایسا ہی معلوم ہوتا ہے قرآن اور حدیث میں بھی بھی نی زبان زدیا معروف انداز بیان اختیار کیا گیا ہے ذوالقرنین کے ذکر میں اللہ تعالی نے فرمایا۔

﴿ حَتَّىٰ إِذَا بَلَغَ مَغْرِبَ ٱلشَّمْسِ وَجَدَهَا تَغْرُبُ فِي عَيْنٍ جَمِثَةٍ ﴾ (الكهف ٨٦/١٨)

"یمال تک کہ (دوالقرنین) سورج کے غروب ہونے کی جگہ پہنچا تو اسے کچڑکے ایک چشمہ میں غروب ہوتے مایا۔"

اس آیت میں بھی طرز بیان وہی اختیار کیا گیا ہے۔ جیسے کہ عام انسانوں کو معلوم ہو تا ہے۔

قرآن کی مندرجہ بالا دونوں آیات سے سورج کا متحرک ہونا ابت ہوتا ہے۔ سائنس نے جہال سورج کے ساکن ہونے کا نظریہ چین کیا وہاں اس کی محوری گردش کا نظریہ بھی چیش کیا ہے۔ جے اس کا مستقر قرار دیا جا سکتا ہے۔ چر مزید "جدید نظریہ سائنس" یہ کہتا ہے کہ ہمارا سورج اپنے بورے خاندان سمیت کسی دیا جا سکتا ہے۔ پھر مزید "حدید نظریہ سائنس" یہ کہتا ہے کہ ہمارا سورج اپنے سورج یا سارے کے گرد کر ش کر رہا ہے۔ یہ نظریہ بھی کسی حد تک قرآن کے مطابق ہے۔

یمال بیہ بات ذکر کر دینا ضروری ہے کہ قرآن کسی دور کے مخصوص سائنسی نظریہ کا قطعاً پابند نہیں۔ قرآن اگر اللہ کا قول ہے۔ تو کائنات اس کا فعل ہے۔ ان دونوں میں تھا، ناممکن ہے۔ سائنسی نظریہ غلط ہو سکتا ہے قرآن فلط نہیں ہو سکتا۔ اور سائنسی نظریات کا تو یہ حال ہے تھی آج تک سورج اور زمین کی حرکات کے متعلق چار مرتبہ نظریات بدل چکے ہیں۔ بھی زمین کو ساکن اور سورج کو متحرک قرار دیا جاتا رہا ہے۔ تو بھی سورج کو ساکن اور زمین کو متحرک آخر قرآن سائنس کے کون کون کون سے نظریے کا ساتھ دے؟

اب رہا سورج کا سجدہ کرنے کا معالمہ تو ایک سورج ہی کیا کائنات کی ہر چیز اللہ کو سجدہ کر رہی ہے۔ ارشاد باری ہے:

'کیا آپ دیکھتے نہیں کہ زمین و آسان کی تمام مخلوقات سورج' چاند'ستارے' بہاڑ درخت جانور اور آدمیوں میں سے بھی اکثراللہ تعالیٰ کو سجدہ کرتے ہیں۔'' ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ يَسْجُدُ لَهُ مَن فِ ٱلسَّمَاوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ وَالشَّمْشُ وَالْفَمْرُ وَٱلنُّجُومُ وَالْفِيالُ وَالشَّجُرُ وَٱلدَّوَآتُ وَكَثِيرٌ مِّنَ ٱلنَّاسِينَ (الحج ١٨/٢٢)

اور اس تجدہ سے مراد ان امور کی سر انجام دہی ہے جو امور اللہ نے سی چیز کے ذمے لگا دیتے ہیں۔

## ناع مديد , wiww.multammadilibrary.eom

اسی کو تعبدی سجدہ یا سجدہ عبودیت بھی کہتے ہیں اور عرش کے بینچے سجدہ کرنے کا مطلب اللہ تعالیٰ ہی کو سجدہ کرنا ہے۔ کرنا ہے۔ کیونکہ ذوالعرش اللہ تعالیٰ ہی ہے۔ (۱۲:۲۵ منہ ۱۵:۸۵ نیز ۱۵:۸۵) اور رب العرش بھی وہی ہے۔ (دیکھیئے ۲۲:۲۱)

عرش کی کیفیت ہمیں معلوم شیں تاہم اتنا معلوم ہے کہ ہماری زمین کو آسان محیط ہے اور سارے آسانوں کو عرش محیط ہے۔ جس کا مطلب سے ہوا کہ کوئی بھی چیز جو اللہ کو سجدہ کر رہی ہے وہ عرش کے تحت ہی سحدہ ہے۔

اب اگر کوئی ہے سمجھتا ہے کہ سورج تو غروب ہوتا ہی نہیں تو نہ سمجھے۔ وہ ہے سمجھ لے کہ سورج ہر وقت خدا کے حضور (یا تحت العرش) سمجدہ ریز رہتا ہے۔ یعنی اللہ کی طرف سے مقرر کردہ اپنی ڈیوٹی پوری کر رہا ہے۔ اور اس کے لیے ہر آن اللہ تعالیٰ کی منظوری بھی چاہتا ہے۔ پھر ایک وقت ایسا بھی آئے گا کہ سورج کو آگے چلنے کے بجائے واپس مڑ جانے کا حکم دیا جائے گا اور وہ الٹی چال چلنا شروع کر دے گا۔ جیسا کہ کئی دیگر سیارے بھی سیدھی چال چلتے الٹی چال چلنے لگتے ہیں۔ (ویکھے سورہ سکویر آیت نمبر ۱۵) اور علم نجوم کی اصطلاح میں انہیں حمد متحیرہ کہتے ہیں۔

اب بتائے اس مدیث میں کوئی ایک بات آگئ ہے جو قرآن سے عابت نمیں ہو عقی۔ للذا منکرین صدیث کو سائنس کے بدلے ہوئے نظریات پر صورت سے بھی زیادہ ایمان نہ لانا چاہئے۔

# موسم كيسے بيد لتے ہيں؟

حضرت ابو ہریرہ بناہو کتے ہیں "نبی اکرم ملی ایم نے فرمایا کہ دورخ نے اپنے پروردگارے شکایت کی کہ اے میرے پروردگار! میرے ایک حصہ نے میرے دوسرے حصہ کو سالیا ہے تو اللہ نے اے دو مرتبہ سانس لینے کی اجازت دے دی۔ ایک سانس جاڑوں میں اور دوسرا گرمی میں۔ (پس جو تم جو سخت سردی دیکھتے ہو یہ بھی جنم کا سانس ہے۔)" (مقام حدیث ص۳۲۹)

اب دیکھے پہلے زمانوں میں موسم سورج کی حرکتِ اور اسکے کسی خاص خطہ زمین سے دور نزدیک ہونے سے بدلا کرتے تھے۔ لیکن آج کل زمین کو ساڑھے چھیاسٹھ درجے زاویہ پر رکھ کر سورج کے گرد گھمانے سے بدلتے ہیں۔ زمین کی کیفیت بہت حد تک ہمیں معلوم ہے اور سورج کو ہم دیکھتے تو ہیں لیکن اس کی کیفیت سے واقفیت نبتاً کم ہے۔ اور جہنم کی کیفیت ہمیں مطلق معلوم نہیں۔ صرف ایمان بالغیب کی روسے اسے تسلیم کرتے ہیں۔ اب کیایہ ممکن نہیں کہ یہ ہمارا سورج ہی جہنم ہو؟ یا جہنم کا براہ راست اس سورج سے تعلق ہو؟ پھراگر یہ اس قدر بحرکتا ہوا سورج شخت سردی کا موسم لا سکتا ہے (کیونکہ موسم سورج کی وجہ سے بدلتے ہیں) تو پھر موسم بدلنے کی نبیت جنم کی طرف کیوں نہیں کی جا سکتے؟ پھریہ بھی دیکھنے کہ زمریر بھی ایک سخت سردی کا عذاب ہے۔ جو اہل جنم کی طرف کیوں نہیں کی جا سکتے؟ پھریہ بھی دیکھنے کہ زمریر بھی ایک سخت سردی کا عذاب ہے۔ جو اہل جنم

آئينه پُونهُwww.com اِلْهُ اللهُ اللهُ www.com اللهُ مديثُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

کے لیے ہے۔ اہل جنت اس سے محفوظ رہیں گے۔

# 🔞 نحوست کس چیز میں؟

حفرت عبدالله بن عمر كهتے بيل كه «وني ملتى إلى كوبيه فرماتے ہوئے سناكه نحوست صرف تمن چيزوں ميں ہے۔ گھوڑے ميں عورت ميں اور گھر ميں۔ "

حضرت سہیل بن سعد ساعدی سے روایت ہے کہ "رسول الله طائعیل نے فرمایا کہ نحوست آگر کسی چیز میں ہو تو عورت میں مگھو ڑے میں اور مکان میں ہوگی۔" (م-ح ص٣٢٩)

اب دیکھئے جو دو حدیثیں طلوع اسلام نے درج فرہائیں ان میں تضاد معلوم ہوتا ہے پہلی حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہلی حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ ان تین چیزوں میں نحوست ہوتی ہے۔ دوسری سے معلوم ہوتا ہے کہ نحوست اگر ہو تو ان تین چیزوں میں ہوسکتی ہے پہلی حدیث کے راوی عبداللہ بن عمر ہیں اور دوسری کے سمل بن سعد۔

پھران دونوں حدیثوں کے درمیان ایک تیسری حدیث بھی بخاری میں مذکور ہے۔ اور وہ عبداللہ بن عمر ہی کی روایت ہے اور اس میں انہوں نے خود ہی بات واضح کر دی۔ وہ کہتے ہیں کہ:

﴿ ذَكَرُوا الشُّوْمَ عِنْدَ النَّبِيَ ﷺ فَقَالَ النَّبِي ﴿ وَلَوْلَ نِهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى النَّبِيِ عَلَيْهِ النَّبِي النَّهِ وَمَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّالِمُ اللللللَّهُ الللللللِّلْمُ اللللللللِّلْمُ اللللللللِّلْ

اب دیکھتے امام بخاری نے ان متنول احادیث کو مندرجہ ذمل آیت کے منمن میں ذکر کیا ہے۔

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينِ ءَامَنُوٓ أَ إِن مِنْ أَزْوَجِكُمْ "اے ایمان والو! سُماری یویوں اور اولاد میں سے وَأُولَئِدِكُمْ عَدُولًا لَكِنَانِهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى الللهِ عَلَى الللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ ال

اور بیوی اور اولاد ہی وہ چیزیں ہیں جن سے انسان محبت کرتا ہے۔ اور ان سے بچنا اس کے لیے مشکل ہے تاہم ان ہی چیزوں کی محبت انہیں فتنہ میں ڈال دیتی ہے۔ اور اس کی شامت یا نحوست کا سبب بن جاتی ہے۔ بالکل میں بات مندرجہ بالا احادیث میں فذکور ہے۔ کہ بیوی اور گھر اور سواری ایس چیزیں ہیں جن سے انسان کو محبت ہوتی ہے اور وہ انہیں چھوڑ نہیں سکتا۔ یہ چیزیں بجنسہ بری بھی نہیں ہیں۔ تاہم آگر انسان ضرورت سے زیادہ ان چیزوں کی طرف رغبت کرے تو میں بیاری چیزیں اس کے لیے شامت اعمال یا نحوست کا سبب بن علی ہیں۔

معلوم الیا ہوتا ہے کہ طلوع اسلام موجودہ دور کے رجمان کے مطابق کم از کم عورت کو نحوست کی زد سے بچانا جاہتا ہے۔ اور اسی وجہ سے اس نے ان احادیث کو قابل اعتراض سمجھ کر درج فرمایا ہے۔ لیکن

ان مدیث www.muhanmadikibrary.com

مشکل میہ ہے کہ عورت کا ذکر قرآن میں بھی موجود ہے۔ اور اس لحاظ سے اور بھی مشکل بن جاتی ہے کہ حدیث میں عورت کو (بعض صورتوں میں) منحوس قرار دیا گیا ہے۔ جب کہ قرآن اسے علی الاطلاق دسمن قرار دیتا ہے۔

# 🕝 بیل باتیں کر تاہے۔

حضرت ابو ہررہ بڑا تو کہتے ہیں کہ "رسول اکرم ساتھیا نے فرمایا۔ ایک محض بیل پر سوار تھا بیل نے اس سوار ہونے والے محض کی طرف متوجہ ہو کر کہا میں اس بات کے لیے پیدا نہیں ہوا میں تو کھیتی کے لیے پیدا کہا ہوں۔ آپ نے فرمایا میں اس پر یقین رکھتا ہوں اور ابو بکڑاور عمر بھی یقین رکھتے ہیں۔ اور ایک بھیڑیے نے کہا کہ یوم سبع میں بکری کا محافظ کون بھیڑیے نے کہا کہ یوم سبع میں بکری کا محافظ کون ہوگا؟ اس دن تو میرے سوا اس کا چروا ہا نہ ہوگا آپ لٹھیل نے یہ واقعہ بیان کر کے فرمایا کہ میں اس پر یقین رکھتا ہوں اور ابو بکر و عمر بڑی تھی تھین رکھتے ہیں آپ نے ابو بکر اور عمر بڑی تھیا کی طرف سے بھی شمادت دی۔ "رم۔ ح ص ۳۳۰)

اس حدیث میں غالبا قابل اعتراض بات بیل کے باتیں کرنے کی ہے۔ جیسا کہ عنوان سے ظاہر ہو تا ہے تو ہمارے خیال میں سارے حیوانات اور برند پری باتیں کرتے ہیں اور وہ آپس میں ایک دو سرے کی بولی سجھتے بھی ہیں۔ لیکن انسان ان کی بولی شہر سجھتے۔ بھی ہے اللہ تعالی نے ان کی بولی کے سجھنے کی صفت سے سرفراز فرمایا ہو۔ حضرت سلیمان علیہ السلام صرف پرندوں کی بولی ہی شیں سجھتے تھے۔ بلکہ انہوں نے کیڑی جیسے چھوٹے جانور کی بات بھی سمجھ لی تھی۔ بیہ سب پھی تر قرآن سے ثابت ہے۔ اب اگر اس حدیث میں بیل یا بھیڑیئے کی بات کرنے اور اس بات کرنے کی حقیقت پر دسول اللہ نے شمادت دی یا کائل وثوق کی بنا پر حضرت ابو بکر وعمر بڑی تھا کی طرف سے شمادت دی کہ بیل اور بھیڑیا بات کر سکتے ہیں تو اس حدیث پر اعتراض کیوں ہو؟

# 🗚 شیطان گوزمار تا ہے۔

حضرت ابو ہریرہ کہتے ہیں کہ "رسول اللہ نے فرمایا جب نماذکی اذان دی جاتی ہے تو شیطان پیٹے پھیرکر گوذکر تا ہوا بھاگتا ہے۔ یمال تک کہ اذان کی آواز نہیں سنتا۔ پھر جب موذن خاموش ہو جاتا ہے تو سامنے آجاتا ہے۔ پھر جب تھبیر کمی جاتی ہے تو پیٹے پھیر کر بھاگتا ہے پھر جب تھبیر کہنے والا سکوت کر لیتا ہے تو سامنے آجاتا ہے اور نمازی آدمی کے ساتھ ہوتا ہے۔ اس سے کہتا ہے کہ فلال بات یاد کر جو اسے یاد نہ ہوتی تھی۔ یمال تک کہ وہ بھول جاتا ہے کہ کس قدر نماز پڑھی" (م۔ ح ص ۳۳)۔

اس مقام پر اصل بحث یہ ہے کہ شیطان کا کوئی خارجی وجود ہے بھی یا نہیں؟ قرآن کریم کی بے شار

آئيد بر بالله بالمناس بالمناس بالمناس بالمناس مديث المناس بالمناس بال

آیات سے شیطان کا خارجی وجود اور زاتی تشخص ثابت ہو تا ہے۔ جب کہ طلوع اسلام شیطان کے ذاتی تشخص کا ہی قائل نہیں۔ وہ اس ہے انسان کی اندرونی سرکش قوتیں <sup>©</sup> مراد لیتا ہے۔

اور بدتو ظاہرے کہ جب شیطان کے متعلق میں تصور ہو تو نہ اس کے گوز مارنے کا سوال پیدا ہو تا ہے نہ اس کے گھبرانے اور گھبرا کر دوڑنے اور واپس آنے کا۔ جب کہ قرآن سے شیطان کا الگ وجود ذاتی تشخص اور زندگی ہی ثابت نہیں ہوتی بلکہ اس کی لاتعداد اولاد اور اولاد در اولاد بھی ثابت ہے۔ (۱۴:۱۲) جب سے باتیں ثابت ہو جائمیں تو اس کے گوز مارنے کو تشکیم کرنے میں کیا چیز مانع ہو سکتی ہے رہی ہے بات کہ نماز میں یا اس کے علاوہ دو سرے امور میں انسان خود بھولتا ہے۔ یا اسے شیطان بھلاتا ہے تو جمارے خیال میں یہ دونوں صورتیں ممکن اور درست ہیں۔ خود بھولنے پر تو کسی کو اعتراض نہیں اور شیطان کے انسان کو بھلانے کے جوت میں درج ذیل آیات ملاحظہ فرمائے۔

رَبُهِم ﴾ (يوسف١٦/ ٤٢)

(الكهف١٨/ ٦٣)

﴿ قَالَ أَرَءَيْتَ إِذْ أَوَيْنَآ إِلَى ٱلصَّحْرَةِ فَإِنِّي نَسِيتُ

ٱلْحُونَ وَمَا أَنسَدنِيهُ إِلَّا ٱلشَّيْطَانُ ﴾

''اور یوسف ملنظیم نے اس شخص کو جس کے متعلق ﴿ وَقَالَ لِلَّذِي ظُنَّ أَنَّهُ نَاجٍ مِّنْهُمَا ٱذْكُرْنِي انسیں لقین تھا کہ رہائی بائے گا۔ کما کہ این آقا سے عِندَ رَبِّكَ فَأَنْسَلُهُ ٱلشَّهُ طُنُهُ ذِكْرَ میرا ذکر کرنا۔ لیکن شیطان نے اس مخص کو حضرت

یوسف النب کااین آقات ذکر کرنامحلادیا." (موسیٰ کے ساتھی نے موسیٰ سے) کہا۔ بھلا آپ نے

کھا کہ جب ہم نے پھرکے پاس آرام کیا تھاتو میں مچھلی دیں بھول گیا۔ اور مجھے (آپ سے) اس کا ذکر

كرناشيطان 🗘 تعلا ديا ـ

پھر اگر شیطان دخل اندازی اور وسوسہ اندازی ہے کچھ باتیں بھلا سک ہے تو کچھ باتیں یاد بھی دلا سکتا ہے۔ وہ نماز کی حالت میں انسان کو نماز کی رکعتیں یا خدا کی یاد تو بھلا دیتا ہے اور اس کے بجائے بعض دو سری بھولی بسری باتیس یاد دلاتا رہتا ہے۔

# 🕜 عذاب قبرمیں تخفیف

ابن عباس می الله کا الله دونی ما الله الله مدیند کے ایک باغ میں تشریف لے مگئے تو دو آدمیوں کی آواز سنی۔ جن پر ان کی قبروں میں عذاب کیا جاتا تھا۔ آپ نے فرمایا ان دونوں پر عذاب کیا جاتا ہے اور کسی بری بات میں بھی نہیں۔ ان میں ایک تو اپنے پیشاب سے پر ہیز نہ کر تا تھا اور دوسرا چغلی کھایا کر تا تھا۔ پھر آپ

<sup>🗘</sup> تفصیل کے لیے دیکھنے اس کتاب کا چوتھا باب "مرسید کا ایمان بالغیب اور نظریہ ارتقاء" یا طلوع اسلام کی شائع كرده كتاب "قصه الجيس و آدم"

www.muhannmadilibrary.com المنية برويزي والماع مديث

نے ایک سبز شاخ منگائی اور اس کے دو عکڑے کیے اور ان میں سے ایک ایک عکرا ہرایک کی قبر پر رکھ دیا۔ آپ سے عرض کیا گیا یا رسول الله میں ایک میں میں ایک ایسا کیوں کیا؟ فرمایا: امید ہے جب تک یہ فشک

اب بہلی بات تو یہ ہے کہ عذاب قبر ہو تا بھی ہے یا نہیں؟ طلوع اسلام اس کامتکر ہے جب کہ قرآن کریم کی پانچ آیات سے عذاب قبر کا استنباط کیا جاتا ہے۔ اور اس کی تفصیل ہم اس کتاب میں "عذاب قبر" کے

کی پانچ آیات سے عذا تحت بیان کر چکے ہیں۔

دوسری بات یہ ہے کہ اگر یہ تشکیم کر لیا جائے کہ قبر میں عذاب ہوتا ہے تو اس میں تخفیف ممکن ہے یا نہیں؟ اس کا جواب یہ ہے کہ یہ ممکن ہے نماز جنازہ عذاب قبر میں تخفیف یا نجات کے لیے ہی پڑھی جاتی

ہے اور آپ صحابہ کی نماز جنازہ تمام عمر پڑھاتے رہے۔ نماز جنازہ میں میت کے لیے دعائے مغفرت ہی کی جاتی ہے۔ بہان ہے۔ یہ نماز جمال عذاب قبر کا جموت ملیا کرتی ہے۔ وہاں اس میں تخفیف اور مغفرت کا بھی ثبوت ہے۔ اگر عذاب قبریا اس میں تخفیف دونوں کا انکار کر دیا جائے تو نماز جنازہ کی ادائیگی ایک عبث فعل ٹھمرہا

ہے۔ طلانکہ آپ ساری زندگی پڑھات رہے۔ آپ کو صرف منافقوں کی نماز جنازہ پڑھانے سے منع کیا گیا تھا۔ ارشاد باری ہے۔

"اے نی! ان (منافقوں) میں سے آگر کوئی مرجائے تو مجھی ان کی نماز جنازہ نہ پڑھنا' نہ ہی ان کی قبر پر بھی (دعاہے مففرت کے لیے) کھڑا ہونا۔ بیہ اللہ اور اس

عَلَىٰ فَنْبِرِهِ ۚ إِنَّهُمْ كَفَرُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَمَاتُواْ وَمُلَّوْا مِنْ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَمَاتُواْ وَهُمْ فَنَسِقُونَ ﴿ النَّوْبَةَ ١٨٤/٩)

﴿ وَلَا تُصَلِّي عَلَىٰ أَحَدِ مِنْهُم مَّاتَ أَبَدًا وَلَا نَقَمُّ

کے ساتھ کھڑیتے رہے اور مرے بھی تو نافرمان ہو

اب سوال بیہ ہے کہ آگر عذابِ قبراور اس میں تخفیف کو سرے سے تشکیم ہی نہ کیا جائے تو پھررسول اللہ سائیل کو منافقین کی نماز جنازہ اور مغفرت سے منع کیوں کیا جا رہا ہے؟ اس آیت نے تو یہ خابت ہو تا ہے کہ منافقین کو چھوڑ کر باقی سب مسلمانوں کی آپ نماز جنازہ بھی پڑھا کیجیے اور بعد میں قبرستان میں جاکر ان کی قبروں کے پاس کھڑے ہو کر بھی کبھار دعائے مغفرت بھی کیا کیجیے جس کی وجہ سوائے عذاب قبر میں تخفیف یا نجات کے اور بچھ نہیں ہو سکتی۔

اب رہا ہری شاخ گاڑنے کا مسئلہ تو اس کے متعلق مندرجہ ذیل باتیں سمجھ لیجیے۔

ہر چیز اللہ کی شبیع بیان کر رہی ہے۔ جن وانس کی شبیع اختیاری ہوتی ہے۔ باقی تمام اشیاء کی تعبدی یا اضطراری۔

اندہ اشیاء کی تبیع زندگی کے تناسب کے لحاظ سے موثر اور قابل فہم ہوتی ہے جن وانس کی تبیع سب
 بالا وبرتر اور سب سے زیادہ موثر اور قابلِ فہم ہوتی ہے حیوانات کی اس سے کم جمادات کی اس

#### مَنِهُ بُنِهُ بُلِي www.muhan madilipprary.com مِنْهُ السَّالِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

ہے کم۔

جن وانس کی تبیع چونکه اختیاری ہے للذا گاہے گاہے ہوتی ہے۔ باقی تمام اشیاء ہر وفت تبیع میں مصروف رہتی ہیں۔

جب کوئی چیزاللہ کی تعجیع بیان کرتی ہے تو اللہ کی طرف سے اس پر رحمت کا نزول ہو تا ہے۔

اب زیر بحث حدیث سامنے لائے۔ ہری شاخ جب تک خٹک نہ ہوگی۔ اس کی زندگی کے آثار کی بناء پر اور اس کی تندگی کے آثار کی بناء پر اور اس کی تنبیع کی وجہ سے اس مقام پر رحمت کا نزول زیادہ ہوگا۔ اور اگر رحمت کا نزول ہو تو عذاب قبر میں تخفیف بھی ممکن ہے۔ اس وجہ سے رسول اللہ نے پورے وثوق سے یہ نہیں فرمایا کہ جب تک یہ خٹک نہ ہو خٹک نہ ہو گئد نہ ہوگا۔ تو عذاب تم رہے "

تاہم بعض لوگ اے معجزہ اور ایک وقتی چیز قرار دیتے ہیں۔

# ک 🕝 زناکے باوجود جنت

حضرت ابو ذر کہتے ہیں کہ "رسول آرم میں کہ جو فرایا کہ میرے پاس میرے پروردگار کی طرف سے
ایک آنے والا (جبریل) آیا۔ اس نے مجھے بشارت فنی کہ جو فحض میری امت میں سے اس حال میں مرے گا
کہ وہ اللہ کے ساتھ کسی کو شریک نہ کر تا ہو۔ وہ جنت ہی داخل ہوگا میں نے عرض کیا۔ آگرچہ اس نے زنا کیا ہویا چوری کی ہو۔" (مقام حدیث۔ ص ۳۱۰)
کیا ہویا چوری کی ہو؟ آپ نے فرمایا آگر چہ اس نے زنا کیا ہویا چوری کی ہو۔" (مقام حدیث۔ ص ۳۱۰)
اب دیکھے اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ إِنَّ اَللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرَكَ إِهِ، وَيَغْفِرُ مَا "الله تعالَى اس كَنْ وَسُي بَخْتُ كَاكَه اس كَ ساتَه دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَكَأَمُ ﴾ (النساء ١١٦/٤) حمى كو شريك بنايا جائے۔ مشرك كے علاوہ دو سرے گناہ جے چاہے گا بخش دے گا۔ "

اور جو مومن ہیں اللہ سے شرک نہیں کرتے ان کے متعلق فرمایا:

﴿ فَكُلَ يَكِعِبَادِى اللَّذِينَ أَسَرَفُواْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمَ اللهِ اللهَا اللهَا اللهِ اللهَا اللهَّ اللهِ اللهِ اللهِ اللهَا اللهَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ا

مرمان ہے۔"

اب ہتائے کہ ان آیات اور اس حدیث کے مفہوم میں کیا فرق ہے؟ اس موضوع پر تفصیلی بحث تو ہم حصول جنت کے تحت کر چکے ہیں۔ سروست سے سمجھ لیجیے کہ جس شخص کی موت عقیدہ توحید پر ہوئی ہو وہ ا یک نہ ایک دن ضرور جنت میں داخل ہو گا۔ اگر چہ اسے پہلے اپنے کیے ہوئے گناہوں کی سزا ضرور بھکتنا ہوگی۔ اور اگر اللہ چاہے تو معان بھی کر سکتا ہے۔

# 🕝 اگر گناه نه کرو گے تو ....

بخاری کی احادیث کا ذکر کرتے کرتے طلوع اسلام کو صحیح مسلم سے بھی ایک ایسی حدیث مل گئی جو

اعتراض کے لحاظ سے لاجواب تھی۔ للذا اسے چھو ڑنا گوارا نہ کیا گیا۔ اور وہ حدیث سے ہے۔

گناہ تم سے سرزد ہی نہ ہو تو خدا تمہیں زمین سے ہٹا دے اور تمہاری جگہ ایک دو سراگر وہ پیدا کر دے۔ جس کاشیوہ بیہ ہو کہ گناہ کرے اور پھر خدا سے بخشش ومغفرت کی طلبگاری کرے۔ " (م-ح ص ۳۳)

س کا شیوہ یہ ہو کہ کناہ کرے اور چھر خدا ہے بخش و معفرت کی طلبگاری کرے۔" (م-ح ص ۳۳۳) اب دیکھئے اللہ تعالیٰ کی بے شار ایس مخلوق اب بھی موجود ہے اور بنی نوع انسان سے پہلے بھی موجود .

تھی جس سے گناہ سرزد ہی نہیں ہو تا۔ مثلاً فرشتے 'شجر و حجر' حیوانات اور چرند پرند وغیرہ کیکن اس کے باوجود اللہ تعالیٰ نے انسان کو پیدا کیا۔ آئاتہ کے ہاں اس انسان کے پیدا کرنے کی غرض وغایت کیا تھی؟ کیا میں نہ تھی کے جب اس سر کہ تی گناہ سرزد رہے کہ سرقہ وہ اللہ سر حضوں مغفیت و بخشش کی طلاگاری کہ تا

یمی نہ تھی کہ جب اس سے کوئی گناہ سرزد جس ہے تو وہ اللہ کے حضور مغفرت و بخشش کی طلبگاری کر تا ہے۔ اب اگر تمام کے تمام انسان اتنے نیک بن جائیں کہ ان سے کوئی گناہ سرزد ہی نہ ہو۔ جیسے فرشتے یا

شمس و قمراور شجر و حجر (جو کہ ناممکنات سے ہے) تو کیا اللہ کیا کرنے پر قادر نہیں کہ وہ ایس قوم لے آئے جو آگر گناہ کرے تو بعد میں توبہ واستغفار کرے۔

اب اس حدیث سے طلوع اسلام ہے بیجہ نکالنا چاہتا ہے کہ انسان کرناہ ہو جائے جو کہ انسان کی طلب کرے تاکہ خدا خوش ہو۔ حالا نکہ اس سے بیجہ یہ نکتا ہے کہ آگر گناہ ہو جائے جو کہ انسان کی مرشت میں داخل ہے تو اس کے لیے طلب استغفار ضرور کرنا چاہتے اللہ تعالیٰ کی پندیدگی طلب استغفار سے ہے۔ نہ کہ گناہ کرنے سے آگر تمام انسان ایسے ہو جا میں کہ ان سے گناہ کرنے سے آگر تمام انسان ایسے ہو جا میں کہ ان سے گناہ مرزد ہی نہ ہو تو اس کا مطلب یہ ہوا کہ اب وہ انسان نہ رہے۔ کوئی اور ہی چیز بن گئے۔ اس صورت میں اللہ تعالیٰ پھرکوئی انسان جیسی ہی مخلوق پیدا کرے گا۔ جو گناہ بھی کرے اور استغفار بھی۔ ہی اگر انسان گناہ ہی کرتا جائے اور استغفار نہ کرے تو اللہ تعالیٰ اسے اپنے ایک دو سرے قانون کی روسے بیاں آگر انسان گناہ ہی کرتا جائے اور استغفار نہ کرے تو اللہ تعالیٰ اسے اپنے ایک دو سرے قانون کی روسے بیاں و بیان کر دے گا۔ بھراس کی جگہ ایسی قوم لائے گا جس کا فطری رجمان تو گناہ کی طرف ہو لیکن روحانی و بریاد کر دے گا۔ بھراس کی جگہ ایسی قوم لائے گا جس کا فطری رجمان تو گناہ کی طرف ہو لیکن روحانی

# بی اسرائیل چوہے ہیں۔

تقاضا طلب استغفار ہو۔

حضرت ابو ہریرہ بنافخد نبی ملتی اس معلوم کیا۔ نبیں کہ "اگر ایک گروہ بنی اسرائیل کا کھو گیا۔ نبیں معلوم کیا ہوا۔ میں خیال کر تا ہوں کہ یہ چوہ وہی ہیں کہ جب ان کے سامنے اونٹ کا دودھ رکھ دیا جاتا

## اناع مديث www.multannachitibrary.com, فاع مديث

ہے تو وہ نہیں پینے اور جب ان کے سامنے بکریوں کا دودھ رکھا جاتا تو وہ پی لیتے ہیں۔" (م۔ ح ص ٣٣٢)

یہ حدیث مسلم کتاب الزحد میں بھی موجود ہے اور اس کے ساتھ ہی دو سری حدیث میں ندکور ہے کہ
اس قوم پر مسخ کاعذاب آیا اور ابن عباس کی یہ روایت بھی ملتی ہے کہ جس قوم پر مسخ کاعذاب آیا وہ تین
دن سے زیادہ زندہ نہ رہی اور یہ تو واضح ہے کہ حضرت ابن عباس کا یہ قول ان کی اپنے رائے یا بھیرت
نمیں۔ بلکہ مرفوع حکمی کا درجہ رکھتا ہے۔ للذا اگر رسول اللہ کو ایسا خیال آیا بھی تھا تو وحی اللی نے اس کی
تائید نہیں کی۔

# 😁 اگر بنی اسرائیل نه ہوتے تو.....

ابو ہریرہ نٹاٹھ نبی ملٹھیا ہے روایت کرتے ہیں کہ "آپ نے فرمایا اگر بنی اسرائیل نہ ہوتے تو گوشت بھی نہ سرتا اور اگر حوانہ ہوتیں تو کوئی عورت اپنے شوہرے خیانت نہ کرتی۔" (م۔ح ص ۳۳۳)

غالبا اس حدیث کا مفہوم غلط سیجھنے کی وجہ سے اعتراض پیدا ہوا ہے۔ اس حدیث کا مطلب صرف بہ ہے کہ اگر بنی اسرا ئیل سے پہلے بن نوع انسان میں سے کسی نے نہ کبھی گوشت کا ذخیرہ کیا تھا نہ ہی گوشت گلا سڑا تھا۔ بعنی اس دور سے پہلے گوشت کو سٹور کرنے رواح ہی نہ تھا۔ جو پچھ بذریعہ شکار ملتا۔ سب اہل خاندان مل کر اسے کھا لیتے تھے۔ بنی اسرائیل پر جو آسان سے من وسلوی اثر تا تھا تو انہوں نے کھانے کے بعد کسی دوسرے کی ضرورت پوری کرنے کی بجائے اسے سنبھالنا شروع کر دیا۔ اس سے پہلے نہ بھی گوشت سٹور ہوا نہ ہی گلا سڑا۔

اور غلط مفہوم جو سمجھا گیا وہ یہ ہے کہ بنی اسرائیل سے پہلے گوشت کے گلنے سونے کے سلسلہ میں مادہ کے خواص اور تھے۔ اور گوشت اگر سٹاک کیا بھی جاتا تو گلتا سوتا نہ تھا۔ گئن بنی اسرائیل کے بعد مادہ کے خواص بدل گئے جو آج تک چلے آرہے ہیں۔

ادر حدیث کے دوسرے جھے کا مطلب صرف میہ ہے کہ حوا سے پہلے نہ کوئی عورت موجود تھی نہ اس کا شوہر۔ حوا ہی پہلی عورت تھی جس نے شوہر سے خیانت کی تو اس کے بعد ہی شوہر سے خیانت کا سلسلہ جاری ہوا۔

حواکی اپنے شوہرسے خیانت یہ تھی کہ وہ خود ابلیس کے بھرے میں آئی۔ پھراس کے بعد اپنے شوہر کو درخت کا پھل چکھنے پر آمادہ کر لیا۔ اس طرح ان دونوں نے اپنے رب کی نافرمانی کی۔ حوا کا شیطانی فریب میں پہلے آنے کا ذکر احادیث میں بھی موجود ہے۔ اور تورات میں بھی۔

طلوع اسلام جو مساوات مردو ذن کا حامی ہے۔ اور عورت پر کسی طرح کا ''الزام'' برداشت نہیں کر تا۔ وہ ایسی روایات کا بھی منکر ہے اور ایسے معاملات میں تورات وانجیل کا بھی۔ عورت کو مرد کے برابر کا درجہ قرار دینے میں دہ بید دلیل پیش کر تا ہے کہ قرآن میں ہے فَازَلَّهُمَا الشَّيْطُنُ (شَيطان نے دونوں کو بمکا دیا) ا من المناز بروزین www.muhanmadikibrary.com

حلانکہ قرآن نے صرف متیجہ پیش کیا ہے۔ اس کی تفصیل پیش نہیں کی اور عام اصول یہ ہے کہ عدم ذکر سے عدم شے لازم نہیں آتی۔ اگر قرآن میں یہ تفصیل فدکور نہیں تو اس کا یہ مطلب نہیں کہ اس کی پھھ تفصیل ہے ہی نہی۔ یا اگر ہے تو وہ غلط ہے۔

# 😁 آگر مکھی گر جائے تو....

حصرت ابو ہریرہ نٹافٹر کتے ہیں کہ "رسول اکرم مٹائیل نے فرمایا کہ اگر تم میں سے کسی کے (کھانے) پینے کی چیز میں کھی گر جائے تو اسے چاہئے کہ اس کو غوطہ دے دے۔ بعد اس کے اس کو نکال ڈالے کیونکہ اس کے ایک پر میں بیاری اور دو سرے میں شفاہے۔" (م ح ص۳۳۳)

آج کا مہذب طبقہ کمی ہے بہت کراہت کرتا ہے کیونکہ وہ صرف غلاظت پر جیٹھتی ہے۔ صاف ستھری چیزوں پر بھی نہیں جیٹھتی۔ چر جراثیم کے نظریہ نے تو کھی کو اور بھی بدنام کر دیا ہے۔ لنذا اگر کمی چائے کی پیالی یا پانی اور شربت کے گلائی میں گر پڑے۔ تو اسے پھینک دیتا ہے۔ لیکن اگر دودھ کی بالٹی یا پھلے ہوئے تھی یا شہد وغیرہ میں گر جائے تو اسے نہ گراتا ہے نہ ضائع کرتا ہے۔ اس وقت کمی میں نہ جراثیم رہتے ہیں نہ غلاظت رہتی ہے۔

اب سوال یہ ہے کہ غلاظت کے جو جراشیم سی کو چیٹتے ہیں ان کا سب سے پہلا حملہ تو تکھی پر ہی ہوتا ہے۔ لنذا تکھی کو مرجانا چاہئے۔ لیکن وہ مرتی نہیں بلکہ دہ زندہ رہتی اور اٹرتی بھرتی ہے۔ جس کا صاف مطلب یہ ہے کہ تکھی میں بھی ایسی کوئی جراشیم کش چیز ہے تعرور جو اس کی زندگی کو باتی رکھتی ہے۔ چنانچہ مطلب یہ ہے کہ مکھی میں بھی ایسی کوئی جراشیم کش کھی انگلتان کے مشہور طبی رسالہ (Doctorian Experiences) جبر کمھی کے متعلق نئی شخصیت یوں بیان کی گئی ہے۔

"كمعى جب كھيتوں اور سبريوں پر جيھتى ہے تو اپنے ساتھ مختلف بياريوں كے جرافيم اٹھاليتى ہے۔
ليكن كچھ عرصہ بعد يہ جرافيم مرجاتے ہيں اور ان كى جگہ كھى كے پيٹ ميں بكتر فالوج نامى ايك مادہ پيدا ہو
جاتا ہے جو زہر ملے جرافيم كو ختم كرنے كى خاصيت ركھتا ہے۔ اگر تم كسى نمكين پانى ميں كھى كے پيٹ كامادہ
ڈالو تو حميس وہ بكتر فالوج مل سكتا ہے۔ جو مختلف بيارياں پھيلانے والے چار فتم كے جرافيم كا مملك ہے۔
اس كے علاوہ كھى كے بيٹ كابي مادہ بدل كر بكتر فالوج كے بعد ايك ايسا مادہ بن جائے گا جو چار مزيد فتم كے
جرافيم كو فناكرنے كے ليے مفيد ہوگا۔" (بينات 'ترجمہ مشكلات الحديث 'ص: ۱۱۸-۱۲۰)

اب دو سرى تحقیق ملاحظه فرمائے جو " جمعیة الهدایة الاسلامیة " کی طرف سے ایک طویل مضمون کی صورت میں شائع ہوئی اس کا قابل ذکر حصہ بیہ ہے۔

"کھی کے جسم میں جو زہریلا مادہ پیدا ہو تا ہے۔ اسے مبعدالبکتیریا کتے ہیں۔ کھی کے ایک پر کا خاصہ بہ ہے وہ البکتیریا کو اس کے پیٹ سے ایک پہلو کی طرف منتقل کر تا رہتا ہے۔ للذا کھی جب کسی کھانے یا www.muhammadilibrary.com آمَيْهُ رَوْدِيْتُ مَا مَا اللَّهُ اللَّ

پینے کی چیز پر بیٹھتی ہے تو پہلو سے چیٹے ہوئے جراشیم اس میں ڈال دیتی ہے۔ ان جراشیم سے بچانے والی پہلی چیز وہ مبعدالبکتیویا ہے جے کھی اپنے پیٹ میں ایک پر کے پاس اٹھائے ہوئے ہوتی ہے۔ للذا چیٹے ہوئے زہر ملیے جراشیم اور ان کے عمل کو ہلاک کرنے کے لیے یہ چیز کافی ہے کہ پوری کھی کو کھانے میں ڈبو کر باہر پھینک دیا جائے۔" (تفیم اسلام ص۵۵)

اب فرمائے کیا یہ موجودہ تحقیقات حدیث رسول اللہ کی تائید کر کے اسے ایک علمی معجزہ ثابت نہیں کرتیں؟

# ه مرغ فرشة كود يكتاب

حضرت ابو جریرہ بڑا تھ سے روایت ہے کہ "آپ نے فرمایا جب تم مرغ کی آواز سنو تو اللہ سے اس کا فضل طلب کرو۔ کیونکہ وہ فرشتے کو دیکھتا ہے۔ اور جب تم گدھے کی آواز سنو تو شیطان سے خداکی پناہ ماگلو۔ کیونکہ جب وہ شیطان کو دیکھتا ہے تب بولتا ہے" (م۔ ح ص ٣٣٣)۔

اب و یکھے اللہ تعالی فرماتے ہیں:
﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ اللَّهَ تُمَّ اللَّهَ ثُمَّ اللَّهَ ثُمَّ اللَّهَ تُمَّ اللَّهَ ثُمَّ اللَّهَ تُمَّ اللَّهَ ثُمَّ اللَّهَ تُمَّ اللَّهَ ثُمَّ اللَّهَ تُمَّ اللَّهَ تُمَّ اللَّهَ تَمَّ اللَّهِ عَلَيْهِمُ الْمَلَيَةِ كَا اللَّهِ عَلَيْهِمُ الْمَلَيَةِ كَا اللَّهِ عَلَيْهِمُ اللَّهَ عَلَيْهِمُ اللَّهَ عَلَيْهِمُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهِمُ اللَّهُ اللَّهُ تَمَ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

اس میں صرف میں نہیں کما گیا کہ ایمانداروں پر فرشتے آئی تے ہیں۔ بلکہ یہ بھی کما گیا ہے وہ ان کو خوشخری سناتے اور تعلی بھی دیتے ہیں۔ پھر کیا آپ نے کسی ایماندار سے سنا ہے کہ وہ اس بات کی شماوت دے کہ واقعی اس پر فرشتے اترے تھے۔ اور انہوں نے یہ باتیں کمی تھیں۔ آج بھی دنیا ایسے ایمانداروں سے بالکل خالی نہیں تاہم اس دور کو جانے ویجے اور دور صحابہ کی طرف آیئے کیونکہ وہ تو بسرطال یہ شرائط ایمان پوری کرتے تھے۔ کیا کوئی الی حدیث یا تاریخی روایت نظرے گزری ہے جس میں کسی صحابی نے اقرار کیا ہو۔ کہ واقعی مجھ پر فرشتے اتر کریہ بات کھتے ہیں؟ یہ نہیں تو کم از کم کوئی دوسرا صحابی یہ ہی شماوت دے دے کہ چھ پر تو نہیں۔ لیکن فلال صحابی پر اترتے تھے اور میں نے دیکھے تھے؟

پھر جس طرح ایمان والوں پر فرشتے اترتے ہیں۔ اس طرح ہرافاک اٹیم پر شیطان بھی نازل ہوتے ہیں (۲۲۲:۲۹) وہ کسی نے دیکھے ہیں؟ یا کسی جھوٹے گئرگار نے خود ہی ان کا ذکر کیا ہے؟

بات صرف اتن ہے کہ مرغ کی آواز کو مرغ کی بانگ یا اذان بھی کمہ دیا جاتا ہے۔ اور یہ آواز انسان کو مرغوب بھی ہے۔ پھراسی بانگ یا اذان کے تصور سے انسان کی وجہ اللہ کی یاد کی طرف ماکل ہوتی ہے۔ للذا اسے فرشتہ نظر آنے سے منسوب کیا گیا ہے۔ اگر چہ جمیں فرشتہ نظر نہیں آتا۔ اسی طرح گدھے کی آواز کمروہ ہوتی ہے۔ اور بالعوم سے اس کی شہوت کی بناء پر ہوتی ہے۔ للذا اس کے بنگنے کو شیطان نظر آنے آئينهُ پرايريون www.muhanmadilibrary.com

سے منسوب کیا گیا ہے۔ آگر چہ ہم شیطان کو بھی د کھے نہیں سکتے۔

دراصل سے امور غیبیہ ہیں جن پر ایمان لانے کا نام ہی ایمان بالغیب ہے۔ اب اگر انہیں عقل اور تجربہ کے معیاروں پر جانچنا شروع کر دیا جائے تو پھرایمان بالغیب کی خیرمنانی چاہیے۔ اب اگر ایمان کی روسے قرآن کی اس

آیت کو درست سمجھا جاسکتا ہے تواس ایمان ہی کی روسے اس حدیث کو بھی درست ہی سمجھا جانا چاہئے۔

پھر یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ بعض جانوروں کی کوئی خاص حس انسانوں کی نسبت بہت زیادہ تیز ہوتی ہے۔ مور میلوں دور سے آواز س لیتا ہے۔ چیونٹی کی قوت شامہ انسان سے بدرجہا زیادہ ہوتی ہے۔ چیل انتمائی بلندی پر اڑتی ہوئی زمین پر گوشت کا چھوٹا سا مکڑا دکھے لیتی ہے۔ اس طرح مرغی اس وقت کٹ کٹ کرتی ہے اور اپنے بچوں کی حفاظت شروع کر دیتی ہے۔ جب کہ چیل ابھی انتمائی بلندی پر ہوتی ہے۔ بارش کی آمد کا جانوروں کو بہت پہلے احساس ہو جاتا ہے۔ کسی جگہ پر کوئی آفت یا طوفان آنے والا ہو تو وہاں کے جانور کسی محفوظ مقام کی طرف کوچ کر جاتے ہیں۔ بعض دفعہ کتے یوں بھو تکتے ہیں کہ معلوم ہو تا ہے وہ کوئی انتمائی مہیب شکل دکھے رہے ہیں ہو جاتی ہیں۔ وہ باتیں ہیں جو انسان کے تجربہ بیں آچکی ہیں۔ اور جو نہیں آئیں وہ انتمائی مہیب شکل دکھے رہے ہیں۔ پھرانسان آخر کس برتے پر امور غیبیہ کا مفتحکہ اڑانے کی کو مشش کرتا ہے؟ انسان نے خد و بے حد و بے حساب ہیں۔ پھرانسان آخر کس برتے پر امور غیبیہ کا مفتحکہ اڑانے کی کو مشش کرتا ہے؟ انسان نے خد و بھراعتراض کس بات کا؟

# 😁 آفاب کہاں سے نکلتاہے؟

حفرت ابن عمر فی طاکتے ہیں کہ "رسول اللہ نے فرمایا .....کی تم اپنی نماز میں نہ طلوع آفتاب کا وقت آنے دو اور نہ غروب آفتاب کا۔ اس لیے کہ آفتاب شیطان کے دو سینگوں کے درمیان طلوع ہو تا ہے۔" (م- حص ۳۳۳)

اس حدیث میں پہلی قابل اعتراض بات یہ معلوم ہوتی ہے کہ سورج طلوع ہو تا بھی ہے یا نہیں؟ کیونکہ سورج توساکن ہے۔اس بات کا تفصیلی جواب ہم ''سورج کہاں جاتا ہے'' کے تحت پیش کر چکے ہیں۔

دوسرا اعتراض اس پر بیہ ہو سکتا ہے کہ سورج جسامت کے لحاظ سے ہماری زمین سے لاکھوں گنا ہڑا ہو۔ اب جس شیطان کے سینگوں کے درمیان طلوع ہوتا ہے۔ وہ شیطان کتنا بڑا ہوگا؟ اور کمال ٹھرتا ہوگا؟ تو اس کا جواب بیہ ہے کہ شیطان کو اتنا بڑا تصور کرنے کی ضرورت نہیں کیونکہ سورج آپ کی دو انگلیوں کے درمیان بھی آسکتا ہے۔ اور طلوع بھی ہو سکتا ہے۔ اپنی دو انگلیاں اپنی آ تکھوں سے ذرا آگ بڑھا کر اور ان میں فاصلہ دے کر سورج کی طرف دیکھئے تو سورج ان دو انگلیوں کے درمیان دکھائی دے گا۔ پس می صورت سورج کے شیطان کے دو سینگوں کے درمیان طلوع ہونے کی سمجھ لیجے۔

تیسرا اعتراض میہ ہو سکتا ہے کہ آیا شیطان کا خارجی وجود اور ذاتی تشخص ہے بھی یا نہیں۔ یہ بحث ہم پہلے کر چکے ہیں۔ رہی میہ بات کہ اس کی شکل وصورت کیا ہے؟ تو اس کا جواب میہ ہے کہ وہ جنوں کی جنس

## آئيز پَرِيهِ بِهِ muhannadilikrary.co.

سے ہے۔ اور وہ ہر قدم کی شکل اختیار کر سکتا ہے۔

یہ اور ایسے جتنے اعتراضات ہیں ہے مادہ پرتی کی غمازی کر رہے ہیں۔ ایسی باتیں اگر قرآن میں پائی جائیں مثلاً ''ذوالقرنین نے دیکھا کہ سورج ایک کیچڑوالے چشنے میں غروب ہو رہا تھا۔'' تو وہاں ان حضرات کی زبانیں یا تو گنگ ہو جاتی ہیں یا پھر تاویل کر لیتے ہیں کہ غیر مسلموں کو پچھ نہ پچھ جواب دیا جا سکے۔ لیکن حدیث پر اعتراض کرنے میں یہ حضرات بہت دلیرواقع ہوئے ہیں۔ اس معاملہ میں انہیں کسی قتم کی تاویل مجمی گوارا نہیں ہوتی۔

اس حدیث کا مطلب جو کسی مسلمان کو ہدایت کے لیے درکار ہے۔ صرف اتنا ہے کہ آتش پرست چونکہ ان او قات میں صورج کو سجدہ کرتے ہیں۔ للذا مسلمان ان او قات میں خدا کو بھی سجدہ نہ کریں نہ نماز پڑھیں۔ مبادا کہ ان کفار سے مشابہت پائی جائے۔ اب جس کو ہدایت مطلوب ہو وہ تو اس حدیث سے اتنا ہی مطلب عاصل کرے گا۔ جیسا کہ اس کی وضاحت مسلم میں موجود ہے کہ جِنتَنِذِ یَسْخُدُ لَهَا الْکُفَّادِ (اور اس وقت کا فرسورج کو سجدہ کرتے ہیں) اور جن لوگوں کا مقصد قابل اعتراض باتیں تلاش کرنا ہو۔ تو ان کو ایلی ہی باتیں سوجھتی ہیں جو اوپر ذکور ہیں۔

# 🕝 بخار کیسے ہو تا ہے؟

رافع بن خدت كتے بيں كه "ميں نے نبى اكرم ساتھ كوسي فرماتے ساہے كه بخار جنم كے جوش سے پيدا ہو تا ہے۔ للذاتم اس كو پانى سے محصندا كرو۔" (م- حص ١٣٠١)

اس حدیث میں پھرا یک چیزایی آگئ۔ جوغیر مرئی بھی ہے اور مابعد الطبیعات سے بھی تعلق رکھتی ہے جس کی کیفیت ہمیں معلوم نہیں۔ لہذا اس پر عقلی بحث ناممکن ہے۔ تاہم دوباتیں ہم جانتے ہیں اور وہ یہ ہیں کہ:

کہ اگر جہنم کے لفظ کی جگہ حرارت یا گری رکھ دیا جائے خواہ ہے حرارت یا گری بدن کے اندر کی ہویا
 باہر کی دنیا کی جو بدن پر اثر انداز ہو رہی ہے تو اسی حرارت یا گری سے بخار پیدا ہو تا ہے گویا جہنم اور
 حرارت کا بہت گرا تعلق ہے۔

۔ موجودہ دور میں بھی بخار کا علاج پانی کی پٹیاں رکھنے سے اور اگر زیادہ تیز بخار ہو تو بدن پر برف ر کھنے سے کیا جاتا ہے تاکہ حرارت کے جوش کو محصنڈا کیا جا سکے۔

# 🛪 پیشاب پینے کا حکم

انس بٹاٹھ کہتے ہیں کہ '' کچھ لوگ عکل یا عرینہ کے آئے۔ گروہ مدینہ میں مریض ہو گئے۔ تو آپ نے انہیں چند او نٹنیوں کے دینے کا حکم دیا اور کہا کہ وہ لوگ ان کا پیشاب اور ان کا دورھ پئیں۔ پس وہ جنگل میں چلے گئے (اور ایسا ہی کیا) جب اچھے ہو گئے تو نبی اکرم سٹھاتیا کے چرواہے کو قتل کر ڈالا اور جانوروں کو

# آئيد روزيت مديث المسلمة المالية المسلمة المالية المسلمة المالية المسلمة المالية المسلمة المالية المالية المالية

ہائک کر لے گئے۔ پس دن کے اول وقت یہ خبر آپ کے پاس پنچی۔ آپ نے ان کے تعاقب میں آدمی بیٹی۔ آپ نے ان کے تعاقب میں آدمی بیٹیجے۔ پس دن چڑھے وہ گر فقار کر کے لائے گئے۔ پس آپ نے تھم دیا تو ان کے ہاتھ اور ان کے پاؤں کاٹ ڈالے گئے۔ اور ان کی آئکھوں میں گرم سلائیاں پھیری گئیں اور گرم سنگلاخ پر ڈال ویئے گئے پانی مانگلتے تھے تو انہیں پانی نہیں پلایا جا تھا۔ "(م-ح ص۳۳۳)

اس حدیث پر ایک تو یہ اعتراض ہو سکتا ہے کہ آپ نے پیٹاب پینے کا تھم دیا۔ جیسا کہ عنوان سے ظاہر ہے تو اس کا جواب سے ہے کہ پیٹاب قرآن کی رو سے حرام نہیں ہے۔ اور ہم تمام منکرین حدیث کو سے مشورہ وینے میں حق بجانب ہیں کہ وہ بھی پیٹاب پی لیا کریں کیونکہ پیٹاب کی حرمت قرآن میں کہیں خدکور نہیں ہے۔

یہ تو خیرالزامی جواب تھا۔ اور درست جواب یہ ہے کہ جب جان کا خطرہ لاحق ہو تو ایسے وقت میں حرام چیز کے استعال کی رخصت قرآن سے خابت ہے۔ یہی صورت ان حریضوں کو پیش آئی۔ وہ دووھ پینے کے عادی تھے۔ یہاں انہیں دووھ نہیں ملتا تھا۔ آب وہوا ویسے ہی راس نہ آئی۔ اسلام لائے اور مدینہ رہنے کے لیے آئے تھے کہ سخت بھر پڑ گئے۔ آپ نے بیت المال سے چند دودھ دینے والی اونٹنیاں دیں۔ اونٹنیوں کی خدمت کے لیے چروا ہمی خود مہیا کیا۔ اور چراگاہ میں بھیج دیا۔ ان کی غذا اونٹنیوں کا دودھ اور دوا دودھ اور اور دودھ اور ان کا بیشاب تجویز کیا۔ جس سے چند ہی دنوں میں شفایاب بھی ہو گئے۔

دوسرا اعتراض یہ ہے کہ آپ نے رحمتہ للعالمین ہو کر انہیں چار سزائیں کیوں دیں؟ اگر انہوں نے چرواہے کو قتل کیا تھا تو قران کی رو سے انہیں بس قتل بھی کرنا چاہیے تھا۔ اس کا جواب یہ ہے کہ ان کے جرائم کی تعداد بھی کافی ہے۔ جب وہ تندرست ہو گئے تو ان کی نیت بدل گئی۔ پھرانہوں نے۔

- پہلے چرواہے کی آئھوں میں گرم سلائیاں پھیریں۔ پھرائے گر ہریت پر پھینک دیا۔
   تاآئکہ وہ مرگیا۔ یہ تھانی اکرم ماٹھیا کے احسانات کا بدلہ جو انہوں نے دیا۔
  - 2 اسلام سے مرتد ہو گئے۔ جس کی سزا قتل ہے۔
- آ بیت المال کے سب جانور ہانک کر چلتے بے۔ گویا یہ ڈاکہ زنی کی صورت تھی۔ جس کے لیے قرآن نے چار سزائیں مقرر کی ہیں (۱) انہیں تکلیفیں پنچا کر مارا جائے (۲) یا انہیں سولی دیا جائے (۳) یا ان کے ہاتھ اور پاؤں کا فے جائیں (۳) یا انہیں جلاوطن کیا جائے۔ لینی ڈاکہ زنی کی صورت میں جرم کی جیسی نوعیت ہوگی۔ اس کے مطابق ان کو سزا دی جائے گی۔ (۳۳:۵)

پھر قرآن کا قانون قصاص سے ہے کہ "جس طرح کسی نے زیادتی کی ہو اس طرح اس سے بدلہ لیا جائے گا" (۱۹۴:۳) اب ان ڈاکوؤں نے چرواہے کی آئھوں میں گرم سلائیاں پھیری تھیں تو ان کی آئھوں میں بھی پھیری گئیں انہوں نے چرواہے کو پتی ریت پر ڈال دیا تھا تو ان نے بھی میں سلوک کیا گیا۔ انہوں نے چرواہے کو بیاسا مارا تھا تو ان کو بھی بیاسا رکھا گیا۔ ڈاکہ زنی کے عوض ان کے ہاتھ پاؤں کا نے گئے چرواہے کو جان سے مار ڈالنے کے عوض ان کو مار ڈالا گیا۔

### 

ربی یہ بات کہ جب آپ رحمۃ للعالمین تھے تو یہ سب سزائمیں کیوں دیں۔ یا ان میں تخفیف اور رحمت کا پہلو کیوں نہ افتیار کیا۔ تو اس کا جواب یہ ہے کہ جب مقدمہ عدالت میں پہنچ جائے اور جرم فابت ہو جائے تو قاضی کو رحمت کا افتیار باقی نہیں رہتا۔ وہ سزا دینے میں نرمی نہیں برت سکتا۔ (۲:۱۸)

## 🕝 بندر کو سنگسار کیا گیا

عمرو بن میمون کہتے ہیں کہ "میں نے زمانہ جاہلیت میں ایک بندر کو دیکھا کہ بہت سے بندر اس کے گرد جمع ہو گئے تھے۔ اس نے زنا کیا تھا تو اسے ان سب نے سنگسار کیا۔ میں نے بھی ان کے ساتھ اسے سنگسار کیا۔" (مقام حدیث ص۱۰۲۵)

تمام ذخیرہ حدیث کو بالعوم اور بخاری کو بالخصوص ناقابل اعماد ثابت کرنے کیلئے مظرین حدیث کیلئے میں حدیث کیلئے می حدیث سب سے برا اور لاجواب شاہکار ہے۔ اس پر جو اعتراضات کیے جاتے جیں وہ درج ذیل جیں۔

- کیا بندر بھی مکلف مخلوق ہیں یعنی وہ شرعی احکام کے پابند ہیں؟
- جس بندر یا بندریا کو رجم کیا گیا تو چیلے بید ابت کیا جانا چاہیئے کہ وہ منکوحہ تھی؟
  - اگر بندریا کو رجم کیا گیا تو بندر کو کیوں چھوٹی یا گیا؟

اب ان اعتراضات کا جواب دینے سے پہلے اس واقعہ کی تفصیل ملاحظہ فرما لیجیے جو یوں ہے کہ۔

المجان المروا ا

#### اب بيه ديلھئے:

- بندر ہی وہ مخلوق ہے جو حس وشعور کے لحاظ سے انسان سے قریب تر ہے (ای لیے ڈارون اور اس
   کے معقدین اسے انسان کا جد امجد قرار دیتے ہیں) اور انسان کی نقالی بھی خوب جانتا ہے۔
  - بن اسرائیل کاایک فرقہ جس نے احکام سبت کی نافرمانی کی تھی اسے بندر بنا دیا گیا تھا۔ (۱۵:۲)
    - اسرائیل میں زنا کی سزا رجم تھی۔

www.muhammadilibrary.com آئينهُ رَويزيَّت رُحسهُ فِيمُ ) دفارعُ حديث

للذابیہ عین ممکن ہے کہ یہ بندروں کا گروہ اس فرقہ بن اسرائیل سے روابط رکھتا ہو جے بندر بنا کر ہلاک کیا گیا تھا۔ اور ان میں زنا کی سزا کا شعور بھی موجود ہو۔ تیسیر الباری میں واقعہ کی جو تفصیل بیان کی گئی

ہے۔ وہ اس واقعہ کو عقل سے بہت قریب کر دیتی ہے۔ نکاح والا اعتراض بھی حل کر دیتی ہے کہ ان میں.

بھی باہمی ایجاب و قبول کو نکاح ہی مسمجھا جاتا تھا۔ اور اس اعتراض کا بھی کہ اکیلی بند ریا کو ہی کیوں رجم کیا گیا تھا۔ بندریا اور بندر دونوں کو رجم کرنا چاہیے تھا۔

اب اس حدیث کا دوسرا پہلو سامنے لائے۔ یہ واقعہ منسوب الی الرسول ہر گز نہیں ہے۔ بلکہ کسی صحالی کی طرف بھی منسوب نہیں۔ اس حدیث کے راوی عمرو بن میمون صحابی نہیں بلکہ تابعی ہیں۔ پھراہے وہ سمسی کی طرف منسوب بھی نسیس کرتے۔ بلکہ اپنا ایک چٹم دید واقعہ بیان کر رہے ہیں۔ لنذا اس واقعہ کو درست کشکیم کرنا ایمانیات میں داخل نہیں نہ ہی اس کے انکار پر کسی فخص کو دائرہ اسلام سے خارج کیا جا سکتا ہے۔ (جیسا کہ طلوع اسلام ڈھنڈورا پیٹتا ہے) ہم اس واقعہ کو صرف اس حد تک درست سمجھتے ہیں کہ یہ ایک تو قرین قیاس ہے۔ دو سرے اس واقعہ کو روایت کرنے والے اشخاص قابل اعتاد ہیں۔

حفرت ابو ہریرہ بٹاھھ سے منقول ہے کہ "رحل اکرم ملٹھیا سے فرمایا آج کی رات میرے پاس ایک جن آیا (یا کچھ ایسا ہی لفظ کما) تاکہ نماز میں خلل والے ۔ اللہ نے مجھے اس پر قدرت وی اور میں نے ارادہ کیا کہ مسجد کے کسی ستون سے باندھ دول تاکہ تم لوگ صبح کو دکھ او ...... حضور نے اس جن کو خوار کر کے چھوڑ دیا۔" (ص۳۵س)

جنات پر بھی بحث مرئی چیزوں سے تعلق رکھتی ہے۔ تاہم درج ذیل حقائق قرآن کریم سے ثابت ہیں۔

ں انسانوں کی طرح وہ بھی شرعی احکام کے پابند-اور مکلف مخلوق ہیں۔ جو آخرت میں عذاب وثواب ہے تجمی دوجار هوگی۔ (۵۱:۵۱ نیز ۵۲:۸۱)

🕢 جو نبی بنی نوع انسان کے لیے مبعوث رہے وہی نبی جنوں کے لیے بھی تھے۔ (دیکھئے سورہ جن) آپ چونکہ امت کے سردار ہیں للذا لامحالہ جنوں کے بھی سردار ہوئے۔

🕝 جن آنسین مخلوق ہے وہ اپی شکل بدلنے پر قدرت رکھتی ہے اور انسانوں کی شکل بھی اختیار کر عمتی

🕝 انسان تو ایک مادی اور مرئی مخلوق ہونے کی وجہ سے صرف کلام کے ذریعہ دو سرے انسانوں کے دلوں میں وسوسہ ڈالتے ہیں اور یہ کام جن بھی کرتے ہیں لیکن غیر مرئی ہونے کی وجہ ہے ان کے وسوسہ

ڈالنے کے وسائل بڑھ جاتے ہیں (۱۱۳۵-۲)

یہ نماز نماز تجد تھی۔ جو آپ اکیلے ادا کرتے تھے۔

#### مَيْنَ يَرُونِهُ Www.rhuhakehilibrary.com

ان سب حقائق کی روشنی میں اس حذیث کو د مکھ کر ہتائے کہ کیاکوئی اعتراض باتی رہ جاتا ہے؟

# حزفِ آخر

. "بیہ ہے نمونہ ان احادیث کا جو بخاری شریف میں درج ہیں۔ اس میں اس قتم کی ادر بہت سی احادیث ہیں۔ ان احادیث ہیں۔ ان احادیث میں سے اگر کسی ایک کا بھی انکار کیا جائے۔ تو ان حضرات کے نزدیک آپ کا فر ہو جاتے ہیں۔" (مقام حدیث ۵ ۳۳۳)

یہ تو واقعی طلوع اسلام کی بڑی مریانی ہے کہ اس نے اور بہت سی ایسی احادیث کو پردہ اخفاء میں رکھا ہے تاکہ پھر کسی وقت کام آسکیں۔ رہا کافر ہونے کا معالمہ تو آپ ہی کے کہنے کے مطابق امام ابو حنیفہ ؓ نے کئی احادیث کا انکار کیا۔ لیکن انہیں (معاذ اللہ) کوئی بھی کافر نہیں کہتا۔ اور اگر آپ ایک حدیث کا بھی انکار کردیں تو آپ کافر ہو جاتے ہوں۔ یہ کوئی ایسا معمہ نہیں جس کی اصل وجہ آپ نہ جانتے ہوں۔

پھر فرمایا "اب آپ خود ہی فیصلہ کر لیجیے کہ کیا اس قتم کی احادیث اس قابل ہیں کہ ان کے متعلق سے تسلیم کر لیا جائے کہ یہ فی الواقع رسول اللہ کے ارشادات ہیں اس قتم کی وہ احادیث ہیں جن کے انکار کرنے پر طلوع اسلام کو مکر حدیث اور وائرواسلام سے خارج کیا جاتا ہے۔" (ایضاً)

پھر فرمایا: ''اور اس قتم کی ہیں وہ احادیث جن بیش کر کے مخالفین اسلام حضور نبی اکرم سی کیا کی ذات گرامی کو (معاذ اللہ) مورد طعن و تشنیع محسراتے ہیں۔ طابع اسلام ان سے کہتا ہے کہ یہ احادیث ہمارے رسول کی ہیں ہی نہیں۔ اس لیے حضور کا دامن اس قتم کے احتراضات سے پاک ہے اور یہ ہے اس کا وہ جرم جس کی پاداش میں اسے دائرہ اسلام سے خارج قرار دیا ہاتا ہے ۔ (م-ح ص۳۲۷)

اب و کھے یہ کیسا آسان طریق ہے کہ مخالفین اسلام بن احادیث پر انجاض کرس ان کا سرے سے انکار ہی کر دیا جائے۔ مخالفین اسلام تو قرآن پر بھی بہت سے اعتراض کرتے ہیں۔ پھر کیا آپ قرآن کی ایس آیات کا بھی انکار کر دیں گے؟ جہال تک مخالفین کے اعتراض کا معالمہ ہے وہ تو بات ایک ہی ہے۔ قرآن پر اعتراضات کا جواب دو ہی صورتوں میں ہو سکتا ہے۔ ایک یہ کہ ایسی قرآنی آیات کا انکار کر ویا جائے جیسا کہ حدیث کے معالمہ میں آپ نے کیا ہے۔ دو سرے یہ کہ ان کو مدلل 'معقول مسکت جوابات دیے جاکمیں۔ طلوع اسلام سے یہ تو نہ ہو سکا۔ النا اس نے قرآن کی تاویل ہی اس انداز سے کر ڈالی۔ جو مخالفین اسلام کے افکار کی ترجمانی کرتی ہے۔

<sup>🛈</sup> ان تمام ہاتوں کا تفصیلی جواب "طلوع اسلام کے کفری اصل دجہ" کے تحت دیا جا چکا ہے۔

وَاعِ مديث (www.m)tharemadilibrary وَاعِ مديث

( باب: ہشتم

# خلفائے راشدین رشی شرعی تبدیلیاں

انکار حدیث کا فتنہ بڑا پہلو دار ہے اور اس لحاظ ہے منکرین حدیث کی بھی کئی اقسام بن گئی ہیں۔ ایک تو وہ ہیں جو حدیث کو جمت سجھتے ہیں اور نہ ہی اس کی ضرورت۔ ان کے نزدیک تمام تر ذخیرہ احادیث دفتر بے معنی ہے۔ وہ اپنا کام صرف قرآن سے چلانا چاہتے ہیں اور قدم قدم پر ٹھوکریں کھانے کے باوجود اپنی ہٹ سے باز نہیں آتے۔ یہ اہل قرآن کہلاتے ہیں جن کے لیڈر مولوی عبداللہ چکڑالوی تھے۔ یہ فرقہ مسلسل ناکامیوں کے بعد اب قریباً اپلا جود فتم کر چکا ہے۔

دوسراگردہ اس ذخیرہ احادیث کو صرف بھریخ کی حد تک مفید سمجھتا ہے۔ جس میں دہ اپنی بیند کے مطابق احادیث سے اپنی تحریروں اور دفتروں کو سجائے ہیں اور ایک کثیر حصہ کو اپنے خود ساختہ معیار کے مطابق رد کر دیتے ہیں۔ اس گروہ کی نمائندگی اس دور میں اوارہ طلوع اسلام کر رہا ہے۔ ان کے نزدیک اگر کوئی حدیث درست بھی ہو تو بھی وہ دور نبوی کے لیے ججت میں بعد کے اددار کے لیے اور اس طرح آج بھی وہ ہمارے لیے ججت نہیں ہے۔

تیسرا گروہ وہ ہے جو کسی حدیث کے درست ثابت ہو جانے کے بعد یا بالفاظ دیگر سنت رسول کو جمت شرعیہ تو ضرور سمجھتا ہے گر ان کے خیال کے مطابق اسوہ حنہ کا ایک قلیل حصہ ہی ایبا ہے جو تشریعی حیثیت رکھتا ہے۔ اور میں حصہ غیر متبدل ہے جیسے عبادات کو بجالانے کے طریقے، رہا معاملات پر مشمل ایک کیٹر حصہ سنت رسول، تو اس حصہ میں زمانہ کے بدلتے ہوئے نقاضوں کے تحت تبدیلیوں کے جواز کے قائل ہیں۔ آج کل اس گروہ کی نمائندگی ادارہ ثقافتِ اسلامیہ کر رہا ہے۔ یہ حضرات سنت تو درکنار، طلات

کا ن ہیں۔ ان س) ان کروہ کی معاصل ادارہ معامیہ اسلام ہیں۔ حدیث کو مقبول و مردود قرار دینے کے لیے کے تقاضوں کے مقابلہ میں قرآنی احکام کو بھی مقبدل سمجھتے ہیں۔ حدیث کو مقبول و مردود قرار دینے کے لیے بھی ان کے معیار الگ ہیں گویا جس نتیجہ پر طلوع اسلام پہنچا تھا۔ یہ حضرات بھی بالآخر وہیں جا پہنچے ہیں۔ اگر چہ ان کا راستہ حداگانہ ہے۔

ندکورہ بالا تین گر وہوں کے علاوہ ایک چوتھا گر وہ ایسا بھی ہے جو سنتِ رسول کو فی الواقع شرعی جست اور شرعی قوانین کا مستقل اور الگ ماخذ تشکیم کرتا ہے۔ تاہم ایسا معلوم ہوتا ہے کہ بیا گروہ محدثین کے کیے آئيدَ رَدِي بِهِيهِ بِ

ہوئے کام پر پوری طرح مطمئن نہیں۔ یہ حضرات درایت کو روایت سے زیادہ قابل اعتناء سمجھتے ہیں۔ خبر واحد کی جحت کے سلسلہ میں خاصی کیک رکھتے ہیں اور ہر خبرواحد کو قابل اتباع نہیں سمجھتے۔ ان کے نزدیک خبرواحد عقیدہ کی بنیاد نہیں بن سکتی خواہ وہ صحیح ہو۔ ایسے لوگوں کو منکر حدیث یا سنت کمنا تو بہت زیادتی

ہوگی تاہم بعض پہلوؤں میں ان کی سرحدیں منکرین حدیث سے جاملتی ہیں۔ آج ہم گردہ نمبر ۱ ادر نمبر ۳ کے متعلق گفتگو کر رہے ہیں۔ ان دونوں گر دہوں میں قدر مشترک سے ہے کہ کوئی بھی صحیح حدیث یا سنت رسول بدلتے ہوئے حالات کے نقاضوں کے تحت غیر متبدل نہیں رہ عمی اور اس میں حسب ضرورت تبدیلی کی جا تکتی ہے۔ ان کی دلیل میہ ہے کہ اگر سنت رسول فی الواقع غیر متبدل ہوتی تو خلفائے راشدین ان میں تبدیلیاں کیوں کرتے رہے۔ ان خلفائے راشدین کے ایسے اقدامات

میں سے حفرت عمر بٹاتھ کا نام سرفہرست بیش کیا جاتا ہے۔ بلکہ اگر یوں کما جائے کہ اس سلسلہ میں حفزت عمر بٹائٹ ہی کا نام پیش کیا جاتا ہے۔ تو بھی بے جانہ ہوگا۔ اس طرح اگر بیہ کما جائے کہ ادارہ طلوع اسلام کی نظر انتخاب حضرت عمر بناتی پر بطو "شهکار رسالت" محض اس لیے بیری که ادارہ ندکور کے خیال کے

مطابق تمام تر" شرى ترميمات" حضرت عمر الاترائ خومائي تصي توبيه بات بھي ب جانه ہوگي۔ اس سلسلہ میں پہلے تو "اولیاتِ عمر" کا ہوا دگیا ہاتا ہا ہے اور یہ بتایا جاتا ہے کہ کم وبیش نصف صد ایسے امور ہیں جو دور نبوی میں موجود نہیں تھے اور حفرے عمر رٹاٹھ نے ان کی ابتداء کی تھی۔ لیکن یہ حضرات

ایے نصف صد امور درج کرنے سے عموما گریز کیا کرتے ہیں اس کے بجائے چند ایک ایسے امور لکھ دیتے ہیں جن کا تعلق فی الواقع امور شرعیہ سے معلوم ہو تا ہے ان اولی ہے عمر ہواتھ، میں چونک بیشتر امور محض تدبیری قتم کے بیں لنذا ان کا ذکر مناسب نہیں سبھتے۔ اس سے ایک عام کی کا ذہن خواہ مخواہ اس طرف منتقل ہو جاتا ہے کہ آگر نصف صد کے قریب سنت رسول ایس ہیں جن میں محترت عمر مٹاتھ نے تبدیلی کر

دی تو پھر سنت رسول غیر متبدل کیونکر ہو سکتی ہے؟ اس مغالطہ کو دور کرنے کے لیے ضروری ہے کہ ان "اولیات عمر" کو پہلے مکمل طور پر درج کر دیا جائے۔ تبصرہ کی باری بعد میں آئے گی۔ یہ تفصیل عام تاریخ کی کتابوں میں کیجا طور پر کم ہی ملتی ہے۔ ہم یہ تفصیل ایم اے تاریخ کی کتاب تاریخ اسلام کے صفحہ ۱۸۳٬۱۸۳ سے پیش کر رہے ہیں۔

# اوليات عمر مناتفة

- 🕝 سنه هجری قائم کیا۔
- اميرالمومنين كالقب اختيار كيا.
  - 🕥 مالي د فتر تر تيب ديا ـ
  - 🛆 پیائش کا طریقه جاری کیا۔
- فوجی دفتر قائم کیا۔ 🔾 رضا کاروں کی تنخواہیں مقرر کیں۔

🕦 بيت المال يا خزانه قائم كيا.

🕝 عدالتیں بنائمیں اور قاضی مقرر کئے۔

# www.mulvayrugaphurbrar رفاع مديث

- ① مردم شاری کرائی۔
  - شرآباد کرائے۔
- 🕝 عربی تا جروں کو ملک میں آنے اور تجارت
  - کرنے کی اجازت دی۔ 🔞 جيل خانه قائم کيا۔

  - 🕢 برچه نولیس مقرر کئے۔
- 🕦 رائے اور مسافروں کے کیے کنوئمیں اور سرائمیں ہنوائمیں۔
  - 🕝 فوجي حيماؤنيال قائم كيس.
    - 🕝 مدرسے کھولے۔
- گھو ژوں کی نسل میں اصیل و قیم دی تمیز قائم
- 🕜 حفرت صدیق اکبر ہواتھ سے قرآن مدون
  - 🕜 وقف كا طريقه ايجاد كيا.
  - 🕝 اماموں اور موذنوں کی تنخواہیں مقرر کیں۔
    - ep جو گو کے لیے سزا مقرر کی۔
      - 🝘 عشر مقرر کیا۔
    - 🕣 تجارت کے گھو ژول پر زکوۃ مقرر کی۔
- 🕝 تراویح کی نماز باجماعت پڑھنے کا اہتمام کیا۔
- 🕝 ایک ہی دفعہ دی ہوئی تین طلاقوں کو بائن
- 😁 بنی تغلب کے عیسائیوں پر جزیے کے بجائے زکوہ مقرر کی۔

- 🕞 نهریں کھدوائمیں۔
- مقبوضه ممالک کو صوبوں میں تقسیم کیا۔
  - استعال کیا۔
  - پولیس کا محکمہ قائم کیا۔
- 🔈 رات کو گشت کر کے رعایا کا حال معلوم کرنے
- كا طريقته نكالا۔
- 🕟 نادار عیسائیوں اور یمودیوں کے روزییے مقرر
  - 🕝 تیاس کا اصول وضع کیا۔
  - 🕝 معلموں کی تنخواہیں مقرر کیں۔
- 😁 رائے میں پڑے بچوں کی پرورش کے کیے روزییے مقرر کئے۔
  - 🕜 فرائض میں عول کامسکلہ ایجاد کیا۔

  - 🕝 منبرول مين وعظ كا طريقة ايجاد كيا.
- 🕝 مىجدول مى روشى كاابتمام كيا. 😁 غزلوں میں خورتوں کے نام کینے کی ممانعت
- - 😁 دريا کي پيداوار پر محصول لگايا۔
- 🕢 فجر کی اذان میں الصلوۃ خیر من النوم کا جملہ
- 🕜 جنازے کی نماز میں جار تکبیروں پر اجماع
  - شراب کی حدای (۸۰) کوڑے مقرر کی۔

#### 

مندرجہ بالا فہرست میں نصف صد کے بجائے ۳۳ امور کا اندراج ہے۔ جن پر سرسری نظر ڈالنے سے ہی معلوم ہو جاتا ہے کہ ان میں سے پہلے ۳۲ امور ایسے ہیں جن کا تعلق صرف تدبیر سے ہے۔ شریعت سے نہیں۔ لنذا ان پر بدعت یا تبدیلی سنت کا اطلاق ہو ہی نہیں سکتا۔

اس کی مثال یوں سیجھے کہ دور نبوی یا ظفائے راشدین میں نہ رہل تھی نہ تار برتی نہ ٹیلی فون نہ ریڈیو نہ وائرلیس وغیرہ وغیرہ۔ اب اگر یہ محکمے اپنے اپنے محکمہ کے انتظام کے لیے ایسے امور طے کریں یا ایسے قوانین بنالیس جن سے کوئی شرعی تھم مجروح نہ ہوتا ہو تو یہ وقت کا تقاضا اور ایک متحن کام ہوگا۔ جس پر تبدیلی سنت یا بدعت کا اطلاق نہیں ہوگا۔ یمی صورت پہلے ۳۲ امور کی ہے۔ البتہ ۳۳ سے ۳۳ تک گیارہ امور ایسے ہیں جن کا بظاہر شرعی امور سے تعلق معلوم ہو رہا ہے۔

اس کے بعد اب ہم جناب جعفر شاہ صاحب بھلواروی رکن ادارہ نقافت اسلامیہ کی تصنیف "اسلام" دین آسان" کے صفحہ ۱۲ تا ۱۷ سے ان ۱۷ "شرعی تبدیلیوں" کا ذکر کرتے ہیں جن میں انہوں نے حضرت عمر بڑافو کے علاوہ حضرت عثمان اور حضرت علی میں شامل فرمایا ہے۔

# ۲۔ جعفرشاہ صاحب کی بیش کردہ ''شرعی تبدیلیاں''

دور فاروقی : شاہ صاحب نے حضرت عمر والاء کی مندوجہ ذیل "شرعی ترمیمات" کا ذکر فرمایا ہے۔

- ودر نبوی میں غزلوں میں عورتوں کا نام لینے یا ذکر کرنے پر کوئی پابندی نہ تھی حضرت عمر بڑا تھو نے شعراء کو آگاہ کر دیا کہ جو مخص کسی عورت کا نام لے کر تشبید کرے گامیں اسے کو ڈوں کی سزا دوں گا۔ گا۔
- جب قریش مکہ نے اسلام' اہل اسلام نیز رسول اللہ کی شان میں بھی بھی بھی بھی اشعار کئے شروع کئے تو آپ سی بھی بھی بھی بھی بھی ہے اسلام نیز رسول اللہ کی شان میں بھی بھی ہے دور میں سے حضرت حمان بن خابت بھی کو جوائی بچو کی اجازت دی۔ لیکن حضرت عمر بٹا تھ سے گذشتہ اس سے گذشتہ رہج شیں تازہ ہو جاتی ہیں۔
- حضرت ابو بمرصدیق بڑافو کے دور تک شرابی کی تعزیر چالیس درے تھی۔ حضرت عمر بڑافو نے اسے بردھا کر اتی درے کر دیا اور حضرت عمان نے مختلف او قات میں دونوں طرح کی سزا دی۔ لیعنی بھی چالیس کو ڑے اور بھی اتی۔
- ور صدیقی تک ام ولد (جس لونڈی کے بطن سے کوئی اولاد ہو جائے) کی خرید و فروخت جائز تھی۔ حضرت عمر بڑا تھ نے اپنے دور میں ام ولد کی خرید و فروخت کو روک دیا کیونکہ قوانین غلامی کا اصل مقصد غلامی کی رسم کو ختم کر دیتا ہی تھا۔
- 🕲 غزوہ تبوک میں رسول اللہ ﷺ عن ہر قیدی کا فدیہ ایک دینار مقرر فرمایا کیکن حضرت عمر مٹاٹھ نے

# www.muhammadilibrary.com وفارع عديث المنت بَرُولِا يَبْتُ اللهِ المِلْمُ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المِلْمُلِي المِلْمُلِيَ

مختلف ممالك مين مختلف شرحين مقرر فرمائين.

صفور سائیل کے زمانہ میں مفتوحہ زمینی (مثلاً خیبر) مجاہدین میں تقسیم کی گئیں گر حضرت عمر مناشو نے ایک زمینی مجاہدین میں تقسیم کرنے کے بجائے قومی تحویل میں لے لیں۔

ے دور صدیقی تک بیک مجلس تین طلاق کو طلاق رجعی قرار دیا جاتا رہا۔ حضرت عمر بڑاتو نے اپنے دور

رہے مورو معلق معلظہ قرار دیا۔ میں اسے طلاق معلظہ قرار دیا۔

ور حضور مٹھائیا نے پورے رمضان میں مجھی ہیں رکعت اور وہ بھی باجماعت نماز نہیں پڑھی۔ دور صدیقی میں بھی اس کا باقاعدہ اہتمام فرمایا اور وہ میں اس کے سیاحی میں کئے ہے۔

ین میں میں ہوئے ہیں مائٹ اور میں ایک ہوئے ہیں۔ اب تک رائج ہے۔ رحضہ بالچیل زیاشہ المجال کی شرح خواج کی تفصیل نہیں «اکی حصرہ عرضافیہ زار ہے، میں

﴿ حضور الله الله الله على الله على عمل عند الله على اله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله

ا حضور ملی استا نے یہ مجھی نہ فرمایا کہ وو کوئی عرب غلام نہیں بن سکتا" کیکن حضرت عمر بٹائھ نے غلامی کو ختم کرنے کے لیے یہ قدم اٹھایا۔

الله حضرت عمر رائت نے مصارف زکوۃ سے "مؤلفة الله ب"كى مدكو ختم كر ديا اور كماكه اب اس كى ضرورت نهيں رہى۔

ور صدیقی تک غیرشادی شدہ کی سزائے زناسو کو ڑے کے ساتھ ایک سال کی ملک بدری بھی تھی۔ لیکن حضرت عمر بڑا تھ نے اپنے دور میں ملک بدری کو روک دیا۔

و حضرت عمر من الله كي اوليات كو بهي جن كي تعداد كم وبيش نصف صد ہے۔ اي ميں داخل سمجھنا چاہئے۔

الله مسترت مرادو کی او یک تو کا مال می مطراد کا رین مست مشد که و می این داد اور می بیسیون مسائل ہیں۔ مشلا تجارتی گھو ژون اور دریائی پیداوار پر زکو<del>ہ</del> قائم کرنا وغیرہ اسی طرح اور بھی بیسیوں مسائل ہیں۔

#### دور عثانی :

کی عمد فاروقی تک جعہ کے دن قبل از خطبہ جعہ ایک ہی اذان ہوا کرتی تھی۔ کیکن جب تمدن و سیع ہو گیا اور گیا اور گیا اور گیا اور گیا اور کاروبار تجارت میں خاصا پھیلاؤ پیدا ہو گیا تو حضرت عثان مٹالٹو نے اپنے دور میں ایک اور اذان کا اضافہ فرمایا۔ جواب تک رائج ہے۔

#### دور علوی :

ور عثمانی تک اجازت قرآنی کے مطابق کتابیہ عورت سے نکاح کا رواج تھا۔ لیکن حضرت علی بڑاتھ نے ایک علامی اور علی بڑاتھ نے اپنے عہد میں مسلمانوں کو بعض فتنوں کے اندیشے کی وجہ سے روک دیا۔

### آئينه تروييwww.muhamn<del>nagy</del>iorary.com مديث

مثالیں کماں تک پیش کی جائیں۔ مختصریہ ہے کہ عبادات سے لے کر معاملات تک میں بیسیوں شرعی ترمیمات محض اس لیے ہوتی رہیں کہ بدلتے ہوئے حالات کا نمی نقاضا تھا۔" (ص١٦)

''یہ عجیب بات ہے کہ حضرت عمر بٹاٹھ کو تو فیصلہ نبوی اور فیصلہ صدیقی بدلنے کا اختیار ہو کیکن خود حضرت عمر بٹاٹھ کا فیصلہ بدلنے کا کسی کو حق نہ ہو۔'' (ایصناص۱۱)

مندرجہ بالا اقتباس میں شاہ صاحب نے ایک دفعہ تو نصف صد کے قریب ''اولیات عمر'' کا ذکر فرمایا اور دو دفعہ ''بیسیوں شرعی ترمیمات'' کا مگر جب لکھنے بیٹھے تو بہ مشکل ۱۱ نمبر پورے کر سکے۔

## پرویز صاحب کے پیش کردہ اختلافی فیصلے

اب ہم ای قبیل کی وہ "شری ترمیمات" درج کرتے ہیں جو پرویز صاحب نے "اختلافی فیصلے" کے عنوان کے تحت اپنی تصنیف شمکار رسالت کے صفحہ ۲۷۷ تا ۲۸۰ پر درج فرمائے ہیں اور بالآخر یمی متیجہ پیش کیا ہے کہ سنت رسول ایک متبیل چیز ہے۔

- نطلیق ثلاثہ جس کا ذکر پہلے دو بار آچکا ہے۔
- رسول الله طبی کے زمانہ میں اگر کوئی نیے مسلم اسلام قبول کر ٹا تو اس کی منقولہ اور غیر منقولہ جائداد اس اس کے پاس رہتی تھی۔ لیکن حضرت عمر بڑاتھ نے بیہ تبدیلی کر دی کہ اس کی غیر منقولہ جائداد اس استی کے پاس رہتی تھیم کر دی جاتی اور اس کے گفاف (بدلہ) کے لیے حکومت کی طرف سے وظیفہ مقرر کر دیا جاتا۔
  - شرابی کی تعزیر میں اضافہ جس کا ذکر دو بار پہلے آچکا ہے۔
- حضرت عمر بھاٹھ نے قحط کی زمانہ میں چوری کی سزا موقوف کردی۔ اور قرآن کریم کے عام تھم کو مشروط بہ حالات کر دیا۔
   مشروط بہ حالات کر دیا۔ نیز آپ نے جنگ کے دوران سزا دینے سے بھی منع کر دیا۔
  - الف تالف تالف تالف تالف می د کو ختم کر دیا۔
- ور نبوی میں آپ کے ارشاد کے مطابق جج کے ایک رکن طواف کے پہلے تین چکر عام رفتار سے تیز لگائے جاتے تھے۔ ایسی چال کو رمل کہتے ہیں۔ اس ارشاد کی وجہ یہ تھی کہ کافروں نے مشہور کر رکھا تھا کہ مسلمان مدینہ جاکر کمزور ہو گئے ہیں۔ آپ سلی کیا نے اس الزام کی تردید کے طور پر مسلمانوں کو ایسا تھم دیا تھا لیکن حضرت عمر بڑاتھ نے اپنے زمانہ میں کہا۔ اب وہ مصلحت باقی نہیں رہی۔ نہ مخالفین باقی رہے نہ ان کی طنز۔ لہذا اب جمیں معمول کے موافق طواف کرنا چاہیے۔
- ک کتابیہ عورت سے نکاح پر پابندی لگا دی۔ نیز آپ نے مسلمانوں کی بستیوں سے یہود ونصاری کے ذبیحہ خانے یہ کمہ کربند کرا دیا ہے کہ اب ان کی ضرورت نہیں رہی۔
  - ام دلد کی خرید و فروخت کو ممنوع قرار دیا۔

### m (الإسريك وفاع مديث

- عراق کی مفتوحہ زمینوں کو قومی تحویل میں لے لیا۔
- D رسول الله ما الله ما الله عنوات الويكر والمحديث بعض افراد امت ك وظا كف مقرر كرت وقت ان كي ضروریات کا لحاظ رکھا تھا۔ حضرت عمر والتو نے اسلام کی خدمات کے لحاظ سے مدارج مقرر کر کے انہیں وظائف كامعيار قرار ديا.
  - 🛭 عشور (محصول چنگی) کی ابتداء کی۔
  - 🗗 دریائی پیدادار اور گھو ژوں پر ٹیکس عائد کیا۔
    - 🕝 نماز تراوی جماعت سے قائم کی۔
  - الجرى اذان میں الصلوۃ خیرمن النوم کا اضافہ کیا
    - 🕒 خزانه قائم كياـ
    - 🛭 سنه ججری رانج کیا۔
    - 🕒 وفاتر قائم کئے اور رجن تب کرائے۔
      - 🛭 مردم شاری کرائی۔
      - 🗗 مسجد میں روشنی کا انتظام کرایا۔
      - شرآباد کرائے۔ نہری کھدوائیں۔
- مندرجہ بالا بیان کردہ بیں امور میں سے آخری چھ امور تو بالکل انتظامی فتم کے ہیں۔ باتی ۱۳ قاتل غور ہیں۔ گویا گیارہ امور کاریخ اسلام سے ١٦ جعفر شاہ صاحب کے اور ١٨ پرويز صاحب کے كل ٢١ موئے۔ ان

میں سے اگر تکرار کو حذف کیا جائے تو ۲۵ رہ جاتے ہیں۔

ے اور سرار بو حدف سیاجے موقع ہو ہے ہیں۔ علاوہ ازیں پرویز صاحب نے کتاب شمکار رسالت کے صفحہ ۹۴-۵۵ یر "فقہ عمری" کے ذیلی عنوان کے تحت جھ ایسے امور کا تذکرہ کیا ہے۔ جن میں حضرت عمر بنا تھ نے سابقہ شریعت میں تبدیلیاں کیں۔ ان میں سے چار کی ہیئت تکرار کی ہے۔ البتہ دو باتیں نئی ہیں جو یہ ہیں۔

1 قرآن نے زنا بالجرك وقوعہ ميں عورت كے ليے سزاكى كوئى تصريح نسيس كى۔ حضرت عمر مالا في نے عورت کو کوئی سزا نہیں دی۔

2 قرآن نے ترکہ کی تقتیم کے سلسلہ میں وارثوں پر کوئی شرط نہیں لگائی۔ لیکن حضرت عمر تنافخہ نے بیہ فيصله كياكه قاتل مقتول كاوارث نهيس موسكا.

صویا یه کل ۲۷ "شرع تبدیلیان" بین ان کی وضاحت درج زمل نقشه مین ملاحظه فرمائمین -

### 

# شرعى ترميمات كى كل تعداد كانقشه

|               |             | - •          |                                                         |  |  |
|---------------|-------------|--------------|---------------------------------------------------------|--|--|
| شابكار دمالت  | دین آسان ہے | تاريخ اسلام  | نمبرشار تفصيل                                           |  |  |
| ہے بمعہ نمبر  | بمعه نمبر   | ہے بمعہ نمبر |                                                         |  |  |
| حرب نماز کی ا |             |              |                                                         |  |  |
| X             | X           | ٠٠٠          | 🕦 جنازے کی نماز میں چار تھبیر پر اجماع کرایا            |  |  |
| , lor         | X           | ٣٨           | 🕜 منج كى اذان ميس "العسلوة خير من النوم "كااضافيه       |  |  |
| X             | ۱۵          | x            | 🕝 جمعہ کے خطبہ سے قبل ایک اذان کا اضافہ                 |  |  |
|               |             |              | (حضرت عثمان)                                            |  |  |
| 18~           | 4           | <b>179</b>   | 🕝 نماز زاوت کے جماعت کاالتزام کیا۔ 🕜                    |  |  |
| ۵             | ٣           | X            | <ul> <li>مصارف ذكوة من تالف قلوب كى مرقتم فى</li> </ul> |  |  |
| <b>Ir</b> /1  | 11~/1       | <b>"</b> ∠   | 🕥 تجارت کے گھو ژوں پر زکوۃ مقرر کی۔                     |  |  |
|               | <~          | كوفا         |                                                         |  |  |
| Ħ             |             | ma.          | 🖸 عشور مقرر کیا۔                                        |  |  |
| Ir/r          | 14/4/11     | ۳۹           | 🕟 دریا کی پیداوار پر محصول لگایا                        |  |  |
| X             | X           | ٣٣           | 🛈 بنی تغلب کے عیمائیوں کے کھنے پر جزیے کی               |  |  |
|               |             |              | بجائے ذکو ۃ مقرر کی                                     |  |  |
|               | <           | د و تعزیرات  | مرد مدد                                                 |  |  |
| ~             |             |              | 🕝 قط کے زمانہ میں چوری کی مدموقوف کی اور جنگ            |  |  |
|               |             |              | کے دوران ملتوی کی۔                                      |  |  |
| ٣             | ٣           | ۳r           | 🕕 شراب کی تعزیر ۴۰ کو ڑے کے بجائے ۸۰ کو ڑے              |  |  |
|               |             |              | مقرر کی۔                                                |  |  |
|               | ٨           |              | 🐨 حلالہ کرنے والے اور کرانے والے کو سنگسار              |  |  |
|               |             |              | كرني كااعلان كيا                                        |  |  |
|               |             |              | 🕝 غیرشادی شده کی سزا سے جلاوطنی کی سزا کو موقوف         |  |  |
|               |             |              |                                                         |  |  |

| \\<br>\_ | www.muha ( مصر بنج ) دفاع مديث | <b>17</b> 117/ | nadilibrary.com                                    |
|----------|--------------------------------|----------------|----------------------------------------------------|
|          | Ir                             |                | کیا۔                                               |
|          | r                              | ٣٣             | 🐨 ججو گو کے لیے سزا مقرر کی                        |
| 10       |                                |                | 🚳 زنا بالجبر کے مقدمہ میں عورت کو شرعی حد ہے       |
|          |                                |                | مشقیٰ قرار دیا .                                   |
|          | Con-                           | ات             | 5 to                                               |
| f        | 4                              | ١٣١            | 😗 ایک مجلس کی تمین طلاق کو طلاق مغلظه قرار دیا۔    |
| ۷        | i¥                             |                | 🕜 کتابیه عورت سے نکاح پر پابندی لگادی۔ (مفرت       |
|          |                                |                | علی بٹاٹھ نے بموجب شاہ صاحب) (حضرت عمر بناٹھ       |
|          |                                |                | نے بموجب پرویز صاحب)                               |
|          | Cu.                            | ال             | اکن اکمو                                           |
| 9        | 4                              |                | 🔬 عراق کی زمینوں کو قومی تحویل میں لیا             |
| ٣        | ۴                              |                | 🕦 ام دلد کی خرید د فروخت کو ممنوع قرار دیا         |
|          | И                              |                | 🕟 به اعلان کیا که کوئی عرب غلام نہیں بن سکتا       |
| r        | <del></del> .%                 | Sil            | 🕝 كى مىلمان كى غير منقوله جائداد كو غير مىلمول.    |
|          | " ili                          |                | میں تقتیم کرکے حکومت کی طرف سے وظیفہ مقرر          |
|          | M                              |                | کیا۔                                               |
| 1•       |                                |                | 😙 وظائف کا معیار اسلامی خدمات کے لحاظ سے مقرر      |
|          |                                |                | کیا۔                                               |
|          | ٥                              |                | 🕝 غزوه تبوک میں قیدی کافدیہ ایک دینار تھا۔ حضرت    |
|          |                                |                | عمر بناتھ نے مختلف ممالک کے لیے مختلف شرحیں        |
|          |                                |                | مقرر کیں۔                                          |
|          | 1•                             |                | 🐨 حضور ملکھیم نے خراج کی صورت میں مختلف            |
|          |                                |                | ۔<br>اجناس کی شرح مقرر نہیں گی۔ یہ حفرت عمر بغافتہ |
|          |                                |                | نے مقرر کی۔<br>تقریب میں مقرر کی۔                  |
| 14       |                                |                | 🕝 قاتل کو مقتول کے وریڈ سے محروم کیا۔              |
|          |                                |                |                                                    |

متفرقات

🕜 حج کے طواف سے رمل کو ختم کیا۔ 🕣 غزلوں میں عورتوں کا نام لینے یا ذکر کرنے کی ممانعت کی اور سزا کلاعلان کیا۔

نقشد بالا دیکھنے سے معلوم ہو تا ہے کہ درج ذیل ۱۴ امور ایسے ہیں جنہیں کسی ایک ہی نے بیان کیا۔ نمبرا

17 = ry 'ra 'rr 'rr 'rr 'rr 'r 'la 'im 'ir 'i - 'a 'm

اور درج ذیل ۸ امور پر کسی بھی دو کا اتفاق ہے۔

نمبر۲۵٬۵٬۲٬۱۲۱٬۲۱٬۵۱۸

اور مندرجہ ذیل ۵ امور تیوں نے بیان سیا ہیں۔ (م) نماز تراویج کی جماعت (٦) تجارت کے گھو اور پر زکوۃ (٨) دریائی پیدادار پر زکوۃ (۱۱) شراب کی تعزیر

میں اضافہ (۱۵) تین طلاق بیک مجلس کو تین شار کرنا۔

مندرجه بالاشرعي ترميمات كاجائزه

اب ہم ان تمام مندرجہ امور کانئ ترتیب سے جائزہ پیش کرتے ہیں۔ 🕦 تدبیری امور

تدبیری امور سے ہماری مرادیہ ہے کہ کسی امر کے متعلق شرعی تھم موجود ہے۔ لیکن دور نبوی میں اس کے اطلاق کا موقعہ نہ آیا۔ بلکہ بعد میں آیا تو اس پر شرعی تھم کا اطلاق کر دیا گیا۔ مثلاً۔

ا۔ گھو ڑول پر زکوۃ: عرب میں اونٹ ' بھیر بکری ' گائے وغیرہ تو تجارتی اغراض کے تحت پالے جاتے اور

بكثرت پائے جاتے تھے۔ لندا ان ير رسول الله الله على أكوة عائد كر دى۔ كھو رے عرب ميس بت كم ياب تھے جو تجارتی بنیادوں پر نہیں ہلکہ صرف رئیسانہ ٹھاٹھ کی نمائش کے طور پر ہی پالے جاتے تھے۔ جنگ بدر کے تین سو تیرہ مجاہدین کی سواریوں کا تناسب حفیظ جالند تقری مصنف شاہنامہ اسلام کے درج ذیل شعر سے خوب واضح ہو تاہے۔

> ستر اونث دو گھوڑے یہاں سیراب ہو جاتے عجابد بھی وضو کرتے، نماتے، عسل فرماتے

### نَيْرَ بِيْرِي بِي muha البير والمالية بالمالية البيرة والمالية المالية البيرة والمالية المالية المالية المالية

قرآن کریم نے جہاد فی سمیل اللہ کی غرض سے گھوڑے پالنے کی ترغیب دلائی۔ اور ایسے گھوڑے ہو جہاد کی غرض سے پالے جائیں یا صرف کسی فخص کے ذاتی استعال میں آنے والے جانور یا اشیاء ہمی ذکوۃ سے مشتیٰ ہوتی ہیں۔ ﷺ نکین جب دور فاروتی میں اسلامی مملکت کی حدود ان ممالک تک پہنچ گئیں جہاں گھوڑے تجارتی بنیادوں پر پالے جاتے اور کثیر مقدار میں پائے جاتے شے تو آپ نے ایسے گھوڑوں پر ہمی ذکوۃ عائد کر دی۔ اسی اصول کے مطابق جن ممالک میں بھینسیں تجارتی اغراض کے تحت پالی جاتی ہیں ان پر بھی زکوۃ عائد ہوگی۔ اور یہ کام عین سنت نبوی کے مطابق ہوگا۔ حالانکہ دور نبوی میں ایسی ذکوۃ کا سراغ بھی نہیں ملا۔ کیونکہ عرب میں بھینسوں کا وجود ہی نہ تھایا آگر تھا بھی تو بست قلیل مقدار میں تھا۔

۲۔ دریائی پیداوار پر ذکوة : بالکل یمی صورت حال دریائی پیداوار پر ذکوة عائد کرنے کی ہے۔ ذینی پیداوار پر ذکوة آیات قرآنی (۲:۲۲) اور سنت نبوی دونوں سے ثابت ہے۔ اب عرب میں ند دریا ہیں ند دریا کی پیداوار۔ للذا رسول اللہ کس چیز پر ذکوة عائد کرتے۔ تھم یہ ہے کہ پیداوار پر ذکوة عائد ہوگا۔ تو جہال کمیں دریا سندر ہوں کے دہاں دریائی یا سندری پیداوار ہوگی اس پر ذکوة عائد کرنا عین اتباع کتاب وسنت ہوگانہ کہ شری ترمیم۔

س۔ عشور: ای طرح ایک مسئلہ عشور کا ہے۔ جے آج کی زبان میں کشم ڈیوٹی کہتے ہیں۔ اس کا معنی محصول چنگی فلط ہے۔ حضرت عمر فاق نے یہ کشم ڈیوٹی بطور ایک عام فیکس کے نہیں بلکہ صرف ان غیر مسلم تاجروں پر لگائی تھی جو عرب میں یا اسلامی مملکت میں ان در آمد کرتے تھے۔ اور صرف اس لیے لگائی تھی کہ غیر مسلم ممالک نے پہلے مسلمان تاجروں سے اس قسم کا فیکس وصول کرنا شروع کر دیا تھا جس کے جواب میں علی سواء کے اصول کے مطابق غیر مسلم تاجروں پر بھی یہ فیکس فیل دیا تھا یہ مسئلہ تدبیر مملکت سے متعلق رکھتا ہے نہ کہ شریعت سے۔ پھراس سے کوئی شری تھم بھی مجروح نہیں ہو تا تو اسے "شری ترمیم" کیونکر قرار دیا جا سکتا ہے؟ رہا اس کی شرح کا مسئلہ تو ہر حکومت اس معاملہ میں آزاد ہے۔ کیونکہ یہ مسئلہ شری تو ہے نہیں جس کی شرح معین ہوتی ہے۔

۷۰. نومسلم کی جائیداد غیر منقوله: ای طرح آگر کوئی مسلمان حکومت کسی نومسلم کی غیر منقوله جائیداد کو کسی مسلمت کی بناء پر غیر منقوله جائیداد کو کسی مسلمت کی بناء پر غیر مسلموں کو دے کر اس کا کفاف وظیفه کی شکل میں اس نومسلم کو دے دے تو ہم نمیں سیجھتے کہ اس سے کونسا شرعی تھم مجروح ہوتا ہے جو اسے شرعی ترمیم کا نام دیا جائے۔ یہ ایک تدہیری مسئلہ ہے اور تدہیر بمیشہ پیش آمدہ معاملات کو مدنظر رکھ کرکی جاتی ہے اور ایسی تداہیر میں مختلف ادوار میں اختلاف بھی ہو تا۔ اختلاف بھی ہو تا۔

﴿ مزيد تفسيل كيلي ويكهي تنقيح الرواة في تخريج احاديث مكلوة. ج ٢ ص٥ مطبوعه كمتبه سلفيه شيش محل رود الهور.

### آئيدَ پُرويِوبِيوبِينِهِ بِيرِيهِ بِيرِيهِ بِيرِيهِ بِيرِيهِ بِيرِيهِ بِيرِيهِ بِيرِيهِ بِيرِيهِ بِيرِيهِ بِير

۵۔ خراج کی شرح: خراج کی صورت میں مختلف اجناس کی شرح سعین کرنا بھی تدہیرہ سے تعلق رکھتا ہے۔ اب قبلہ شاہ صاحب کو یہ اعتراض ہے کہ رسول الله طائعیم نے تو یہ شرح مقرر نہیں کی تھی۔ شاہ صاحب کو یہ تو بتانا چاہئے تھا کہ دور نبوی میں خراجی زمینیں کمال اور کون کون کی تھیں اور ان میں کیا بچھ فصلیں پیدا ہوتی تھیں جو آپ نے شرح سعین نہ فرائی۔ ظاہرہ کہ یہ موقعہ تو تب ہی آسکا تھا جب ایس خراجی زمینیں اسلامی حکومت کے ذیر افتدار آئیں جن میں مختلف شم کی اجناس بھی پیدا ہو تیں اور یہ دور دور فاروتی ہی ہے۔ دور نبوی یا صدیقی نہیں تھا۔ علاوہ اذیں حضرت عمر ناٹو کی مقرر کردہ شرحیں بھی کوئی شرع حیثیت نہیں رکھتیں۔ کیونکہ یہ سکلہ تدبیرے تعلق رکھتاہے۔

۲- ذکوۃ کے برابر جزیہ: بنی تغلب کے مطابہ پر جزیہ کی شرح کو ذکوۃ کے برابر کر دیتا بھی تدبیری امر ہے۔ ذکوۃ کا نصاب اور شرح ضرور غیر متبدل نہیں ہے۔ ایکن جزیہ کا نصاب اور شرح غیر متبدل نہیں ہے۔ صدر مملکت کو یہ افتیار ہے کہ وہ ایک ہی شہر کے بعض لوگوں ہے عام شرح سے زیادہ جزیہ وصول کرے اور بعض کمزور ونادار بچوں یا عورتوں ہے جزیہ کلینا ساقط کردے۔ وہ یہ بھی کر سکتا ہے کہ آگر اسے اعتاد حاصل ہو جائے تو ذمیوں سے فوجی خدمت کے بدلہ ان سے جزیہ ساقط کردے اور یہ بھی کہ اس کی شرح کو طالت کے مطابق ذکوۃ کی شرح سے زیادہ یا براجی کم کردے۔

ک۔ خطبہ جمعہ اور دو مری اذان: اذان کا مسئلہ اس لحاظ ہے تدبیری ہے کہ اذان کے متعلق دور نبوی میں باقاعدہ مجلس مشاورت قائم ہوئی تھی اور شری اس لحاظ ہے ہے کہ بالآ فراذان کے کلمات بذراید المام ہی طے ہوئے تھے۔ اب جمعہ کی اذان کی خصوصیت یہ ہے اس اذان کے بعد مجد میں جاکر خطبہ جمعہ سننا فرض اور دو مراکوئی بھی کام کاح کرنا حرام ہو جاتا ہے۔ للذا جیسا کہ شاہ صاحب نے وضاحت کر بھی دی ہے۔ جب دور عثانی میں مدینہ کی آبادی دور دور تک بھیل گئی اور یہ خطرہ پیدا ہو گیا کہ دور رہنے والے لوگ اگر اذان من کر چلیس تو ان کے مجد بہنچنے تک خطبہ جمعہ 'نماز جمعہ ختم ہی نہ ہو جائے اور لوگ بلا ارادہ ہی ایک گناہ کے مرتکب نہ ہوں۔ للذا ایک اہم دینی ضرورت کی خاطر حضرت عثان بڑا تھے۔ خطبہ جمعہ المائی تھے۔ ان میں کوئی ردو بدل نہیں کیا گیا۔ المائی تھے۔ ان میں کوئی ردو بدل نہیں کیا گیا۔

### 📆 امدادی امور

امدادی امور سے ہمارا مطلب ایس باتیں ہیں جن کے متعلق اصولی طور پر واضح احکام موجود ہیں اور انہیں واضح احکام کی تعمیل کو مزید تقویت پنچانے کے لیے کوئی قدم اٹھایا جائے۔ مثلاً:

٨/ا عربي غلام: اسلام غلاى كو ختم كرنا چاہتا ہے۔ اب ہروہ اقدام جو غلامى كو كم كرنے ميں معہ ثابت ہوگا۔

### آئيد بېرېښې muhan maddhibrary.ce

شرع ترمیم نہیں بلکہ امدادی امر ہوگا۔ چنانچہ حضرت عمر رہاتند کلا یہ اعلان کہ "آئندہ کوئی عرب غلام نہیں بن سکتا" ای قبیل سے تعلق رکھتا ہے۔

7/4 نماز جنازہ کی چار تکبیریں: ای طرح اسلام تفرقہ وانتشار کو شرک و کفر قرار دیتا اور شریعت کو تفاے رکھنے اور متحد رہنے کی سخت تاکید کرتا ہے۔ اب ہروہ بات جو مسلمانوں سے کسی اختلاف کو دور کر کے ان میں اتحاد کی فضا قائم کرے۔ وہ شرقی ترمیم نہیں بلکہ کتاب وسنت کا اتباع ہوگا مثلاً حضرت عمر بٹائٹو نے نماز جنازہ میں چار تکبیروں پر اجماع کرایا (یہ بھی واضح رہے کہ صحابہ کرام کے اجماعی فیصلے بذات خود شرقی جمت ہوتے ہیں۔ ان پر شرقی ترمیم کا اطلاق ہو ہی نہیں سکتا) اس اجتماع صحابہ میں جو بات زیر بحث آئی وہ یہ تھی کہ رسول اللہ کی زندگی کا آخری عمل کیا تھا۔ جب یہ معلوم ہوگیا کہ آپ نے سب سے آخر میں جو نماز جنازہ پڑھائی اس میں چار تکبیریں ہوئیں تو چار تحبیروں پر سب صحابہ نے اجماع کر لیا۔ اس اجماع کی بنیاد اتباع سنت ہی تھی۔

۱۳/۱۰ نماز تراوی کی جماعت: صنرت عمر بنافو رمضان میں عشاء کے بعد مبحد گئ تو دیکھا کہ بہت سے لوگ فرداً فرداً یا مختلف چھوٹی چھوٹی ٹھوٹی شکل میں نماز تراوی ادا کر رہے ہیں۔ آپ نے اس انتشار کو ختم کر کے اتحاد کی فضا پیدا کرنے کے لیے ایک ہی جماعت کا تھم دے دیا اور حضرت ابی بن کعب بنافو کو امام مقرر کر دیا۔ تاہم آپ نے یہ تھم نہیں دیا کہ رمضان کا پورا مہینہ اس جماعت تراوی کا الترام کیا جائے۔ آپ کا تھم صرف یہ تھا کہ مبحد میں کئی چھوٹی چھوٹی جھتیں ہونے ہے یہ بہترہ کہ جماعت ایک جماعت ایک ہو اور یہ بات سنت رسول کے عین مطابق تھی۔ کیونکہ جن تھی اور بار تمام نماز تراوی اللہ نے نماز تراوی صحابہ مقتدی ہوتے تھے۔ اور بار تمام نماز تراوی ادا کرنے والے صحابہ مقتدی ہوتے تھے۔

رمضان کا پورا ممینہ نماز تراویح کا التزام دراصل مسلمانوں کا اپنا پیدا کردہ ہے۔ خصوصاً حفاظ کرام کو میہ لالچ ہو تا ہے کہ اس طرح وہ پورا قرآن التزام کے ساتھ سنا سکتے ہیں۔ حضرت عمر بٹاٹنو کا قطعاً میہ تھکم نہ تھا کہ بلاناغہ پورا رمضان نماز تراویح کی جماعت ہوا کرے۔

پھر حضرت عمر بڑاتو کے اس علم پر صحابہ کا اجماع بھی نہ ہوا۔ حتیٰ کہ خود حضرت عمر بھی شامل نہ ہوتے تھے۔ بخاری کی جس روایت میں آپ کا بہ علم ندکور ہے۔ اس میں بید الفاظ بھی ہیں کہ دو سرے روز پھر حضرت عمر بڑاتو آئے اور ایک ہی جماعت و کھ کر خوش ہوئے اور نیز فرمایا آگر بید لوگ جس وقت نماز پڑھ رہے ہیں سو جاتے۔ اور جب سوتے ہیں اس وقت بید نماز پڑھتے تو زیادہ بہتر تھا اس سے صاف واضح ہے کہ خود حضرت عمر بڑاتو بچھلی رات نماز تراوی ادا فرماتے تھے..... اور باجماعت نماز میں شامل نہیں ہوتے تھے۔ موطا امام مالک کی روایت کے مطابق آپ نے جب نماز تراوی کی جماعت کا تھم دیا تو گیارہ رکعت

مَا اللَّهُ بُهُ www.muhan<u>imfad</u>ilibrary.com المُعَالِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

(یعنی و تر سمیت) کا ہی تھم دیا تھا۔ موطا ہی میں بزید بن رومان کا بید اثر بھی موجود ہے کہ دور فاروقی میں بعض صحابہ ۱۳ رکعت (بمعہ وتر) نماز تراوی پڑھے تھے۔ بید صحابہ کا اپنا طرز عمل تھا۔ حضرت عمر بڑھے کا تھم نہ تھا۔ سنت نبوی سے ۱۱ رکعت ہی ثابت ہیں۔

2/1/ غزل میں عورت کا نام: اسلام فاقی کا سخت دستمن ہے۔ اور ان تمام محرکات کا بھی جن سے فحاقی کو کئی نہ کئی طرح فردغ حاصل ہو تا ہے۔ مرفق نے اگر غزلوں میں عورتوں کا نام ذکر کرنے پر سزا مقرر کی تو ان کا یہ اقدام کتاب و سنت کے عین مطابق تھا۔ ب قبلہ جعفر شاہ صاحب کو اعتراض یہ ہے کہ کعب بن مالک کے قصیدہ نعتیہ "بانت سعاد" کی تشبیب ایک عور "سعاد" ہے ہی شروع ہوتی ہے اور اسے سب سے بہتر نعتی نبوی میں شار کیا جاتا ہے۔ تو عمر بڑا تو نے ایک بات پر کیوں سزا مقرر کردی جس کے متعلق حضور باتی ہے بھی نہیں کما تھا۔ اس کچھ بھی نہ کہنے ہے وہی خود بخود اس طرف نتقل ہوتا ہے کہ یہ قصیدہ نبی بائی ہے سامنے غالبا پڑھا ہی نہیں گیا تھا۔ قبلہ شاہ صاحب نے اس کا کوئی ایبا حوالہ درج نہیں فرمایا کہ اس کی شخیق کی جا عتی۔ اگر بغرض تسلیم یہ فابت ہو بھی جائے کہ یہ قصیدہ آپ کے سامنے پڑھا گیا اور آپ نے سکوت فرمایا۔ اس کی نہ شخسین فرمائی نہ نہ مت تو بھی حضرت عمر بڑا تو کا یہ فعل سامنے پڑھا گیا اور آپ نے سکوت فرمایا۔ اس کی نہ شخسین فرمائی نہ نہ مت تو بھی حضرت عمر بڑا تو کا یہ اقدام قرآن کریم کی اصولی تعلیم کا موید ہے۔

### 🕝 مغالطے

مغالطے سے مراد ایسے امور ہیں جن کی ابتداء کو غلط طور پر حفرت عمر بناتھ کی طرف منسوب کر دیا گیا ہے۔ جب کہ حقیقتاً ان کی ابتدا دور نبوی میں ہی ثابت ہے۔ ایسے امور کو یا تو قبلہ شاہ صاحب اور پرویز صاحب کی لاعلمی پر محمول کیا جا سکتا ہے یا تجاہل عارفانہ اور مغالطہ آفرین پر۔

ساا/ا صبح كي نماز مين الفاظ الصلوة حير من النوم" : حضرت عمر بنائد كا اضاف نهيل بلك به الفاظ دور

### 

نبوی میں بھی کے جاتے تھے۔ اس سلسلہ میں درج ذیل احادیث ملاحظہ فرمائے۔

حضرت ابو محذورہ کہتے ہیں کہ میں رسول اللہ سٹھیلم کے زمانہ میں اذان کمتا تھا اور فجر کی اذان میں حی
 علی الفلاح کے بعد میں کمتا "الصلوة خیر من النوم" (نسانی' کتاب الاذان ' باب التنویب فی اذان الفجر)

2 اننی محذورہ سے موطاامام مالک میں ایک روایت یول ہے:

"میں لڑکا تھا۔ میں نے حسنین کے روز رسول اللہ کے سامنے فجر کی اذان دی۔ جب میں حسی علی الفلاح پر پنچا تو آپ ملی کے روز رسول اللہ الصلوة خیر من النوم" کا کلمہ ملا دے۔" (موطا امام مالک مترج، من ۵۰، مطبوعہ اسلامی اکیڈی، اُردو بازار، لاہور۔)

3 حضرت بلال بڑا تھ سے روایت ہے کہ وہ نماز صبح کی خبر کرنے کے لیے رسول اللہ التی تیا کے پاس آئے تو لوگوں نے کما کہ آپ سو رہے ہیں۔ تو بلال بڑا تھ کے کما المصلوة حیو من النوم اس کے بعد فجر کی ازان کے لیے یہ کلمہ مقربے کیا گیا اور ایسا ہی تھم باقی رہا۔ " (حوالہ ایضاً)

اب جس روایت سے بیہ مغالطہ پیرا ہوا کہ الصلوۃ خیر من النوم کے الفاظ حضرت عمریٹائٹو نے برمھائے تھے وہ یوں ہے:

"امام مالک کو یہ بات پنچی که حضرت عمر تنافل کے پاس موذن نماز صبح کی خبر کرنے کو آیا تو حضرت عمر تنافل کو سو آپاکر "الصلوة خیو من النوم یا امیر النومنین" کما۔ حضرت عمر النافی نے کما اس کلے کو صبح کی اذان میں کما کرو۔ " پھر ساتھ ہی اس کی وضاحت تھی کر دی گئی ہے کہ "حضرت عمر بنافل کا مطلب یہ تھا کہ اس کلمہ کے کہنے کا اصل موقع صبح کی اذان کے اندر ہے نہ کہ اذان سے باہر کیونکہ اذان کے بعد کمی کے پاس جا کر یہ کلمہ کمنا (جیسا کہ بعض امراء وحکام کی آرزو ہوتی ہے) قطعاً درست نہیں اور یہ کلمہ دور نہوی میں صبح کی اذان میں ہی کما جاتا تھا۔ " (حوالہ الیناً)

حضور ملٹی کیا نے اس چور کو کوئی سزا نہیں دلوائی۔ بلکہ خود کھیت والے نے اس کا کپڑا بھی واپس کیا اور (مار کے بدلی بہت ساغلہ بھی دیا (اسلام دین آسان ص۳۵۹)

اب ہم نہیں مجھتے کہ اگر ای بنیاد پر حضرت عمر یٹافھ نے قحط کے زمانہ میں چوری کی حد موقوف کر دی

المَيْرُبُّ بِهُ الْهُهُ الْهُهُ الْهُهُ الْهُهُ الْهُهُ الْهُهُ الْهُهُ الْهُهُ الْهُهُ الْهُمُ الْهُ الْهُمُ

توبه "شرى ترميم" كسي بن كى؟

۵۱/۳ غیر شادی شده کی سزائے زنا: جناب جعفر شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ حضرت صدیق اکبر مُنافِحه کے عمد تک غیرشادی شدہ کی سزا کے سو کوڑے کے ساتھ ملک بدری بھی تھی کیکن حضرت عمر بڑاٹھ نے اینے دور میں ملک بدری کو روک دیا۔" (اسلام دین آسان ص10)

قبلہ شاہ صاحب نے اس دعویٰ کے لیے کوئی حوالہ قلمبند نہیں فرمایا۔ اب ہم بخاری کی ایک روایت پیش کرتے ہیں جس سے معلوم ہو تا ہے کہ شاہ صاحب کا دعویٰ برخود غلط ہے زید بن خالد جہنی کہتے ہیں کہ: السَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَأْمُرُ فِيْمَنْ زَنَا " "میں نے رسول اللہ سٹائیل سے سنا۔ آپ اس شخص وَلَمْ يُحْصِنُ جَلْدُ مِاتَةٍ وَتَغْرِيْبُ عَام قَالَ ﴾ كے ليے بوكوارا ہوكر زناكرے' موكوڑے لگانے اور ابْنُ الشَّهَابِ فَأَخْبَرَنِيْ عُرْوَةً بْنِ الرُّبَيْرِ الكِسال كى جلاد طنى كا تعم ديت تھے۔ (اى سند سے) أَنَّ عُمَر بْنُ الْخَطَّابَ غَرَّبَ ثُمَّ لَمْ تَزَلْ ابن شماب نے کما کہ مجھے عروہ بن زبیرنے خروی کہ تِلْكَ السُّنَةَ (بخاري، كتاب المحاربين، بَاب حضرت عمر و النون نے جلا وطن کیا۔ پھر میں طریقہ جاری البكران يجلدان وينفيان) ہوگیا۔"

اب دیکھئے ایک طرف جعفر شاہ صاحب کی بے حوالہ روایت ہے کہ عمر نے جلاو طنی کی سزا موقوف کردی دو سری طرف بخاری کی متند اور باحوالہ حدیث ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ عمر نے جلاوطنی کی سزا دی۔ پھربعد میں یمی دستور چل نکلا۔ اب ان میں سے آب جو جاہے سلیم کر لیجے۔ دراصل کوارے کی سزا سے جلاوطنی کو موقوف کرنا حنفیہ کامسلک ہے جسے غلطی سے بھرِی طرف منسوب کر دیا گیا ہے۔

ام ولد کی فروخت پر پابندی: جهاں تک ام ولد کی خرید و فروخت پر پابندی کا تعلق ہے تو یہ پابندی عمر نے نہیں ل<del>گائی تھی' بلکہ سنت نبوی ہے <sup>©</sup> ہی ہیہ تھم ثابت ہے</del>۔ اس سلسلہ میں مندر جہ ڈاکی احادیث ملاحظہ فرمایئے:

﴿ عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْكَ قَالَ: مَنْ " أين عباس فَيَظ كت بين كه رسول الله النَّايَا نَـ وَطِیَءَ أَمَتَهُ ۚ فَوَلَّٰدَتْ ۚ لَهُ ۚ فَهِيَ مُعْتَقَةٌ ۚ عَنْ فَرِمايا جِس فَحْص نِے اپنی لونڈی سے مباشرت کی پھر دُبُورِ»(احمد ابن ماجه بحواله نبل اس سے اس کا بچه پیدا مو گیاتو وہ لونڈی اس فخص ے مرنے کے بعد آزاد ہوگئی۔"

"ابن عباس رضى الله عنه كمت بيس كه ميس في رسول الله ملتيكيم ك باس ام ابرائيم (ماريه قبطيه) كاذكر كياتو آپ ساڑیا نے فرمایا اس کا بچہ اس کی آزادی کا سبب بن گيا۔ "

«عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ قَالَ ذَكَرْتُ أُمَّ اِبْرَاهِيْمَ عِنْــٰذَ رَسُــوْلِ َاللهِ ﷺ فَقَــالَ اِعْتَقَهَــا وَلَكَهَا»(دارقطني بحواله أيضا)

الأوطار٢/ ٢٢١)

<sup>🕥</sup> الیا معلوم ہوتا ہے کہ حارے ان کرم فراؤل کی معلومات کا منتی شبلی نعمانی کی تصنیف ہے اس سے آگے تحقیق کی منردرت نهیں سمجھی گئی۔

ناع مدیث www.myhammadilibrary،comi

﴿ عَنِ ابْنِ عُمَرَ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ آلَهُ نَهٰى عَنْ بَيْعِ أُمَّهَاتِ الأَوْلاَدِ وَقَالَ لاَ يُبَعْنَ

وَلاَ يُوْهِبْنَ وَلاَ يُوْرِثْنَ يَسْتَمَتَّعُ بِهَا السَّيِّدُ مَا دَامَ حَيًّا وَإِذَا مَاتَ فَهِيَ خُرَّةٌ» (مؤطا امام مالك، دارقطني بحواله أيضا)

2// نتا بالجبراور عورت کی سزا: پرویز صاحب فرماتے ہیں کہ قرآن میں زناکی سزا تو موجود ہے لیکن زنا بالجبرک سزا کے سلسلہ میں قرآن میں کوئی صراحت ہے نسیں۔ یہ حضرت عمر بناتھ کے فقہ فی القرآن کا کمال ہے۔ کہ آپ نے ایسی عورت کو سزا نہیں دی۔ (شہکار رسالت ص۹۵) طالا نکہ حقیقت یہ ہے کہ اس معالمہ میں بھی حضرت عمر بناتھ نے سنت نبوی ہی کی پیروی کی تھی۔ ترفدی کی درج ذیل احادیث ملاحظہ فی ایسی

لونڈی آزاد ہے۔"

دور نبوی ساتی میں ایک عورت (صبح کی) نماز کے ارادہ

ے نکلی۔ اے ایک آدمی ملا جس نے اے نگا کیا پھر

اس سے حاجت پوری کی وہ عورت چینی تو وہ چلا گیا۔

ریک اور آدمی اس عورت کے پاس سے گزرا تو اس
عورت نے کہا اس آدمی نے مجھ سے یہ یہ کام کیا ہے۔
پھروہ مماجر کی ایک جماعت کے پاس سے گزری وہ
اس آدمی کو رسول اللہ ساتی کے پاس سے گزری وہ
جب آپ ساتی کے اس مرد کو شکسار کرنے کا تھم دیا تو

اس عورت کے خاوند نے کہایا رسول اللہ! میں اس کا خاوند ہوں۔ رسول اللہ نے اس عورت سے کہا چل

عِادُ الله نے تحقیے معاف رکھاہے۔

فَقَضٰى حَاجَتَهُ مِنْهَا فَصَاحَتْ فَانْطَلَهَمَ وَمَرَّ بِهَا رَجُلٌ فَقَالَتْ اِنَّ ذَٰلِكَ الرَّجُلَ فَعَلَ بِيْ كَذَا وَكَذَا وَمَرَّتْ بِعَصَابَةِ مِنَ الْمُهَاجِرِيْنَ . . . فَاتَوْا بِهِ رَسُوْلَ اللهِ ﷺ فَلَمَّا أَمَرَ بِهِ لِيُرْجَمَ قَامَ صَاحِبُهَا الَّذِيْ وَقَعَ عَلَيْهَا فَقَالَ يَارَسُوْلَ اللهِ ﷺ أَنَا صَاحِبُها فَقَالَ لَهَا إِذْهَبِيْ فَقَدْ غَفَرَ اللهُ لَكِ»(ترمذي أبواب الحدود، باب ما جاء في المرأة إذا استكرهت بالزنا)

«أَنَّ امْرَاةً خَرَجَتْ عَلَى عَهْلِي النَّبِيِّ ﷺ

تُريْدُ الصَّلْوةَ فَتَلَقَّاهَا رَّجُلُّ كَ كَلَّهَا

اسی مضمون کی حدیث سنن ابن ماجه "کتاب الحدود" أردو ترجمه مکتبه سعودیه کراچی" ص:۱۱۳ پر موجود ہے.

1/1۸ قاتل محروم الارث ہے: ای طرح پرویز صاحب نے فرمایا کہ "قرآن کریم نے ترکہ کی تقییم کے سلسلہ میں وارثوں پر کوئی شرط نہیں لگائی۔ لیکن حضرت عمر بڑائن نے یہ فیصلہ کیا کہ "قاتل مقتول کا وارث نہیں ہو سکتا" آپ نے دیکھا کہ اس فیصلے سے کتنے برے فقنے کا دروازہ بند کر دیا گیا ہے جس کی رو سے ہمارے ہاں جائیدادوں کی خاطر آئے دن قتل ہوتے رہتے ہیں۔ حضرت عمر بڑائن کے اس فیصلہ سے یہ بھی

ميت كنا المالية به Www.filuhamimadillibrary.com

مستنط ہوا کہ اسلامی حکومت قرآن کریم کے کسی مطلق حکم کو (یعنی جس میں کوئی شرط عائد نہ کی گئی ہو) مقید کر سکتی ہے۔ یعنی عندالضرورت اس پر شرائط عائد کر سکتی ہے۔" (ایسنا مین ۹۵)

اب آگر پرویز صاحب حدیث کو ناقابل اعتباسی کر اس طرف توجہ ہی نہ فرمائیں تو ان پر حقیقت کیو کر مشخف ہو سکتی ہے جو بیے ہے کہ قاتل کا مقتول کے وارث نہ ہونے کا اصول حضرت عمر بڑاتو کی تفقہ فی القرآن کا بتیجہ نہیں۔ بلکہ حضرت عمر بڑاتو نے سنت رسول کی اتباع فرمائی تھی۔ اب درج ذیل احادیث ملاحظہ فرمائے لطف کی بات بیہ ہے کہ پہلی حدیث کے راوی بھی خود حضرت عمر بڑاتو ہیں۔

ا عَنْ عُمَرَ قَالَ سَمِعْتُ النَّبِيِّ عَلَيْهِ يَقُولُ: "خَفْرت عَمِرَ اللهِ كَمْ مِن كَهُ مِن فَهِ رسول الله النَّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

اعَنْ عُمَرِو بْنِ شُعَيْبِ عَنْ اَبِيْهِ عَنْ "عمرو بن شعيب الني باپ سے وہ اپنے واوا سے وہ الني واوا سے وہ الني حَرايا النّبِي عَنْ النّبِي اللّبِي اللّبِي

2/19 اسیروں کا فدید: قبلہ جعفر شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ "غزوہ ہیں کے میں حضور ملاہیم نے ہرقیدی کا فدید ایک دینار مقرر فرمایا۔ لیکن حضرت عمر بڑاتھ نے مختلف ممالک میں مختلف شرحیں مقرر فرمائیں۔ اب دیکھئے کہ جوک کی نہ جنگ ہوئی نہ کوئی کافر قیدی <sup>©</sup> بنایا گیا۔ بھرنہ معلوم قبلہ شاہ صاحب نے یہ بے حوالہ روایت کیوں درج فرما دی ہے۔ کہ جوک کے قیدیوں کے لیے حضور نے ایک <sup>©</sup> دینار فدید مقرر کیا تھا؟ فدید لین درج فرما دی ہے۔ کہ جوک کے قیدیوں کے لیے حضور نے ایک <sup>©</sup> دینار فدید مقرر کیا تھا؟ فدید لینے کا قصہ صرف اسار کی بدر کے سلسلہ میں بیش آیا تھا۔ لیکن اس وقت بھی کوئی مخصوص رقم متعین نہ کی گئی تھی۔ بعض نادار اور اور پڑھے لکھے کافروں کا فدید یہ طے ہوا تھا کہ وہ دس مسلمانوں کو لکھنا پڑھنا سکھا دیں۔ بعض نادار اور ان پڑھ کافروں کو اس وعدہ پر بھی چھوڑ دیا گیا تھا کہ وہ آئندہ کافروں کے ساتھ جنگ میں شریک نہ ہوں گے۔ حضرت عباس سے معمول سے بہت زیادہ رقم فدید کے طور پر لی گئی۔ ساتھ جنگ میں شریک نہ ہوں گے۔ حضرت عباس سے معمول سے بہت زیادہ رقم فدید کے طور پر لی گئی۔

<sup>🕥</sup> رحمة اللعالمين 'ج: ۲ م ص: ۲۰۲ از قاصی سلمان منصور بوری مطبوعه غلام علی ایند سزلابور-

ہے جنگ جوک کے اسیروں اور ان کے فدیہ کی شرح کا قصہ بھی شبلی نعمانی کی تصنیف الفاروق ہے بلا تحقیق
 درج کر دیا گیا ہے۔

### ا آئيد www.mujtammadhlibrary وارع مديث

کونکہ یہ بہت مالدار تھے۔ وقس علی ہذا۔ اب آگر حضرت عمر بڑاٹھ نے مخلف ممالک میں فدید کی مخلف شرحیں مقرر فرمائیں تو اس سے کونمی سنت رسول یا شرعی حکم مجروح ہوا تھا؟ جس کی بناء پر حضرت عمر بڑاٹھ کے اس فیصلہ پر بھی "شرعی ترمیم" کا اطلاق ہو سکے۔

۸/۲۰ طواف اور رمل : پرویز صاحب کتے ہیں کہ سنت رسول یہ تھی کہ طواف کے پہلے چکروں ہیں ذرا تیز چلا جائے۔ (رمل کیا جائے) اور یہ اس لیے تھا کہ کفار مکہ نے کہا کہ یثرب کی آب وہوا نے مسلمانوں کو کمزور کر دیا۔ تو آپ نے رمل اس لیے تجویز فرمایا کہ کافروں کو اچھی طرح معلوم ہو جائے کہ مسلمان ہر گز کمزور نہیں ہوئے۔ لیکن حضرت عمر رفاہو نے اپنے ذمانہ میں کہا۔ کہ اب جمیں ایسا کرنے کی کیا ضرورت ہے۔ نہ وہ حالات رہے 'نہ وہ مصلحت نہ وہ مخالفین رہے نہ ان کا طنز اب جمیں معمول کے مطابق طواف کرنا چاہیے۔ " (شہکار رسالت ص ۲۷۹)

پروبز صاحب نے جو کچھ فرمایا بجا فرمایا۔ لیکن حدیث کا آخری حصہ چھوڑ گئے جو یوں ہے:

روير عاصب عبوبه مويوب مويوب عن مدين ما من من من المواد اور المواد اور المواد اور المواد المو

ریجود راصعه بودارد، کمر میں معبد بعوان مسلمی میں رسول القد مراقیم کے عمد میں بجالانے ہے۔ الاخبار، کتاب الحبح، بـاب طـواف القـدوم والرمل...)

اس مضمون سے ایک دوسری ملتی جلتی حدیث کے راوی ابن عباس منطقا ہیں کہ حضرت عمر رہ اللہ نے بول فرمایا تھا:

﴿ وَقَدْ اَهْلَكَهُمُ اللهُ تَعَالَى ثُمَّ قَالَ شَيْءٌ "اور الله نے کفار و مشرکین کو توہلاک کر دیا ہے پھر کما صَنَعَهُ رَسُولُ اللهِ ﷺ فَلاَ نُحِبُ اَنْ جرالی چیز جے رسول الله ما ﷺ بجالائے ہم نہیں نَتْرُکُهُ ﴾

يه روايت احمه ' بزار ' حاكم بيهتي اور نسائي مين باختلاف الفاظ موجود ہے۔ (نيل الاوطار شرح منتقى الاخبار ' باب ايضاً)

اب دیکھئے ہمارے یہ دوست کہتے ہیں کہ حضرت عمر رہ اللہ حالات کے بدلنے سے سنت رسول میں تبدیلی کر لیتے تھے۔ مگر حضرت عمر رہ اللہ خود یہ فرما رہے ہیں۔ کہ اگر چہ حالات بدل چکے ہیں۔ تاہم ہم الیم کوئی چز نہیں چھوڑ سکتے جے رسول اللہ ملتی کیا نے سرانجام دیا تھا۔ اب آپ خود ہی فیصلہ کر لیجے کہ ان متضاد باتوں میں کس کی بات زیادہ قائل اعتماد ہو سکتی ہے۔

حضرت عمر رہا تھ کے اتباع سنت کا یہ حال تھا۔ کہ اگر وہ کسی کام کو بالکل بے کار اور عبث سبجھتے پھر بھی

آئينَةِ رَبِيرِينِ مَدِيثُ اللهِ www.muhammadilibrary.com

آگر انہیں یہ معلوم ہوتا کہ رسول اللہ مٹھیلے نے فی الواقع ایبا کما تھا۔ تو اپنی عقل ودانش کو رد کر دیتے اور سنت رسول کی اتباع کرتے اور خان سے اقرار بھی کرتے کہ آگر چہ مجھے یہ کام عبث معلوم ہوتا ہے۔ میں اے صرف اس لیے سرانجام دیتا ہوں کہ رسول اللہ مٹھیلے نے یہ کام کیا تھا چنانچہ جج کے دوران حجراسود کو مخاطب کر کے آپ نے فرایا:

اعَنْ عَابِسٍ بْنِ رَبِيْعَةَ قَالَ رَآيْتُ عُمَرَ "عابس بن ربيد رُفاتِ كُمْ مِي كَهُ مِي كَهُ مِي كَ عَمْرت عمر يُقَبَّلُ الْحَجَرَ وَيَقُولُلُ إِنِّيْ لاَعْلَمُ إِنَّكَ يَثْاثِهُ كُو دَيْهَاكُه جَرَاسُود كو بوسه وے رہے تے اور حَجَرٌ مَا تَنْفَعُ وَلاَ يَضُرُ وَلَولًا أَنَّيْ رَآيْتُ كَتَ تِنْ "مِيل جانتا ہول۔ تو ايك پَتِرہے جو نہ نفع رَسُولُ الله وَ الله وَ الله عَلَيْ يُقَبِّلُ مَا قَبَلْتُكَ » (متفق عليه وے سَلَا ہے نہ نفصان اور آگر مِيل نے رسول الله بحواله مشكوة، كتاب المناسك بهاب دخول مكه من الله على بوسه ويتے ہوئے نہ ويكھا ہو آتو مِيل تجھے والطواف فصل ثالث)

# متوازی فضلے 🗞 متوازی فضلے

متوازی فیصلے سے ہماری مراد ہے ہے کہ رہل اللہ نے ایک سنت جاری فرمائی کیکن عمر مزادہ نے اس سنت کے علاوہ کوئی دو سرا ایسا طریقہ اختیار فرمایا جو کے آن کریم یا سنت نبوی سے ہی استباط کیا گیا تھا مثلاً:

٣/٣١ عراق كى مفتوحه زمينوں كو قومى ملكيت ميں لينا: ﴿ واقعه كو منكرين حديث برے شدو مد سے پیش كر كے بيد فابت كياكرتے بيں كه سنت رسول ايك بدلنے والى چیز ہے۔ ورنه حضرت عمر بنا تھ سنت رسول كے خلاف كيسے زمينوں كو قومى تحويل ميں لے سكتے تھے؟

ہم اس کے جواب میں صرف اتنا عرض کریں گے کہ شریعت صرف سنت رسول کا نام نہیں بلکہ کتاب وسنت کا نام ہے۔ رسول اللہ نے مجاہدین میں خیبر کی زمین تقیم کی تھی تو وہ بھی ایک آیت کی رو سے ایسا کیا تھا کہ اموال غنیمت میں سے پانچواں حصہ بیت المال کا باتی سب مجاہدین کا ہے اور عمر تنافیز نے جو مفتوحہ زمینوں کو قومی ملکیت میں لیا تھا۔ تو وہ بھی ایک آیت کے عکرے وَ اللّٰذِینَ جَاءُوْ مِنْ بَعَدِهِمْ (۱۰:۵۹) کی رو سے کیا تھا۔ اس اجمال کی تفصیل کو پرویز صاحب نے بھی شاہکار رسالت ص ۱۹-۹۲ پر "قرآن سے استباط میں جانے کی ضرورت نہیں۔

حضرت عمر تظاهی کے اس قرآنی استباط کو چونکہ تمام صحابہ نے درست تسلیم کر لیا تھا لہذا یہ فیصلہ بھی جست شرعیہ کے مقام پر آگیا۔ اب صورت یہ ہوئی کہ حالات کے نقاضا کے ماتحت اور آیت قرآنی کے مطابق رسول اللہ ملٹی کیا نیم نظیم کی اور حالات کے ماتحت اور ایک آیت قرآنی کے مطابق حضرت عمر بڑا تو نے عراق کی زمین موجی تو می سول میں لے لیں۔ لہذا آئندہ بھی ہراسلامی حکومت کے مطابق حضرت عمر بڑا تو کے عراق کی زمینیں قومی تحویل میں لے لیں۔ لہذا آئندہ بھی ہراسلامی حکومت ان دونوں فیصلوں میں سے جو بھی اسے سازگار ہو اختیار کر سکتی ہے۔ حضرت عمر بڑا تو کے اس اقدام پر

www.muhammadilibrary.com المنية برويزيت معرض وفاع مديث

"شرعی ترمیم" کا اطلاق اس لیے نمیں ہو سکتا کہ یہ ایک متوازق صورت ہے جو قرآن کریم ہی سے مستبط ہے اور چونکہ اس پر صحابہ کا اجماع ہوگیا۔ یعنی تمام صحابہ نے آپ کے قرآنی استباط کو درست تسلیم کرلیا تھا۔ للذا یہ شرعی ججت اور ایک متوازی صورت بن گئی۔

۳/۲۲ شراب کی تعزیر میں اضافہ: اس فیصلہ کی دو حیثیتیں ہیں ایک یہ کہ یہ فیصلہ آر ڈی نینس کی صورت میں نافذ کیا گیا۔ اس لحاظ ہے اس کی حیثیت وقتی اور عارضی ثابت ہوتی ہے۔ دوسرے یہ کہ یہ فیصلہ مجلس شوری میں بالا جماع طے پایا تھا کہ شرابی کو ۲۰ کے بجائے ۸۰ کو ڑے لگائے جا کیں۔ دلیل یہ تھی کہ اکثر شرابی بدست ہو کر تہمت تراشیاں کرنے گئے ہیں۔ اس لحاظ ہے اس فیصلہ کی حیثیت شرعی حجت کی بن جاتی ہے۔ تو جس طرح مفتوحہ زمین مجاہدین میں تقسیم کر دینا بھی شرعی فیصلہ ہے اور قوی تحویل میں کے لینا بھی۔ ای طرح مجرم کے طالت کے نقاضا کے مطابق اور جرم کی نوعیت کے پیش نظر ۲۰ کو ڑے لگانا میں شرعی فیصلہ ہے اور ۸۰ کو ڑے لگانا بھی۔ اس لیے حضرت عثان نے مختلف او قات میں ان دونوں پر عمل کیا تھا۔

### ده ورست اجتهادات

درست فیصلوں سے ہماری مراد حضرت عمر بنگھ کے ایسے فیصلے ہیں۔ جو حالات کے مطابق درنست بھی تھے اور ان سے کوئی شرعی تھم مجروح بھی نہیں جو تا مثلاً

۳۳/۲۲ کتابیہ عورت سے نکاح: کتابیہ عورت سے نکاح کا بھاز قرآن کریم سے البت ہے۔ تاہم بہ اجازت ہی ہے۔ تکم سیس اور الی اجازت کو خلیفہ وقت وقتی مصالح کی خاطر مطلوبہ عرصہ کے لیے ختم بھی کر سکتا ہے اور الیے فیصلہ کی حیثیت محض وقتی فیصلے یا آرڈی نینس کی ہوتی ہے۔ چنانچہ اس آرڈی نینس کے نفاذ کی وجہ سے جس میں جعفر شاہ صاحب اور پرویز صاحب دونوں نے وضاحت فرمادی ہے کہ "اس نکاح کی اجازت کی وجہ سے کتابیہ عورتوں سے نکاح کا رواج پڑگیا۔ جس سے نئے نئے فتنے ابھرنے کا اندیشہ ہوگیا تھا" اندریں صورت حال حضرت عمر بڑاتھ کا یہ فیصلہ یا آرڈی نینس درست معلوم ہوتا ہے۔ تاہم جب حضرت عمر بڑاتھ نے حضرت عمر بڑاتھ کو رز عراق کو اس کی اطلاع دی تو انہوں نے حضرت عمر بڑاتھ سے کہا بہت جو پوچھی وہ یہ تھی کہ یہ شرعی تھم ہے یا آپ کی ذاتی رائے۔ حضرت عمر بڑاتھ نے کہا۔ یہ میری ذاتی رائے۔ حضرت عمر بڑاتھ بن یمان نے کہا۔ آپ کی ذاتی رائے کی پابندی ہم پر کوئی ضروری نہیں۔ پنانچہ اس ممانعت کے باوجود لوگوں نے کشرت سے شاویاں کیں۔

البت ب مسئلہ قابل غور ہے کہ کتابیہ عورت سے نکاح پر پابندی کس خلیفہ راشد نے نگائی؟ اس سلسلہ میں جعفر شاہ صاحب کے بیانات متضاد ہیں۔ اسلام دین آسان کے صفحہ نمبر۱۹ پر آپ فرماتے ہیں کہ یہ پابندی

www.muhammadilibrary.com المُصَدِّعُ وَالْمُ عَدِيثُ اللهِ اللهِ

حضرت علی مٹائٹو نے نگائی تھی۔ مگر مقالات کے ص ۹۹ پر آپ فرماتے ہیں کہ:

اب چو تکہ پرویز صاحب بھی اس پابندی کو حضرت عمر بناتھ سے ہی منسوب کرتے ہیں (شہکار رسالت ص ۲۷۹) للذا یمی قول رائج معلوم ہوتا ہے کہ شاہ صاحب نے غالبا شرعی ترمیم کرنے والے خلفائے راشدین کی تعداد میں اضافہ کی خاطر اس پابندی نکاح کو حضرت علی بناٹھ کی طرف

کرنے والے خلفائے راشدین کی تعداد میں اضافہ کی خاطر اس پابندی نکاح کو حضرت علی بٹاٹھ کی طرف منسوب کر دیا ہے۔ بسرحال جو کچھ بھی ہوا۔ یہ ایک وقتی فیصلہ تھا شریعت کا فیصلہ اپنی جگہ پر اٹل اور قائم ودائم ہے۔

ووا م ہے۔

اس طرح کا ایک مسکلہ یہ بھی ہے کہ ازروئے قرآن اہل کتاب کا کھانا مسلمانوں کے لیے طلال ہے۔ یہ بھی اجازت ہے تکم نہیں اس آیت کا یہ مطلب ہر گز نہیں کہ مسلمان اور اہل کتاب ایک دو سرے کی دعو تیں کرتے پھریں۔ یا ایک دو سرے سے بلا تکلف کھانے پینے کی اشیاء کا لین دین کیا کریں۔ بلکہ اس کا مطلب صرف یہ ہے کہ عند الفرورت مسلمانوں کے لیے اہل کتاب کا کھانا طلال ہے۔ اس اصول کے تحت حفرت عمر بڑا تو نے مسلمانوں کی بستیوں سے الل کتاب کے ذبیحہ خانے بی کھایت کر سکتے ہیں۔
ضرورت نہیں رہی۔ مسلمانوں کے اینے ذبیحہ خانے بھی کھایت کر سکتے ہیں۔

20/۲۲ زکوۃ کے مصارف اور تالیف قلوب: قرآن کی نے ذکوۃ کے آٹھ مصارف بیان فرمائے۔ جن میں ایک مصرف تو تالیف کے لیے خرچ کرنا بھی موجود ہے۔ کی قرآن کریم کے ان بتائے ہوئے آٹھ مصارف کا یہ مطلب ہرگز نہیں ہے۔ اگر یہ آٹھ مدات کی دور میں موجود نہ ہوں تو بہ تکلف یہ آٹھ مدات کی دور میں موجود نہ ہوں تو بہ تکلف یہ آٹھ مدات کی دور میں موجود نہ ہوں تو بہ تکلف یہ قطعاً مرات کی دور میں کہ اسے بھی اس کا حصہ دے کے چھوڑو۔ یا کئی وقت کی مقام پر فقراء ومساکین کا وجود ختم ہو جاتا ہے۔ تو اس آیت کا یہ مطلب بھی نہیں کہ پہلے فقراء ومساکین پیدا کرو۔ پھر انہیں ان کا حصہ دو۔ نہ ہی اس آیت کا یہ مطلب ہے کہ پہلے تمام زکوۃ کے مال کو پورے آٹھ حصوں میں تقیم کرے ہرمد میں برابر تقیم کردو۔ بلکہ اس تقیم میں بھی پیش آمدہ حالات کو سامنے رکھ کر مال کو تقیم کیا جائے گا قرآن برابر تقیم کردو۔ بلکہ اس تقیم میں بھی پیش آمدہ حالات کو سامنے رکھ کر مال کو تقیم کیا جائے گا قرآن کریم کے اس عکم کا مطلب صرف یہ ہے کہ آگر یہ آٹھ مدات یا ان میں سے جتنی مدات موجود ہوں ان میں سے کئی مدات موجود ہوں ان میں سے کسی کو محروم نہ رکھنا چاہئے۔ ان مدات میں زکوۃ خرچ کی جاسمتی ہے۔

دور نبوی ساتھ میں اسلام لانا مصائب کو دعوت دینے کے مترادف تھا۔ معاشرتی تکلیفوں کے علاوہ معاشی پریشانیوں کا بھی سامنا کرنا پڑی تھا۔ بالخصوص ججرت کی صورت میں تو ساری جائیداد سے ہی ہاتھ دھونا پڑی ان حالات میں تالیف قلوب کی ایک مد رکھی گئی جس سے نو مسلموں کو معاشی پریشانیوں سے نجات دلائی جاتی تھی۔ دور فاروقی میں بیہ صورت حال بالکل بدل گئی تھی۔ اس دور میں اسلام لانا مصائب کا باعث

www.muhammadilibrary.com آمَيُنهُ بِهُويِنَة ٢٦٥ آمَيْهُ اللهُ اللهِ المِلْمُلِي المِلْمُلِي المِلْمُلِي ال

نہیں بلکہ عزو وافخار کا باعث بن گیا تھا اور نو مسلموں کو بھی فوراً پہلے مسلمانوں کے سے پورے حقوق فورا حاصل ہو جاتے تھے اس لیے حفرت عمر بنافو نے مصالح امت کی خاطر اس مدکو ختم کر کے بیہ حصہ بھی دو سری قابل احتیاج مدات کی طرف ختال کر دیا اور آپ کا بیہ فیصلہ اس لحاظ سے سنت نبوی کے مطابق بھی تھا کہ آپ این پانچویں حصے میں سے ایک حصہ اسپنے سارے ذوالقربی میں تقسیم نہ فرماتے تھے۔ بلکہ صرف بنو ہاشم اور بنو عبد شمس کو چھوڑ دیتے تھے اور بنو نو فل اور بنو عبد شمس کو چھوڑ دیتے تھے اور تقسیم بھی اس طرح نہیں کہ سب کو برابر دے دیتے۔ بلکہ ان میں سے ضرورت مندوں کی ضرورت کا لحاظ رکھ کر انہیں دیا کرتے تھے۔

### 😙 اجتهادی غلطیاں

اجتمادی غلطیوں سے ہماری مراد آپ کے ایسے فیصلے ہیں جو آپ نے نافذ تو کر دیے لیکن بعد میں آپ کو اپی غلطی کا احساس ہو گیا تھا شکائیے

۱/۲۵ وظائف میں اسلامی خدمات کا خاظ: نبی مٹی قیا اور حضرت ابو بکر رٹا تھ کے دور میں امت کے ضرورت مند افراد کو ان کی ضرورت کے مطابق منا الف دیے جاتے تھے۔ حضرت عمر بٹا تھ کی رائے یہ تھی کہ وظائف کی مقدار کا تعین اسلام کی خدمت کے مداوج کے مطابق ہونا چاہیے۔ حضرت عمر بٹا تھ نے اپنی معروبات کا ہی خیال یہ رائے حضرت ابو بکر بٹا تھ کے فرمایا۔ ہم ان لوگوں کی ضروریات کا ہی خیال رکھیں گے اور ان کی اسلامی خدمات کا معاوضہ ان کو اللہ کے بال سے ملے گا چرجب عمر بٹا تھ کا دور خلافت آیا۔ تو آپ نے فورا اپنی رائے پر عمل در آمد شروع کر دیا اور وظائف کی تشیین کچھ اس طرح کی۔

امهات المومنین تکافٹ کو بارہ بارہ بزار درہم سالانہ۔ حضور سٹھیلا سے قرابت کی بناء پر حضرت عباس ' حضرت علی اور هضرات حسنین رنگافٹ کو پانچ پانچ بزار ' دفاعی جنگوں میں شریک ہونے والے مجاہدین کو جار چار ہزار ' فتح کمہ سے پہلے ہجرت کرنے والوں کو تین تین ہزار اور فتح کمہ کے بعد اسلام لانے والوں کے لیے دو ہزار درہم مقرر کئے۔ باتی لوگوں کو ایک ہی درجہ میں رکھا اور وظیفہ سے کوئی محروم نہ رہا۔ (اسلام میں عدل اجتماعی سید قطب شہید صفحہ ۲۲۵-۲۵۵)

ای معاثی پالیسی کے غلط اثرات آپ کی زندگی میں ہی نمایاں ہونے شروع ہو گئے تھے۔ جب آپ نے طبقاتی تقسیم کا آغاز اپنی آنکھوں سے ملاحظہ فرمالیا تب جاکر آپ کو اپنی غلطی کا احساس ہوا۔ اور آپ نے ارادہ کیا کہ اگر اصلے سال تک زندہ رہاتو اس پالیسی کو حضرت ابو بکر صدیق بخاشی کی پالیسی کے مطابق کردوں کا مگر افسوس ہے کہ اسل کے آنے سے پہلے ہی آپ کی شمادت واقع ہو گئی چنانچہ میں پالیسی حضرت کا مگر افسوس ہے کہ اسل کے آنے سے پہلے ہی آپ کی شمادت واقع ہو گئی چنانچہ میں پالیسی حضرت عثان کے زمانہ میں جاری رہی اور طبقاتی تفاوت بڑھتا گیا۔ بسرطال بیہ فیصلہ بھی تدہیری فتم کا ہی تھا جس سے اور واضح شری تھم مجروح نہیں ہو تا تھا۔

۲/۲۷ - ۲/۲۷ تطلیق ثلاف اور حلالہ: حفرت عمر بڑا شی نے جب مسلمانوں میں یہ وباعام دیکھی کہ وہ سنت رسول کے طریقہ کے خلاف بیک مجلس تین طلاق دیتے ہیں تو آپ نے ایسے لوگوں کو ان کی اس حرکت کی سزایہ دی کہ ایسی تین طلاق کو قانو نا تین طلاق ہی شار کر کے اسے طلاق رجعی کے بجائے طلاق بائنہ قرار دے دیا۔ اگرچہ آپ کا یہ فیصلہ سیاسی نوعیت کا تھا تاہم ہمیں یہ تسلیم کرنے میں بھی باک نہیں ہے۔ کہ آپ کا یہ فیصلہ شرعی تبدیلی یا شرعی ترمیم "نہیں بلکہ براہ راست کتاب اللہ اور سنت رسول کے فلاف تھا۔ آپ ایپ ایس فیصلہ کے حق میں یہ دلیل دیتے تھے کہ اللہ تعالی نے لوگوں کے لیے طلاق کے سلمہ میں آسانی رکھی تھی۔ مگر لوگوں نے کتاب اللہ سے کھیانا شروع کر دیا۔ لاذا اب یہ کسی رعایت کے مستحق نہیں رہے۔ نیز فرماتے تھے کہ من یکھی اللہ یَخف کے لئہ مُخور جا یعنی اللہ تعالی اس مخص کے لیے مطلق نہیں درہے۔ نیز فرماتے تھے کہ من یکھی اللہ یک اللہ تعالی سے مطلق نہیں ڈرتے کیونکہ شری طرح کی رعایت کے مستحق مطلق نہیں ڈرتے کیونکہ شری طرح کی رعایت کے مستحق نہیں ہو سکتے۔

حضرت عمر بناتھ کی عقل دانش اور سیای تدیر سے کے انکار ہو سکتا ہے تاہم یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ وہ بسرحال عام انسان ہی تھے نبی نہ تھے کہ ان کا ہر اجتماد درست اور قابل احتجاج ہو۔ آپ کے اس فیصلہ کی غلطی کا اس سے زیادہ واضح اور کیا ثبوت ہو سکتا ہے۔ کہ اس فیصلہ پر صحابہ کا اجماع نہ ہو سکا اور برب غلطی کا اس سے زیادہ واضح اور کیا ثبوت ہو سکتا ہے۔ کہ اس فیصلہ پر صحابہ کرام مثلاً حضرت ابن عباس' حضرت عبدالرحمٰن بھی عوف حضرت علی بناتھ اور حضرت عبدالله برب صحابہ کرام مثلاً حضرت ابن عباس' حضرت عبدالله برب مسعود وغیرہم آپ کے اس فیصلہ کے خلاف تھے (اعلام الموقعین اردو' ص:۵۹۹) لابن القیم' مطبوعہ المحدیث اکادی' اُردو بازار' لاہور)

حضرت عمر بناٹو کا یہ خیال تھا کہ اس آرڈی نینس سے ڈرکر لوگ اپنے اس غیر شرقی فعل سے باذ
آجا کیں گے۔ یہ کام تو ہو نہ سکا کیونکہ یہ فیصلہ محض سیاسی نوعیت کا تھا اور اس کی شرقی بنیادیں نہایت
کرور تھیں۔ اس کے برعکس اس فیصلہ سے ایک اور بڑا بگاڑ پیدا ہوگیا اور وہ یہ تھا کہ اب لوگ طالہ
کرنے اور کرانے کی راہیں افتیار کرنے لگے۔ جس کے بے حضرت عمر بناٹھ کو ایک نیا آرڈی نینس جاری
کرنا بڑا جس میں آپ نے طالہ کرنے اور کرانے والے دونوں کے لیے "درجم" کی سزا کا اعلان کیا۔ یہ
معلوم نہیں ہو سکا کہ حضرت عمر بناٹھ نے اس آرڈی نینس کے ماتحت کسی محلل یا محلل لہ کو رجم کیا بھی تھا
یا نہیں۔ تاہم یہ بات وثوق سے کس جاسکتی ہے کہ حلالہ والا آرڈی نینس نطلیق ٹلاڈ والے آرڈی نینس کا

انسان فطرتاً جلد باز واقع ہوا ہے۔ اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول نے جو طلاق کا طریقہ بتایا وہ اس فطرت کا لحاظ رکھ کر بتایا تھا۔ ایک ہی مجلس میں تین طلاق اسی جلد باز فطرت کا نتیجہ ہے اور جب ایسا ہی واقعہ دور نبوی میں ہوا تو آپ نے اسے ایک ہی طلاق شار کیا۔ پھر دوبارہ یہ واقعہ ہوا تو آپ سخت ناراض ہوئے اور

www.muhammadilibrary.com (حصه بنجم) وفارع حديث من علي عديث المنتزع كي ويزنت المنتزع ا فرمایا که "میری زندگی مین کتاب الله سے کھیلنے لگے ہو؟" تاہم طلاق ایک ہی طلاق شار کی اور ساتھ ہی بیہ بھی فرمایا کہ محلل اور محلل لہ ' دونوں ملعون ہیں۔ اب حضرت عمر بناجر کابیر تعزیراتی فیصلہ بھلا انسانی فطرت کو کیسے بدل سکتا تھا؟ بیتجا طالہ کے واقعات رونما ہونے گلے جس کیلئے دو سرا آرڈی نینس جاری کرنا پڑا۔ بعد ازاں امام ابو حنیفہ "نے بھی حضرت عمر بناٹو کے فیصلہ کے مطابق فتوی دیا جو یہ تھا کہ ایک مجلس میں تین طلاق دینے والا سنت کے خلاف ہونے کی وجہ سے گناہ کبیرہ کا مرتکب ہو تا ہے۔ تاہم تین طلاقیں یڑ جاتی ہیں۔ بعد کے ادوار میں لوگ گناہ کبیرہ کے ار تکاب والی بات بھی بھول گئے اور حفیوں میں ہالخصوص ا یک مجلس میں تین طلاق کا دستور چل نکلا۔ اب چو نکہ یہ فتوی فطرت انسانی کے خلاف ہے اور اس کے مفاسد بے شار ہیں لہذا احناف کا ایک کیر طبقہ امام صاحب کے اس فتوی سے متفق نہیں ہے۔ وہ فقہ مالکیہ کے مطابق اے ایک ہی طلاق قرار دیتے ہیں۔ رہے اہل حدیث تو وہ حضرت عمر بڑاٹئز کے اس فیصلہ کو۔ خواہ وہ مفید تھا یا غیر مفید۔ ایک وقتی اور عارضی فیصلہ سمجھتے ہیں۔ جو شریعت کے عکم پر کسی طرح بھی اثر انداز نہیں ہو سکتا۔ ان کے خیال کے مطابق درست طریقہ کار آج بھی وہی ہے جو سنت رسول سے ثابت ہے دور فاروقی میں بھی سنت رسول کے مطابق طریقہ کار ہی درست تھا۔ حفزت عمر بناٹخہ کے اس فیصلہ کی غلطی کی جب سے بڑی دلیل سے سے کہ بعد میں آپ کو اس فیصلہ پر بت ندامت ہوئی۔ امام ابن قیم اپی تصنیف اغاثہ اللهفان کے ص ۳۳۷ پر حدیث کی معتبر کتاب مند اساعیل کے حوالے سے لکھتے ہیں کہ: «قَالَ عُمَر: مَا نَدِمْتُ عَلَى شَيْءٍ نَدَامَتِيْ ''حضرت جر مناخذ کہتے ہیں کہ مجھے تین ماتوں پر شدید عَلَى ثَلَاثٍ أَنْ لاَ أَكُون حرمت الطلاق ندامت ہوئی (جن میں سے پہلا یمی طلاق والا مسئلہ ہے) کاش کہ میں طلاق (رجعی) کو حرام نہ کر ہا۔ حضرت عمر بناتو کے اس اعتراف کا ذکر جعفر شاہ صاحب بھلواروی نے بھی اپنی تصنیف مقام سنت کے ص ٩٤ پر اور مقالات کے ص ١٢٨ پر کيا ہے۔ نگ باز گشت: ایسے ۲۷ امور جن کے متعلق کما گیا ہے کہ ان میں حضرت عمر مٹاتھ نے شرعی تبدیلیاں كيں 'كى تفصيل كچھ اس طرح ہے كد ان ميں ہے۔

ا۔ کا امور ایسے ہیں جو تدبیر سے تعلق رکھتے ہیں۔ ان میں کچھ تو مطابق شریعت ہیں۔ باقی بھی کم از کم شریعت کے منافی نہیں اور وہ کا امور سے ہیں۔ گھوڑوں پر اور دریائی پیداوار پر زکوۃ عشور'نو مسلم کی غیر منقولہ جائیداد کے عوض کفاف۔ خراج کی مختلف ممالک میں مختلف شرحیں جزید کو زکوۃ کے برابر مقرر کرنا اور حضرت عثان کا جعہ کے خطبہ میں حاضری کے لیے ایک اذان کا اضافہ۔

۲۔ اور درج ذیل ۵ امور ایسے ہیں۔ جو شریعت کے کسی واضح علم کی تائید کرتے ہیں مثلاً "آئندہ کوئی عرب غلام نہیں ہو سکتا" غلامی کو کم کرنے کے لیے ایک موثر قدم ہے۔ انتشار واختلاف ختم کرنے

# www.muhammadilibrary.com آئیند کرویزیت (حصہ پر میریث رابع مدیث

کے لیے جنازہ کی چار تکبیروں پر اجماع یا تراویح کی جماعت' نتسنحر کو روکنے کے لیے جو کی سزا مقرر

کرنا اور فحاشی کے سدباب کے طور پر غزلوں میں عورتوں کا نام کینے پر سزا کا اعلان۔

الله حفرت عمر ملاق کے 7 فیصلے متوازی فیصلوں کی حیثیت رکھتے ہیں۔ مفتوحہ زمین کو قومی تحویل میں لینا۔ شرانی کی سزا ۸۰ کو ڈے مقرر کرنا۔

۴۔ اور ۲ فیطے شری اجازت کو وقتی طور پر محدود کرتے ہیں کتابیہ سے نکاح پر پابندی اور زکوۃ کے

مصارف سے عدم ضرورت کی بناء پر الیف قلوب کی مد کا اخراج۔

۵۔ وظا نُف میں اسلامی خدمات کا لحاظ رکھنا اگرچہ تدبیری مسئلہ ہے۔ تاہم اس میں حضرت عمر بناتھ نے اس

معالمه میں اپنی رائے کو درست نہ پایا۔ تاہم اس سے کسی شرعی تھم پر کوئی زد نہیں پڑتی۔ گویا مندرجہ بالا ١٤ امور ايسے بيں جن پر شرعى تبديلي كا اطلاق نهيں موسكا۔

۲۔ تطلیق ثلاثہ والا صرف ایک مسکہ ایبا ہے جو خلاف سنت ہے۔ ہم اسے خلاف سنت کہتے ہیں۔ کمیکن المارے كرم فرما اے "شرى تبديلى" كا نام ديتے ہيں۔ اى مسكد كے نتيجد كے طور ير آپ نے حاللہ

کرنے اور کرانے والے کی سزا رہے مقرر کی اور میں وجہ ہے۔ جس پر آخر میں آپ کو شدید ندامت بھی ہوئی اور غلطی کا احساس بھی ہو گیا۔

ے۔ اب بقایا آٹھ امور ایسے ہیں۔ جن کی ابتدا تو یہ نبوی میں ہوئی کیکن ان حضرات نے اپنی لاعلمی یا تجال عارفانه یا مغالط آفری کی وجہ سے ان امور کی بتدا کو حضرت عمر بناتھ کی طرف منسوب کر دیا ے اور وہ آٹھ امور سے ہے۔

صبح کی نماز میں الصلوۃ خیر من النوم کا اضافہ۔ قط میں چوری گئے زا موتوف کرنا۔ غیرشادی شدہ کی سزا سے جلاوطنی کو موتوف کرنا۔ ام ولد کی خرید وفروخت پر پابندی عائد کرنا۔ زنا بالجبری صورت میں عورت یرے سزا مو توف کرنا۔ طواف میں سے رمل کو مو توف کرنا۔ حضرت عمر ہناتھ کا یہ اصول کہ قامل مقول کا وارث نہیں ہو سکتا اور جنگ تبوک میں رسول اللّٰہ ملتٰ کیا کا فدیبہ مقرر کرنا۔

قبله جعفر شاہ صاحب نے ١٦ عدد شرى تبديليوں كا ذكر كرنے كے بعد يد بتيجه پيش فرمايا ہے كه اگر حضرت عمر بناتھ حالات کے نقاضوں کے تحت کتاب وسنت کے احکام میں تبدیلی کر سکتے ہیں تو۔

(الف) خود حضرت عمر بالتو ك فيصلول ميس تبديلي كيول نهيس كي جا سكتي؟

(ب) دو سری اسلامی حکومتوں کو بھی میہ حق حاصل ہے کہ وہ بدلتے ہوئے حالات کے نقاضوں کے تحت كتاب وسنت كى نئ تاويل لعنى تبديلي كر لياكرين.

اب دیکھئے اگر قبلہ شاہ صاحب کے اس پیش کردہ نتیجہ کو خود حضرت عمری کشکیم نہ کریں تو دو سرے کیونکہ تسلیم کر سکتے ہیں۔ حضرت عمر بٹاٹھ نے علیٰ وجہ البصیرت یہ سمجھ لیا تھا کہ اب رمل کی ضرورت باقی نمیں رہی۔ اس کے باوجود آپ نے رمل کیا اور کہتے جاتے تھے کہ ہم ایس کوئی چیز چھوڑنے کو تیار نمیں جے نبی سُڑائیلم بجالائے تھے۔ اس طرح آپ نے علی وجہ البقیرت حجر اسود کو یوں مخاطب کیا تھا کہ میں جانتا ہوں کہ تو ایک پھرہے جو نہ فائدہ پنچا سکتا ہے۔ نہ نقصان اس سجھ کے باوجود آپ نے حجر اسود کو چوشنے کا عبث کام کیا اور ساتھ ہی ہے بھی کہا ''اگر نبی سُڑائیلم نے حمیس نہ چوما ہو تا تو میں تجھے بھی نہ چومتا''

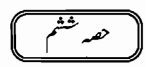
آ بتائیے سنت رسول سے اِستمساک واعتصام کی کوئی اس سے بہتر مثال مل سکتی ہے؟ ہم نے صرف
 ان دو واقعات سے استشاد کیا ہے۔ جن کا ذکر اس مضمون میں آیا ہے۔ ورنہ سنت رسول کی پیروی سے متعلق آپ کی بیسیوں روایات موجود ہیں۔

© آگر بغرض تسلیم حضرت عمر مٹافی سنت رسول میں تبدیلیاں کرنا بھی چاہتے تو صحابہ کرام کی موجودگی میں وہ کر بھی نہ سکتے تھے۔ آپ نے تطلبق الله کا نفاذ کیا تو صحابہ کبار نے آپ سے اختلاف کیا اور بالآخر آپ کو بھی یہ سزانہ دے سکے۔ حالا تکہ تھا نہ کا اعلان کیا۔ لیکن کسی کو بھی یہ سزانہ دے سکے۔ حالا تکہ نطلبق الله کا الازمی نتیجہ طالبہ کا فروغ ہے۔ آپ نے نماز تراوج کی جماعت مقرر کی۔ تو اکثر صحابہ نے یہ نماز اسے گھروں میں پڑھنا شروع کر دی۔ آپ نے کتابیہ عورت سے نکاح پر پابندی لگائی حالا تکہ بظاہریہ ایک مستحمن اقدام تھا۔ لیکن صحابہ نے قرآن اجازت کے مقابلہ میں آپ کی اس پابندی کو قطعاً قبول نہ کیا اور عراق کے مفتوحہ علاقوں میں عیسائی عورتوں سے کشت سے شادیاں کیں۔

اختلافی مسائل کا اختلاف اجماع صحابہ ہے ختم کرایا جاتا تھا جیسے تماز جنازہ کی چار تحبیری یا عسل جنابت کی ایک اختلافی شکل۔ بہجرہ وغیرہ۔

© اولیات عمر خواہ وہ نصف صد ہیں یا کم وبیش صرف تدبیری اور امدادی امور سے تعلق رکھتی ہیں۔
کسی شرعی امر میں جہال کوئی گنجائش بھی ہو۔ رسول اللہ علی کیا کے بعد تبدیلی کا کسی کو افتیار نہیں۔ نہ حضرت عمر بڑا تھ کو اور نہ ہی کسی دو سری اسلامی حکومت کو۔ حضرت عمر بڑا تھ کو خود بھی اس امر کا اعتراف تھا۔ اور اس سلسلہ میں صحابہ کرام بھی آپ کے پاسبان تھے۔

#### www.muhammadilibrary.com



# طلوع اسلام کا اسلام

### فهرست ابواب

- فہرست ابواب

  طلوع اسلام کا ایمان بالغیب المحمد القرآن پر ایک نظر)

  طلوع اسلام اور ارکانِ اسلام

  وی اللی سے روشنی حاصل کرنے کا طریق (مفہود القرآن پر ایک نظر)
  - 😭 نگریرویزیر عجمی شیوخ کی اثر اندازی
  - (ایک گریلوشهادت)
    - الا پرویز صاحب کے لٹریجری خصوصیات
    - ( کالوع اسلام سے چند بنیادی سوالات



·^\_\_\_\_www.muhammadilibrary.com —

( باب: اوّل

### طلوع اسلام كاايمان بالغيب

"الله تعالی نے صحابہ کرام کو قرآن میں جمال کہیں بھی مخاطب فرمایا تو یابھا الَّذِینَ اُمَنُوْا ہی کہ کر پکارا ہے۔ یایُھا الَّذِیْنَ اَسْلَمُوْا نہیں کہا۔ ایمان کا مادہ اس ہے اور اسلام کا سلم بمعنی سلامتی گویا ان ہردو باتوں میں امن وسلامتی کامفہوم پایا جاتا ہے۔ تاہم ایمان اور اسلام میں مندرجہ ذیل باتوں میں فرق ہے۔

ایمان کا تعلق دل ہے ہوگ ہے اور اسلام کا اعضاء وجوارح ہے۔ بالفاظ دیگر ایمان کا تعلق عقائد
 ہوار اسلام کا کردار واعمال ہے۔

© ایمان و عقائد بنیاد کا کام دیتے ہیں۔ بھی اسلام کی ممارت کھڑی ہوتی ہے۔ یہ بنیاد یا ایمان جس قدر مضبوط اور رائخ ہوگا۔ اسلام کی ممارت بھی اس کیاظ سے مضبوط اور بلند وبالا ہوگ۔ نیز اگر عقائد درست ہوں گے تو ممارت بھی سیدھی اور درست ہوگ۔ اگر عقائد غلط یا ٹیڑھے ہوں گے تو ممارت بھی کمزور اور ٹیڑھی ہوگ۔

© ایمان کا تعلق امور غیب ہے ہوتا ہے۔ اور اسلام کا ظاہری آلیل ہے۔ ان دونوں کا آپس میں تعلق یہ ہے کہ عقائد کی درستی اور پختگی کا صحح اندازہ اس کے ظاہری اعمال ہے ہوتا ہے۔ گویا معیاریہ تعلق یہ ہے کہ عقائد کی درست افعال واعمال کس قدر کتاب وسنت کے مطابق ہیں؟ ہم اس سے یہ بخوبی اندازہ کر سکتے ہیں کہ اس کے عقائد ونظریات کس حد تک درست اور دل میں رائخ ہیں۔

﴿ چونکه عمارت کی بنیاد پہلے رکھی جاتی ہے۔ عمارت بعد میں اس بنیاد پر تعمیر ہوتی ہے۔ للذا پہلے ایمان لانا ضروری ہوتا ہے۔ پھراس ایمان (یا امن) کے نیج سے پیدا ہونے والا در خت ہمیشہ سلامتی کے برگ وبار لاتا ہے۔

البت اس بنیاد اور عمازت یا بیج اور درخت کی مثالوں کا ایمان اور اسلام سے ایک پہلو سے فرق بھی ہے۔ اور وہ یہ ہے کہ عمارت کی بنیاد اگر کرور ہے تو عمارت بیشہ کرور بی رہے گی۔ اس طرح بیج اگر نرم قسم کا تھا تو درخت بھی اس قسم کا ہوگا۔ لیکن ایمان اور اسلام کا معالمہ یوں ہے ایمان اگر ابتداءً کرور بھی ہو تو بھی اسلام یا ارکان کی بجا آوری سے ایمان ساتھ ساتھ پختہ ہوتا جاتا ہے گویا عبادات بھی مقصود بالذات

SA COUR CON CONTROL Main Main difficult in the control of the cont

نہیں۔ ان سے مقصد انسان کی ایس اصلاح ہوتی ہے جن سے انسانوں کے باہمی تعلقات میں خوش اسلوبی پیدا ہو اور ان کے معاملات عدل اور احسان کی مستقل اقدار کے مطابق طے پائیں۔ اس لیے عبادات بھی در حقیقت حقوق العباد کی حسن کارانہ انداز سے ادائیگی کا ذریعہ ہیں۔ "قرآن میں حقوق العباد کا ذکر تو آیا ہے لیکن حقوق العباد کا ذکر تو آیا ہیں حقوق العباد کا ذکر تو آیا ہیں حقوق العباد کا ذکر تو آیا ہیں حقوق العباد کا در اصل بندوں ہی کا حق ہے۔ سورہ انعام میں ہے کہ اللہ وہ ہے جس نے باغات بھی اور کھیتوں میں پھل اور فصلیں بندوں ہی کا حق ہے۔ دن بیدا کی ہیں۔ تم اس پیداوار کو اپنے کام میں لاؤ وَا تُواْ حَقَّهُ يُوْمَ حَصَادِهِ (٢٠١٦) اور فصل کا شے کے دن اس کا حق ادا کردو۔ ظاہر ہے کہ یمال جس چیز کو اس (خدا) کا حق کما گیا ہے یہ وہی ہے جے دو سرے مقامات پر مختاجوں اور ضرورت مندوں کا حق قرار دیا گیا ہے۔ حقوق اللہ حقوق العباد سے الگ پھے نہیں۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ عیسائیت میں جو شویت تھی کہ خدا کا حصہ خدا کو دو اور قیصر کا قیصر کو تو اس تفریق کی شکل میں پیش کر دیا گیا۔ لیکن اسلام میں اس تفریق کی مارے یمال حقوق اللہ اور حقوق العباد کی تفریق کی شکل میں پیش کر دیا گیا۔ لیکن اسلام میں اس تفریق کی کوئی مخوائش نہیں۔ " (طلوع اسلام' مئی ۱۹۵۵ء ص ۱۳۵۰ء)

چلئے اب خدا کی عبادت ہے گئی چھٹی ملی کیونکہ جب اللہ کا بندوں پر کوئی حق ہی نہیں تو عبادت کیسی؟ بندوں کے معاملات حسن کارانہ انداز کے ٹھیک کر لو۔ تو خدا کی عبادت بس اسی میں ہی شامل ہو گئی۔

عبادات كامفهوم: بعد ميں پرويز صاحب كو عالى يہ خيال آگيا كه الله في قرآن ميں فرمايا ہے كه "ميں في انسانوں اور جنوں كو صرف اپنى عبادت كے كيد الله بيدا كي كانتا نفى كر رہا ہوں تو اس آيت كى توجيمه آپ نے يوں فرمائى كه:

"جب ہم قرآن کی وہ آیت سنتے ہیں جس میں کما گیا ہے کہ "کیے جنوں اور انسانوں کو اس لیے پیدا کیا ہے کہ وہ ہماری عبادت کریں" تو اس سے ہمارے اس عقیدہ (ذکورہ بالا عقیدہ) کو اور پختگی حاصل ہو جاتی ہے کہ خدا کے سامنے اپناکوئی پروگرام تھا جس کی سکیل کے لیے اس نے ہمیں پیدا کر کے یہ فریضہ عائد کر دیا کہ ہم اس کی عبادت کرتے رہیں۔ خدا کے لیے یہ تصور صبح نہیں۔ وہ اپنے پروگرام کی شکیل کے لیے کسی کا مختاج نہیں۔" (طلوع اسلام 'متمبر ۱۹۲۲ء' پرویز صاحب کا درس قرآن بعنوان شرک)

اس اقتباس میں لفظ پروگرام کا مطلب سمجھے آپ اس سے مراد انسان کا ارتقائی پروگرام اور کائنات کی سمجیل کا پروگرام ہے۔ اس مقام پر آپ اس پروگرام میں انسان کی رفاقت سے محض اس لیے انکار کر رہے ہیں کہ کمیں عبادت خدا کا دھندا نہ گلے پڑجائے۔ ورنہ حقیقت یہ ہے خدا کے اس ارتقائی پروگرام کا نظریہ مفکرین نے پیش کیا اور پرویز صاحب بدل وجان اس پر ایمان لا چکے ہیں۔ ©

<sup>🗇</sup> مزید تفصیل آگے " فکر پرویز پر مجمی شیوخ کی اثر اندازی" میں آئے گی۔

### اسام کا اسام

اب یمال سوال یہ پیدا ہو تا ہے کہ اگر خدا کی عبادت کا یہ تصور صحیح نمیں تو صحیح تصور ہے کیا؟ اس ایمان اور اسلام جمال بنیاد اور عمارت ہیں۔ وہاں ایک دوسرے کے رفیق اور ایک دوسرے کو پختہ اور استوار بھی کرتے رہتے ہیں۔ تاہم چونکہ آغاز ایمان ہی ہے ہو تا ہے۔ اس لیے اسلام میں داخل ہونے والوں کو یا ایما الذین امنوا کمہ کر پکارا گیا ہے۔

اب اگلا مسئلہ یہ ہے کہ اس بنیاد یا ایمان کے اجزاء کیا ہیں۔ تو قرآن کے مطالعہ سے ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ چھ باتیں ہے کہ چھ باتوں پر ایمان لانا ضروری ہے اور یہ چھ کی چھ باتیں امور غیب سے تعلق رکھتی ہیں ان میں سے ایک بھی ایسی نہیں جسے ہم عقل و تجربہ کی کسوٹی پر پر کھ سکیں اور وہ چھ باتیں یہ ہیں:

(۱) الله پر ایمان (۲) اس کے فرشتوں پر ایمان (۳) اسکے رسولوں پر ایمان (۴) اس کی کتابوں پر ایمان (۵) یوم آخرت پر ایمان (۲) اس بات پر ایمان که نقد بر اچھی ہو یا بری سب الله کی طرف سے ہوتی ہے۔ اور جو هخص ان چھ باتوں پر یقین رکھے یا ایمان بالغیب لائے گاوہ مومن ہوگا۔

ایمان بالغیب اور مومن کی پردیری تعریف: کیکن پردیز صاحب نے اس ایمان بالغیب کے مسئلہ کو بہت آسان بنا دیا ہے۔ اس کے مطابق آئید کو صرف ایک ہی بات پر ایمان بالغیب لانا پڑتا ہے۔ آپ نے جو "جدید قرآنی اصطلاحات وضع فرمائی ہیں۔ ان سے مطابق ایمان بالغیب کی تعریف سے ہے۔

"ايمان بالغيب، فداك نظام ربوبيت ك ان دكيه سائر ايمان ركهنا (ن، رص ٨٨).

اب اس لحاظ سے مومن وہ ہونا چاہیئے جو نظام ربوبیت کے ان دیکھے نتائج پر ایمان کے آئے کیکن اس میں آپ کچھ فرق بیان فرماتے ہیں کتے ہیں۔

" قُرآن کی رو سے مومن کہتے ہی اسے ہیں جو نوع انسان کی تشود نما کا سامان کرے ( وَالَّذِيْنَ هُمْ لِلزَّكُوةِ فَاعِلُونَ)" (ن-رص١٦٣)

یعنی آپ اسلام کے صرف ایک رکن ذکوۃ پر اس انداز سے عمل فرمائے۔ جس طرح پرویز صاحب چاہتے ہیں تو بس آپ کیے مومن ہیں۔ اس کے بعد آپ کو ایمان بالغیب کے مذکورہ بالا اجزاء پر ایمان لانے کی ضرورت نہیں رہے گی۔

### ۱۔ اللّٰہ پر ایمان بالغیب

الله پر ایمان بالغیب کا مطلب سے ہے کہ وہ ہستی ازلی ابدی ہے۔ کل کائنات کا خالق ومالک اور رزاق ہے۔ وہی کائنات کی ہرچیز کا انتظام فرمانے والا ہے اور کائنات میں ہر قتم کا تغیرو تبدل اس کی مشیت سے ہوتا ہے جس کی وجہ سے کائنات میں ہر آن حوادث ظمور پذیر ہوتے رہتے ہیں۔ وہ علیم و حکیم و خبیر ہے۔ کائنات کے ذرہ ذرہ اور اس کی ہر حرکت اور فعل کا اسے علم ہے وہ صفات کے لحاظ سے ہر جگہ موجود ہے اور اس کی ذرت عرش پر ہے۔ اگر چہ ہم اس کی کیفیت معلوم نہیں کر سکتے۔ وہ انسان اور اس طرح اقوام

# www.muhammadilibrary.com آمنیهٔ پُرویزیت میلام کا اسلام کا اسلام کا اسلام کا اسلام کا اسلام کا اسلام کا اسلام

کے اچھے ائلل پر خوش ہو تا ہے اور برے کاموں سے ناراض ہو تا ہے وہ غفور رحیم بھی ہے اور عزیز فوانقام بھی۔ ذوانقام بھی۔

طلوع اسلام اور مسئلہ استویٰ علی العرش: ہم پہلے بتا چکے ہیں کہ جہمیہ اور معتزلہ نے خدا ہے متعلق ارسطو کا تجریدی تصور پیش کر کے بقول امام ابو حنیفہ اللہ تعالی کو معدوم اور محض لاشئے بنا دیا۔ وہ نہ تو اللہ تعالی کاعرش پر قرار کپڑنے کے قائل تھے اور نہ ہی اللہ کے ہاتھ اور چرہ وغیرہ کو تسلیم کرنے کے وہ خدا سے متعلق جت یا ست مقرر کرنے کو کفراور شرک سجھتے تھے۔ اور آج معتزلہ کی تقلید میں وہی تصور طلوع اسلام پیش کر رہا ہے چنانچہ پرویز صاحب فرماتے ہیں۔

غور فرمائے اللہ تعالیٰ کے متعلق یہ تصور (کہ وہ عرش پر ہے کیا اندازہ پیش کر رہا ہے اللہ تعالیٰ جو کائنات کے ہر مقام پر موجود ہے۔ مکان وزمان کی تمام نسبتوں سے منزہ و مبرا اور جست © وسمت کے تمام تصورات سے بلند و بالا ہے۔ اسے آسان نو پر کسی خاص مقام میں متعین کر دینا قرآن کے تصورات الوہیت کے کس قدر منافی ہے۔ "(معران فرمانیت ص ۲۳۱۷)

ای طرح ایک دو سرے مقام پر فرمائے ہیں:

"ند ب نے جس خدا کو کائنات سے ماور اعرش پر بھا رکھا ہے وہ واقعی کسی انسان کے رزق کی صفائتے نہیں دے سکتا۔" (سلیم کے نام چودواں دھ صفائتے نہیں دے سکتا۔" (سلیم کے نام چودواں دھ صفائتے نہیں دے سکتا۔"

اور تیسرے مقام پر فرمایا:

"اگر آج سائنس کی کوئی ایجاد اس بات کا امکان بھی پیدا کردے کہ کوئی شخص روشنی کی رفتار سے مرتخ یا چاند کے کروں تک پہنچ جائے۔ پھر چند ٹانیوں میں وہ واپس بھی آجائے تو پھر بھی میں حضور اکرم ساٹھیا کے معراج جسمانی کو قبول نہیں کروں گا۔ اس لیے کہ میرے دعویٰ کی بنیاد بی دو سری ہے اور وہ یہ ہے کہ جسمانی معراج سے یہ تصور کرنالازم آتا ہے کہ خدا کسی خاص مقام پر موجود ہے اور میرے نزدیک خدا کے متعلق یہ تصور قرآن کی بنیادی تعلیم کے خلاف ہے۔ (معارف القرآن 'ج:۲'ص:۲۲۱)

<sup>﴿</sup> جت اور ست كوئى بھى مقرر نہيں كرتا- كيونكم آسان بورى زمين كو اور عرش سب آسانوں كو محيط ہے۔ بالكل اى طرح الله تعالى ان سب سے برا اور سب كو محيط ہے۔ اب اگر تو آسان كى ست متعين ہو سكتی ہے تو بھر الله كى بھى ہو سكتى ہے۔ زيادہ سے زيادہ يمي كما جا سكتا ہے كہ آسان اوپر ہے۔ اى طرح الله ان سب آسانوں اور عرش سے بھى اوپر ہے۔ اور يمى اعلى كامعنى ہے۔

اللام کے نزدیک اللہ واقعی رزق کی صانت نہیں دے سکتا۔ البتہ قرآنی معاشرہ ضرور دے سکتا ہے اور
 ان کے ہاں اللہ سے مراد قرآنی معاشرہ ہوتا ہے تفصیل پہلے گزر چکی ہے۔

www.muhammadilibrary.com الكيمة رَبُويزيَت الله كا الله م

اینے وعویٰ کی تردید: گویا قرآن کی بنیادی تعلیم کے مطابق آپ کا دعویٰ یہ ہوا کہ خدا کسی خاص مقام پر یا اوپر جمیں ہے۔ اب دیکھئے درج ذیل آیات کے معنی یا مفہوم میں اپنے اس بنیادی دعویٰ کو کس طرح بھول جاتے ہیں۔

﴿ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ مِنَ السَّمَآءِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ثُمَّ "الله النه امر (اسكيم) كى ابتدا آنمان سے زمين كى يعربُ وَ الله فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ أَلْفَ سَنَةِ طرف كرتا ہے كھروہ اسكيم النه ترديجي مراحل طے يعربُ إليّهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ أَلْفَ سَنَةِ طرف كرتا ہے كھروہ اسكيم النه تو جاتى ہے۔ ايك دن مِسَّانَعَدُونَ فَيْ ﴾ (السجدة ٢٦/٥)

مِسَّانَعَدُونَ فَيْ كَلَ مُعَدَار تماري كُنْ كَ اعتبار سے (منزل) مِين جس كي مقدار تماري كنتي كے اعتبار سے

ر سرن\ین من من عدر ہزار سال ہوتی ہے۔"

غور فرمایئے آگر اللہ اوپر نہیں تو یہ امر (سکیم) اس کی طرف بلند کیوں ہوتی ہے؟ پھرا یک دو سرے مقام پر فرماتے ہیں:

"اس حقیقت کو سورہ فاطرین الفاظ میں بیان کیا گیا ہے الیہ یصعد الکلِم الطیب ہر خوشگوار نقشہ یا نظریہ قانون ربوبیت کے مطابق اس کی طرف بلند ہو تا چلا جاتا ہے۔ وَالعملُ الصالح يَزفعهُ اور اس کی بد بلند پروازی عمل صالح کے سال ہے پر ہوتی ہے۔" (ایضا ص)

اب سوال میہ ہے کہ بیر امریا سکیم یا خوشگوار نقشے یا گلی صالح آخر اوپر کو کیوں بلند ہوتے یا کرتے ہیں؟ اگر خدا کسی خاص مقام پر نہیں اور ہر جگہ اور ہر شے میں موجود ہے۔ تو میہ بلند ہونے کاعمل کیا معنی رکھتا ہے؟

طورا کی ما سط ای کا را کا ترجمہ یا مفہوم پیش کرتے وقت قرآن کی بنیادی تعلیم بھول گئے ہوں۔ اب ہم ایک الیا قتباس بیش کرتے ہیں جس سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ عَلَی وجہ البصیرت بھی "قرآن کی اس بنیادی تعلیم کو درست نہیں سمجھتے۔ وہ نفس انسانی کے ارتقاء کی منزل کی نشان دہی کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ "زندگی کی راہ سید ھی بھی ہے اور بلندیوں کی طرف جانے والی بھی۔ یعنی الیاخط جو کسی نجلے نقطے سے اور پر کے نقطے کے اور باندیوں کی طرف جانے والی بھی۔ یعنی الیاخط جو کسی نجلے نقطے سے اور کے نقطے کی طرف جائے کی درجہ بدرجہ اور چڑھتے چلے جاؤ۔ اس نے اس سے بھی واضح الفاظ میں بتا دیا کہ صراط متنقیم تممارے نشود نما دینے والے (رب) کی راہ (قانون) ہے جو "ذی معارج" (قرآنی فیصلے ص ۱۳۸۳)

آب دیکھئے آپ نے مندرجہ بالانتیوں اقتباسات میں قرآن کی بنیادی تعلیم کے برعکس قرآن کی عام تعلیم بیان فرماکر خود ہی اپنی بیان کردہ بنیادی تعلیم کی تردید فرما دی۔ جب آپ کا اپنا سے حال ہے تو دو سرے لوگ قرآن کی اس بنیادی اور عام تعلیم کا فرق کیسے ملحوظ رکھ سکتے ہیں؟

صفات خداوندی : الله تعالی کی صفات کے متعلق معتزله کا نظریہ سخت پیچیدہ تھا۔ وہ صفات سے متعلق قران کریم کی آیات کی تاویل بھی فلسفیانہ قتم کی کر لیتے تھے۔ فی الحقیقت وہ صفات خداوندی کے یکسر منکر

www.muhammadilibrary.com آئینه کرویزیت میلادی اسلام کا اسلام کا اسلام کا اسلام کا اسلام

تھے۔ وہ کہتے تھے کہ صفات چونکہ حادث ہیں اور اللہ تعالیٰ کی ذات قدیم ہے۔ اس لیے اللہ تعالیٰ کی صفات بھی تسلیم کر الازم آتا ہے۔ اور یہ شرک ہے مسئلہ خلق قران بھی اس سلسلہ کی ایک کڑی ہے۔

گر موجودہ دور کے قرآنی مفکرین اس معاملہ میں معتزلین سے پچھ اختلاف رکھتے ہیں۔ پرویز صاحب جملہ صفات خداوندی میں سے صرف تین صفات کا ذکر اکثر کرتے ہیں۔ اور وہ ہیں رب العالمین' رزاقیت' اور خالقیت سے وہی صفات ہیں جن کا تعلق براہ راست ان کے قرآنی نظام ربوبیت سے ہے۔ پھران صفات سے متعلق بھی انکا نظریہ اسلامی نظریہ سے یکسر مختلف ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ جب خدانے بنی نوع انسان کے جسم میں اینی روح پھو کی تو بس اب انسان خود بھی صفات خداوندی کا مظہر سے چنانچہ وہ لکھتے ہیں:

"آدی نام ہے روح خداوندی کے مظر کا لینی خداکی صفات کا حامل سے صفات وہی ہیں جن کا اوپر ذکر کیا جا چکا ہے۔ سے تمام صفات ہر فرزند آدم کے اندر بطور ممکنات موجود ہیں۔ ان صفات کو بارزیا

مشمود بنانا آدمیت ب " ( میم کے نام ۱۴ وال خط عص: ۲۵۹)

اس کی وضاحت ایک دو سرے مقام پر آئی طرح کرتے ہیں:

"چونکه خدا عبارت ہے ان صفات عالیہ کے جے انسان اپنے اندر منعکس کرنا چاہتا ہے اس کیے قوانین خداوندی کی اطاعت در حقیقت انسان کی بنی فطرت عالیہ کے نوامیس کی اطاعت ہے کسی غیر کی محکومیت نہیں۔" (معراج انسانیت صفحہ ۴۲۰)

الله ير ايمان لانے كامطلب: پھرجب انسان اپنے اندر ان مفات كو منعكس كر ليتا ہے تو اس كا اپنى فات ير ايمان لانا يى دراصل خدا ير ايمان ہو تا ہے۔ لكھتے ہيں:

"قرآن نے صفات خداوندی کو اس قدر تفصیل اور وضاحت اور حسن وخوبی کے ساتھ اس لیے بیان فرمایا ہے کہ انسان انسی صفات کو اپنی ذات کی نشودنما کے لیے اپنے سامنے رکھے۔ جوں جوں انسانی ذات میں ان صفات کی نمود ہوتی جاتی ہے وہ (قرآن کے الفاظ میں) خدا کے رنگ میں رنگا جاتا ہے۔ یا اس کا قرب حاصل کرتا جاتا ہے۔ خدا کی صفات کو بطور معیار اپنے سامنے رکھ لینا اور اپنی ذات میں ان کی نمود کو زندگی کا نصب العین قرار دیتا ایمان باللہ (خدا پر ایمان لانا) <sup>©</sup> کملاتا ہے۔ اس سے ظاہر ہے کہ خدا ور

<sup>(†)</sup> الله پر ایمان کی بات ہو تو محترم پرویز صاحب پیلے تو مخاطب کو Subjective GoD اور Objective God اور اس کا اور مظلوم کا اور اس کا اور محلف اور اس کا اور مجھی سے بتاتے ہیں کہ خدا نے اپنی ذات کے متعلق کچھ نہیں کہا نہ ہی اس کی معرفت کے مکلف ہیں۔ انسان زمان ومکان سے محدود خدا زمان ومکان سے ماورا اور انسان بھلا اسے کیو کر سمجھ سکتا ہے۔ اور مجھی ایکان باللہ کا مطلب اپنی ذات پر ایمان لانا بتاتے ہیں۔

النين بالارسال المالية بالمالية المالية المالية بالمالية المالية الم

انسان کا بنیادی تعلق کیا ہے۔ اور اس کے لیے صفات خداوندی کا اپنی حقیقی اور بلا آمیزش شکل میں سامنے ہونا کس قدر ضروری ہے۔ خدا پر ایمان کا لازمی نتیجہ انسان کا اپنی ذات کے وجود پر ایمان لانا ہے۔" (من ویزدان صے ۴۲۲)

خدا اور انسان کا تعلق: سمجھ لیا آپ نے خدا اور انسان کا باہمی تعلق کیا ہے؟ یہاں عبد اور معبود یا خالق و مخلوق کی بات نہیں۔ یہاں ہمسری کے دعوے ہیں۔ ہر انسان دراصل پوشیدہ طور پر خدا ہی ہے۔ جس قدر وہ صفات خداوندی کو اپنے اندر سمو تا اور انہیں مشود کر تا چلا جاتا ہے۔ ای قدر وہ خود بھی خدا جن بنتا جاتا ہے۔ ایک اور مقام پر ای نظریہ کی تائید میں ایک اگریز مفکر باردیو کا اقتباس پیش فرماتے ہیں: "اس کے بعد باردیو لکھتا ہے کہ انسان کی ذات کی انفرادیت خود اس فرد سے بلند درج کی ہوتی ہے۔ جہاں تک خدا کا تعلق ہے وہ لکھتا ہے کہ خدا اور انسان کا تعلق سبب اور مسبب کا نہیں 'یہ بھی نہیں کہ ایک خاص ہے اور دوسرا عام۔ نہ ہی ان کا تعلق مقصد اور ذریعہ کا ہے اور نہ ہی غلام اور آقا کا۔ ہم اس تعلق کی کہائی مثال پیش نہیں کر سکتے۔ خدا ہے شک (End) ہے۔ لیکن انسانی اور آقا کا۔ ہم اس تعلق کی کہائی مثال پیش نہیں کر سکتے۔ خدا ہے شک (End) ہے۔ لیکن انسانی وار توصیف کے لیے پیدا کیا 'انسانیت کی ذات ہے۔ نہیں بہ خود خدا کی شان کے شایان بھی نہیں۔ اس حقیقت کے لیے پیدا کیا 'انسانیت کی ذات ہے۔ نہیں بہ خود خدا کی شان کے شایان بھی نہیں۔ اس حقیقت کے لیے پیدا کیا 'انسانیت کی ذات ہے۔ نہیں بہ خود خدا کی شان کے شایان بھی نہیں۔ اس حقیقت کی کہی نظرانداز نہ کرنا چاہئے۔ کہ جو عقیدہ انسان خود خدا کی شان کے شایان بھی نہیں۔ اس حقیقت ذات ہوتا ہے۔ " (قرآنی نظام ربوبیت ص الا)

خداکی عبادت: اس اقتباس نے قرآن کریم کی بے شار آیات کا اطال کر دیا ہے۔ عابد و معبود' آقا و غلام' ماکم و محکوم کے سب رشتے ختم ہوئے کیونکہ خدا اور بندے کے در میاں دیا تعلق انسان کی توہین ہے اور خدا کے بھی شایان شان نہیں۔ آگر اب بھی پرویز صاحب کے عقائد و نظریات میں کوئی شبہ باتی رہ گیا ہو تو درج ذیل اقتباس بھی ملاحظہ فرما کیجے۔

### اللہ کی عبادت کے پرویزی مفہوم

عبادت کا مفہوم: عام طور پر عبادات کو حفوق اللہ سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ لیکن قرانی تصور حیات سے سلسلہ میں آپ فرماتے ہیں۔ سلسلہ میں آپ فرماتے ہیں۔

عبادت كامفهوم نمبر: القَاكَ مَعْبُدُ وَإِيَّاكَ مَسْتَعِيْنُ "كاعملى مفهوم پرويز صاحب يول بيان فرمات بين - "افراد معاشره اس نظام ربوبيت كى اطاعت كے اس وقت تك مكلف ہوتے بين جب تك يہ نظام ان ذمه داريوں كو پوراكر تا ہے جو خداكى طرف منسوب بين - إِيَّاكَ مَعْبُدُ وَإِيَّاكَ مَسْتَعِيْنُ كا يمى عملى مفهوم ہے - "
(ن - رص ۱۲۲)

www.mufiammadilibrary.com

عبادت کامفہوم نمبر: ۳ اور مفہوم القرآن میں آپ نے اس آیت کامفہوم یوں بیان فرمایا ہے:

"عالمگیرانسانیت کے نشودنما دینے والے! ہم تیرے اس قانون ربوبیت کو اپنا ضابطہ حیات بناتے ہیں

اور اسی کے سامنے سرتشکیم خم کرتے ہیں۔ ہمیں اس کی توفیق عطا فرما کہ ہم تیرے تجویز کردہ پروگرام کے مطابق اپنی صلاحیتوں کو بھرپور اور متناسب بنا سکیں۔ اور پھر انہیں تیرے ہی بتائے ہوئے طریق کار کے

عبادت كامفہوم نمبر: ٣ اِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ كاب مفهوم ذرا لمبا ضرور ب مُراتنا بى دلچيپ بھى ا ب اس سے آپ كے تغيرى انداز بر بھى خاصى روشنى پڑتى بے فرماتے ہيں:

"وہ (قرآن) کہنا ہے کہ جن (دیماتی لوگ) وانس (شری لوگ) اپنی پیدائش کے مقصد کو اسی صورت اصلا کا سکتا ہوں کی مدالق ن گی سرکا ہیں مَا اَجَافُونُ الْحِدَّ وَالْالْمُنْ اللَّهِ

میں حاصل کر سکتے ہیں کہ وہ قانون خداوندی کے مطابق زندگی بسر کریں۔ وَمَا خَلَفْتُ الْبِحِنَّ وَالْإِنْسَ اِلاَّ لِيَعْبُدُونِ (۵۲:۵۱) یہ ای صورت میں ممکن ہے کہ تمام افراد نظام خداوندی کے ساتھ مسلک ہو جائیں

لیکھبندونِ (۱۵۶:۵۱) مید آق صورت بیل میں جو سرم مراد تھا میں مداد مدی ہے ماہ است دو ہیں۔ لیکن اس سے مید نہ سمجھ لیا جائے کہ اس میں نظام خداد ندی کا پچھ اپنا فائدہ ہے۔ بالکل نہیں اس سے مید مصد میں اسلام مند ساما میں دور در در در در در ایک میں دور در در در در در در در در داخت

نظام اپنے کیے کچھ نہیں چاہتا۔ مُانگریندُ مِنْهُمْ مِنْ رِزْقِ وَّمَاۤ اُرِیْدُ اَنْ یُطعِمُوْنِ (۵۷:۵۱) نظام معاشرہ کچھ کینے کے لیے وجود میں نہیں آیا۔ خود ان کی پڑورش اور قوت کا انتظام کرنے کے لیے وجود میں آیا ہے اِنَّ اللّٰہ

هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِيْنُ (٥٨:٥١) الله كا نظام رزق دين والا اور برى قوت كا مالك ب وه كهان كو ديتا ب اور كهان كي ليم المنه نهي (و هُوَ يُطعِمُ وَلاَ يُظعَى (١٣:١) وه افراد سے عبوديت (يعني اين صلاحيتوں كو

ذات بحربور جوانیوں تک پہنچ کر کامل اعتدال کر علق ہے۔ اِیّاكَ نَعْدُ وَاِیّاكَ نَسْتَعِیْنُ كا بی عملی مفهوم ہے۔ (ن- رص۱۸۵)

ان اقتباسات کو بار بار پڑھئے یوں نہ گزر جائے پھر ہتاہے کہ اِیَّاكَ نَعْبُدُ وَاِیَّاكَ نَسْتَعِیْنُ كاعملی مفہوم کیا ہے اور کیسے ہے؟ نیزان سب اقتباسات کو ملا کر ہتاہے کہ توحید کے کہتے ہیں۔ اور عبادت کا صحح تصور کیا ہے؟

### توحيداور شرك

اب مسئلہ رہ گیا توحید اور شرک کا عبادات اللی اگر خالصتاً ای کے لیے ہوں تو توحید اور اگر ان میں کسی دو سرے کو بھی شریک کر لیا جائے تو وہ شرک ہو ؟ ہے۔ اب توحید اور شرک کا پرویزی فلسفہ بھی ملاحظہ فرما لیجیے۔

توحید کا مفہوم نمبرا: "چونکه انسان صفات خداوندی (روح خداوندی) کا حامل ہے۔ اس لیے اس کی

V\_ ["" | www.mubammad Nibrary.com ""

سیمیل آدمیت کے لیے نمونہ صرف خدا کی صفات ہو سکتی ہے۔ اور صفات خداوندی ہر فرد انسانیہ کے لیے نمونہ ہوں گی۔ تمام بنی نوع انسان کے لیے ایک ہی نمونہ (Pattern) ہوں گی۔ کیونکہ ہر انسان ان ہی صفات کا حامل ہے۔ اسے "توحید" کہتے ہیں۔ یعنی زندگی کے لیے صرف ایک نمونہ اور ایک نصب العین مونا "لا إلله َ الله و حُدَّه لا شَرِيْك له " (سليم ك نام ٢٠ وال خط عس ١٥٥)

ا میک توحید تو صوفیه کی ہے جسے وہ وحدت الوجود کے نام سے موسوم کرتے ہیں کہ کائنات کی ہرشے خدا كاحصه ب وه اسى نظريه كو توحيد خالص يا خواص كى توحيد كت بين

اب یہ پرویزی توحید کا تیسرا نظریہ سامنے آگیا۔ جس میں توحید کو خالص کرنے کی ضرورت ہی نہیں رہتی۔ وہ از خود ہی خالص ہے ہرانسان کے سامنے ایک نمونہ تو اسی وقت بن گیا۔ جب نفخ روح خداوندی عمل میں آگیا۔ اب آگر کوئی مخص اپنی ذات پر ایمان نہیں لاتا۔ یا وہ صفات خداوندی کا نمونہ سامنے نہیں ر کھتا۔ جو کہ ناممکن ہے کیونکہ نمونہ تو وہ خود ہے تو وہ کا فرہے۔ اور جو مخض کوئی اور نمونہ سامنے رکھے گا تو وہ مشرک ہو جائے گا۔ نمونے کی وحدت ہی اصل توحید ہے۔

توحيد كامفهوم: اب توحيدك ايك دوسرى تعريف بهي لماحظه فرمايء

''وہ انقلاب جس میں معاشی نظام انسانیت بھی اس خدا کے ہاتھ میں (یعنی اس کے قانون کے مطابق قائم) ہوگا جس کے ہاتھ میں کاکناتی نظام ہے۔ (وَالْأَرْضُ جَمِيعا قَبْضَتُهُ يَوْمَ اَلْقِيْمَةِ وَالسَّمُواتُ مَطوِيَّاتٌ بِيمِينِهِ (٣٩:١٧) اي كي معني توحيد بين - (ن- رص ١٨٥)

# الله کے مختلف معانی

الله تعالیٰ کے متعلق جس قتم کے تصورات پرویز صاحب رکھتے ہیں آگ کا اندازہ کسی حد تک آپ کو ہو چکا ہوگا۔ اب مزید وضاحت کے لیے ہم پرویز صاحب کے اپنے الفاظ میں آپ کو اللہ کے مختلف معانی ہتاتے جائیں گے۔

<u>۱۔ الله جمعنی صفات خداوندی :</u> فرماتے ہیں:

﴿ وَيِلْتُهِ ٱلْأَسْمَامُ ٱلْحُسْنَى ﴾ (الأعراف ٧/ ١٨٠)

٢. الله جمعنى الله كا قانون :

﴿ حَسْبُكَ ٱللَّهُ وَمَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ (الأنفال ٨/ ٦٤)

﴿ رَضِيَ ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴾ (البينة ٨/٩٨)

''تمهارے لیے اس ککراؤ میں جو مفاد پرست جماعتوں ے ہونے والا ہے اللہ كا قانون اور اس جماعت كى رفانت کافی ہے۔"

''صفات خداوندی میں حسن کارانہ توازن ہے۔''

"انہوں نے قانون خداوندی سے موافقت پیدا کرلی

آئِيَدَ بَرِينِ بِينِ بِينِهِ بِهِ اللهِ اللهِ

اور قانون ان کار فیق دیاور بن گیا۔ "

# ٣- الله بمعنى الله كا نظام:

﴿ وَأَن تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ ۞﴾

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلرَّزَّاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمَنِينُ ۞﴾ (الذارايات ١٥/٨٥)

### ٣- الله تجمعنى نظام ربوبيت:

﴿ وَٱللَّهُ يَعِدُكُم مَّغْفِرَةً مِّنْهُ وَفَضَلًا ﴾ (البقرة٢/ ٢٦٨)

٥- الله جمعني چه؟:

﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَكَمِينَ

(الفاتحة ١/١)

# (البقرة٢/ ١٦٩)

نظام سمجھنے لگ جاؤ۔ "(ایصناص ۱۲۵)

''الله کا نظام رزق دینے والا اور بڑی قوتوں کا مالک

''نظام ربوبیت شهیس بوری بوی حفاظت کا یقین دلا تا ہے اور رزق کی فراد انیوں کی ضانت دیتا ہے۔ "

'دکسیں ایبانہ ہو کہ تم ناسمجی سے اس نظام کو خدا کا

" زندگی کا هر حسین نقشه اور کائنات کا هر تعمیری گوشه خالق کا نات کے مرعظیم القدر نظام ربوبیت کی الیی

زندہ شادت ہے جو ہر جہتم بصیرت ہے بے ساختہ داد

اب اس آیت سے الله کامفهوم آپ خود تلاش کر لیجے۔

ميد توسي الله " ك مختلف مفهوم ألك ليكن البهى الله س مراد ليني كاللهم ماق ب-

ا۔ اللہ سے مراد قرآنی معاشرہ: "ند ب نے جس خدا کو کائنات سے مادرا عرش پر بٹھا رکھا ہے وہ واقعی سکسی انسان کے رزق کی ضانت نہیں دے سکتا۔ اس کے رزاق ہونے کے دعوی کے باوجود اس کی خدائی میں کروڑوں بندے بھوکے سوتے اور لاکھوں انسان فاقوں سے مرتے ہیں اس بلند آہنگ اعلان کے باوجود که.

" زمین پر کوئی چلنے والا ایسا نہیں جس کے رزق کی ذمہ ﴿ ﴿ وَمَا مِن دَآتِنَةِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا﴾ (مود١/١٪) داری **خدایر** نه هو."

آج آدھی دنیا کو پیٹ بھر کر روئی نصیب نہیں ہو رہی ہے۔ لہذا انسانوں کے خود ساختہ مذہب کے پیدا کردہ ''خدا'' یر ایمان لانے اور اس سے دعاؤں پر تو کل کرنے سے وہ کیفین نسمی طرح پیدا نہیں ہو سکتا جو

<sup>🗇</sup> ان مختلف مفاہیم میں اگر کوئی بات مشترک طور پر پائی جاتی ہے تو وہ سے سے کہ خدا بسرحال کوئی حی وقیوم اور مقتدر ہستی نہیں ہے۔

المالا ا

انسانوں کو احتیاج کی فکر سے بے خوف کر دے۔ لنذا جب ہم کہتے ہیں کہ ہرایک کا رزق اللہ کے ذمے ہے تو اس سے مرادیہ ہے کہ وہ نظام جو قوانین خداوندی کی روسے قائم ہو تمام افراد کی ضروریات زندگی کا کفیل ہوتا ہے۔"(سلیم کے نام چودھوال خط ص۲۲۷)

۲- الله + رسول = مرکز ملت یا مرکز ملت = الله + رسول : اور اگر الله کے ساتھ رسول بھی شامل ہو جائے تو الله اور رسول سے مراد ہے مرکز ملت . یعنی

"الله اور رسول کی اطاعت سے مراد ہے مرکز ملت یا سنٹرل اتھارٹی کی اطاعت جو مسلمانوں کے لیے حسب اقتضآت زمانہ قانون بنائے گی تا کہ عام مسلمان اسے الله رسول سمجھ کر ان قوانین واحکام کی اطاعت کریں۔" (معراج انسانیت 'ج:۳ میں دیکھتے بحث مرکز ملت)

الله = مرکز ملت یا مرکز ملت = الله: اور مجھی یہ مرکز ملت رسول کو برے ہٹاکر الله کے جملہ اختیارات سنبھال لیتا ہے۔ مثلاً گناہوں کو بخشا صرف الله تعالیٰ کاکام ہے۔ رسول کا قطعاً نہیں۔ گریہ مرکز ملت لوگوں کے گناہ بھی معاف کر سکتا ہے۔ رہنانچہ طلوع اسلام کے ایک معزز رکن ڈاکٹر عبدالودود صاحب فرماتے ہیں۔

"أكر كسى فرد سے لغزش ہو جائے تو مسجد فلی گوشے میں استغفراللہ كہنے سے معافی نہیں مل سكتی۔ بلكہ اس فرد كو خود چل كر مركزى اتھارٹی كے پاس آنا ہو گاور معذرت پیش كرنا ہوگا۔" (طلوع اسلام كنونشن میں ڈاكٹر صاحب كا خطاب بعنو ان پاكستان كا مسكلہ- طلوع اسلام جولائی ۱۹۲۲ء)

یہ تھے اللہ کے مختلف مفہوم اور مرادیں اب آپ خود ہی جیلہ کر لیجیے کہ کون کو نسے اللہ پر ایمان بالغیب کا قرآن نقاضا کرتا ہے اور آیا اسے ایمان بالغیب کمنا درست بھی جہا نہیں؟

### ۲۔ فرشتوں پر ایمان

۲۔ ایمان بالغیب کی دو سری کڑی فرشتوں پر ایمان ہے۔ فرشتے اللہ تعالیٰ کی وہ لاتعداد مخلوق ہے جو تدبیر امور کا نکات پر مامور ہے۔ وہ خدا کے حکم سے سرتابی کی مجال نہیں رکھتے۔ خدا اپنا پیغام یعنی و حی بھی انہی کے ذریعہ اپنے انہیاء پر نازل فرما تا ہے۔ فرشتے اپنی شکل وصورت بدل کتے ہیں۔ ان میں کچھ فرشتے دو پروں والے ہیں۔ کچھ تمین پروں والے کچھ چار پروں والے اور بعض فرشتوں کے پر اس سے بھی زیادہ ہیں۔ فرشتے آسانوں سے زمین پر اترتے ہیں اور پھر زمین سے آسانوں کی طرف چڑھتے رہتے ہیں اور اس طرح تدبیر امور کا نکات کے فرائض سر انجام ویتے ہیں۔ وہ بعض دفعہ انسانی شکل میں نہیوں اور غیر نہیوں کے پاس آگر اللہ کا پیغام پنچاتے ہیں۔ جاندار اشیاء کی روح قبض کرنے کے لیے بھی فرشتہ مقرر ہے۔ انسانوں کے اگل بھی فرشتہ مقرر ہے۔ انسانوں کے اعمال بھی فرشتہ ہی قلبند کرتے ہیں جنگ بدر میں فرشتوں ہی کے ذریعے اللہ تعالیٰ نے انسانوں کے اعمال بھی فرشتے ہی قلبند کرتے ہیں جنگ بدر میں فرشتوں ہی کے ذریعے اللہ تعالیٰ نے

Churching committee the committee of the

مسلمانوں کی مدد فرمائی تھی۔ حضرت لوط ملائلہ کی بہتی کو فرشتوں ہی نے الث مارا تھا۔ فرشتوں سے متعلق سے سب باتیں الی ہیں جو قرآن سے صراحتاً ثابت ہیں۔

لیکن پرویز صاحب تو نہ فرشتوں کے خارجی وجود کے قائل ہیں اور نہ ہی ذاتی تشخص کے۔ للذا فرشتوں پر ایمان بالغیب کے مسئلہ نے بھی انہیں خاصاً پریشان کر رکھا ہے۔ اس سلسلہ میں بھی ان کی تحریفات و تاویلات دلچیں سے خالی نہیں اب ہم آپ کو یہ بتاکیں گے کہ وہ فرشتوں سے کیا کیا" مرادیں" لیتے ہیں۔

ا۔ ملائکہ سے مراد خارجی قوائے فطرت: "لمائکہ سے مراد مفہوم وہ قوتیں ہیں جو کائنات کی عظیم القدر مشینری کو جلانے کے لیے مامور ہیں۔ لیعنی قوائے فطرت اس لیے قانون خداوندی کی زنجیر کے ساتھ جکڑی ہوئی ہیں کہ ان سے انسان کام لے سکے اس لیے قصہ آدم میں کما گیا ہے کہ ملائکہ نے آوم کو سجدہ کر دیا۔ مطلب یہ کہ فطرت کی قوتیں انسان کے تابع فرمان بنا دی گئی ہیں۔" (ابلیس و آدم ص ۱۳۲۳)

اب سوال یہ ہے کہ اگر ملاکہ ہے مرد فطرت کی قوتیں لیا جائے تو یہ فطرت کی قوتیں ہر گز انسان کے تابع فرمان نہیں ہیں۔ طوفان بادو بازان سے سیکڑوں انسان مر جاتے ہیں۔ مکانات مندم ہو جاتے ہیں۔ چھتیں اڑ جاتی ہیں۔ کیا انسان کا ان فطرت کی قوتوں پر اس وقت کوئی بس چلتا ہے؟ پھرانسان آھے "ملائکہ" کا مجود کیسے ہوا؟

اور دو سرا سوال بیہ ہے کہ ان کائنات کی قوتوں کا تو گئی دہریہ بھی منکر نہیں ہو تا۔ پھرایسے ''ملائکہ'' پر ایمان ہالغیب لانے کاکیا مطلب ہوا؟

حاملین عرش ملائکہ کی وضاحت: قرآن میں ہے کہ قیامت کے دی اللہ تعالیٰ کے عرش کو آٹھ فرشتے اٹھائے ہوئے ہوں گے (۲۹۹) اب اس کی تشریح پرویز صاحب کی زبان سے شئے:

"عرش وہ مرکز حکومت خداوندی ہے جہاں کائنات کی تدبیر امور ہوتی ہے۔ اور چو ککہ یہ تدبیر امور اللہ کا طائکہ کی وسلطت سے سرانجام پاتی ہے۔ اس لیے ملائکہ عرش اللی کے اٹھانے والے اور کمر بستہ اس کے گرد گھو منے والے ہیں۔" (ایسناص ۱۳۷۷)

اب دیکھے اس تشریح پر پرویز صاحب نے قرآن کریم کے دو مختلف مقامات کی آیات کو گڈ ٹہ کر کے پیش کر دیا ہے۔ آٹھ فرشتوں کے عرش اللی کے اٹھانے کا ذکر سورہ الحاقہ (۱۹) کی ساتویں آیت میں ہے اور "کھومنے والے" فرشتوں کا ذکر سورہ الزمر (۳۹) کی آخری آیت نمبر ۵۵ میں ہے۔ اور یہ گھومنے والے حافین کا ترجمہ کیا گیا ہے۔ جو ویسے بھی غلط ہے اس کا صحیح ترجمہ گھیزا ڈالے ہوئے ہے نہ کہ گھومنے والے۔ علاوہ ازیں گھیرا ڈالنا یا گھومنا الگ عمل ہے اور عرش کو اٹھانا الگ عمل ہے۔ جو عرش کو اٹھائے ہوں وہ گھوم نمیں سکتے اور جو گھوم رہے ہوں گے وہ اٹھانے والے نمیں ہوں گے جو کچھ بھی ہو ان دونوں آیات سے نمیں سکتے اور جو گھوم رہے ہوں گے وہ اٹھانے والے نمیں ہوں گے جو کچھ بھی ہو ان دونوں آیات سے

فرشتوں کا خارجی وجود اور ذاتی تشخص دونوں باتیں ثابت ہو رہی ہیں۔ جو آپ کے پہلے نظریہ ''قوائے فطرت" کے برعس ہیں۔

۲۔ ملائکہ سے مراد داخلی قوتیں: "لنذا یہ ملائکہ جاری این داخلی قوتیں ہیں۔ یعنی جارے اعمال کے اثرات جو ہماری ذات پر مرتب ہوتے رہتے ہیں۔ اور جب انسانی اعمال کے نتائج محسوس شکل میں سامنے

آتے ہیں قرآن اے قیامت سے تعبیر کرتا ہے۔ (ایشاص ۱۹۲)

اب دیکھئے اس مخضرے اقتباس میں پرویز صاحب نے بہت سے پیچیدہ مسائل کو حل فرما دیا۔ مثلاً:

اماری داخلی تو تیں۔ قوت باصرہ۔ لامسہ' ذا نقه سامعہ' دافعہ حافظہ وغیرہ یا جو پچھ بھی ہیں۔ اگر میں

توتیں ملائکہ ہیں تو پھران پر ایمان بالغیب لانے کا قرآنی مطالبہ ہی غلط قرار پاتا ہے۔ اس کیے کہ ان داخلی قوتوں کو تو کافراور دہریئے بھی تشکیم کرتے ہیں۔

آپ کی پہلی تعریف کے مطابق ملائکہ سے مراد خارجی قوتیں تھا۔ اب اس تعریف کے کحاظ سے ملائکہ ے مراد انسان کی داخلی قوتیں بن گیا۔

اب ان داخلی قوتوں ہے بھی مراد یہ ہے کہ "ہمارے اعمال کے اثرات جو ہماری ذات پر مرتب

ہوتے رہتے ہیں۔ گویا ملائکہ کی تیس تعریف "ہماری ذات پر مرتب ہونے والے اثرات" ہیں۔

 قیامت کا مفہوم آپ نے یہ جایا کہ جب نسانی اعمال کے نتائج محسوس شکل میں سامنے آجائیں تو قرآن اے قیامت سے تعبیر کرتا ہے۔ اس کا مطب سد ہوا کہ ایک کسان اگر جج ہوتا ہے توجب اس ے کونیل نکل آئے یا زیادہ سے زیادہ فصل یک رہیں ہو جائے اور اس کے عمل کا نتیجہ محسوس شکل میں سامنے آگیا تو گویا قرآن کی رو ہے اس کی قیامت آگئی۔ اس تصریح ہے آپ کے قیامت پر ایمان لانے کے تصور پر خاص روشنی پڑتی ہے۔

سع. ملائکہ سے مراد طبعی تغیرات: "ان مقامات سے ظاہرہے کہ جو طبعی تغیرات انسان کے جمم میں رونما ہوتے ہیں ادر جن کا آخری متیجہ انسان کی طبعی موت ہوتی ہے۔ انسیں بھی ملائکہ کی قوتوں سے تعبیر

كياكياب-" (ايضاص١٥٩) اب دیکھئے یہ طبعی تغیرات بھی دو قتم کے ہیں۔ ایک وہ جو کسی عمل کے متیجہ کے طور پر سامنے آتے

ہیں۔ مثلاً پانی چینے سے پیاس بچھ جاتی ہے کھانا کھانے سے بھوک مٹ جاتی ہے۔ سیراور درزش سے جسم مضبوط اور صحت بحال رہتی ہے۔ دو سرے طبعی تغیرات وہ جن میں انسان کے عمل کو کوئی دخل نہیں ہو تا۔ جیسے اس کا بچہ سے بوا ہونا' جوان ہونا' چربو ڑھا ہونا' چر مرجانا۔ یہ سب امور ایسے ہیں جن کا ایمان بالغیب ے کوئی تعلق نسیں کیونکہ طبعی ہیں۔ اور داقع ہو کے رہیں گے پھران طبعی تغیرات کو ملائکہ سے تعبیر کرنا كيسے درست ہو سكتا ہے؟ ان طبعی تغيرات كو تو د ہريئے بھی تشكيم كرتے ہيں پھر"ايسے ملائكه" پر ايمان

www.muhammadilibrary.com

بالغيب لانے كاكيا مطلب؟

۳۔ ملائکہ سے مراد نفسیاتی محرکات: "ان مقامات ایعنی بدر کے موقعہ پر تین ہزار ملائکہ کا نزول یا ایسی

ہی دوسری آیات) پر غور سیجیے۔ ملائکہ کی مدد کے متعلق بتایا گیا ہے کہ اس سے جماعت مومنین کے دلول کو تسکین ملی تھی اور ان کے عزائم پختہ ہو گئے تھے۔ دوسری طرف دشمنول کے دل خوف زدہ ہو گئے تھے۔

تعین می می اور ان نے عزام چھ ہو سے تھے۔ دو سری طرف د سول نے دل خوف ردہ ہو سے تھے۔ اور ان کے حوصلے چھوٹ گئے اس سے ظاہر ہے کہ ان مقامات میں ملائکہ سے مراد وہ نفسیاتی محرکات ہیں

جو انسانی قلوب میں اثرات مرتب کرتے ہیں۔" (ایساً ص ۱۵۵)

اب دیکھئے اس اقتباس میں بھی پرویز صاحب نفسیاتی محرکات کو داخلی قتم کی کوئی شے قرار دے کر فریب دینے کی کوئشش فرما رہے ہیں۔ جب معالمہ داخلی قتم کا ہو تو اللہ تعالی اے اس انداز میں پیش

فرماتے ہیں۔ جیسے مومنوں کے لیے فرمایا ﴿ فَانْوَلَ اللّٰهُ سَكِیْنَتَهُ عَلَیْهِ ﴾ (۹۰:۳) اور كافروں کے لیے فرمایا ﴿ وَقَذَفَ فِیْ قُلُوْبِهِمُ الرُّعُبُ ﴾ (۲:۵۹) لیکن یہ میدان بدر كا معاملہ واضلی قتم كا نہیں ہے۔ بلكہ یہ خارجی

و مناف کی صوبیهم الو علب ﴿ (الله ۱) مان یہ عیدان برار ہ معتدر اس منام کا این ہے۔ بعد یہ مارین المداد یا محرکات تھے۔ جیسے اگر ایک انسان دو سرے کو گالی دے تو وہ سنخ یا ہو جاتا ہے یا کوئی کسی دو سرے کا

خوف رفع کر دے تو وہ مطمئن بھی ہو جاتا ہے۔ اور اس مصیبت کو رفع کرنے کا مشکور بھی ہو تا ہے۔ یمی

توت رئ سروعے تو وہ مسل میں ہو ہی ہے۔ اور اس میں بیٹ تو رئ سرعے کا مستور میں ہوتا ہے۔ یکی صورت حال بدر میں پیش آئی تھی۔ اب آگر ہی ہے وہی مطلب لیا جائے تو پرویز صاحب فرما رہے ہیں تو

تین سوتیرہ مجاہدین کے لیے تین ہزار یا پانچ ہزار ملائکہ کی مدد کی کیاصورت بن سکتی ہے؟

ر حمت اور عذاب کے فرشتے: "اگر ایک طرف ملائلہ ایمان واستقامت کی بناء ہر اللہ کی رحمت نور افشانی کرتے ہیں تو دوسری طرف کفرو سرکشی کے لیے عذاب خداوندی کے حامل بھی ہوتے ہیں

"غذاب خدواندی" سے مفہوم یہ ہے غلط قوموں کی روش کے جاہ کن جائج۔ للذا اس باب میں ملائکہ سے مراد وہ قومیں ہیں جو قانون خداوندی کے مطابق انسانی اعمال کے نتائج مرتب کرنے کے لیے سرگرم عمل

رہتی ہیں۔" (ایضاً ص۱۵۸)

اب دیکھے لوط ملت ایک جاب کے پاس فرشتے آئے اور لوط ملت اک بستی نے نکل جانے کو کہا۔ جب وہ نکل گئے تو ان فرشتوں نے قوم لوط کی بستی کو لواطت کے جرم میں الٹ مارا۔ اب آگر محص قوانین خداوندی اور علت ومعلول کا سمارا لیا جائے تو ہر لوطی قوم کا یکی انجام ہونا ضروری ہے۔ کیونکہ قوانین خداوندی میں تغیرو تبدل نہیں ہو تا۔ گر ہم دیکھتے ہیں کہ انگلتان میں یکی عمل قوم لوط موجود ہے اور اسے قانونی جواز کی سند بھی صاصل ہے۔ اب قوانین خداوندی کے مطابق ان قوتوں (ملائکہ) کو یقینا ان کے اعمال کا نتیجہ ویسا ہی مرتب کرنا چاہئے تھاجیسا کہ قوم لوط کے اعمال کا مرتب ہوا۔ گر ایسا نہیں ہو رہا۔ جس کا واضح نتیجہ سے ہے کہ اعمال کو مرتب کرنا چاہئے تھاجیسا کہ قوم لوط کے اعمال کا مرتب ہوا۔ گر ایسا نہیں ہو رہا۔ جس کا واضح نتیجہ سے کہ اعمال کو مرتب کرنے والی ہتی کوئی باشعور ہتی ہے۔ جو اپنی مشیت کے مطابق ہی نتائج مرتب کرتی ہے۔ جو اپنی مشیت کے مطابق ہی نتائج مرتب کرتی ہے۔ جو اپنی مشیت کے مطابق ہی نتائج مرتب کرتی ہے۔ جو اپنی مشیت کے مطابق ہی نتائج مرتب کرتی ہے۔ جو اپنی مشیت کے مطابق ہی نتائج مرتب کرتی ہے۔ جو اپنی مشیت کے مطابق ہوئے قوانین کی پابند نہیں ہے اور نہ ہی ملائکہ بے جان بے شعور قوتیں ہیں۔ جو

www.muhammadilibrary.com
المَيْدُ رَبِّ وَبِرِينِّت 797 ﴿ (عصه: شَشْم) طلوع اسلام كا اسلام

لگے بندھے نتائج مرتب کریں۔ وہ فرشتے جاندار اور باشعور ہتیاں ہیں اور وہ قانون خداوندی کی نہیں۔ بلکہ خداوند کے تھم کی اطاعت کرتی ہیں۔ میں وجہ ہے کہ وہی فرشتے جب حضرت ایراہیم ملینیہ اور لوط

بعث صرار مرت میں تو رحمت کے فرشتے ہوتے ہیں اور وہی فرشتے قوم لوط کے لیے عذاب کے فرشتے

ن جاتے ہیں۔ ان جاتے ہیں۔

دو' دو تین' تین۔ چار' چار پرول والے فرشتے: "دو' تین' چار پروں سے اپی قوت کے اعتبار سے ملائکہ کے مختلف مدارج وطبقات کا ذکر مقصود ہے۔" (ایسناص ۱۹۷)

ملائکہ کے مختلف مدارج وطبقات کا ذکر تفصود ہے۔ ''(اییشا ص ۱۹۷) گویا پرویز صاحب کے نزدیک جیسے کوئی بجلی کی موٹر ۲ ہارس پاور کی ہوتی ہے کوئی تین ہارس پاور کی اور کوئی چار کی' میں صورت حال فرشتوں کی بھی ہے۔ لیکن مشکل میہ ہے کہ قوت اور مدارج میہ دونوں عربی زبان کے لفظ ہیں اور قرآن میں انمی معروف معانی میں استعال بھی ہوتے ہیں پھر آخر فرشتوں کے لیے

زبان کے لفظ ہیں اور فرآن میں انہی معروف معانی میں استعمال بھی ہونے ہیں چر افر فرشنوں نے سیے قوت اور درجہ کی بجائے اجنحہ (ازو۔ پر) کے لفظ استعمال کرنے کی کیا ضرورت تھی؟ علاوہ ازیں چڑیا کے بھی دو پر ہوتے ہیں اور چیل کے بھی۔ لیکن ان دونوں کے دو دو رو پر ہونے کے

باوجود قوت میں بڑا فرق ہے۔ اور مخلف ملاج کا معالمہ تو پرویز صاحب ہی بہتر جانتے ہیں ہم تو اتا ہی جانتے ہیں فرق ہوتا ہے جانتے ہیں کہ مرانسان کے دو دو ہی بازو ہوتے ہیں لیکن ان میں سے مراکیک کی قوت میں فرق ہوتا ہے اور مدارج میں بھی۔ مدارج کا انحصار بازووک پر نہیں بلکہ تقویٰ پر ہوتا ہے۔

سویہ ہے فرشتوں پر ایمان بالغیب' اصل مسلہ میہ تھا کہ آیا گرشتے کوئی الگ مخلوق ہیں یا نہیں اور ان کا مناج تشفید میں انہوں کا جس کے اس مسلہ میں تھا کہ آیا گرشتے کوئی الگ مخلوق ہیں یا نہیں اور ان کا

کوئی خارجی تشخص ہے یا نہیں؟ چونکہ یہ مسلم مافوق العادت (Supper Natural) ہے۔ اس کیے آپ کو ہر مقام پر تاویلات کرنا پڑیں۔ آپ نے ملائکہ کی جتنی بھی تعبیری پیش فرمائی ہیں۔ یہ سب انسانوں حتیٰ کہ کافروں اور دہریوں میں بھی مسلم ہیں۔ لنذا ان کانہ ایمان بالغیب سے کوئی تعلق ہے اور نہ قرآن کے واضح ارشادات سے۔

## ۳ يکتابول پر ايمان بالغيب

ایمان بالغیب کا تیسرا جزویہ ہے کہ اللہ تعالی کی طرف سے نازل شدہ تمام کتابوں پر ایمان لایا جائے۔ اللہ تعالی کی المامی کتابوں اور اسی طرح قرآن مجید پر ایمان بالغیب لانے کا مطلب بیہ ہے کہ انسان یہ یقین رکھے کہ جو پیغام اللہ تعالی نے فرشتہ کے ذریعے رسول تک پہنچایا ہے وہ فی الواقع اللہ ہی کا کلام یا پیغام ہے۔ نیزیہ کہ جس رسول (محمد ساتی کے پیغام نازل ہوا ہے۔ انہوں نے من وعن اس کو دوسرے لوگوں ہے۔ نیزیہ کہ جس رسول (محمد ساتی کے پیغام نازل ہوا ہے۔ انہوں نے من وعن اس کو دوسرے لوگوں

ہے۔ نیز ہیہ کہ جس رسول (محمد طرح قیام) پر پیغام نازل ہوا ہے۔ انہوں نے من وعن اس کو دو سرے لولوں تک پہنچادیا ہے۔ اور اس میں کوئی کی بیشی نہیں گی۔ قریم سے جل ویکام روز ۔ التعمل میں اس معربان محکم کی اس میں اگر اور میں ان میں میں میں میں میں میں میں

قرآن کے جملہ احکام واجب التعمیل ہیں۔ اس میں ایک تھم کو بار بار دہرایا گیا ہے۔ اور وہ یہ ہے کہ ہم نے اپنے رسول پر بیہ کتاب اس لیے اتاری کہ وہ لوگوں کو اس کی تعلیم دے اور اس قرآن کے مجمل احکام www.muhammadilibrary.com

کی تشریخ و تفییر کرے اور احکام کی بجا آوری کے طور وطریق بھی لوگوں کو بتائے چنانچہ حال قرآن نے قرآن کے قرآن کا آکادی مفہوم امت کی تابا ہے۔ جس کی تعلیم اللہ تعالیٰ نے سول کو دی۔

قرآن کاوہی مفہوم امت کو بتایا ہے۔ جس کی تعلیم اللہ تعالیٰ نے رسول کو دی۔
انکار سنت اور انکار قرآن لازم و ملزوم ہیں: اب اگر کوئی شخص یہ کہتا ہے کہ میں واقعی قرآن کو منزل من اللہ تسلیم کرتا ہوں اور یہ بھی کہتا ہے کہ اس کے کلام اللی اور کلمل ہونے میں کوئی شک نہیں۔ نہ ہی اس میں آئندہ ردو بدل یا تحریف کا امکان ہے۔ گرمیں اس کی تعبیرو تاویل میں حال قرآن تعبیرو تاویل اور تشریح کا پابند نہیں۔ بلکہ ہرایک کو یہ حق ہے کہ زمانہ کے تقاضوں کو ملحوظ رقصتے ہوئے قرآن کی حسب ضرورت یا حسب پند تفییر کرے تو در حقیقت اس نے قرآن کے بے شار احکام کو پس پشت ڈال دیا۔ جن میں صرف اطاعت رسول اور اتباع رسول کو عین اللہ کی اور کتاب اللہ کی اطاعت قرار دیا گیا ہے۔ اور ایسا شخص جو قرآن کی بعض رسول اور اتباع رسول کو عین اللہ کی اور کتاب اللہ کی اطاعت قرار دیا گیا ہے۔ اور ایسا شخص جو قرآن کی بعض اقتوں پر ایمان لا تا اور انہیں واجب التعمیل سمجھتا ہے۔ لیکن بعض آفیوں کو واجب التعمیل نہ سمجھ کر فی الحقیقت ان کا کفر کرتا ہے۔ لئذا گئی اللہ کی وی تو یہ معتبرہ ہوگی جو رسول اللہ نے اپنے قول و عمل کے اختیار میں وعن قبول کیا۔ کتاب اللہ کی تاویل و تعبیراگر سنت رسول کے ذریعہ پش فرمائی اور صحابہ کرام نے آپ میں وعن قبول کیا۔ کتاب اللہ کی تاویل و تعبیراگر سنت رسول کے فال کی والے گئی تو وہ غیر معتبراور مردود ہوگی کیونکہ تشریخ و تعبیرکا حق بھی اللہ نے ہی آپ کو دیا ہے۔ اور بی

خلاف کی جائے کی کو وہ غیر مشبراور مردود ہو ہی کیونکہ سرح و تعبیر کا مل میں اللہ ہے ہی آپ کو دیا ہے۔ اور سیہ بھی واضح کر دیا کہ بیہ بیان بھی ہماری طرف ہے ہے گئی کتاب وسنت کاباہمی رشتہ ہے۔ سے منظم میں میں میں اسلام میں میں تابیعات میں منظم میں ایسان کے مصلوبات کی مصلوبات کے مصلوبات میں میں میں میں

بی واح اردیا کہ بیہ بیان بی ہماری طرف سے ہے جی کی الب وست کاباہی رستہ ہے۔

کتاب اللہ پر ایمان کے سلسلہ میں ہم مزید تفاصیل کی نہیں جانا چاہتے۔ کیونکہ یہ ساری کتاب ہی ای موضوع کی تفصیلات ہیں۔ سردست ہم صرف یہ بتانا چاہتے ہیں کہ آج کل انکار سنت کے لازی نتیجہ انکار قرآن کے سلسلہ میں طلوع اسلام سب سے پیش پیش ہے۔ بظا ہر یہ دھزات فالص قرآن کی دعوت دیتے ہیں اور اس فالص دعوت کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ اس دعوت میں کوئی بات بھی سنت رسول کے مطابق نہیں۔ (اس کی کئی مثالیس آپ کو "فطلوع اسلام کے نظریات اور خصوصیات کلام" کے عنوان کے تحت مل جائیں گی۔ پھر پرویز صاحب کا اپنی بصیرت کو قرآن سیجھنے کا نتیجہ یہ نکلا کہ انہوں نے اشتراکیت جیسے استبدادی معاشی نظام کو وہ قرآن کی تعلیمات کا نچوڑ قرار دیا ہے۔ اور اس نظام کو وہ قرآنی نظام ربوبیت کانام دیتے ہوئے لکھتے ہیں کہ۔

قرآنی نظام ربوبیت اور سارا قرآن : حقیقت یہ ہے کہ قرآن کی ساری تعلیم کا منتهٰی و مقصود قانون ربوبیت کے مطابق معاشرہ کا قیام ہے۔ پورا قرآن ان تفاصیل سے بھرا پڑا ہے۔ کمیں ان نظریوں کے اصول ومبانی کا ذکر ہے۔ کمیں آفاقی کا نئات کی مشینری کو مثالوں سے سمجھایا گیا ہے۔" (ق۔ ن رص ۱۰۷)۔

کیا قرآن مکمل کتاب ہے؟ : اس سلسلہ میں طلوع اسلام کی دو رکّی یہ ہے کہ آگر سنت کی ضرورت زیر بحث ہو تو یہ حضرات قرآن کو کمل کتاب ثابت کرتے ہیں اور اس طرح کی آیات پیش کرتے ہیں "تبیانًا لکل شی (۲۱۹۸) وَلاَ رَظْبِ وَلاَ یَابِسِ اِلاَّ فِی کِتابِ مُبینِ (۵۹:۲) اور حافظ اسلم تو اَلْبُومَ اَکُمَلْتُ

لکٹم دینکٹم کی تفیر میں فرماتے ہیں کہ جب دین مکمل ہو چکا تو احادیث کی ضرورت ہی کیا باتی رہ گئی؟ احادیث کی حیثیت بس تاریخی اور نلنی ہے۔ جو بہت عرصہ بعد لکھی تئیں۔ اگر احادیث بھی دین کا حصہ تھیں تو یہ آدھایا آدھے سے زیادہ دین جو احادیث میں مندرج ہے اس کے بغیردور محابہ میں دین کیے <sup>©</sup>

تکمل ہو گیا تھا۔ وغیرہ وغیرہ۔ پھر جب بیہ حضرات حقائق اور عملی زندگی پر نظر ڈالتے ہیں تو انہیں یمی مکمل کتاب نامکمل آنے لگتی

ہے اس سلسلہ میں درج ذیل اقتباسات ملاحظہ فرمائیے۔ "دو سری قابل غور حقیقت ہیہ ہے کہ قرآن میں کچھ احکام دیئے گئے ہیں۔ لیکن بیشتر امور میں اصولی ہدایات دی گئی ہیں۔ نظام خداوندی کا (رسول اللہ کا نہیں بلکہ نظام خداوندی کا مولف) فریضہ ہیہ ہے کہ وہ ان اصولوں کی (احکام کی نہیں بلکہ اصولوں کی) جزئیات حالات کے نقاضے کے مطابق جماعت مومنین کے مشورہ ﷺ ہے خود مرتب کرے۔" (م-ح ص ۱۵)

اور دو سرے مقام پر فرمایا:

"اس تمام عرصہ میں توجهات کا مرکز دیث ہی رہی۔ (یا فقہ جو احادیث کی روشنی میں مرتب کی جاتی رہی) اس لیے کہ قرآن کریم میں احکام میں تھوڑے تھے۔ اور زندگی کی عملی ضروریات ان سے کہیں زیادہ۔" (ایشنا صفحہ ۲۹)

پھراور مقام پر یوں کہتے ہیں:

"ہمارا ایمان ہے کہ قرآن تمام انسانوں کی ہدایت کے لیے فور کی طرف سے نازل ہوا ہے اور اس کی ہدایت قیامت تک نافذ العل رہے گی۔ ظاہر ہے کہ اس فشم کی ضابطہ ہدایت میں ہر قتم کے مسائل ومعاملات کے لیے جزئی اور فرعی احکام نہیں دیئے جاسکتے تھے۔" (م-حص۲۴۲)

ان اقتباسات سے درج ذیل امور سامنے آتے ہیں۔

قرآن ایک نامکمل کتاب ہے۔ جس میں احکام بہت تھوڑے ہیں اور ان تھوڑے ہے احکام کی بھی
 جزئیات اور فروعات اس کتاب میں دی بھی نہیں جا سکتی تھیں۔

فقہ حدیث کو سامنے رکھ کر مرتب کی جاتی رہی۔ للذا طلوع اسلام کا امام ابو صنیفہ کو منکرین حدیث کے زمرہ میں شار کرناغلط ہے۔ وہ فقیہہ تھے اور فقہ حدیث کو سامنے رکھ کر ہی مرتب کی جاتی رہی ہے۔

🗘 ان تمام باتوں کا جواب ہم تفصیلی طور پر مناسب مقامات پر دے چکے ہیں۔

<sup>﴿</sup> كيا طلوع اسلام بيہ بتانے كى زحمت گوارا كرے گاكہ رسول الله (يا اس دور كے نظام خداوندى) نے نماز زكوة اور جج كى جزئيات متعين كرنے كے ليے صحابہ (جماعت مومنين سے كب يا كتنى دفعہ مشورہ كيا تھا اور ان مجالس مشاورت ميں كيا كيا جزئيات معين ہوئى تھيں اور كيسے ہوئى تھيں؟

آئینہ پرویزی اسلام کا اسلام

امام ابو حنیفہ پر مقام حدیث میں ایک الگ مضمون بھی ہے جس میں یہ تاثر دیا گیا ہے کہ وہ صرف قرآن کو سامنے رکھ کر فقہ مرتب کرتے تھے۔ گر اقتباس بالا میں یہ فرماتے ہیں کہ فقہ احادیث کی روشنی میں مرتب کی جاتی رہی۔ "جب کہ حقیقت یہ ہے کہ فقہ قرآن اور حدیث دونوں کو سامنے رکھ کر مرتب کی جاتی رہی ہے۔ اور طلوع اسلام کی مختلف عبارتوں ہے بھی کی بھیجہ ٹکلتا ہے۔ لیکن وہ موقعہ کی مناسبت ہے بھی صرف قرآن سے فقہ مرتب کرواتا ہے اور بھی صرف حدیث ہے۔

قرون اولیٰ کے مسلمان قرآن کے اس خلاکو سنت رسول سے پورا کرتے تھے۔ اور حالات زمانہ کا لحاظ صرف فقہ میں رکھتے تھے۔ جب کہ حالات زمانہ طلوع اسلام کے نزدیک اہم محاملہ ہے کہ وہ اس خلاء کو ایسے مرکز ملت سے پر کروانا چاہتا ہے جو پہلے سنت رسول پر ہاتھ صاف کرتا پھر سنت اور اجتماد کی دونوں نشتوں پر برا جمان ہوتا ہے۔

نامکمل دین؟ : پرویز صاحب" مرکز ملت" کی اہمیت اور ضرورت پر روشنی ڈالتے ہوئے فرماتے ہیں کہ: "زرا غور فرماية كد دين كالي مفهوم انسان كے سامنے كيا تصور پيدا كرتا ہے؟ أكر خدا نے ان جزئيات (جو قرآن ميں مذكور نهيں) تعين رسول الله ير چھوڑا تھا۔ تو رسول الله كے ليے كونسا امر مانع تھا۔ کہ وہ بھی تمام احکام کی جزئیات مستعین نہ فرما سکے۔ یمی وہ مقام ہے جہاں بالعموم اہل فقہ آگے بڑھتے ہیں وہ یہ کہتے ہیں کہ خدا اور رسول کے اس قتم کے ناتمام احکام کی سمیل ائمہ فقہ نے كر دى ہے۔ للذا جن احكام كى جزئيات نه قرآن ميں كئى نه حديث ميں انہيں آئمہ فقہ كے فيصلوں ے حاصل کرنا چاہئے اور اگر کوئی بات آئمہ فقہ کے بال سے بھی نبہ ملے تو؟" (م-ح ص٣٨٨) یہ ہے وہ اہم سوال جس کو طلوع اسلام نے لاجواب سمجھ کر اسٹھامیہ انداز میں پیش کیا ہے حالانکہ اس کا جواب صرف اتنا ہے کہ رسول اللہ صرف ایک ہستی تھی جس پر وحی نازل ہوئی تھی اور وہ فوت ہو چے۔ لندا نہ اب قرآن میں کی بیثی ہو علی ہے نہ آپ کے سنن میں۔ اس لحاظ سے قرآن اور حدیث دونوں کے احکام و فرامین غیرمتبدل ہونے چاہئیں ۔ لیکن اہل فقہ کامعاملہ اس سے یکسرمختلف ہے۔ وہ بہت ہیں اور ہر زمانہ میں پیدا ہوتے رہے ہیں اور ہوتے رہیں گے۔ اجتماد کا دروازہ آج بھی کھلا ہے جب کہ کتاب وسنت کا دروازہ بند ہو چکا ہے اور یمی فقہ کامیدان حالات زمانہ کے نقاضوں کا میدان ہے۔ اس میں آپ بڑے شوق سے حالات زمانہ کے نقاضوں کی طبع آزمائی فرمایئے اور اگر مجسی مرکز ملت معرض وجود میں آبھی جائے تو اس کا دائرہ کاربس ہی ہے کہ وہ کتاب وسنت کو سامنے رکھ کر زمانہ کے حالات کے مطابق ذیلی تدابیرو قوانین وضع کرے۔ وہ رسول کی گدی پر کیسے براجمان ہو سکتا ہے جب کہ وحی بند ہو چک ہے۔

قرآن فنمی کاپرویزی طریقه: اگر قرآن کی الهای یا نبوی تشریح و تعبیر کو درخور اعتناء نه مسمجها جائے تو ظاہر ہے کہ ہر مخص اس تشریح و تعبیر میں آزاد ہے اور یمی کچھ پرویز صاحب چاہتے ہیں۔ اب جس طرح وہ خود المالة المالية المنافعة المنا

تشريح وتعبير متعين كرت بين اس كاطريقه انهول في يه بتاياكه:

''قرآن کی تعلیم کو دو حصوں میں تقتیم کیا جا سکتا ہے۔ ایک حصہ احکام سے متعلق ہے۔ دو سرا علوم ے۔ احکام کاحصہ چونکہ قانون سے متعلق ہے۔ لنذا ضروری ہے کہ اس کا مفهوم متعین ہو۔ قرآن کا دعوی ہے کہ وہ اپنا مفہوم خود متعین کرتا ہے اور تصریف آیات سے اس مفہوم کی وضاحت کر دیتا ہے۔ ان احکام کو قانون کی زبان اور حدود و شرائط کے ساتھ ایک ضابطہ کی شکل میں نافذ کرنا ہرددر کی اسلامی حکومت کاکام ہے۔ قرآن اس قانون کو انفرادی تفقہ پر نہیں چھوڑا۔ بلکہ حکومت کے مرکز کے سیرد کرا ہے۔ اور اس کی تعبیر ملت کے لیے واجب التعمیل سمجی جاتی ہے۔ میں قانون ان الفاظ کی صحیح تعبیر ہوگی۔ اس میں نہ صبح اور غلط کا سوال باقی رہتا ہے اور نہ ہی میری یا نمسی اور کی تعبیر کا۔ باقی رہا۔ قرآن کا وہ حصہ جو علوم سے تعلق رکھتا ہے تو خلاہر ہے علم انسانی جوں جوں ترقی کرتا چلا جائے گا۔ اس جصے کے مفهوم میں وسعت پیدا ہوتی چلی جائے گی۔ قرآن کے الفاظ میں یہ اعجاز ہے کہ وہ ہردور اور ہرزہنی سطح کے انسان کے لیے روشنی کا کام دیتا ہے۔ جوں جوں علم انسانی آگے بردھتا جاتا ہے۔ قرآن کے الفاظ جن کا تعلق حقائق عالم ے ہے۔ اپ وسیع سے وسیع تر معانی کھولتے چلے جاتے ہیں۔ یمی وجہ ہے کہ ہر دور کا انسان قرآنی حقائق کا مفہوم اپنے زمانے کی علمی سطح سے طابق سمجھ سکتا ہے۔ اس لیے اس باب میں سمی مخص کا فنم قرآن نہ کسی اپنے ہم عصر کے لیے حجت ہو سکتا ہے نہ آنے والے دور کے انسانوں کے لیے سندیا حرف آخر۔ باقی رہا قرآن کا وہ مفہوم جے حضور اکرم نے مجھالے۔ سواسے حضور مالیا نے مرتب فرما کر امت کو نہیں دیا۔ اور جو کچھ اس سلیلے میں حضور کی طرف منسوب کیا ج؟ ہے اس کانمونہ سابقہ صفحات میں سامنے آجا ہے اسے کسی طرح بھی رسول الله اللہ اللہ عافع قرآن نہیں کما جاسا ۔" (م-ح ص ٣٥٣ ـ ص ٣٥٨) اس اقتباس ميس درج ذيل امور قابل غور بين:

 آج تک کے محرین حدیث نے جن احادیث پر اپنی عقل وبصیرت کی رو سے گرفت کی ہے میرے علم کی حد تک ان کی تعداد سوسے زیادہ نہیں ہے۔ اب اگر صرف صیح اور مرفوع احادیث کا شار کیا جائے تو ان کی تعداد کم از کم دس بزار ہے۔ گویا ہر سو احادیث میں سے نسبتاً ایک حدیث چو نکه منکرین حدیث کو راس نہیں آتی۔ للذا یہ حضرات تمام تر ذخیرہ احادیث اور فھم نبوی سے انکار کو بی پسند فرماتے ہیں۔ یہ ہے ان حفزات كا ايمان بالرسالت.

 قرآن میں احکام کا حصہ بہت کم ہے۔ للذا شریعت سازی کا بیشتر حصہ مرکز بلت ہی کا ذمہ ہے۔ پھر چو نکہ یہ مرکز ملت ایک فرد نہیں بلکہ چند افراد کا مجموعہ ہوگا۔ لنذا اس کے فیصلہ میں غلط اور صحیح کاسوال ہی پیدا نہیں ہو سکتا۔ جنگ بدر کے اساریٰ کے متعلق مجلس مشاورت نے جو فیصلہ کیا بھا۔ اس میں تو غلطی کا سوال پیدا ہو گیا تھا لیکن جو مرکز ملت پرویز صاحب قائم فرما رہے ہیں۔ یہ نبی سے بھی زیادہ معصوم اور مبرا عن الخطا ہو گا۔ کیونکہ یہاں غلطی کا سوال بھی پیدا نہ ہو گا۔ اسی طرح آگر محدثین کی بوری جماعت بخاری کو

| rull outwin.muhansna till brary.eom

اصح الکتاب بعد کتاب اللہ کے تو اس میں تو غلطی کا احمال ہے گر مرکز ملت کے جماعتی فیصلہ میں غلطی کا سوال ہی پیدا نہیں ہوگا۔ فیا للعجب۔

پھر نہ بھی دیکھئے کہ خلافت راشدہ کے بعد آج تک ایسا مرکز ملت قائم نہیں ہو سکا۔ جو قرآن کے احکام والے حصد کی جزئیات کی تعیین نہ ہوں تو ان احکام پر عملدر آمد کسے حصد کی جزئیات ہی متعین نہ ہوں تو ان احکام پر عملدر آمد کسے کیا جا سکتا ہے۔ گویا اس دور تک جب تک کہ پھر کوئی نیا مرکز ملت قائم نہیں ہو جاتا پرویز صاحب قرآنی احکام کی تعملی نے چھٹی عنایت فرما رہے جیں اور ہمارے اس دعوی کی تصدیق پرویز صاحب اور آپ کی جاعت عملی زندگی ہے بھی آزاد ہو جاتی۔

© اور جو حصہ علوم سے متعلق ہے۔ اس کا مفہوم متعین کرنے کے لیے ہرانسان اور ہردور کا انسان آج آزاد ہے، اور کسی ایک کا فہم دو سرے کے لیے جمت بھی نہیں۔ نہ اپنے دور میں نہ مستقبل میں۔ لنذا آج تک کی لکھی ہوئی تمام تغیریں اور ذخیرہ احادیث سب ہے کار ہیں۔ پھڑائی میں پرویز صاحب کا اپنا فہم قرآن اور آپ کا پورا لٹر پچر بھی شامل ہے۔ جو کسی کے لیے بھی جمت نہیں۔ لنذا سوال یہ پیدا ہو تا ہے کہ اگر آپ کا فہم قرآن ور آئی بصیرت اور لٹر پچر نہ آج اور نہ ہی مستقبل میں کسی کے لیے جمت ہے۔ تو آپ ئے اتی تکلیف کوں فرمائی؟

اور اس سے بڑا یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ آن کے احکام کا حصہ تو اس لیے قابل عمل نہیں کہ ابھی کی تشریف لانے والے مرکز ملت نے اس کی جزئیات متعین نہیں فرمائیں۔ اور علوم کا حصہ اس لیے بے کار ہے کہ ہر فخص اس کے فہم میں آزاد ہے اور رسول اللہ کی تعبیرو تشریح اس لیے نا قابل قبول ہے کہ اس میں چند احادیث آپ کی رائے میں رسول اللہ کا فہم نہیں ہو سکتیں تو جائے کہ اب امت کے لیے قرآن کا کونسا حصہ قابل عمل یا قابل قبول رہ گیا؟ اور کیا اس طرح امت میں کوئی اجماعیت کی شکل باقی رہ جاتی ہے؟

اور اس سے اگلا سوال بیہ ہے کہ مانا کہ قرآن کے الفاظ محفوظ ہیں لیکن ان الفاظ کی حفاظت کا فاکدہ کیا ہے جس کے مفہوم پر دو شخصوں کا آپس ہیں متفق ہونا بھی ضروری نہ ہو؟ کیا اس طرح اللہ تعالیٰ کی "ؤکر کی حفاظت" پوری ہو جاتی ہے؟ اور کیا کتاب پرایمان لانے کا یمی سطلب ہے کہ قرآن کے الفاظ پر ایمان لایا جائے جن کی کوئی تعبیر بھی قابل قبول یا قابل عمل نہ ہو؟ بسرطال طلوع اسلام کا کتاب اللہ پرایمان بالغیب کچھ ای قتم کا ہے۔ (نیز تیسرے حصہ میں دیکھئے۔ (تلاوت قرآن پاک)

## ۳- انبیاء پر ایمان بالغیب

ایمان بالغیب کا چوتھا جزو انبیاء پر ایمان ہے۔ نبی وہ ہستی ہوتی ہے جس پر اللہ تعالی اپنے ایک معتبر فرشتہ جرئیل کے ذریعہ اپنا پیغام وحی نازل کرتا ہے۔ اور یہ نبی انسان ہی ہوتا ہے نبی پر ایمان لانے کا

المالا المالا المالك ا

مطلب یہ ہے کہ انسان یہ یقین رکھے کہ اس پر اللہ تعالی نے اپنا فرشتہ بھیج کر اپناپیغام نازل کیا ہے۔ تاکہ اس دعوت پر جو ایک نبی پیش کرتا ہے کسی شک وشبہ کی گنجائش نہ رہے۔ الله تعالی فرشتہ جریل کے ذرایعہ جو پیغام بھیجنا ہے اسے وحی کہتے ہیں۔ انبیاء کو بعض دفعہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے معجزات بھی عطا کیے جاتے ہیں جن کامقصد کفار پر جمت قائم کرنا اور مومنین کے ایمان میں پختگی کا سبب بنتا ہے۔ اس جو پیر جن صاحب کے ارشادات ملاحظہ فرمائے۔

وحی کی حقیقت اور نزول وحی: "الله تعالی کی ذات جمت اور ست کی تمام نسبتوں سے پاک ہے۔ اس کیے نزول وحی سے مرادیہ نہیں کہ کوئی چیز بچ بچ اوپر کی ست سے نیچے کی ست ۞کو آتی ہے۔ خدا تو رگ جان سے بھی قریب ہے۔ اس لیے وحی کی خارجیت سے اصل مقصدیہ بتانا ہے کہ یہ (وحی) ذہن انسانی کی پیداوار نہیں اور نہ ہی اس میں صاحب وحی کے کسب وہنرکوکوئی دخل ہے۔" (آدم وابلیس 'ص۲۱۱)

"اب دیکھئے پرویز صاحب کے تمام پیٹرو اللہ تعالی کے آسانوں کے اوپر عرش پر ہونے کے قائل نہیں تھے۔ للذا ان سب کے لیے نزول وی کا مسلہ خاصا پریٹان کن ہے۔ سرسید صاحب نے اس وی کے متعلق جو افکار پیش کیے تھے ان کا جائزہ ہم پہلے پیش کر چکے ہیں۔ ان کے خیال میں اس وی میں نبی کے قوائ باطنیہ کو گہرا تعلق ہو تا ہے۔ لیکن پروی ساحب ان سے پچھ اختلاف رکھتے ہیں تاہم اوپر سے نزول وی کا قائل کوئی بھی نہیں۔ اب دیکھے اس قسم کے تقیمہ پر درج ذیل اعتراضات وارد ہوتے ہیں۔

آگر اللہ تعالیٰ رگ جان سے بھی قریب ہے تو در میں میں قرشتہ کے واسطہ کی ضرورت کیے پیش
 آسکتی ہے؟ للذا اس واسطہ سے بھی ان حضرات کو کھل کر انکار کر دینا چاہیے۔

اگر اللہ تعالی رگ جان ہے بھی قریب ہے تو وخی کی خارجیت کیے ہو گئی؟ کیا رگ جان جم ہے خارج ہوتی ہے۔

الاستخارے کے لیے قرآن میں ہرمقام پر تنزیل اور اَنوَلَ کالفظ آیا ہے جس کا معنی اوپر سے پنچے آنان ہے (خوب کے ایک اوپر سے ایک ان اوپر سے ایک ان اوپر جانے یا چڑھنے کے ہیں) ہے۔ عروج بھی جس کے معنی پنچے سے اوپر جانے یا چڑھنے کے ہیں) ہے۔ الفاظ بھی اس بات پر واضح دلیل ہیں کہ اللہ تعالیٰ کی ذات اوپر ہے۔

عقل اور وحی : "قرآن صرف اس قدر ایمان کا مطالبہ کرتا ہے کہ ان ابدی تھا کُل کو معلوم کرنا جو فطرت انسانی کے ترجمان ہیں اور جن کے مطابق نظام اجتماعیہ قائم کرنے سے کاروان انسانیت اپی منزل مقصود تک پہنچ سکتا ہے عقل انسانی کے بس کی بات نہیں۔ یہ صرف وحی کی رو سے معلوم ہو سکتے ہیں۔ اتنے جھے کو آپ مافوق الفطرت کمہ لیجے یا خارقِ عادت۔ اس کے بعد وہ دانش وبصیرت کو پوری آزادی دیتا ہے۔ کہ

 <sup>﴿</sup> پرویز صاحب خود اپنی تصنیف تصوف کی حقیقت ص ۲۱ پر وحی کے خارج سے منزل اللہ ہونے کا اعتراف
یوں کرتے ہیں۔ "بیر (علم) اے (نی کو) خارج سے منزل من اللہ ملتا ہے۔"

#### Christing committed the committee of the

وہ ان حدود میں رہتے ہوئے جو وحی نے متعین کر دیئے ہیں اپنے زمانے کے نقاضوں کے عل خود دریافت کرے پھر وحی کو بھی وہ بجبر واکراہ نہیں منوا آ۔ اس لیے اس نے حامل وحی کی تحریک انقلاب کی تائید حسی معجزات سے نہیں کی۔" (الیناً ص ۲۲۹)

اس اقتباس میں ندکورہ امور پر تفصیلی بحث ایک الگ مضمون ''مفہوم القرآن پر ایک نظر'' میں آرہی ہے۔

انبیاء کی بعثت کا مقصد: اللہ تعالیٰ نے انبیاء کی بعثت کا مقصد بنی نوع انسان کی ہدایت بیان فرمایا ہے اور اس کا طریق یہ تھا کہ اللہ نے انبیاء کو مبشرین ومنذرین بناکر بھیجا۔ لینی وہ احکام خداوندی کی تعمیل کرنے والوں کو جننے کی خوشخبری دیتے تھے اور ان احکام کی خلاف ورزی کرنے والوں کو جنم کے عذاب سے ذراتے تھے۔ انبیاء کی تعلیم کا بنیادی مقصد اللہ تعالیٰ کی وحدانیت کی دعوت اور شرک سے اجتناب ہو تا تھا۔ ایمان بالغیب کے تمام اجزاء کو بختہ کرنے کے بعد آخر میں معاشرتی احکام نازل ہوتے رہے۔ اس کے برعکس پرویز صاحب کے نزدیک نبیاء کی بعثت کا بنیادی مقصد ان کے اپنے الفاظ میں یہ ہے کہ:

"انبیاء کی ہدایت کا منشاء میں تھا کہ معاثی خوشگواریوں میں بھی ترقی ہوتی رہے اور اس کے ساتھ انسانی معاشرہ میں ناہمواریاں بھی پیدا نہ ہوں" (ک مصران) بلکہ اس سے بڑھ کریہ تمام انبیاء کی بعثت کا مقصد ہی قرآنی نظام ربوبیت کی تعلیم اور اس کا قیام تھا جی باکہ تفصیلا ہم پہلے قرآنی نظام ربوبیت کے عنوان کے تحت بیش کر کیا ہیں۔

## سب سے پہلے نبی حضرت آدم مالتِیم

یہ قصہ بھی ہم سرسید صاحب کے عقائد کے تحت تفصیل سے درج کر آئے ہیں۔ نہ سرسید حفزت آدم کو فرد واحد' تمام انسانوں کا باپ اور نبی مانتے تھے۔ نہ پرویز صاحب مانتے ہیں۔ ان کے خیال کے مطابق آدم ملی "قصہ آدم وابلیس" کے ڈرامہ کا ایک کردار ہے جو نوع انسان کی نمائندگی کرتا ہے۔ لیکن قرآن کریم چونکہ حضرت آدم کو فرد واحد اور نبی کے طور پر پیش کرتا ہے۔ لیذا پرویز صاحب ایک مقام پر فرماتے ہیں کہ۔

آدم النيام كا فرد واحد اور نبي ہونے كا اعتراف اور اس كى تاويل: قرآن كريم ميں البته ايك مقام بر آدم كالفظ اس اندازے بھى آيا ہے جو "فرد داحد" كے مفسوم كا حامل ہے۔

﴿ ﴾ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَلَعَتَى ءَادَمَ وَنُوحًا ﴾ (آل "الله تعالَى نے حضرت آدم اور حضرت نوح کو چن عبہ ان۳/۳۳)

یماں آدم کا ذکر نوح کے ساتھ آیا ہے جس سے ذہن اس طرف نتقل ہوتا ہے کہ اس سے مفہوم کوئی

المنام كالمام به المام المام

خاص فرد ہے جو نبی تھا..... آیت ندکورہ میں چونکہ آدم کا ذکر نوح للت ایک ساتھ آیا ہے۔ اور دونوں کے لیے اصطفٰی کا لفظ استعال ہوا ہے۔ اس لیے گمان غالب ہے کہ یہ آدم نبی تھے۔

آگرچہ قرآن کریم میں اس کی تائید میں کوئی نص صریح موجود نہیں ہوسکتا ہے آدم کسی بنی آدم کا نام ہو" (آدم وابلیس ص۵۹-۵۹)...... للذا قصہ زیر نظر کے آدم کوئی نبی تھے تو انہیں ابلیس بھی نہیں پھسلا سکتا تھا۔ اس لیے تصریحات قرآنی کے مطابق جنت سے نکلنے والا آدم کوئی خاص فرو نہیں تھا۔ بلکہ انسانیت کا تشیلی نمائندہ تھا۔ جس کی ذریت سے مراد تمام نوع انسانی ہے نہ کہ کسی فرد واحد کی نسلی اولاو۔" (ایضا صے۵)

اب دیکھئے کہ:

© حضرت آدم کے فرد واحد اور نبی ہونے کا ایک جُوت تو پر ویز صاحب نے خود ہتا دیا جس سے انہیں محض طن غالب حاصل ہوا ہے اور نص صریح انہیں کمیں نظر نہیں آئی۔ جو یہ ہے فتلقٰی ادم فِن رَّبِهِ کلمات (۳۷:۲) یعنی آدم نے ہے پروردگار سے کچھ کلمات سیکھے۔ اور یہ پروردگار سے سیکھنے کا کام صرف کسی نبی کا ہی ہو سکتا ہے۔ دو سری نص صریح یہ ہے جو اللہ تعالی حضرت آدم سے فرماتے ہیں۔ فَاِمَنا یَاتِینَدُ مُ مِنِی هُدی (۳۸:۲) تو جب تمارے ہی میری طرف سے ہدایت پنچ ...... یہ اللہ کی طرف سے ہدایت بنچ ...... یہ اللہ کی طرف سے ہدایت بخی کسی نبی ہی کو پینچی ہے کسی دو سرے کر نہیں لیکن یہ آیات پرویز صاحب اس لیے نہیں دیکھتے کہ ان کے ارتقائی نظریہ میں یہ حائل ہوتی ہیں جو انہیں این اسلاف سے ملا ہے۔ لہذا تاویل یہ کر ڈائی کہ یہ فرد واحد یا نبی ممکن ہے کہ اولاد آدم میں سے کوئی شخص آدم نائی ہو۔ یہ تاویل بھی باطل ہے کیونکہ جس مقام پر قرآن میں یہ تمثیلی داستان نہ کور ہے۔ اس مقام پر آدم کے فرد شہد اور نبی ہونے کے متعلق نہ کورہ بالانصوص موجود ہیں۔

۲۔ پرویز صاحب نے دوسری بات یہ پیش فرمائی کہ آگر یہ آدم نبی ہوتے تو ابلیس انہیں کہی پیسلانیں سکتا تھا۔ یہ مفروضہ بھی غلط ہے حضرت موسیٰ کے ہاتھوں آدمی ناحق مارا گیا۔ تو آپ نے کہا۔ ھلدًا مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ. إِنَّهُ عَدُّوٌ مُضِلٌ مُبِيْنٌ (۱۵:۲۸) تو آگر موسیٰ جیسے جلیل القدر نبی اور رسول کو شیطان بیسلا سکتا ہے تو آدم کے لیے یہ بات کیے ناممکن ہو گئے۔ نیز قرآن میں واضح الفاظ موجود ہیں فَدَ لَهُمَا بِعُووْدٍ (شیطان نے ان دونوں (آدم وحوا) کو دھوکے ہے مائل کرلیا)

ان آیات سے واضح ہوتا ہے کہ عصمت انبیاء کا مفہوم صرف اننا ہے کہ ان کی الی خطائیں اور لفزشیں ساتھ ہی ساتھ معاف کر دی جاتی ہیں۔ للذا پرویز صاحب کے پیش کردہ نتائج قرآن کی روشنی میں غلط قرار پاتے ہیں۔ رہا حضرت آدم کی پیدائش نفح روح' ابلیس اور اس کے مختلف پرویزی مفہوم' مکالمہ اور جنت سے خروج تو ان سب باتوں پر ہم مناسب مقامات پر بہت کچھ لکھ چکے ہیں۔

### Chile make when by the different comit

## خاتم النبيتين ملتَّ يمِ بر ايمان

حضرت آدم پر ایمان لانے کی بات انبیاء پر ایمان کا آغاز تھا اب سب سے آخری نبی پر ایمان لانے کا مطلب برویز صاحب کی زبان سے من کیجیے۔

سب پرریا سب کا رہاں کے بعد رسالت حضور ختم المرسلین پر ایمان لانا ضروری ہے۔ لیکن رسول پر ایمان سے مفہوم

اس کی ذات پر ایمان نمیں کیو کمر اس کی ذات تو زمان ومکان کے حدود کی پابندی ہوتی ہے۔ اور ملت

اسلامیہ جیسا کہ ابھی ابھی کما جا چکا ہے ابدیت سے ہم کنار ہے ..... رسالت محدید پر ایمان سے مقصود اس

كتاب ير ايمان ہے۔ جو حضور التا يكم كى وساطت سے دنياكو ملى (فردوس مم كشة ص ٣٨٣)

گویا کتاب پر ایمان لانے کے بعد رسول پر ایمان لانے کی ضرورت ہی نہ رہی۔ اس طرح کتاب پر

ایمان لانے کے بعد فرشتوں پر ایمان لانے کی کیا ضرورت باقی رہتی ہے بالخصوص اس صورت میں کہ انہیں

سمی نے دیکھا تک نہیں۔ باقی رہا اللہ پر ایمان تو اس پر ایمان لانے سے پیشریہ سوچنا بھی ضروری ہے کہ اللہ ہے کیادر اس سے مراد کیا گیا تھے ہے؟ یہ تفصیل بھی ہم سے پہلے پیش کر چکے ہیں۔ بس ایک کتاب ہی

اللہ ہے تیاور اس سے سراد تیا ہے ہو ہے ؟ ہو سین اس ہے جب جیں برہے ہیں۔ من ایک عب اس کتاب ہے۔ جس پر ایمان لانے سے میں مسائل حل ہو جاتے ہیں۔ اب اس کتاب پر جیسا ان حضرات

کا ایمان ہے اس کی تفصیل اس پوری کتاب بیں جا بجانہ کور ہے۔

مقام رسالت کیا ہے؟ اور اطاعت رسول کو قرآن نے کتنی اہمیت دی ہے۔ یہ سب نفاصیل ہم "مرکز ملہ " کریا۔ میں ذکر کر آئے ہیں۔ لانا اعاد ، کی ضرف نہیں سمجھتے سردیہ یہ اتنائ تانا کافی سرکہ

ملت" کے باب میں ذکر کر آئے ہیں۔ للغا اعادہ کی ضرورے نہیں سیجھتے سروست اتنا ہی بتانا کافی ہے کہ برور صاحب رسول اللہ کو اس مقام سے صرف اس کیے مثانا جائے جس کہ خور اس مقام پر براہمان ہو

پروین صاحب رسول اللہ کو اس مقام سے صرف اس لیے ہٹانا کا بھتے ہیں کہ خود اس مقام پر براجمان ہو علیں اور یہ بلت ہم خود نہیں کتے بلکہ اس کے لیے طلوع اسلام کے ایراکین کی ہی شاد تیں پیش کرتے

يں۔

زندہ رسول : برم طلوع اسلام کے ایک معزز رکن ڈاکٹر عبدالودود صاحب طلوع اسلام کونش کو خطاب فرماتے ہیں۔ عنوان ہے "طلوع اسلام نے کیا دیا؟"

"عُملَى انظام كى سولت كے ليے امت اپنے میں سے بمترین افراد كو اپنا نمائندہ بناكر "فيكم دسول" كے

سلسله کو قائم رکھتی ہے اور یہ کہ رسول کی زندگی کے بعد "فیکم دسول" سے مراد ملت کی مرکزی اتھارٹی ہے جو رسول کا فریضہ یعنی امر بالمعروف اور نہی عن المنکر ادا کرتی ہے۔ اور یہ کہ رسول کے بعد صرف

مركز ملت كويد حق حاصل ہے كه ديني امور ميں فيصله دے - (طلوع اسلام ، ٩ جون ١٩٥٩ء)

اب طلوع اسلام کے ایک اور معزز رکن محمد علی خان بلوچ بی اے آنرز (جو غالباً اس بزم سے کچھ اختلاف بھی رکھتے ہیں) فرماتے ہیں۔

پرویز صاحب کی رسالت : "غالباً ہماری طرح آپ حضرات میں بہت سوں نے محسوس کیا ہو گا کہ اب

 $\stackrel{\wedge}{\wedge}$ 

کچھ عرصہ سے اس وجہ اشتراک کے پردہ میں کہ جس طرح رسول اکرم ساڑیا نے اپی زندگی میں نوع انسانی کو قرآن کریم کی دعوت دی تھی۔ بزعم خوایش آج کل ای طرح گلبرگ لاہور کی کو تھی نمبر ہے۔ بی میں جناب پرویز بھی قرآن کی دعوت دے رہے ہیں۔ جناب پرویز صاحب اپنی تحریوں میں عموا اپنے آپ کو آنحضرت ساڑی کے بلند مقام پر فائز کر کے ان تمام آیات کو جو آنخضرت سے متعلق ہیں اپنی ذات پر منطبق فرما لیتے ہیں۔ پھر جو آیات قرآنی مخالفین اسلام اور کفار کے متعلق نازل ہوئی تھیں انہیں نمایت چا بکد تی فرما لیتے ہیں۔ پھر جو آیات قرآنی مخالفین اسلام کو حضور ختمی المرتبت میں انہیں نمایت با بکد تی سے اپنے مخالفین پر چہاں کر دیتے ہیں۔ حالانکہ کوا حضور ختمی المرتبت میں انہیں ہاں جناب پرویز سے اپنے مخالفین پر پہال کر دیتے ہیں۔ حالانکہ کوا حضور ختمی المرتبت میں انہیں کمال جناب پرویز سے اپنے مخالفین پر پہال کر دیتے ہیں۔ حالانکہ کوا حضور ختمی المرتبت میں انہوں کی ال

(حدیث دلگدازے ص ۲۰ مرتبہ محمد علی خال بلوچ بی اے آنرز)

اس طرح پرویز صاحب رسول اکرم کے متبع اور پیردکار کے طور پر نہیں بلکہ حریف کے طور پر سامنے آتے ہیں۔ جو ایک طرف رسول اکرم مٹھی ای اقوال وافعال کو واجب الاتباع نہیں سبجھتے بالفاظ دیگر جیت صدیث کے منکر ہیں اور دو سری طرف مرکز ملت۔ جو آپ ہی ذات والا صفات سے عبارت ہے۔ کے اجتمادات کو شریعت کا جز قرار دیتے اور انہیں واجب الاتباع سبجھتے اور اس نظریہ کی تشہر میں ہمہ وقت اور ہمہ تن مصروف رہتے ہیں۔

نگ بازگشت: اب تک ایمان بالغیب کے جن اجراء پر بحث ہو چک ان کا ماحصل میہ ہوا کہ۔

- رسالت پر ایمان کا مطلب کتاب یا قرآن پر ایمان به لندا رسالت پر ایمان کا قصه ختم موا.
- کتاب پر ایمان کا مطلب محض اس کے الفاظ پر ایمان ہے کہ وہ من جانب اللہ ہیں رہااس قرآن پر عمل تو وہ میں جانب اللہ ہیں رہااس قرآن پر عمل تو وہ مامکن ہے کیونکہ اس میں دو طرح کی آیات ہیں۔ آیا دکام جن کی جزئیات درست وہ میں ہو سکتی ہیں۔ جو مرکز ملت تشریف لا کر متعین کرے گا۔ رہا علوم کا حصہ تو اس کی شرح و تعبیر میں ہر مخص آزاد ہے۔ گر ضروری بات ہے ہے کہ سمی ایک ہخص کی شرح و تعبیر دو سرے کے لیے ججت نہیں۔ گویا یہ حصہ انفرادی اختلافات کی آماجگاہ ہے۔

  میں۔ گویا یہ حصہ انفرادی اختلافات کی آماجگاہ ہے۔
- قرشتوں پر ایمان کا مطلب انہیں کا کات کی خارجی یا انسان کی داخلی قوتیں سمجھنا ہے۔ یہ رسول کی
   داخلی قوت ہی تھی جس کے ذریعے سے قرآن اترا ہے۔
- ایہ قرآن اتراکمال سے اور کیسے اترا؟ یہ معلوم نہیں کیونکہ اللہ اوپر نہیں ہے۔ آپ قانون خداوندی
  کوبھی اللہ کمہ سکتے ہیں۔ صفات خداوندی کو بھی خدا کے نظام کو بھی قرآنی معاشرہ کو بھی اور مرکز
  ملت کو بھی۔ البتہ مرکز ملت میں کبھی خدا کا رسول بھی شامل ہو جاتا ہے۔

## ۵۔ یوم آخرت پر ایمان

ایمان بالغیب کی پانچویں کڑی موت کے بعد دوبارہ زندہ ہونے اور خدا کے حضور پیش ہونے پر ایمان

ہے جے ایمان بالآخرت سے تعییر کیا گیا ہے۔ اس دوبارہ زندگی کو قرآن نے آخرت وہم الآخرت یوم الآخرت پو الدین ، قیامت ، الساعة ، یوم ، القیامت یوم النشور ، یوم الحشر کئی ناموں سے تعییر کیا ہے۔ یوم آخرت پر ایمان لانے کا مطلب یہ ہے کہ انسان دنیا کی زندگی میں اقتصے یا برے اعمال وافعال سرانجام دیتا ہے۔ مرفے کے بعد اسے دوبارہ زندہ کر کے اس کے اعمال کا بدلہ اسے دیا جائے گا۔ اس دنیا میں انسان کے نیک دید انمال کا فوری طور پر اچھایا برا بدلہ دینا فعدا کی مشیت کے فلاف ہے۔ پھر فعدا چو نکہ عادل ہے۔ لاند تعالی ہے کہ اس دارالامتحان کے بعد ایک دارالجزاء بھی قائم ہو۔ اس دارالجزاء کا نام یوم آخرت ہے۔ الله تعالی نے اپنے انبیاء اور کتاب کے ذریعہ لوگوں کو یہ بتا دیا ہے کہ انہیں دنیا میں کس طرح زندگی بسر کرنا چاہیے کون سے اعمال ایتھے ہیں اور کون سے برے۔ للذا جو انسان ایسے باوثوق ذرائع سے فعدا کے نازل شدہ پیغام کی اجاع نہیں کرتا۔ اس کو یقینا سزا ملتی چاہیے۔ اس طرح جو انسان اس کے پیغام کی نافرمائی کی پیغام کی اجاع نہیں کرتا۔ اس کو یقینا سزا ملتی چاہیے۔ اس کو اس کی جزاء یا بمتر بدلہ بھی ضرور ملنا چاہیے۔ یہی جزا و سزا کا عادلانہ نظام یوم آخرت کو گئی چار چیزوں پر یعنی ایمان بالغیب بے معلوم ہو جاتا ہے کو نکہ یمی بعد الممات پر ایمان نہ لایا جائے تو پیلی چار چیزوں پر یعنی ایمان بالغیب بے معنی ہو کر رہ جاتا ہے کیونکہ یمی جیز انسان کی عملی زندگی پر سب سے زیادہ شرائداز ہوتی ہے۔ پھرضمنا اس میں جنت اور دوزخ کاؤگر بھی تو انسان کی عملی زندگی پر سب سے زیادہ شرائداز ہوتی ہے۔ پھرضمنا اس میں جنت اور دوزخ کاؤگر بھی تو انسان کی عملی زندگی پر سب سے زیادہ شرائدارہ تھی ہے۔ پھرضمنا اس میں جنت اور دوزخ کاؤگر بھی

مزید تفصیلات جو ہمیں قرآن سے ملتی ہیں وہ یہ بین کہ صور میں دو دفعہ پھونکا جائے گا۔ پہلے نفخہ پر یہ کا کان نظام اس زمین سمیت اور اس پر رہنے والے سب بڑا ہو، جا کیں گے۔ اس نفخہ کو الساعة "یا مخصوص گھڑی" کما گیا ہے۔ اور یہ یک لخت ہی آن پہنچ گی۔ لوگوں میں سی کہ اس کے یک لخت آن پہنچ کا گمان تک بھی نہ ہوگا۔ اور اللہ کے سوا کسی کو اس "الساعة" کا وقت معلوم نہیں۔ دو سرے نفخہ صور پر تمام مرے ہوئے انسان اپنی اپنی قبروں یا مدفن سے جی اٹھیں گے۔ پھر اللہ کے حضور حاضری کے لیے روانہ ہول گے۔ اس دن کو قیامت یوم الحشر ہوم النشور وغیرہ کما گیا ہے۔ پھر اس کے بعد یوم آ فرت کا دور شروع ہوگا۔ اس دور میں لوگوں کا حساب و کتاب ہوگا۔ میزان اعمال ہوگا گواہیاں بھی حسب ضرورت قائم ہوں گی۔ پھر اللہ تعالی کی عدالت ہوگا۔ پھر لوگ اپنے ابنال کے مطابق جنت یا وو زخ میں جائیں گے۔ یہر اللہ تعالی کی عدالت ہوگا۔ پھرلوگ اپنے ابنال کے مطابق جنت یا وو زخ میں جائیں گ

اب ان مذکورہ بالا امور کے پرویزی مفہوم بھی ملاحظہ فرمائے۔ سب سے پہلے نفخہ اول واقع ہو گا جو یک دم اور اچانک واقع ہو گا جس سے تمام کا نئات زیر وزبر ہو جائے گی اور اسی دن کو قرآن نے الساعة کما ہے۔ اب پرویز صاحب جو اس الساعة سے مفہوم لیتے ہیں وہ سے ہے۔

الساعة بمعنى يوم انقلاب ربوبيت:

﴿ وَإِنَ ٱلسَّاعَةَ لَأَنِيَةٌ فَأَصْفَحِ ٱلصَّفْحَ "جس انقلاب كي لي تم جدوجمد كررب مووه تو آكر

## 

الحَمِيلَ (الحجر ۱۵/ ۸۵) رب گاسوتم ان لوگوں سے نمایت عمر گی سے دامن بیاکر فکل جاؤ۔ "(ن-رص ۲۱۳)

۔ گویا پر ویز صاحب کے نزدیک الساعة سے مراد یوم انقلاب نظام ربوبیت ہے۔ نیزیہ "الساعة" ان کے خیال کے مطابق کی بار آچک ہے۔ ہر نی پر یمی نظام ربوبیت نازل ہو تا رہا ہے اور وہ آخریہ انقلاب بیا کرتے ہی ہوں گے۔ اور رسول اکرم سائیلیا نے بھی کیا ہی تھا۔ چر پر ویز صاحب خود بھی اس نظام کے انقلاب کے امیدوار ہیں۔ اور ہمارا یہ خیال ہے کہ یہ نظام ربوبیت نہ بھی پہلے آج تک قائم ہوا اور نہ بھی آئندہ قائم ہونے کا امکان ہے۔ للذا اگر الساعة کا یمی مفہوم لیا جائے تو ایسی الساعة نہ بھی پہلے آئی نہ ہی آئندہ آئی۔

قیامت کامفہوم: "اصل سوالات تو یہ ہیں کہ قرآن کے نزدیک حیات کے کہتے ہیں؟ موت کے کیا معنی ہیں؟ قیامت کامفہوم: "وثواب ہے؟ مذاب وثواب ہے کیا مفہوم ہے؟ وقس علی ہذا مسلمان کو چونکہ اس زندگ سے کوئی رابطہ نہیں رہا۔ اس کے اس نے ان اہم سوالات کو قیامت پر ملتوی رکھا ہے اور قیامت بھی صرف وہ جو مرنے کے بعد آئے گی۔ وہ اس قیامت ہے کوئی تعلق نہیں رکھتا جو اسکی ایک ایک سائس میں پوشیدہ ہے اور اس جنت ودوزخ ہے کوئی واسطہ نہیں رکھتا جو قدم قدم پر اس کے سامنے ہے۔ نہ وہ اس میزان کو دیکھتا ہے۔ جس میں قوموں کے اعمال حیات ہم آن تائتے رہتے ہیں۔" (قرآنی فیصلے ۳۳۲)

اس مخفرے اقتباس میں پرویز صاحب نے دراصل قیامت اور اس دن کے میزان اعمال اور بدلہ میں جنت دوزخ میں ورود ہر چیزے انکار کر دیا ہے پھر انہیں مسلمانوں سے بیہ بھی شکایت ہے کہ بیہ سب امور اس دنیا سے متعلق کر کے پچھ بھی دیکھتے اور سبچھتے نہیں۔ پھر آپ مسلمانوں کو میزان اعمال کی حقیقت ان الفاظ میں سمجھاتے ہیں۔

میزان اعمال کب اور کیسے؟ : قرآن کہتا ہے کہ اب وہ دور (سرماییہ داری) گزر گیا۔ اب وہ زمانہ (نظام رہوبیت کا) آرہا ہے ہی بس میں انصاف کی رو سے میزان کھڑی کی جائے گی۔ او نَصَعُ المُوَاذِیْنَ الْقِسْطَ لَیَوْمِ الْقَیْمَةِ (۲۱:۵۳) اس میزان کا بتیجہ یہ ہوگا کہ کسی مزدور کی محنت میں کوئی کمی نہیں کر سکے گا اور محنت کرنے والے کی محنت کا ذرہ ذرہ بتیجہ خیز ہوگا۔ اس کا حساب زمیندار یا سرماییہ دار نہیں کیا کرے گا کہ محنت کش کی حصہ کتنا؟ (نظام رہوبیت می:۲۵۲)

اب چونکہ قرآن کمہ رہا ہے کہ دور سرمانیہ داری گزر گیا۔ للذا آپ کو پرویز صاحب کی یہ بات تسلیم کر ہی لینی چاہئے۔ یہ نہ پوچھے کہ قرآن کی کون می آیت کا یہ معنی یا مفہوم ہے؟ بسرحال یہ اعمال کا تول اور حساب و کتاب نظام ربوبیت کے دن ہوگا۔ اور اس میں حساب بھی صرف مزدور اور سرمایہ دار کا لیا جائے گا۔ باتی تاجر'چرواہے یا دیگر پیشہ وروں اور عورتوں سے کوئی حساب کتاب نہیں لیا جائے گا۔

المام كارسام كارسام

یوم الحشریا یوم النشور کب ہو گا؟: قرآن کی رو سے تو یہ دو سرے نفخہ کا دن ہوگا۔ لیکن پرویز صاحب

اس وقت تمام نوع انسانی (ذاتی مفاد کے چھے بھامنے کی بجائے) خداکی ربوبیت عامہ کے قیام کے لیے الله كمرى موكى - (يَوْمَ يَقُوْمُ النَّاسُ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ (١٠٨٣) (ن- رص٢٣١)

یہ یاد رہے کہ جب بیہ انقلاب نظام ربوبیت بیا ہونے کو ہوگا تو اس کو بیا کرنے کے لیے تمام نوع انسانی اٹھ کھڑی ہوگی۔ انبیاء جس جماعت کے ذریعہ جماد سے اسلامی انقلاب بیا کرتے رہے وہ تو چند ہزار آدمی ہوتے تھے لیکن اس انقلاب کے لیے کیامسلم کیا کافر کیا دہریے غرضیکہ تمام نوع انسانی اٹھ کھڑی ہوگ۔ ہائے آگر ایسا ہو جائے تو کیا پھر بھی یہ انقلاب بیانہ ہوگا؟

آخرت کے مختلف مفاہیم : یہ بحث نظام ربوبیت میں گزر چکی ہے۔ مختفراً یہ کہ لفظ آخرت کا مفہوم مسلمانوں کے نزدیک صرف ایک ہے اور وہ ہے حیات بعد الممات کا دور۔ لیکن پرویز صاحب لفظ آخرت کے چھ مفہوم بتاتے ہیں۔ (۱) معتبی کی زندگی (۲) کلی مفاد (۳) آنے والی نسلوں کا مفاد (۴) مرنے کے بعد کی زندگی (۵) آخر الامر(۲) حال اور مستشر کی خوشگواریاں۔

آخرت اور جنت و دوزخ: آخرت کا چونفل مطلب لینی مرنے کے بعد کی زندگی۔ آپ صرف برائے وزن بیت استعال فرمایا کرتے ہیں۔ وجہ یہ ہے کہ اس زیدگی کی کیفیات اور جنت ودوزخ کے متعلق آپ فرمایا کرتے ہیں کہ اس زندگی کا ادراک ہم ان موجودہ مادی زبائع سے نہیں کر سکتے۔ طالانکہ قرآن نے کی زندگی میں بیشتر میں کیفیات اور تنصیلات بیان کی ہیں اگر آپ اس وجی کی موجودگی میں اپنے آپ کو مادی ذرائع کی وجہ سے محتاج ادراک سیمھتے ہیں۔ تو پھر ایمان بالغیب آخر سی کام آئے گا؟ اور اصل وجہ اس چوتھ مطلب کو درخود اعتناء نہ سمجھنے کی بہ ہے کہ نظام ربوبیت کے سلسلہ میں بہ مفہوم کار آمد چیز نہیں بلکہ الٹا کچھ نقصان ہی پہنچاتا ہے۔ جب کہ دوسرے پانچوں مفہوم جو آپ کے خود ساختہ ہیں اس نظام کے سلسله میں بہت کار آمد ابت ہوتے ہیں۔ اب اس بات کی پوری وضاحت درج ذیل اقتباس میں ملاحظہ

آخرت کی کامیابی کامعیار صرف دنیا کی خوشحالی ہے: "قرآن کی رو سے تربیت نفس صرف اس معاشرے میں ہو سکتا ہے۔ جس میں تمام افراد ربوبیت عامہ یا مفاد کلی کے لیے مصروف جدوجہد رہیں۔ اس (یعنی قران) کے نزدیک اعمال حسنہ کے زندہ نتائج دنیا کی خوشحالیوں اور خوشگواریوں کی شکل میں سامنے آجاتے ہیں۔ جن اعمال کا متیجہ اس دنیا کی کامرانی نہیں وہ اعمال قیامت میں بھی کوئی وزن نہیں رکھتے۔ للذا تربیت نفس (یا روحانی ترقی) کے ماینے کا پیانہ ہے ہے کہ جماری دنیا کس حد تک حسین بن چکی ہے۔ (ن۔ ر

#### 

اس اقتباس سے بیہ بالوضاحت معلوم ہو گیا کہ اگر کسی کی دنیا خوشگوار اور خوشحال ہے تو اس صورت میں اس کو آخرت میں فلاح وکامرانی کی توقع رکھنی چاہیے ﷺ آگر دنیا میں تنگی ترشی رہی تو پھر آخرت بھی برباد ہوگی۔ پھر ایک دو سرے مقام پر اس کی قرآن سے بیہ دلیل بھی دی ہے کہ مَنْ کَانَ فِیٰ هٰذِهِ اَعْمٰی فَهُوَ فِی الْاٰجِوَةِ اَعْمٰی (۱۲:۱۷) ہم سردست اس بحث میں نہیں پڑنا چاہتے کہ اس آیت کا صحیح مفہوم کیا ہے؟ اور پرویز صاحب کے دعوی اور دلیل میں کوئی ربط بھی ہے یا نہیں۔ ہم سردست بیہ بتانا چاہتے ہیں کہ اس معیار اور دنیا و آخرت کے پہلے تین مفاہیم کی موجودگی میں چوشے مفہوم (یعنی آخرت جمعن حیات بعد الممات) کی کچھ اہمیت باتی رہ جاتی ہے؟

## جنت اور دوزخ کی حقیقت

پرویز صاحب جس طرح آخرت کو اس دنیا میں لے آتے ہیں۔ اس طرح جنت اور جسم کو بھی اسی دنیا میں لے آتے ہیں۔ اس کے متعلق ہم پہلے بہت کچھ لکھے چکے ہیں۔ لہذا ہم اب محض اقتباسات پر ہی اکتفا کریں گے۔

"جس طرح مسلمانوں نے اللہ کو عرفی بٹھا رکھا ہے۔ اس طرح انہوں نے جنت کو بھی دوسری دنیا کے ساتھ مختص کر رکھا ہے۔ طلائکہ حقیقت سے کہ جنت اور دوزخ ای دنیا سے شروع ہو جاتے ہیں۔" (سلیم کے نام گیار ہواں خط 'ص ۵۹۔ا)

جنت کی زندگی: جنت کی زندگی میں بھوک' پیاس' لباس اور مکان کی تنگی نئیں ہوتی۔ غور کیجیے یمی آ چزیں انسان کی بنیادی ضروریات زندگی ہیں۔ اور دو سری جگہ ہے کہ بنت میں آدم اور اس کی بیوی سے کما گیا تھا کہ جمال سے جی چاہے با فراغت کھاؤ ہو یعنی جنت کی زندگی میں سامان خورد ونوش سے بالکل اطمینان ہوگا"(ن۔ رص۵۱)۔

آوم کا جنت سے خروج : آدم ابلیس کے چکے میں آگیا۔ فرزندان آدم میں سے ہرایک اپی اپی فکر میں لگ گیا وہ ایک دوسرے سے دور ہوتے چلے گئے۔ حتیٰ کہ یہ بعد حسد اور کینے اور بغض اور عداوت میں تبدیل ہو گیا۔ رزق کی کشائش تنگی میں بدل گئی آدم بھوک برجنگی ' بے سرو سامانی' خوف وہراس کے عذاب میں جنال ہو گیا۔ اس طرح آدم جنت سے نکل گیا۔ (ن۔ رص ۲۳۷)۔

کفار اور مشرکین کی بھی میں دلیل ہوتی تھی کہ ہماری دنیا چو نکہ خوشگوار ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ ہمارا خدا ہم سے خوش ہے۔ لہذا وہ آخرت میں بھی ہمیں خوشگواریاں ہی عطاکرے گا۔ نیز اس کی مزید تفصیل مجمی سازش کے تحت گزر چکی ہے۔

#### اسلام کااسلام الماله المعالم المال المال

جہنم کی حقیقت: دیکھئے قرآن نے ہتایا کہ جنم وہ مقام ہے جس میں زندگی کی نشوونمارک جاتی ہے۔ وَلاَ يُوكِنِهِمْ (۱۲:۲) ان کے لیے مستقبل کی زندگی میں کوئی حصہ نہیں ہوگا۔ اُولِنَاكَ لاَ حَلاَقَ لَهُمْ فِی الْاَحِرَةِ مِی اَلْاَحِرَةِ اِللَّهِمْ وَی اَلْاَحِرَةِ اِللَّهِمْ وَی اللَّاحِرَةِ اِللَّهِمْ وَی اللَّاحِرَةِ اِللَّهِمْ وَی اِللَّهِمْ اِللَّهِمْ وَی اِللَّهِمْ وَی اِللَّهِمْ وَی جِن کی نشوونما رک چکی ہو اور وہ آگے ہوسنے کی صلاحیت نہ رکھیں۔ لہذا قرآن کی رو سے الل جنم وہ جی بی نشوونما (مزکید۔ تربیت) ہو جائے۔" (ن۔ رصح ۲۷)

جنت ای دنیامیں: چربیہ بھی دیکھئے کہ اس پروگرام (ربوبیت) کے نتائج ای دنیامیں سامنے آجاتے ہیں۔
﴿فَسَوفَ مَعْلَمُونَ ﴾ یہ نمیں کما گیا کہ قیامت میں جاکر دیکھ لینا کہ کون جنت میں جاتا ہے اور کون جنم میں۔
کما یہ گیا کہ ذرا توقف کرو ہمارا پروگرام پورا ہو لینے دو تم ابھی دیکھ لوگے کہ جنت کس کے حصہ میں آتی
ہے۔"(ن- رص ۲۱۸)

اب دیکھئے کہ اگر ہیہ آخرت جنت اور دوزخ ای موجودہ دنیا میں ہیں تو ان پر ایمان لانے کا مطلب کیا ہے؟ ایسی آخرت ودوزخ لا جرایک کے مشاہدہ کی چیزیں ہیں انسے بھلا کون کافرو مشرک یا دہریہ بھی انکار کر سکتا ہے؟

يه ب ايمان بالغيب كاپانچوال جز- اب دمكھ ليجي كدهمي جز بر بھي طلوع اسلام كاايمان كس طرح كا ب؟

## ۲۔ نقد ریر ایمان باغیب

تقدر پر ایمان ایمان بالغیب کا چھٹا جزو ہے۔ اور اس کا مطلب کی ہے کہ اس دنیا میں انسان کو جو کوئی تکلیف یا راحت پہنچی ہے۔ تو یہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہی ہوتی ہے۔ لیکن پرویز صاحب اس جزو ایمان کو تکلیف یا راحت پہنچی ہے۔ تو یہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہی ہوتی ہے۔ لیکن پرویز صاحب اس جزو ایمان کو تکلیم نمیں <sup>©</sup> فرماتے اور کتے ہیں کہ یہ عقیدہ اسلامی عقیدہ نمیں بلکہ اسے مجوسیوں نے اسلام میں داخل کیا تھا۔ ان کے اینے الفاظ سے ہیں۔

تقدریر کا عقیدہ مجوسیوں کا ہے: "اس طرح جب ایک دفعہ فرقہ بندی ہو گئی تو پھراس کے بعد چل سو چل کو گئری کا دفعہ میں اسام کی گاڑی کس طرح چل ہو چل مجوسیوں کا جہ اس خاموثی سے کیا کہ کوئی بھانپ ہی نہ سکا کہ اسلام کی گاڑی کس طرح دو سری پنسری پر جاپڑی۔ انہوں نے تقدیر کے مسئلہ کو اتنی اہمیت دی کہ اسے مسلمانوں کا جزد ایمان بنا دیا۔ چنانچہ ہمارے ایمان میں وَالْفَلْدِ خَیْرِہ وَ شَرِه مِنَ اللّٰه تعالٰی کا چھٹا جزد انہی کا داخل کیا ہوا ہے۔" (قرآنی فیلے ص ۱۹۰)

پرویز صاحب ایمان بالغیب کے بانچ اجزاء پر جیسا ایمان لاتے ہیں وہ تو آپ د کمی چکے۔ اب اگر وہ اس چھٹے جزو
 پر ایمان نہ لائیں تو کیا فرق پڑ جائے گا۔

## آئینہ پُرویِ اسلام کا اسلام الله الله می الله کا ال

مسئلہ نقدیر پر مفصل بحث پہلے حصہ میں گزر چکی ہے۔ للذا ہم سردست صرف اتنا ہی بنائمیں گے کہ آیا یہ نقدیر کا عقیدہ مجوسیوں نے اسلام اور مسلمانوں میں داخل کیا تھا۔ یا قرآن نے خود بیان کیا ہے۔ ارشاد باری ہے۔

سب بچھ اللہ ہی کی طرف سے ہے ان لوگوں کو کیا ہو گیاہے کہ وہ اتن سی بات بھی نہیں سجھتے۔"

اس آیت میں اللہ تعالی فرما رہے ہیں کہ یہ قوم کیسی بدھو ہے جو اتنی موٹی می بات بھی نہیں سمجھ سکتی کہ خیر اور شرسب کچھ اللہ تعالی ہی کی طرف سے ہوتا ہے۔ اب بتائے کہ یہ عقیدہ قرآن کا ہے یا مجوسیوں کا؟ اگر مجوسیوں کا بھی بھی عقیدہ تھا اور قرآن نے بھی اس کی تائید کر دی توکیا اس عقیدہ کو محض اس بناء پر تسلیم نہ کرنا درست ہوگا کہ یہ عظیدہ چو تکہ مجوسیوں میں بھی پایا جاتا ہے۔ للذا ہمیں قرآن کی بھی یہ بات منظور نہیں؟

پر دیز صاحب نے مفہوم القرآن میں "قل کل من عنداللہ" کا مفہوم بیہ جایا ہے۔ دون سے علی برزق میں سوال کی من عند اللہ "کا مفہوم بیہ جایا ہے۔

"انسان کے ہر عمل کا نتیجہ خدا کے قانون مکافات کی رو سے مرتب ہوتا ہے۔ ایجھے کا اچھا برے کا برا لندا اس اعتبار سے بیہ کمنا صحیح ہوگا کہ کل من عنداللہ (سب کچھ خدا کی طرف سے ہوتا ہے۔)" (مفہوم القرآن' جلد: ا'صفحہ: ۲۰۴)

گویا ایک اعتبار سے پرویز صاحب نے جب خود بھی خیر وشرکو اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہی تہلیم کر لیا ہے۔ تو پھر یہ عقیدہ مجوسیوں کی طرف سے کیسے اسلام میں داخل ہوا تھا؟ پرویز صاحب نے اللہ کی جگہ خدا کا قانون مکافات رکھ کر بات وہی بیان کر دی جو دو سرے مسلمان کتے ہیں رہا ان کایہ ''ایک اعتبار''کا مسئلہ تو وہ یہ ہے کہ خدا تعالیٰ نے ہر چیز کے لیے قانون بنا دیئے ہیں جن کے تحت کا نئات کا نظام جل رہا ہے۔ اب خدا خود بھی ان قوانین کا پابند ہو گیا ہے۔ اور ان میں کوئی تبدیلی نہیں کر سکتا اور نہ کر تا ہے۔ بالفاظ دیگر دہ اپنے خود ساختہ قوانین کے سامنے بالکل بے بس ادر مجبور ہے ان حضرات کے نزدیک مجزات سے دیگر دہ اپنے خود ساختہ قوانین کے سامنے بالکل ہے بس ادر مجبور ہے ان حضرات کے نزدیک مجزات سے انکار کی اصل وجہ بھی ہی ہے کہ وہ ان قوانین فطرت میں کسی طرح کے احتیاء کے قائل نہیں ہیں۔

الله تعالى كى بي بين: اب برويز صاحب كاطرز استدلال ملاحظه فرماي، ﴿إِنَّ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ (٢٠:٢) كامفهوم بيان فرمات بين كه:

"ہم نے ہربات کے لیے اندازے اور پیانے مقرر کر دیے اور قوانین وضوابط تھرا دیے ہیں۔

المام كاسلام كاسلام المام كاسلام كاسلام كاسلام كاسلام كاسلام كاسلام كاسلام

کائنات کی کوئی شے ان پیانوں سے باہر نہیں جا سمق۔ ان پر جارا بورا بور اکنٹرول ہے۔" (مفہوم القرآن من دع ج:۱)

اب دیکھئے کہ اس آیت کا سیدھا سادا ترجمہ تو یہ ہے کہ "بے شک اللہ تعالی ہر چیز پر قادر ہے۔ گر پرویز صاحب نے چھ الفاظ کی آیت کا جو اتنا لمبا چوڑا مفہوم پیش فرمایا ہے اس میں کئی ایک مفالطے ہیں۔ ۵۰

(ا) "ہم نے ہربات کے لیے اندازے اور پیانے مقرر کر دیے" قطع نظراس بات کے کہ یمال پرویز صاحب نے اللہ کا نام لینا گوارا نہیں کیا۔ اور اسکے بجائے لفظ "ہم" درج فرما دیا ہے" یہ ترجمہ یا مفہوم ﴿ قَدْ جَعَلَ اللّٰهُ لِكُلِّ شَیْءٍ قَدْرًا ﴾ (۲۱:۲۵) کا تو ہو سکتا ہے۔ ﴿ إِنَّ اللّٰهُ عَلَى كُلِّ شَیْءٍ قَدِینٌ ﴾ کا نہیں ہو سکتا۔ وہ حضرات جو عربی زبان سے پھھ تھوڑی بہت وا تفیت رکھتے ہیں وہ علی اور ل کے اس فرق کو بخوبی جانتے ہیں۔ اور ایک مفسر قرآن کو تو ضرور اس بات کا لحاظ رکھنا چاہئے۔

© اور قوانین وضوابط تھی دیئے ہیں کائنات کی کوئی شے ان سے باہر نہیں جا کتی " یہ سب کچھ پرویز صاحب کا اپنی طرف سے اضافہ ہے:

ان پر ہمارا پورا بورا کٹرول ہے " "ہمارا" کا مسلہ چھوڑ دیجے تو یہ آیت فرکورہ کا ترجمہ کملا سکتا ہے۔ گراس میں آپ نے اشتباہ یہ پیدا کردی کہ آیا یہ کٹرول قوانین وضوابط اور اندازوں اور بیانوں پر ہے یا اشیاء پر؟ آیت فدکورہ میں یہ وضاحت ہے کہ کہ کٹرول اشیاء پر ہے نہ کہ قوانین و ضوابط اور اندازوں اور پیانوں پر۔ کیونکہ فَدَرَ عَلٰی کے ساتھ اشیاء کا ذکر ہے۔ بیانوں کا نہیں۔

سے آپ نے بے جا اصافے کر کے اللہ تعلی تو آپ و کی کردہ تواین کا پابلہ تابت کر دھایا ہے۔ اسے سے بیس لفظی بازی گری اور صبح معنوں میں قرآنی آیات کی تحریف معنوی۔ اب بتائے کہ اگر پرویز صاحب جیسے مفسر قرآن موجود ہوں تو پھراگر قرآن کے الفاظ کی حفاظت ہر قرار بھی رہے تو ایس حفاظت کا فائدہ کیا ہے؟

آخرت میں بھی اللہ تعالیٰ کی بے بی: آخرت یعنی حیات بعد الممات میں اللہ تعالیٰ کا تمام انسانوں سے حساب کتاب لینا اور باز پرس کرنا مسلمانوں کا ایسا مسلمہ عقیدہ ہے جس پر قرآن کی بے شار آیات شاہد ہیں۔ لیکن پرویز صاحب اس دن کے حیاب وکتاب اور باز پرس کو بھی قانون مکافات کے حوالے کر کے

الله تعالیٰ کو ایک ڈی ثابت فرمارہے ہیں لکھتے ہیں کہ۔ "نتائج تو خدا کے قانون کے مطابق ہی مرتب ہوں گے۔ اس کا نام "بازپرس" ہے۔ چنانچہ اس گروہ (سرمامیہ دار اور زمیندار۔ مولف) کے متعلق کما گیا ہے کہ اِنٹے مَسْنُوْلُوْنَ (۲۳:۳۷) میہ سیجھتے ہیں کہ ان سے کوئی

پوچھنے والا نہیں۔ یہ غلط ہے۔ ہمارا قانون مکافات ان سے بوچھ گا یہ اس کے احاطے سے باہر جاہی نہیں سکتے۔ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةٌ بِالْكَفِرِيْنَ (۲۹،۲۹) (ن- رص۲۸۳-۲۸۳)

## آئینہ پڑویری www.winuhammathlibfary.com

عُفور رحیم: اب سوال یہ ہے کہ اگر اللہ تعالی اس دنیا اور آخرت میں بھی اپنے قانون مکافات کے سامنے ایسابی بے بس ہے تو اس کے غفور رحیم ہونے کا کیا مطلب ہے یہ مطلب بھی پرویز صاحب کی زبانی سنئے۔ فرماتے ہیں۔

﴿ فَمَنِ اَضْطُلَ عَيْرَ بَاغِ وَلَا عَادٍ فَلَا إِنْمَ بَهِ مِالًا مِنْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ ال

اب دیکھے اس آیت میں پرویز صاحب نے "قانون کے احترام کے محکم احساس" کا جو سارالیا ہے۔ تو کیا ایسا احساس قانون مکافات کا توڑ ثابت ہو سکت ؟ آپ قانون کی قوت کی مثال سکھیا کے اثر سے دیا کرتے ہیں یا پانی کے خییب کی طرف بننے ہے۔ اب کھنے ایک انسان یہ محکم احساس رکھتا ہے کہ سکھیا

ہلاک کر ڈالٹا ہے۔ لیکن کوئی دو سرا فخص اسے کھانے میں ڈال کر کھلا دیتا ہے تو کیا کھانے والے کا قانون کے احترام کا محکم احساس اسے ہلاکت سے بچالے گا؟ اسی طرح اگر کوئی آدمی یہ خوب جانتا ہے کہ بائی نشیب کی طرف بہتا ہے لیکن وہ سلاب کے بماؤکی زد میں آچکا ہے تو لیک انون کے احترام کا محکم احساس

اے ہلاکت ہے بچا لے گا؟ سرحال اس آیت کے مفہوم میں پرویز صاحب کو مکافات کے قانون میں "قانون میں "قانون کے احرام کے محکم احساس"کا استناء پیش کرنے کی ضرورت پیش آبی گئی۔

دیگر صفات خداوندی: پھران حضرات نے جس طرح الله تعالیٰ کو بخشنے اور رحم کرنے کی صفات سے عاری قرار دیا۔ اسی طرح اس کے ناراض یا کسی سے خوش اور راضی ہونے کو بھی تشکیم نہیں فرماتے۔ اور ان صفات کو بھی خدا کے قانون کے حوالہ کر دیتے ہیں کہ یہ بے جان قوانین ہی راضی اور ناراض ہوا کرتے ہیں مثلاً۔

ن رحیم کے متعلق پرویز صاحب کی تحقیقات جلیلہ یہ ہیں کہ اس کا مادہ چونکہ رحم ہے۔ للذا رحیم کے معنی ہیں کہ اس کا مادہ چونکہ رحم ہے۔ للذا رحیم کے معنی ہیں کہ ایسا قالب عطاکرنے والا جس میں نشوونما ہو سکے۔ جیسے جنین کی رحم مادر میں نشونما ہوتی ہے۔ اب دیکھتے اس لحاظ سے صرف اللہ بی رحیم ہو سکتا ہے حالانکہ مسلمان بھی آپس میں رحماء بینھم تھے۔

LINIS ON SAMAN BUT SOME CONTROL OF THE CONTROL OF T

﴿ وَعَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ تَانُون خداوندی کی نگاہوں میں وہ معتوب ہوگا۔ اے عَذَا بًا عَظِیمًا ﷺ (النساء ۱/۹۳)
عَذَا بًا عَظِیمًا ﷺ (النساء ۱/۹۳)
سزا دی جائے گی۔ "(مفهوم القرآن جاص۲۰۹)۔
سزا دی جائے گی۔ "(مفهوم القرآن جاص۲۰۹)۔

(۲) سَخِطَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَفِي الْعَذَابِ هُمْ خُلِدُوْنَ (۸۰:۵) "خدا کے قانون سے سرکشی برتنے کا نتیجہ اور کیا ہوگا۔ کہ ذلت اور خواری کے عذاب میں مبتلا رہیں گے۔ (ایضاً ص۲۲۷)۔

(۳) زَضِیَ اللّٰهُ عَنْهُمْ وَزَضَوْ عَنْهُ (۱۹:۵) انهول نے اپنے آپ کو قانون خداوندی ہے ہم آہنگ رکھا تو خدا کے قانون مکافات نے ثمرات وبرکات ہے ہمکنار کر دیا۔" (ایضا ص۲۸۳)

اب دیکھئے ان تمام "مفاہیم" میں اللہ تعالی کی مختار اور صاحب صفات ہستی تو در کنار ایک زندہ ہستی بھی نظر آتی ہے؟ یہ ہے طلوع اسلام کا"ایمان باللہ " کھی فعل الواقع ایمان کا جزو سیجھتے ہیں۔

انسان کا اختیار اور مکافات عمل: طلوع اسلام اور اس می سلاف جهان ایک طرف الله تعالی کو محض لاشئے بنا دیتے ہیں۔ تو دو سری طرف انسان کو مختار مطلق سبھتے ہیں۔ ہی تقدیر کے متعلق ان حضرات کا عقیدہ ہے۔ جس کی تفصیل ہم پہلے بیش کر چکے ہیں۔ سردست صرف ایک بات پوچھنا چاہتے ہیں۔ اور وہ یہ

سیرہ ہے۔ س ک سین ہے ہیں رہے ہیں۔ رہ سے مرت ہیں ہے۔ ہیں۔ ہیں۔ ہے کہ ۔ ہے کہ قانون مکافات کا معنی ہے ''کسی عمل کا پورا پورا بدلہ'' اور اس کی تفصیل میہ ہے کہ۔ © ہرانسان کو وہی کچھ ملے گا جو اس نے محنت کی۔ دو سرے کی محنت اس کے بکام نہیں آسکتی۔

© جو پچھ وہ کرے گا اور جتنا کرے گا۔ اسے اتنا ہی بدلہ ملے گا۔ اور ضرور ملے گا۔ کوئی کی وبیشی نہ ہوگی۔ اور بیہ قانون مکافات جیسے آخرت کے لیے ہے۔ ویسے ہی اس دنیا میں بھی نافذ ہے اب سوال بیہ ہے کہ ایک کسان بڑا عمدہ نج بالکل درست موسم میں اور بڑی زرخیز زمین میں ہوتا ہے۔ اس کی رکھوالی بھی خوب کرتا ہے۔ پانی بھی بروفت دیتا رہتا ہے تا آنکہ اس کی فصل پکنے کے قریب ہو جاتی ہے۔ لیمن مین اس موقعہ پر بیہ فصل کسی ارضی یا ساوی آفت سے تباہ وبرباد ہو جاتی ہے۔ اور الیم صور تیں اکثر پیش آتی رہتی ہیں۔ اب بتائے کہ اس کسان کو اپنی محنت کا کیا شمرہ ملا؟ کیا خدا کا قانون مکافات عمل میں ہے کہ کسی کے خون لیسنے کی محنت کو یوں تباہ وبرباد کر کے رکھ دے؟ پھر بھی ہوتا ہے کہ انسان خود پچھ محنت کے خون لیسنے کی محنت کو یوں تباہ وبرباد کر کے رکھ دے؟ پھر بھی ہوتا ہے کہ انسان خود پچھ محنت کین دو سروں کی محنت کا گھاٹ شائع

آئيد رَو www.hattilibtary.com آئيد رَو الساس كا المال

کیا ہے۔ جس کا عنوان ہے "منزل انہیں ملی جو شریک سفرنہ تھے" اب سوال بیہ ہے کہ ایساکیوں ہو تا ہے؟
کیا خدا کا قانون مکافات عمل ہی ہے کہ کسی کی محنت کا ثمرہ کسی دو سرے یا دو سروں کے حوالے کر دے؟
طلوع اسلام اگر قلب سلیم اور عقل صحیح ہے ان مثالوں پر غور کرے تو تقدیر کا مسئلہ از خود حل ہو جاتا
ہے۔ کیونکہ جو قانون اللی اس دنیا میں جاری وساری ہے۔ وہی قانون حیات بعد الممات میں بھی نافذ العل ہوگا۔

مسئلہ تقدیر کا اصل حل: اس مسئلہ کا درست حل ہی ہے کہ اللہ تعالی کو حی وقیوم اور صاحب اختیار ہستی تشکیم کیا جائے۔ قانون مکافات واقعی صبح ' درست اور قرآن ہے ثابت ہے لیکن قرآن ہی ہے اس قانون میں احتیابی صورتیں اللہ تعالی کو علی کل شی قدیر بھی ثابت کرتی قانون میں احتیابی صورتیں اللہ تعالی کو علی کل شی قدیر بھی ثابت کرتی ہیں۔ اس سے انسان کو یہ بات بھی سمجھ میں آجاتی ہے کہ خیرو شریا رنج وراحت سب کچھ اللہ ہی کی طرف سے ہوتی ہے۔ اعمال کے نتائج کبھی کبھی مکافات عمل کے برعکس بھی ہو سکتے ہیں۔ جس کے لیے اللہ تعالی کے اللہ تعالی کے اللہ تعالی سے موراء ہیں۔

WHY WHITE THE STATE OF THE STAT

( باب: دوم

## طلوع اسلام اور ار کانِ اسلام

اس موضوع پر ہم پہلے بہت کچھ لکھ چکے ہیں۔ للذا اس مقام پر مجملاً ہی ذکر کیا جائے گا۔

اسلام اور کفر: الله تعالی کے حکام کے سامنے برضا ور غبت سرتشکیم خم کرنے اور ان احکام کی درست بجا آوری کا نام اسلام ہے۔ لیکن پردیک اجب کے نزدیک چونکہ ان کے خود ساختہ نظام ربوبیت کو درست ثابت كرناى ان كى زندگى كى سب سے بوى اللہ ان كے بال اسلام كى تعريف بھى بدل جاتى ہے۔ وہ

۔ بیک مسلم ''اسلام کے معنی ہیں اس نظام کا قیام جس میں ہر ہے گی مضمر صلاحیتوں کی کامل نشوہ نما ہو جائے یعنی نظام ربوبیت کی میمیل ـ " (ن- رص ۱۹۲)

اب جب اسلام کی تعریف ہی بدل گئی تو لامحالہ کفر کی تعریف بھی بدل جائے گی۔ چنانچہ ان کے نزدیک كافروه لوگ بين جو نظام ربوبيت كونشليم نه كرين. فرماتے بين.

'' یہ وہ لوگ ہیں جو خدا کے قانون ربوبیت ہے انکار کرتے اور حقالَتی کا سامنا کرنے ہے جی چراتے ہیں۔

## کافر کون ہ<u>یں؟:</u>

| ريبهم ولقايم          | كفروا بناينت      | ﴿ اوْلِكِيكَ الَّذِينَ  |
|-----------------------|-------------------|-------------------------|
| مُ يَوْمَ ٱلْقَيْمَةِ | فَلَا نُقَدُ لَمُ | فحَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ |
| >> (                  |                   |                         |
|                       | (1.0/11           | وَزُنَّا فِنْ ﴾ (الكهف  |

سوان کے پروگرام بظاہر بڑے خوش آئند نظر آتے ہیں۔ کیکن ان کے ٹھوس نتائج مبھی بھی مر**اب** نہیں ہو یکتے۔ قیام انسانیت کے پروگرام میں ان کے اعمال

کاکوئی و زن نہیں ہو گا۔ "

اسلام اور کفر کی تعریفات معلوم کرنے کے بعد اب ار کان اسلام کی طرف توجہ فرمائے۔

#### الماس كا الله www.imuha) ( المنية برو www.imuha) المناسكة المناسك



ار کان اسلام پانچ ہیں (۱) توحید (۲) صلوۃ (۳) زکوۃ (۴) صوم یا روزہ اور (۵) جج۔ ان ار کان کو عموماً عبادات بھی کما جاتا ہے۔

ا۔ توحید : توحید کی تعریف یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی ذات 'صفات اور تھم یا قانون میں کسی دو سرے کو شریک نہ سمجھا جائے۔ توحید کا تعلق عقیدہ سے بھی ہے اور اعمال سے بھی۔ لہذا توحید کا شار ایمان بالغیب میں بھی اولین حیثیت رکھتا ہے اور اس کا اقرار ارکان اسلام میں بھی پہلا جزء ہے لیکن پرویزی توحید کا عملی زندگی سے کوئی تعلق نہیں۔ مثلاً۔

اسب انسان صفات خداوندی کا مظهراور ایک جیسائی نمونه ہیں۔ یہ نمونوں کی وحدت ہی توحید ہے۔
 (تفصیل کے لیے دیکھئے طلوع اسلام کا ایمان بالغیب)

جس خدا کے ہاتھ میں معاشی نظام انسانیت کا قانون ہے اس کے ہاتھ میں کا کناتی نظام ہے یہ قانون کی وحدت ہی توحید ہے ( تفصیل کے لیے دیکھئے ایمان بالغیب)۔

جس طرح تمام عالم آفاق میں ایک ہی گائوں جاری وساری ہے۔ اسی طرح تمام عالم انسانیت میں بھی
 ایک ہی قانون کی حکمرانی ہونی چاہئے۔ اسی کا نام آجید ہے۔ " (قرآنی فیصلے ص۲۹۷)۔

۲۔ صلوٰۃ یا نماز: آپ صلوٰۃ کو نماز کہنے ہے گریز فرماتے ہیں اور کہتے ہیں کہ یہ لفظ بحوسیوں کا ہے۔ آپ نماز کی بجائے قیام صلوٰۃ کی اصطلاح تجویز فرمایا کرتے ہیں۔ اس اصطلاح ہے آپ کی مراد وہ اجتاعات موقتہ ہیں جو نظام ربوبیت کی یاد میں بیا کیے جاتے ہیں۔ یہ کتنے عرصہ بعد ہولے چائیس یا دن میں کتنی بار ہوں۔ یہ بات آپ نہیں بتایا کرتے۔ نیز فرماتے ہیں کہ نماز میں قیام رکوع' جود اس لیے کیے جاتے ہیں کہ ان اجتماعات کرنے والوں کے سینوں میں جذبات کا تلاظم اٹھ رہا ہوتا ہے۔ لنذا ان کو اظمار جذبات کے طور پر ایسے ایسے کام کرنا پڑتے ہیں۔ آپ نے مختلف مقامات پر صلوٰۃ کی جو مختلف تعریفات پیش فرمائی ہیں۔ ان کی تفصیل ہم "قرآنی نماز" میں پیش کر بچکے ہیں۔

آپ زبانی طور پر تو اقرار فرماتے ہیں کہ میں فقہ حفی کے مطابق نماز پڑھا کر تا ہوں۔ لیکن عملاً آپ اپنی جماعت سمیت نماز کی ادائیگی کو نہ ضروری سبھتے ہیں نہ ہی بجالاتے ہیں۔ وجہ بیہ ہے کہ آخر نظام ربوبیت کی یاد دہانی کے لیے ہر روز کئی کئی بار یاد دہانی ویسے بھی فضول سی حرکت معلوم ہوتی ہے۔ پھر جب نظام ربوبیت ابھی قائم ہی نہیں ہوا تو پھر ایسے اجتماعات کی ضرورت ہی کب باتی رہتی ہے۔ للذا عملاً آپ اور آپ کی جماعت اس رکن اسلام سے بھی سبکدوش ہے۔ (تفصیل کے لیے دیکھے مضمون قرآنی نماز حصہ سوم)

#### كر إسام الله www.muhansenadilibrary-com

۲۔ ایتائے زکوۃ: زکوۃ کے متعلق آپ کے نظریات تین ہیں۔

ایک اسلامی حکومت جو کچھ بھی مسلمانوں سے حسب ضرورت لے وہ زکوۃ ہے۔ ساتھ ہی یہ بھی وضاحت فرماتے ہیں کہ ہماری موجودہ حکومت اسلامی نہیں۔ للذا زکوۃ باقی نہیں رہتی۔

اوگ اپنا زائد از ضرورت سارا مال اسلامی حکومت کے حوالہ کر دیں۔ بیہ بات بھی آپ کو پچھ اچھی ہیں۔
 شیں لگتی۔ کیونکہ اس سے خواہ مخواہ انفرادی ملکیت ثابت ہونے لگتی ہے۔

ایتائے ذکوۃ کی تیسری تعریف یہ ہے کہ اسلامی حکومت لوگوں سے ہر قتم کی املاک لے کر انہیں انفرادی ملکیت سے محروم کر دے پھروہ حکومت جو پھے لوگوں کو ضروریات زندگی کے لیے دے گی وہ ایتائے ذکوۃ ہے۔ یہ بات آپ کو سب سے زیادہ بھلی لگتی ہے۔ کیونکہ اس سے آپ کے نظام ربوبیت کو سہارا ملتا ہے۔

یہ تو سب تعریفیں یا نظریات تھے۔ اب عملی میدان کی طرف آئے۔ آج اسلامی حکومت نہیں للذا ذکوۃ بھی نہیں۔ پھر آج کل نظام بیوبیت بھی نہیں ایتائے ذکوۃ بھی ممکن نہیں۔ گویا آپ اور آپ کی جماعت بسرحال اسلام کے تیسرے رکن ذکوۃ کی ادائیگی سے بھی سکدوش ہیں۔ اس لیے جب ضیاء الحق کے دور میں حکومت نے ذکوۃ آر ڈی نینس نافذ کیا تہ آپ نے ذکوۃ کی عدم ادائیگی کے جماعتی سطح پر تحریک جلائی تھی۔ (تفصیل کے لیے دیکھئے مضمون۔ قرآنی ذکوۃ حصہ سوم)

الم صوم یا روزہ : روزہ کے متعلق آپ کے لڑی جے بہت کم معلومات حاصل ہو سکی ہیں۔ یا شاکد کی متعلقہ رنے روزہ کے متعلق کوئی سوال ہی نہ کیا ہو۔ یا آپ نے از خود کوئی سوال بنا کر جواب دینے کی ضرورت ہی نہ سمجھی ہو۔ للذا روزہ کی تعریف اور اس سے متعلق بمائیت کے عمل کے متعلق ہمیں کچھ علم نہیں۔ تاہم قیاس سے کہتا ہے کہ جس طرح دو سرے ارکان اسلام سے آپ مختلف شرائط کی بابندی لگا کر بلکدوش ہو جاتے ہیں۔ روزہ جیسے تکلیف دہ کام سے بلدوشی حاصل کرنا آپ کے لیے چندال مشکل نہیں۔ ہمارے اس خیال کی تائید آپ کے ایک اقتباس سے بھی ہو جاتی ہے۔ آپ جب نظام ربوبیت کے نہیں۔ ہمارے در کے سپرد کر دیتے قیام کی جدوجمد کرتے ہیں تو لین دین قرضہ' میراث وغیرہ کے تمام احکام کو عبوری دور کے سپرد کر دیتے ہیں۔ اس ضمن میں فرماتے ہیں کہ:

"اگر غلای ختم ہو جائے اور معاشرہ میں مسکینوں کا وجود بھی نہ رہے تو اس وقت اسلامی نظام فیصلہ کرے گاکہ اس (قتم) کے بدلے میں کفارہ کیا اواکرنا چاہئے۔" (ن-رص۲۲۹)

اب دیکھئے کہ اللہ تعالیٰ نے قسم کے کفارہ کی ایک تیسری صورت تین روز کے رکھنا بھی جائی ہے۔ ارشاد باری ہے:

﴿ فَكُفَّ رَبُّهُ وَالْمَامُ عَشَرَةِ مَسَكِكِينَ مِنَ "تواس كاكفاره دس مختابوں كو اوسط درجه كاكھانا كھانا الله أَوْسَطِ مَا تُعْلِمِهُونَ أَهْلِيكُمْ أَو كِسَوَتُهُمَّ أَوْ بِهِ يا ان كو

#### اسام کاسام کانسام کاسام **www.fmuh)afrmadilityrary.co**

تَعَرِيرُ رَقَبَةً فَمَن لَدَ يَجِدُ فَصِيامُ ثَلَثَةِ كَرْبُ دِينا لِياليك غلام آزاد كرنااور جس كويه ميسر أَيَّا عَرِ ﴾ (الماندة ٥/ ٨٩)

اور روزے ہر صورت میں رکھے جا سکتے ہیں خواہ پرویز صاحب کا نظام ربوبیت قائم ہو یا نہ ہو لیکن معلوم ہو تا ہے کہ پرویز صاحب کو اللہ تعالی کا مقررہ کردہ یہ کفارہ پبند نہیں آیا۔ اور آپ "مزید فیصلہ" اینے مزعومہ "اسلامی نظام" کے سپرد فرما رہے ہیں۔

البته صدقه فطر کا آپ نے صدقات وخیرات کے ضمن میں ذکر فرمایا۔ للذا اس کا جواب بھی "قرآنی زکوة" کے ضمن میں جم نے دے دیا ہے۔

۵۔ جج: قرآنی فیصلے میں ضمناً جج کا ذکر دو مقامات پر ملتا ہے۔ قربانی کے عنوان کے تحت یہ درج ہے کہ قربانی صرف عاجیوں کے لیے ضروری ہے۔ مقای حضرات کے لیے ضروری نہیں کیونکہ اس سے قوم کی کثیر دولت ضائع ہو جاتی ہے۔ اور جج کے موقعہ پر قربانی اس لیے کی جاتی ہے کہ مختلف ممالک سے تشریف لائے ہوئے تجاج آپس میں قربانی کے ذریعہ سے ایک دوسرے کی ضیافت کیا کریں ان افکار کا جائزہ ہم نے قربانی کے تحت پیش کر دیا ہے۔

دو سرا عنوان ملی تقاریب کا عنوان ہے۔ جس میں یہ وضاحت کی گئی ہے کہ احرام طواف اور سعی وغیرہ جذبات کی تسکین کے لیے مقرر کئے گئے ہیں۔ جیسا کہ نماز کے دوران بھی رکوع و جود وغیرہ کئے جاتے ہیں۔ رہا مناسک جج کو ایک دینی فریضہ 'رکن اسلام اور خدا کی عبادت سمجھ کر بجالانے کا مسئلہ تو اس کا نہ یمال ذکر ہے نہ وہاں"

<u>کعبہ کی اہمیت:</u> مسلمانوں کی وحدت واتحاد کا مرکز محسوس بیت اللہ یا حبہ ہے جو مسلمانوں کا قبلہ بھی ہے۔ نماز میں منہ بھی ای طرف کیا جاتا ہے' اور حج کا فریضہ بھی اس مقام پر ادا ہوتا ہے۔ اس کعبہ کے متعلق پرویز صاحب کا نظریہ یہ ہے کہ:

"مسلمانوں کے اتحاد کی بنیاد حرم کی پاسبانی ہے۔ سیاسی معاہدات نہیں واضح رہے کہ حرم کعبہ سے مراد <sup>©</sup> سعودی عرب کا دارالسلطنت نہیں بلکہ دین کے نظام کا مرکز ہے۔ جمال سے قرآنی قوانین نافذ ہوں گے۔" (طلوع اسلام دسمبرا ۱۹۵۵ء)

یعنی جمال سے بھی قرآنی قوانین نافذ ہوں گے وہ حرم کعبہ ہے اور یہ قرآنی قوانین وہ ہیں جن کی داغ بیل پرویز صاحب کی کونٹی سے ڈالی جا رہی ہے۔

واضح رہے کہ مکہ نہ دور نبوی سائیلیم میں دارالسلطنت تھا نہ خلافت راشدہ میں اور نہ ہی آج سعودی عرب کا
 دارالسلطنت ہے۔

آئينة رُدويزية بي www.muhammadilibrary.com

یہ تو ج کے متعلق طلوع اسلام کے نظریات اور زبانی دعوے ہیں۔ اب عملی میدان کی طرف آیئے خود بردیز صاحب ۸۲ سال کی عمر تک بقید حیات رہے لیکن ج کی سعادت نصیب نہ ہو سکی۔ ہمارے لیے بیہ تصور محال ہے کہ جو شخص کم از کم ۱۹۵۸ء سے ۱۹۸۵ء تک یعنی ۲۷ سال لاہور کی گلبرگ جیسی گراں ترین آلدی میں ان کہ تھی میں قام نہ رہا ہو وہ ج کی استطاعت نہ کھتا ہو

لعبور محال ہے لہ جو محص کم از کم ۱۹۵۸ء ہے ۱۹۸۵ء ہیں ۲۵ سال الہور کی قبر ک بینی کرال رہن البادی میں اپنی کو تھی میں قیام پذیر رہا ہو وہ حج کی استطاعت نہ رکھتا ہو۔

آپ نے ۱۹۸۲ء میں سفر حجاز کیا ہی تو قرآنی احباب کے مجبور کرنے پر۔ پھر اس سفر کا مقصد بھی حج نہیں۔ بلکہ مدینہ منورہ اور دیگر مقامات مقدسہ کی سیراور تفریح طبع تھا۔ آپ وہاں سے بھی دل گرفتہ ہو کر واپس تشریف لائے۔ آپ کو سب سے زیادہ کوفت جس بات سے ہوئی وہ یہ تھی کہ نہ شدائے احد کے مزارات وہاں موجود ہیں نہ ان کی تختیاں' جنت البقیع میں بھی ایسی ہی صورت حال ہے کہ وہاں بھی باہر لوہ کا حبظہ لگا ہوا ہے اور اندر ویران پھر سے ہی نظر آتے ہیں۔ شدائے احد اور دو سرے صحابہ کرام کے مزارات کے نشان تک معدوم کر دیئے گئے ہیں۔ طال کہ زندہ قوموں کے شعار ایسے نہیں ہوتے۔ سو سے اس پرویزی جماعت کی بھی زندگی جس میں نہ بخ وقتہ نماز ادا کرنے کی ضرورت نہ زکوہ دینے گئے نہیں۔ حالا نکہ زندہ قوموں کے شعار ایسے نہیں ہوتے۔ سو روزہ کی اور نہ رخ کی۔ بایں ہمہ دعوی ہے کہ صبح قرآنی فکر کی حامل ہی جماعت ہے جو صرف مسلمانوں کو نہیں تمام بنی نوع انسان کو دحی اللی کی جرشی میں بدایت کا راستہ دکھانے اور اسلای انقلاب لانے کا کو نہیں تمام بنی نوع انسان کو دحی اللی کی جرشی میں بدایت کا راستہ دکھانے اور اسلای انقلاب لانے کا عزم رکھتی ہے۔

ارکان اسلام سے چھٹی: اب یہ دیکھئے کہ طلوع اسلام کے "اسلام" اور دوسرے عامۃ السلمین کے اسلام میں کوئی قدر مشترک ہے؟ ایمانیات وعقائد کا جائزہ ہم پھے پیش کر کچے ہیں۔ ارکان کی یہ صورت ہے کہ توحید عقید تا آپ کی مسلمانوں سے الگ اور عملاً اس کی صورت ہی پیش نہیں آئی۔ نماز کی ضرورت اس لیے نہیں کہ ابھی مرکز ملت نے اس کی جزئیات متعین نہیں کیں۔ آپ زبانی طور پر یہ بھی ضرورت اس لیے نہیں کہ اجھی مرکز ملت نے اس کی جزئیات متعین نہیں کیں۔ آپ زبانی طور پر یہ بھی کتے ہیں کہ مسلمان جس طرح عبادات بجالا رہے ہیں۔ اس عبوری دور میں ان پر اعتراض نہیں کرنا چاہئے کہ یہ چیز فرقہ بندی کی بنیاد بنتی ہے۔ لیکن عملاً آپ بھرپور اعتراضات بھی کرتے جاتے ہیں۔ اور مسلمانوں کی موجودہ نماز کو بے کار عمل بھی سیجھتے ہیں۔

زگوۃ کی ادائیگی سے طلوع اسلام بسر صورت مشتیٰ ہی ہے۔ خواہ "نظام ربوبیت" قائم ہو یا نہ ہو۔
روزے ان حضرات پر گراں بار ہیں۔ للذا ان کابدل آپ مرکز ملت کے آئندہ فیصلے سے ڈھونڈھتے ہیں۔ جج
کی اہمیت یہ ہے کہ خود پرویز صاحب کو کازیت یہ سعادت نصیب نہ ہو سکی۔ ویسے وہ بھی کعبہ اس مقام کو
سیحتے ہیں جمال مرکز ملت قیام پذیر ہو۔ اب آپ خود ہی اندازہ فرما لیجے کہ طلوع اسلام کا اسلام ہے کیا چیز؟
پھرلطف کی بات یہ ہے کہ اپنے دعوی کے لحاظ سے حقیقی اسلام ان حضرات کے پاس ہی ہے۔

ار کان اسلام سے بیزاری کا تحریری ثبوت ہیہ ہے کہ آپ طلوع اسلام کے لٹریچر میں اکثر یہ فقرہ لکھا ہوا دیکھیں گئے کہ خلافت راشدہ کے بعد اسلام دین نہ رہا۔ بلکہ مذہب میں تبدیل ہو گیا۔ یعنی دین صرف پوجا پائے کا نام رہ گیا۔ جو کہ دو سرے فداہب میں بھی پایا جاتا ہے۔ یہ پوجاپائ سے بیزاری دراصل طلوع اسلام کی نماز' روزہ وغیرہ ارکان اسلام سے بیزاری کا ہی اظہار ہے۔ پھر طلوع اسلام کا یہ مفردضہ بھی غلط ہے کہ اسلام صرف ارکان اسلام (جے وہ فدہب کا نام دیتا ہے) ہی کا نام ہے۔ کیونکہ اسلام تو عقائد (ایمان بالغیب کے جملہ اجزاء) ارکان اسلام (عبادات) معاملات' مناکات او عقوبات کے اس مجموعہ کا نام ہے جو کتاب وسنت میں فدکور ہیں۔ پھر ان تمام احکامات پر انفرادی اور اجتماعی سطح پر عمل پیرا ہونے اور اس راہ کی رکاوٹوں کو دور کرنے کی کوشش (جماد) کر کے ان احکامات کو نظام کی شکل دینے اور عملاً نافذ کرنے کا نام دین اسلام ہے۔ یمی وہ دین اسلام ہے جو تمام انبیاء کی بعثت کا مقصد تھا ادر یہ دین حضرت آدم سے لے کر آئے تک ایک ہی رہا ہے۔

طلوع اسلام کا دین اسلام: اب طلوع اسلام نے ارکان اسلام کو تو ند بہ یا انفرادی پوجاپاٹ کا نام دے کر ان سے گلو خلاصی کرائی۔ حالانکہ بیہ تمام ارکان صرف انفرادی ہی نہیں بلکہ اجماعی شکل میں ادا کیے جاتے ہیں اور اسلام کے باتی امور کیے یوں انحراف کیا کہ دین کی تعریف ہی بدل ڈائی۔ اس کے نزدیک دین کی تعریف ہی جہ:

" قرآن نے واضح الفاظ میں بتایا ہے کہ الدیں ہے مفہوم نظام ربوبیت کا قیام ہے۔" (ن- رص ۱۱۵) ہم حیران ہیں کہ جب ربوبیت کا لفظ ہی قرآن ای موجود نہیں تو یہ الفاظ واضح کیسے ہوئے؟ پھر جب تک آپ کا مزعومہ نظام ربوبیت قائم نہ ہو اس وقت تک اعلام کے باقی اجزاء سے بھی چھٹی مل گئی۔ اب دین کا ایک دو سرا مفہوم بھی ملاحظہ فرمائے:

"دین نام ہی قرآن کی عطا کردہ مستقل اقدار کے تحفظ کا ہے۔" (لغاف القرآن زیر عنوان قدر)

ریں ہم اور ان کی عطاکردہ مستقل اقدار تعداد میں کتی ہیں۔ اور کون کون کی ہیں اور ان کے تحفظ کا طریقہ کیا ہے؟ یہ آپ نہیں ہتائے ہیں کہ کہ یہ ارکان پانچ ہیں اور ان کے تحفظ کا حریقہ اور ان کے تحفظ کا طریقہ یہ ہے لیکن آگر پرویز صاحب نہ مستقل اقدار کی تعداد ہتائیں جو قرآن میں فدکور ہیں اور نہ ان کے تحفظ کا طریقہ۔ تو دین قائم کیے ہوگا؟

باب: سوم

# وحی اللی سے روشنی حاصل کرنے کا طریق

# (مفهوم القرآن پر ایک نظر)

طلوع اسلام اکثر اپنا مقصی مسلک شائع کر تا رہتا ہے۔ جس کی پہلی شق بیہ ہے کہ "تنها عقل زندگی کے مسائل کا حل دریافت نہیں کر سی ہے۔ اس کو اپنی رہنمائی کے لیے وحی کی اسی طرح ضرورت ہے۔ جس طرح آنکھ کو سورج کی روشنی کی ضرور کھی

اب سوال میہ ہے کہ وحی اللی کے اس سور ہے عقل کی آ تکھ روشنی کس طرح حاصل کرے؟ اس کا طریق آپ نے یہ اختیار کیا۔ کہ وحی اللی جو عربی زبان میں ہے۔ اس کا ترجمہ نہ کیا جائے بلکہ مفہوم بیان کیا جائے۔ آپ فرماتے ہیں کہ قرآن کے الفاظ کا ترجمہ ہو ہی جیس سکتا۔ اپنے اس دعویٰ پر امام ابن قتیبہ کی كتاب قرطين (ج:٢٠ ص:١٩٣١) سے تين مثاليس بھي پيش فرمائي بين جو يہ بيں۔

﴿ وَإِمَّا تَعَافَكَ مِن قَوْمٍ خِيمَانَةً فَأَنِّكَ إِلَيْهِمْ " اور أَكر آب سَيْ كو (معلمه ك بعد) اس قوم ت خیانت (عهد شکنی) کا دُر ہو توان کاعمد انہیں کی طرف عَلَىٰ سَوَآءٌ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْخَآبِدِينَ ۞ ﴾ پھینک دو (اور برابر کاجواب دو)۔"

پھر ہم نے ان اصحاب کہف کو کئی سال تک غار میں ﴿ فَضَرَبْنَا عَلَىٰ ءَاذَانِهِمْ فِي ٱلْكُهْفِ سِنِينَ عَدَدًا ﴿ الْكَهَفَ ١١/١٨) سلائے رکھا۔

اور وہ لوگ کہ جب انہیں اپنے پروردگار کی آیات ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِيِّرُواْ بِنَايَنتِ رَبِّيهِمْ لَمَّ سے نفیحت کی جاتی ہے تو اندھے سرے سیس بن يَخِزُوا عَلَيْهَا صُمًّا وَعُمْيَانًا 💮 🔖 جاتے بلکہ غور و فکر سے سنتے ہیں۔ (الفرقان٥٥/ ٧٣)

<sup>۞</sup> لفف كى بات بد ہے كه اس مقام ير تو يرويز صاحب اس آيت كو ان آيات ميں شار كرتے ہيں جن كالفظى ترجمہ ہو ہی نہیں سکیا۔ لیکن مقام حدیث ص مہ پر اس آیت کا لفظی ترجمہ کر کے وحی اللی میں عقل کی مداخلت کا جواز مہیا فرما رہے ہیں۔ جس کی تفصیل ہم نے مناسب مقام پر دے دی ہے۔ ھ<sup>65</sup>

www.mulnanhmadilhorary.com

اب و کیسے که مندرجه بالا متنول آیات جو پرویز صاحب نے امام فدکور کے حوالہ سے ورج فرمائی ہیں۔ یہ تینوں محاورے ہیں۔ اور جب بیہ آیات نازل ہو کمیں تو صحابہ ان کا مطلب بخوبی سمجھ گئے تھے اور کسی صحابی نے بھی حضور اکرم سال کیا سے ان کے متعلق استفسار نہیں کیا۔ رہی ترجمہ کی بات تو کسی بھی زبان کے محاورہ کا دوسری زبان میں لفظی ترجمہ نہیں کیا جاتا۔ مفہوم ہی بتایا جاتا ہے۔ ''میرا سر چکر کھا رہا ہے'' کا ترجمہ اگریزی میں (My Head is eating circle) سے نہیں کیا جاتا بلکہ۔ (I am feeling giddy) سے کیا جائے گا۔

ہر زبان کی وسعت کے مقابلہ میں محاورات کی تعداد قلیل ہوا کرتی ہے۔ <sup>©</sup> محاورات کی موجودگی کی وجہ سے نہ تو یہ لازم آتا ہے کہ ایک زبان کا دوسری زبان میں ترجمہ کرنا ہی چھوڑ دیا جائے اور نہ یہ کہ تمام تر زبان کو محاورات ہی کا مجموعہ تصور کر کے ہرایک لفظ اور فقرے کا ایبا نرالا مفہوم بیان کر دیا جائے کہ اہل زبان بھی دیکھیں تو سرپیٹ کے رہ جاکمیں۔

اور چوتھی مثال جو آپ نے مشہور مستشرق سب کے حوالے سے پیش فرمائی ہے وہ قرآن کی فصاحت وبلاغت سے تعلق رکھتی ہے اور دور ہے۔

"بلاشبہ ہم ہی زندہ کرتے اور ہم ہی مارتے ہیں اور ﴿ إِنَّا غَنْ مُعْيِء وَنُمِيتُ وَإِلَيْنَا ٱلْمَصِيلَ ﴿ إِنَّا الْمُصِيلُ اللَّهُ ﴾ (ق ۰ ہ/ ٤٣) بيه آيت درج كرنے كے بعد مستشرق موصوف لكھتے ہيں كہ:

"اور انگریزی میں ہی نہیں دنیا کی کسی زبان میں اس کا جہہ کر کے دکھائے اس کے چید الفاظ میں پانچ مرتبہ "مم" (We) كى كرار ہے اسے كون سى زبان اداكر كيكى كى - (مقدمه مفهوم القرآن مسور) مانا کہ قرآن کی زبان کی فصاحت بلاغت کا مقابلہ نہ عربی زبان کے دو ہے الفاظ سے کیا جا سکتا ہے اور نہ ہی کسی دو سری زبان ہے۔ کیکن اس کے باوجود قرآن کا ترجمہ دو سری زبان میں کرنا ایک اہم دینی ضرورت ہے۔ کیونکہ قرآن تو عرب وعجم کے لیے واجب التعبل ہے۔ للذا اس کی یہ اعجازی حیثیت ترجمہ میں کیونکر جائل ہو علی ہے۔

پرویز صاحب نے مندرجہ بالا چار مثالیں پیش کر کے سارے قرآن کا مفہوم ہی بیان فرمانے کا جواز پیدا كر ليا ہے۔ پيراس جواز كے حق كو جس آزادى كے ساتھ آپ نے استعال فرمايا ہے وہ بھى قابل داد ہے۔ آپ اس مفهوم کی ادائیگی میں نه صار کا خیال رکھتے ہیں' نه صیغوں کا اور نه معروف وجمول کا آیات کے مفهوم میں تقدیم و تاخیر ' بعض الفاظ حتیٰ که جملوں کا مفهوم یا معنی گول کر جانا اور بعض مقامات پر بنیادی قسم

<sup>🗇</sup> قرآن کی آیات کی تعداد چھ ہزار چھ سوچھیاسٹھ ہے۔ جب کہ قرآن میں استعال شدہ محاوروں کی تعداد پندرہ بیں سے زیادہ سیں۔

المام كالماليم (www.muhain szadiltorary.com المنام كالماليم)

کے اضافے کر لینا ان سب باتوں کو جس وسیعے پیانہ پر آپ نے استعال فرمایا ہے اس کے نمونے آپ کو اس باب میں مل جائمیں گے۔

آپ کے اس بیان کردہ مفہوم کی مثالوں کے لیے ہم نے معجزات اور خوارق امور کا انتخاب کیا ہے اس سلسلہ میں پہلے ہم سرسید صاحب کی تاویلات کا ذکر کر چکے ہیں۔ اس رابط سے ایک تو آپ کو فکر قرآنی کے تسلسل وارتقاء کا پتہ چل جائے گا۔ دوسرے میہ بھی معلوم ہو جائے گا کہ پرویز صاحب نے ترجمہ كے بجائے مفہوم بيان فرمانے كو كيوں زيادہ پند فرمايا ہے۔

## معجزات اور خرق عادت امور

اس سلسلہ میں ہم پہلے کالم میں قرآنی آیات درج کر رہے ہیں۔ اور کالم نمبر امیں فتح محمد جالند حری صاحب کا ترجمہ (اس ترجمہ کا انتخاب اس لیے کیا گیا ہے کہ ایک تو فتح محمد صاحب کا ترجمہ با محاورہ ہے دوسرے وہ کسی خاص مسلک ہے بھی تعلق نہیں رکھتے) اور اس کے سامنے تیسرے کالم میں پرویز صاحب کا بیان کردہ مفہوم۔ اس تقابل سے بی آپ کو مفہوم کی بہت سی خوبیوں کا پتہ چل جائے گا۔ ٢٦م آگر کوئی خاص قابل ذكر بات ره كئ تو آخر مين مخترساتيمره بهي پيش كر ديا جائ گا-

## ا. حفرت صالح النهاي اور ناقة الله:

 قَالَ يَقَوْمِ اغْبُدُوا اللَّهُ الله وَ قَومِ! خدا بى كى عبادت كرو. اس نے بھی اس ہے میں کہا کہ تم مَالَكُمْ مِنْ إِلَهِ غَيْرُهُ اس كَ سواكونَى معبود سمير. قوانمین خداوندی کی اطاعت کرو۔ السر کے سواکوئی قوت ایسی نہیں جس

کی اطاعت کی جائے۔ قَدْجَآءَ تُكُمْ بَيِّنَةٌ مِنْ تمہارے پاس تمہارے رب کی تمہارے پاس تمہارے نشوونما دینے والے کی طرف سے واضح دلا کل طرف ہے ایک معجزہ پہنچاہے

وقوانين آڪيے ہيں۔ 
 هٰذِه نَاقَةُ اللّٰهِ لَكُمْ اٰيَةً
 یمی خدا کی او نٹنی تمہارے لیے معجزہ یہ ایک او نئنی ہے جس کے متعلق بیہ تستمجھو بیہ کسی کی ملکیت نہیں۔ خدا کی

زمین اور خدا کی او نثنی۔ میں اسے کھلا چھوڑتا ہوں کہ بیہ تواہے آ زاد چھو ڑ دد کہ خدا کی زمین فَذَرُوْهَا تَأْكُلُ فِئَ اَرْض اللَّهِ میں چرتی پ*ھرے*۔ چرا گاہ میں پھرے۔ ادر تم اسے بری نیت سے ہاتھ نہ وَلا تَمَشُؤهَا بِشُو ءٍ

(45:4)

اگر تم نے اے آزاد جرنے دیا تو یہ اس بات کی نشانی ہوگی کہ تم اپنے www.muhammadilibrar (همه: سم) طوع اسلام کا اسلام

عهديريابند مو- (ص٥٥٥)

اب دیکھئے مندرجہ بالا مفہوم میں آپ نے:

1 الله كامفهوم قوانين خداوندى الله كامفهوم قوت اور بَيِّنَةٌ كامفهوم واضح ولاكل وقوانين بتايا ہے۔ بینةٌ واحد ہے۔ یعنی ایک نشانی یا ایک معجزہ۔ لیکن اس "معجزہ یا نشانی" کے ترجمہ کی خاطراس کامفہوم جمع کی صورت میں واضح ولا کل وقوانین بتادیا۔ تاکه معجزہ کی بوند آنے پائے۔

2 آیت کے تیسرے مکڑے میں سے آپ اید کا مفہوم یا ترجمہ گول کر گئے۔ اور مفہوم بتانے کے بھی تو فائدے ہیں کہ ناقۃ اللہ کسی کی بھی ملکیت نہیں رہی۔ تاہم آپ نے یہ نہیں ہتایا کہ اگر وہ کسی کی ملکیت بھی نہ تھی تو آکماں سے گئی تھی؟

🕄 چوتھے مکڑے میں ذروا امر جمع حاضر کا صیغہ ہے۔ یعنی اے تم چھوڑ دو۔ کیکن آپ مفہوم بیان فرما رب ہیں میں اسے کھلا چھوڑ تا ہوں بعنی مضارع واحد متکلم میں۔

🖪 پانچویں مکڑے میں لا تھ وا ننی جمع حاضرے صیغہ کو بلا وجہ اگر سے مشروط کر دیا ہے اب ایک

ووسرے مقام سے اس ناقتہ الله کی بات نئے۔

 قَالَ هٰذِهِ نَاقَةٌ (صالح نے) کماری یہ او نٹنی ہے۔ اس پر صالح نے کہا۔ یہ ایک او نٹنی

ہے (تنہیں اس سے مرو کار نہیں کہ یہ کس کی او نتنی ہے) بس یہ ایک

جانور ہے جے اور جانوروں کی طرح میں بھی لگتی ہے اور پیاس بھی۔ لَهَا شِرْبٌ وَلَكُمْ ات یانی بھی چاہئے اور چارہ بھی ہم (ایک دن) اس کی یانی پینے کی باری

شِرْبُ یَوْمِ مَعْلُوْمِ ہے اور ایک معین روز تمهاری باریاں مقرر کر کیتے ہیں اور اس کا

اعلان کر دیتے ہیں کہ یہ او نمنی اپنی بإرى (100:54) **ب**اری پر پانی پیا کرے گی اور تمہاری

اوننٹیاں اپنی باری یر۔ (ص ۸۵۰) اب دیکھئے آیت بالا میں پرویز صاحب ''یوم'' کا مفهوم بتانا گول کر گئے۔ اور اسے یوں بیان کر دیا کہ ہر

جانور جس طرح چار پانچ منٹ میں اپی باری پر پانی بی لیتا ہے۔ یہ بلا مکیت او نمٹی اپنی باری پر اس طرح پانی پیتی تھی۔ اب سوال یہ ہے کہ اس بلا ملکیت او نٹنی ہے (جو خدا جانے کمال سے آگئی تھی) صالح کو اس قدر کیول دلچیں پیدا ہو گئی تھی۔ کہ انہیں اس کے لیے اپنی قوم کے لوگول کے ساتھ اس کے حیارہ اور پانی پینے کی باری مقرر کرنے کی ضرورت پیش آگئ۔ حتیٰ کہ آپ نے قوم کے لوگوں کو حکما کمہ دیا کہ اسے کوئی تکلیف نہ پہنچانا۔ ورنہ تم پر عذاب اللی آئے گا۔ پھرجب اس قوم نے اس بلا ملکیت کی او نٹنی کو تکلیف

آئيد پروريس www.muhammadilibrary.com

چنانچه جب اس تاہی کا وقت آگیا تو

اس بہتی کی تمام بلند عمار تیں نیچے گر

برے برے کھنگران پر بارش کی طرح

برہے گئے۔ ہیم اور مسلسل بارش کی

طرح وہ پتھر خدا کے ہاں ہے موت کا

بیغام بن کر ان پر نازل ہونے شروع

مو گئے (ص+۵۱)

كر پستيون مين تبديل هو تئين-

ببنچائی تو فی الواقع ان پر عذاب آیا بھی تھا۔

٢- قوم لوط كى الثائى موئى بستيان:

قَلَمَّا جَآءَ أَمْزُنَا جَعَلْنَا تُوجب هارا حَكم آيا توجم نے اس عَالِيَهَا سَأْفِلَهَا لَهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِل

وَأَمْطَوْنَا عَلَيْهَا اوران پر پَقرى تهد به تهد (يعنى پ جِ جَادةً مِنْ سِجِيْلٍ در پ) كَثْرياں برسائيں ان پر مَنْ مُنْدُود ٥ مُنْسَوَمَةً عِنْدَ تَهمارے رب كے بال سے نشان

رَبِكَ (۱۱:۸۲-۸۳) كيه بوئ تھے

اب دیکھنے کہ:

آپ نے عالیها سَا فلها کا منہ م یہ بیان فرمایا کہ تمام بلند وبالا عمارتیں نیچ گر کر پستیوں میں تبدیل ہو گئیں۔ اب سوال یہ ہے کہ اگر عمار سی گریں تو ان کا اوپر کا حصہ تو چربھی بسرطال اوپر ہی رہے گا وہ سافلها کیسے بن جائے گا؟

2 آپ نے مسومة كامفهوم بنايا ب "موت كابيغام بهركر" ليكن لغات القرآن (زير عنوان س و و

م) میں آپ اس کے معنی خود ہی نشان زدہ بتاتے ہیں۔ لکھتے ہیں: سَوَّمَ الْفُرسُ تَسْوِیْمَا گھوڑے پر نشان لگا دیا۔ لیکن سوَّم فلانًا کے سینی ہیں فلال کو آزاد چھوڑ دیا۔

اس لیے سورہ الذاریات میں جمال ہے کہ لِنُوسِلَ عَلَیْهِمْ حجارۂ مِن طینِ مسومۃ (۳۳:۵۱) تواس کے معنی یہ بھی ہیں کہ وہ بچر خدا کے قانون مکافات کی روسے اس مقصد کے لیے نشان زدہ

(Enmarked) کر دیئے گئے تھے۔ یا یہ کہ انہیں آزاد چھوڑ دیا گیا تھا۔ (انہیں چلایا گیا تھا)۔ اس مقام پر بھی پرویز صاحب نے پہلا مطلب ٹھیک بیان کیا اور دو سرا غلط۔ وجہ یہ ہے بھروں کے لیے

فلال كالفظ استعال نهيس ہوتا۔ تاہم يه مسله لا يخل ہى رہاكه مُسَوَّعَةً كا مفهوم "موت كا پيغام بن كر" كيسے متعين كيا جا سكتا ہے۔

## س. قوم ثمود کی الٹائی گئی بستیاں:

وَالْمُوْتَفِكَةَ اَهُوٰى اور اس نے الیٰ ہوئی بستیوں کو جن اقوام نے بھی اس قیم کی روش (۵۳/۵۳) دے ٹیکا دے گئیں اور (۵۳/۵۳) ان کی بستیاں ویران ہو گئیں۔

المالا والمسلام كي المالا والمسلام المالية والمالا والمسلام المالية والمسلام المالية المالية والمالية والمالية

(ص۲۳۲)

اب دیکھئے جہاں تک بری روش والی اقوام کے تباہ ہونے اور بستیاں ویران ہونے کا تعلق ہے وہ تو فیک ہے نواز کین سوال یہ ہے کہ مُؤْتَفِکُت کا لغوی معنی کیا ہے۔ اور اهوی کا کیا؟ پرویز صاحب خود لغات القرآن ص ۲۳۲ پر لکھتے ہیں کہ "الموتفکات (۹:۲۹) وہ بستیاں جنہیں الث دیا گیا تھا۔" اور ص ۱۷۷۲ پر لکھتے ہیں کہ " وُالْمُؤْنَفِکَةَ اَهُوَیْ (۵۳/۵۳) ہیں کہ "هوی یھوی" اوپر سے نیچ گرنا" اور ص ۲۳۲ پر لکھتے ہیں کہ " وُالْمُؤْنَفِکَةَ اَهُویْ (۵۳/۵۳) اس نے تباہ شدہ بستیوں کو خالی کر دیا یا نیچ گرا دیا"

اب دیکھے پرویز صاحب کا پہلا بیان کردہ معنی "النائی ہوئی بستیاں ہی درست ہو سکتا ہے" جاہ شدہ بستیاں" غلط ہے۔ وجہ یہ ہے کہ جو بستیاں پہلے ہی جاہ شدہ ہوں انہیں خالی کرنے کرانے کا مطلب کیا اور ینچ گرانے کا کیا؟ بات واضح تھی کہ فرشتوں نے ان بستیوں کو زمین سے اکھاڑ دیا اور اوپر بلندی سے الناکر زمین پر دے مارا تھا۔ اب اس خرق عادت کو پرویز صاحب کیے تسلیم کر لیس؟ لندا آپ لغوی معنوں سے مجبور ہو کر اگر کہیں صبح معنی بتا بھی دیتے ہیں تو اپنے مخصوص نظریات کی بناء پر پھر بھول معلیوں میں لے جاتے ہیں۔

٧- حفرت ابرائيم ير آك كالمحندا مونا:

قَالُوا حَرِقُوْهُ وَانْصُرُوٓا

الِهَتَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ

فْعِلِيْنَ ٥ (٦٨:٢١)

کمنے لگے آگر تہیں (اس ہے اپنے انہوں نے عوام کو مشتعل کیا اور کما معبودوں کا انتقام لینا اور) چھ کرنا گر تم میں پچھ ہمت ہے تو اٹھو اور ہے تو اس کو جل ڈالو اور اپنے اس محض کو جس نے تہمارے معبودوں کی مدد کرو

قُلْنَا یَا نَازُکُونِیْ بَرْدًا ہم نے کم دیا اے آگ سرد ہو جا
 قُسَلْمًا عَلٰی اِبْرَاهِیْمَ اور ابراتیم پر (موجب) سلامتی
 (۲۹:۲۱)

المعردول کے ساتھ یہ حرکت کی ہے زندہ جلادہ اور اس طرح اپنے دیو تاؤں کابول بالاکرہ۔ (ص ۲۸۷) وہ ابرائیم کے خلاف عدادت اور انقام کی آگ کو بوں بھڑکا رہے تھے اور ہم ایسا انظام کر رہے تھے کہ اس آگ کے شعلے سرد پڑ جائیں اور وہ ابرائیم کو کوئی گزند نہ بہنچا سیس۔

اب دیکھے پہلی آیت میں آپ نے حَرِّفُوا کامفہوم بتایا ہے "زندہ جلا دو" اور دوسری آیت میں نار کا مفہوم بتایا ہے "زندہ جلا دو" اور دوسری آیت میں کی کو زندہ مفہوم بتایا ہے "عدادت وانتقام کی آگ" اب سوال یہ ہے کہ کیا عدادت وانتقام کی آگ کو تھم دیا تھا جلایا جا سکتا ہے؟ اور دوسرا سوال یہ ہے کہ کیا اللہ تعالیٰ نے کافروں کی عدادت وانتقام کی آگ کو تھم دیا تھا

المينة ناسام كا الله www.mahan madilibrary.com أينية

که حضرت ابراہیم ملت پر محصندی اور سلامتی والی بن جا۔ اور تیسرا سوال یہ ہے کہ عداوت وانقام کی آگ سرد تو ير سكتي ب ليكن سلامتي والي كيسے بنتي ب?

## ۵۔ حضرت ابراہیم اور چار پرندے:

 وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيْمُ رَبِّ أرنيي كَيْفَ تُحي الْمَوْتُي

اور جب ابراہیم للنے اپنے خدا ہے

خدا نے فرمایا۔ کیا تو نے اس بات کو قَالَ أَوَلَمْ تُؤْمِنْ باور نہیں کیا۔

 قَالَ بَلٰى وَلٰكِنْ میرا دل مطمئن جرجائے لِيَظْمَئِنَّ قَلْبِيْ

> قَالَ فَخُذُ آرْبَعَةً مِنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ اِلَيْكَ

> > أمَّ اجْعَلْ عَلَى كُلّ

جَبَلِ مِنْهُنَّ جُزْءًا ثُمَّ

ادْعُهُنَّ يَأْتِيْنَكَ سَغَيًا

مکڑے کر دو۔

پھران کاایک ایک مکڑا ہرایک بیاڑ پر رکھ دو۔ پھر ان کو بلاؤ تو وہ تمهارے ماس دوڑتے کیلے آئیں

حضرت ابراہم نے اللہ سے کما کہ کیا یہ ممکن ہے کہ اس قتم کی مردہ قوم بھی از سرنو زندہ ہو جائے؟اور اگریہ ممکن ہے تو مجھے بتا دیجیے کہ اس کے ليے كيا طريق اختيار كياجائ؟ اللہ نے کما پہلے تو یہ بتاؤ کہ تمہارا اس یر ایمان ہے کہ مردہ قوم کو حیات نو

مل عتی ہے؟ ابراہیم نے کہا اس پر تو میرا ایمان ہے۔ کیکن میں اس کا اطمینان چاہتا

اللہ نے کہا تم چار پرندے لو۔ وہ شروع میں تم سے دور بھاگیں گے۔ أنبس اس طرح آبسته آبسته سدهاؤ کہ وہ تم سے مانوس ہو جائیں۔

آخر الأمران كي حالت بيه مو جائے گي کہ اگر تم انہیں الگ الگ مختلف بياژبول پر چھو ژ دواور انہيں آواز دو تو وہ اڑتے ہوئے تمہاری طرف آجائیں گے۔ بس نہی طریقہ ہے حق سے نامانوس لوگوں میں زندگی پیدا کرنے کا۔

تم انتیں اپنے قریب لاؤ اور نظام خداوندی سے روشناس کراؤ۔ او رجان رکھو کہ

® وَاعْلَمْ

کما که اے بروردگار! مجھے دکھا کہ تو مردوں کو کیو نکر زندہ کرے گا۔

کها کیوں نہیں لیکن جاہتا ہوں کہ

خدانے فرمایا کہ چار پر ندھے کار کر اینے پاس منگوا لو اور مکڑنے

كارسام كاسام كاسلام كاسلام

اَنَّ اللَّهُ عَزِیْزٌ حَکِیْمٌ خدا غالب (اور) صاحب حکمت یه نظام این اندر اتنی قوت اور (۲۲۰:۲)
 ۲۲۰:۲)
 کمی نه جاسکیں گے۔ (ص۱۰۳)

اب دیکھتے کہ:

الا حصرت ابرائیم تو الله سے مردول کے زندہ کرنے کی بات پوچھ رہے ہیں۔ لیکن پرویز صاحب نے "مردہ قومول" کی دوبارہ زندگی کے اسرار ورموز بیان کرنا شروع کر دیتے ہیں۔

☑ مردہ قوموں کی دوبارہ زندگی کے لیے آپ نے جو ہدایات حضرت ابرائیم سے منسوب فرمائی ہیں۔ ان کی حضرت ابرائیم سے کوئی تخصیص نہیں۔ یہ تو تبلیغ کا طریقہ ہے جے تمام انبیاء اپناتے رہے ہیں۔ مردوں کو زندہ کرنے اور بالخصوص حضرت ابرائیم کے دلی اطمینان کی اس میں کیابات ہے؟

© حق سے مانوس شدہ لوگوں کو ٹیسٹ کرنے کا بیہ طریقہ بھی کیبا شاندار ہے۔ کہ پہلے نبی الگ الگ مختلف پہاڑیوں پر چھوڑ آیا کرہی۔ پھر انہیں بلائیں تو وہ نبی کی آواز سن کر دوڑتے ہوئے اس کے پاس آجائیں۔ کیا مردہ قوموں کی دوبارہ زندگی کا بھی طریقہ ہے؟ اور اسی طریقہ سے ہی مردہ قومیں دوبارہ زندہ ہوا کرتی ہیں؟

وَاعْلَمْ (تو جان لے) اور الله كاجومفهوم جان فرماياً كيا ہے۔ وہ آپ خود ملاحظه فرما ليجے۔

#### ۲۔ حضرت اساعیل کی قربانی :

قَانُظُرُ مَاذَا تَرٰى

تؤمَرُ

قَالَ لِآبَتِ افعَلْ مَا

سَتَجِدُ نِيْ إِنْ شَآءَ اللَّهُ

مِنَ الصَّابِرِيْنَ

میں خواب میں دیکھتا ہوں کہ (گویا) تم کو ذرج کر رہا ہوں۔

توتم سوچو کہ تمہارا کیا خیال ہے

انہوں نے کہا۔ ابا۔ آپ کو جو حکم ہوا ہے وہی سیجیے

خدانے چاہاتو آپ مجھے صابروں میں پائے گا۔

جب وہ بیٹا بڑا ہوا اور ہاتھ بٹانے کے اتبلی ہو گیا تو ایک دن باپ نے اس ہے کما کہ میں نے خواب میں دیکھا ہے کہ میں تجھے ذاع کر رہا ہوں۔

سوتم اس پر غور کر کے بچھے بتاؤ کہ تمہاری اس باب میں کیارائے ہے۔

بیٹے نے باپ سے کما ابا جان۔ اگر آپ سمجھتے ہیں کہ یہ خدا کا حکم ہے تو

مجھے ذرج کر دیجے۔

آپ مجھے ثابت قدم پائیں گے۔ اس لیے کہ جب خدا ایسا چاہتا ہے تو پھر اس میں تذبذب و تامل کا کیا سوال

<u>۔ ح</u>

م اسلام کا اسلام کی اسلام میک جب دونوں نے تھم مان لیا ا رابراہیم اینے خواب کے متعلق نیی فَلُمَّآ اَسْلُمَا سمجے ہوئے تھا کہ خدا کا حکم ہے اس لیے وہ بیٹے کو ذرج کرنے کے لیے تیار ہو گیا) چنانچہ جب باپ اور بیٹے دونوں نے (اس خواب کو خدا کا حکم سمجھ کر) اس کے سامنے اپنا سر جھکا اور باپ نے بیٹے کو ایک اونچی جگہ وَتُلَّهُ لِلْجَبِيْن اور باپ نے بیٹے کو ماتھے کے بل لٹا سکن ٹی کے بل لٹادیا۔ تو ہم نے ان کو پکارا اے ابراہیم! تم تو ہم نے اس وقت اس خیال کو اس وَ نَادَيْنُهُ أَنْ يَانِرَاهِيْمَ قَدُ کنه خواب کو سچاکر د کھایا صَدَّفَتَ الرُّوْيَا کے دل سے دور کر دیا اور اس سے کما کہ ابراہیم' تم نے اس خواب کو حقیقت سمجھ کر اپنے بیٹے کو سچ مج ذبح کرنے کے لیے لٹا دیا۔ یہ ہمارا علم نهیں تھا۔ یو نہی تمہارا خواب تھااس لیے ہم نے تہیں اور تمہارے بیٹے الكركو بجاليا اس کیے کہ جو لوگ ہمارے قوانین نَجْزِي ہم نیکو کاروں کو ایبا ہی بدلہ دیا إنَّا كَذَالِكَ کے مطابق حسن کارانہ انداز سے کرتے ہیں۔ زندگی بسر کرتے ہیں۔ ہم انہیں اس فتم کے نقصانات سے بچالیا کرتے بلاشبه به صرح آ زمائش تھی۔ یہ خدا کی طرف سے ایک واضح انعام إِنَّ هٰذَا لَهُوَا لُبَلُوا الْمُبِيْنُ تفاجو ابراہیم پر کیاگیا۔ باتی رہا وہ بیٹا سواسے ہم نے ایک وَفَدَيْنَهُ بِذِنْجِ عَظِيْمٍ اور بم نے ایک بری قربانی کو ان کا بت بری قربانی کے لیے بچا لیا۔ (ص ۱۹۳۸) اب دیکھتے کہ:

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ باپ اور بیٹا یعنی دونوں پیفیمرغلط فنمی کا شکار ہو گئے تھے۔ حضرت ابراہیم المنظر نے خواب میں بیٹے کو ذریح کرنے کی بات کو خدا کا تھم سمجھ لیا اور اساعیل المنظر اینے اباکی بات پر لگ گئے۔ اب اللہ تعالی فراتا ہے کہ انا کذالک نجزی المنحسنین ایسے ہی لوگ ہوتے ہیں جو غلط فنمی کا شکار ہونے والوں کو ''قوانین خداوندی کے کا شکار ہونے والوں کو ''قوانین خداوندی کے مطابق حسن کارانہ انداز ہیں زندگی بر کرنے والے ''کما جا سکتا ہے۔

الله المنظم الم

3 وَفَدَينُهُ بِذِيْجِ عَظِيم مِن ب كامفهوم "ك ليه" بيان كرنا اس مفسر قرآن كو بى زيب دے سكتا

۷۔ عصائے کلیمی اور دریا کا پھنا:

وَاِذْ فَرَقْنَا بِكُمْ البَحْوَ اور جب ہم نے تہارے ليے دريا تم اس طرح گر چکے تھے كہ ہمارى كو چھاڑ ديا (دريا)

میں خشک راستہ مل گیا۔

لے جاؤ جو خشک ہو چکاہے۔

یں صف راستہ ل ہے۔ فاَنْجَنِنَا کُمْ وَاَغْرَفْنَآ الَ قَوْمَ مُو نَجَات دی اور فرعون کی قوم اور اس طرح ہم نے تہیں فرعون فِوْعَوْنَ (۵۰۰۳) کو غرق کر دیا۔ اور اس کا لشکر سب غرق ہو گئے۔

(ص۱۲)

اب دیکھئے آیت بالا میں فَرَقْنَا اور اغرَقْنَا جمع متعلم کے صیفے اللہ نے استعال فرمائے ہیں کہ ہم نے دریا کو پھاڑا۔ اور ال فرعون کو غرق کیا۔ اور آپ اس کا مفہوم یوں بیان کر رہے ہیں کہ درمیان میں نہ تو اللہ کا نام آئے نہ دریا کو پھاڑنے کے عمل کا اور اس واقعہ کی اعجازی حیثیت کی ہو بھی نہ آنے پائے۔

ایک دوسرے مقام پریمی واقعہ قرآن میں یوں ندکور ہوا ہے:

فَاَوْحَيْنَاۤ اِلٰی مُوْسٰی اَنِ اس وقت ہم نے مویٰ کی طرف کی خانچہ ہم نے مویٰ کی طرف وحی اضرِبْ بِعَصَاكَ الْبَحْوَ وحی اصرِبْ بِعَصَاكَ الْبَحْوَ وحی جمیعی کہ دریا پر اپنی لاٹھی مارو۔ جمیعی کہ اپنی جماعت کو (فلال سمت اضرِبْ بِعَصَاكَ الْبَحْوَ وَلَال سمت سے) سمندریا دریا کی طرف لے چلو اور وہال انہیں اس راستے سے پار

VA COUNTY WWW. Muhammadhibrary. com

تو دریا بھٹ گیااور ہرایک مکڑا ہوں

جب صبح نمودار ہوئی تو کیا دیکھتے ہیں فَانْفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقِ كَالطَّوْدِ الْعَظِيْمِ (٢٣:٢٢) که دونوں جماعتیں عظیم تودوں کی ہو گیا کہ گویا برا ایماڑے

طرح ایک دوسرے کے بالقابل کھڑی ہیں۔ بنی اسرائیل سمندر یا دریا کے اس یاراور فرعون کالشکراس طرف (۱۹۵۸)

اب و کھنے کہ:

(۱) مندرجہ بالا مفہوم میں آپ عَصَا اور فانفلق دونوں لفظوں کا معنی یا مفہوم بتانا گول کر گئے یہ ہے وحی اللی سے روشنی حاصل کرنے کا طریقہ۔

(۲) طود کا ترجمہ آپ نے بری جماعت کر ویا حالا نکہ اس کا معنی برا تودہ ہے۔ چنانچہ خود بروہز صاحب لغات القرآن میں لکھتے ہیں: "قرآن میں کالطودِ المعظیم (۲۳:۲۷) آیا ہے۔ یعنی برے تودہ یا ٹیلہ کی طرح۔" (لغات القرآن ص: ١٠٩٨)

علاوه ازیں بنی اسرائیل فرعونیو کے مقابلہ میں قطعاً بری جماعت نه تھی۔ بلکہ یہ لوگ فرعونیوں کی نظرول میں شِرْدِمَةٌ فَلِيْلُوْنَ (۵۴:۲۷) يعني معمولي اور حقيري جماعت تھے۔

(٣) اوريد "جب صبح نمودار موئى" نيزان دونول جماعتول كو بالقابل كمرًا كرنے كا قصد آپ كا دماغي كارنامه تو کہلا سکتا ہے۔ وحی اللی کا اس سے مچھ تعلق علی اگر بنی اسرائیل بالقابل کھڑا ہونے کی تاب ر کھتے تو مصر سے نکلتے ہی کیول؟ وہ ستے کمزور اور فرعونی الشکر کی تعداد کے لحاظ ہے بہت تھوڑے

#### ٨۔ عصائے کلیمی اور بارہ چشموں کا پھوٹنا:

اور جب موسیٰ ملتِ کے اپنی قوم وَإِذِ اسْتَسْفَى مُوْسَى

جب شہیں پانی کی دفت ہوئی اور موسیٰ السّے ہے ہم سے اس کے لیے کے لیے (خدا سے) پانی مانگا۔ تو ہم لِقَوْمِهِ فَقُلْنَا اضْرِبْ نے کہا کہ اپنی لا تھی پھر پر مارو۔ بعضاك المحجز درخواست کی تو ہم نے اس کی رہنمائی اس مقام کی طرف کردی

جهال باره چشم مستور تھے۔ وہ انی جماعت کو لے کر وہاں پہنچا چٹان پر

ہے مٹی ہٹائی تو۔

اسٰ میں ہے ایک دو نہیں بارہ چیثے

(انہوں نے لائقی ماری) تو اس میں فَانْفَجَرَتْ مِنْهُ اثْنَتَا يھوٺ نکلے (ص۲۱) ے ہارہ چشمے بھوٹ نکلے عَشْوَةَ عَيْنًا (١٠:٢) كر ياسام كاسام كاسام www.methammateditibrary.oein

كچھ شمجھ آپ كه:

1 قُلنَا کے معنی اس مقام کی طرف رہنمائی کرنا ہو تا ہے۔

 اس آیت میں اصرب بعصاک الحجو کے الفاظ بالکل فالتو ہیں۔ للذا ان کا ترجمہ یا مفهوم بتانے کی ضرورت نہیں۔

ہو سکتا ہے کہ مویٰ نے چٹان پر مٹی اپنے عصا سے بٹائی ہو۔ یہ اسی عصا سے مٹی ہٹانے کا کرشمہ تھا کہ بارہ کے بارہ مستور چیتھے پھوٹ نکلے۔ ورنہ اگر وہ کدال یا بیلیج سے ہٹاتے تو ممکن ہے کہ ان بارہ مستور چشموں میں سے صرف ایک دوہی چھوٹتے۔

### <u>9۔ عصائے کلیبی کیا چیز ہے؟:</u>

قَالَ اَلْقِهَا لِلْمُؤْسَٰي

تَسْغي

وَهَا تِلُكَ بِيَمِيْنِكَ اورموىٰ للنَهِ إبيرتمهارے دائخ ہاتھ میں کیاہے؟ يَمُوْسٰي

انہوں نے کمایہ جبریلائقی ہے اس قَالَ هِيْ عَصَايَ أَتُوكَّؤُا عَلَيْهَا وَآهُشُّ بِهَا عَلَى یر میں سمارا لگاتا ہوں اور اس ہے ا بنی بکریوں کے لیے ہے جھاڑی وں غُنَمِيْ

اور اس میں میرے لیے اور بھی گئی وَلِيَ فِيْهَا مَارِبُ أُخْرَى فائدے ہیں

فرمایا که موی ! اے ڈال دو۔

تو انہون نے اس کو ڈال دیا تو وہ فَالْقُهَا فَإِذَا هِيَ حَيَّةٌ ناگهاں سانپ بن کر دوڑنے لگا

اے مویٰ ملت اِ تم ان احکامات ومدايات پر قوت اور بركت هر دو نقاط و نگاہ ہے غور کرو اور بتاؤ کہ تم انہیں کیسایاتے ہو؟

مویٰ نے عرض کیا یا بار الها! پیراحکام کیا ہں؟ میرے لیے سفر ذندگی کے کیے بہت بڑا سہارا ہیں۔ انہی کے ذریعے اب میں اینے ربوڑ (بی

الموائيل) كو جھنجو ژ تا ہوں۔ ان کے علاوہ زندگی کے دنگیر معاملات کے متعلق ان ہے بصیرت ورہنمائی حاصل کروں گا۔

تھم ہوا کہ تم نے ٹھیک سمجھا ہے۔ اب انہیں لوگوں کے سامنے پیش

اس کے بعد جب موسیٰ نے اس مہم پر غور کیا تو معلوم ہوا کہ ان احکام کو لوگوں کے سامنے پیش کرنا آسان کام نہیں۔ اس نے ایبا محسوس کیا کہ وہ ضابطہ نہیں ایک آ ژدہا ہے جو بڑی

Land Comment of the C

تيزى سے دو ژرماہے۔

خدانے فرمایا کر اسے پکڑلواور ڈرنا مت ہم اس کو ابھی اس کی کہلی

قَالَ خُذُهَا وَلاَ تَخَفُّ سَنُعِيْدُهَا سِيْرَتَهَا الْأُوْلٰي

(۲۰:۱۲ اتا۲۱)

مت ہم اس تو ابنی اس می چی حالت پر لوٹادیں گے

خدانے مویٰ سے کما۔ ان احکام کو مغبوطی سے تھاے رکھو۔ ان کے متعلق جو بات تم نے پہلے کی تھی(کہ ان سے فلال فلال کام لول گا) ہم اسے ایسا ہی بنا دیں گے یہ ا ژدہاکی طرح ہلاکت آ فرین ثابت ہو گا(باطل کے لیے) لیکن تمہارے اور تمہاری قوم کے لیے سارا بن جائیں گے۔ وصورے)

مندرجه بالامفهوم پڑھنے کے بعد بتائے کہ:

عصائے کلیمی واحد تھا یا گیے؟ پرویز صاحب کے بتائے ہوئے یہ احکام وہدایات تو جمع کا صیغہ ہیں۔
 جب کہ قرآن نے عصاکے لیے تمام صائر واحد کے لیے استعمال کیے ہیں۔

الله تعالی موی طبی ہے پوچھے ہیں کہ تم ان احکامت وہدایات کو کیساپاتے ہو؟ اور موی طبی بھی جواب دیتے ہیں کہ میں اس سے بنی اسرائیل کا ربو رہ جھنھو روں گا اور یہ کروں گا اور وہ کروں گا اس سوال وجواب کی کوئی تک ہے؟ گویا سوال کا جواب موی السین وہ دے رہے ہیں جو مستقبل میں کریں گ۔ سوال یہ ہے کہ تممارے ہاتھ میں کیا ہے اور اس کا جواب مستقبل کے پروگرام کی صورت میں دیا جارہا ہے۔

الله تعالیٰ کہتے ہیں کہ وہ عصا یک دم اڈدہا بن گیا اور دوڑنے لگا۔ لیکن پرویز صاحب اسے محض ایک تصوراتی اثردہا ترا ایک تصوراتی اژدہا قرار دے رہے ہیں اور اس تصوراتی اژدہا سے مویٰ اتنا ڈرے کہ الله تعالیٰ کو تسلی دیتا پڑی کہ یہ خیالی اژدہا تو باطل کے لیے تھا۔ تم یوں ہی ڈر گئے تمہارے لیے یہ عصا وہی کچھ ہے جو تم کمہ رہے تھے۔ کہ یہ کروں گااور وہ کروں گا۔

یہ بھی واضح رہے کہ جب پرویز صاحب نے معراج انسانیت لکھی تھی تو اس وفت آپ اس عصائے کلیمی کو فی الواقع عصابی سمجھتے اور اس کا اڑدہا بن جانے کے بھی قائل تھے لکھتے ہیں کہ:

"وہ دور ہی بجوبہ پرستی کا تھا نیز انسانی ذہن بھی پختہ نہ تھا۔ للذا انہیں یہ مجزہ دیا گیا۔ حضرت موئی کے پٹی نظر مقصد یہ تھا کہ فرعون کی خدائی کے باطل نظام کو درہم برہم کر دیں۔ اور بنی اسرائیل کو اس کی غلامی سے نکال کر خدا کی محکومیت کے تابع لے آئیں۔ اس کے لیے انہوں نے ہر طرح سے کوششیں کیں۔ فرعون کو دلائل وبراہین سے سمجھایا کہ وہ کتنی بڑی گمراہی پر ہے لیکن انہوں نے ایک نہ سنی اور

ی کتے رہے کہ ہمارے نزدیک تممارے دعویٰ حق وباطل کے کذب وصدق کا معیار میں ہے کہ تم ہمارے ساحرین سے بردھ کر کرشے دکھا سکتے ہو۔ یا نہیں' ظاہرہے کہ کذب وصدافت کا یہ کوئی معیار نہیں تقال ان جھنے مرمیٰ میں میں نتہ تھی کا اللہ کی مناز میں ایک معینہ میں اللہ میں

تھا۔ اور حضرت مویٰ یہ بھی جانتے تھے کہ ان لوگوں نے یہ بات کٹ مجتی کے طور پر محض اس لیے پیش کی ہے کہ ان نوگوں نے یہ بات کٹ مجتی ہو جاؤں گا۔ لیکن بایں ہمہ وہ باذن خداوندی اس کی ہے کہ انسیں خیال ہے کہ میں اس معرکہ میں شکست کھا جاؤں گا۔ لیکن بایں ہمہ وہ باذن خداوندی اس بات پر بھی آمادہ ہو گئے تاکہ اس سے اتمام جبت ہو جائے اور کم از کم قوم فرعون کے عوام میں فرعون کے

بعت پر می مورد او سے معن میں سے میں است میں است میں است کے دعوی باطل کی طرف سے تذبذب پیدا ہو جائے مقابلہ ہوا اور عصائے موسوی نے وہ کرشمہ دکھایا کہ خود ساحرین فرعون نے صداقت کے سامنے گردنیں جھکا دیں۔ اسے نہ ہی اصطلاح میں معجزہ کما جاتا ہے۔ "(معراج انسانیت میں ۲۰۰۰)

## ا. حضرت موی النظام کاید بیضاء:

وَاضْمُمْ يَدَكَ إِلَى اوراپناہاتھاپی بخلے لگالو۔ اس مہم میں تو بالکل پریشان نہ ہو۔ جَنَاحِكَ بَكَ وَاضْح اور روشُن

دلائل کے ساتھ پیش کر تا چلا جا۔ تَخُوجُ بَیْصَاءَ مِنْ غَیْرِ وہ کسی عیب (یکاری کے بغیر سفید تو تمام مشکلات سے محفوظ و مصنون مُسْقِ ۽ اَیَة اُنْحُرٰی (۲۲:۲۰) (دمکتا چمکتا) نکلے گا۔ بید دو بری نشانی باہرنکل آئے گا۔ تیری بید کامیابی تیری

توءِ آیقہ آغوزی (۲۲:۲۰) (دمکتا چمکتا) تکھے گا۔ یہ دو جس نشانی باہر نکل آئے گا۔ تیری یہ کامیابی تیری (ہے) (پہلی (میلی) دشمن کی تیابی دو سری تمہاری

اب و کھنے کہ پرویزی لغت کے لحاظ سے عصا کا معنی احکامات وہدایات اور یدک کا معنی ہے "اپنی دعوت" سوء کا معنی ہے "مشکلات" اور "بیضا" کا معنی ہے محفوظ و مصنون البتہ ہیہ سمجھ نہیں آسکی کہ

''واضح اور روشن دلا کل کے ساتھ'' کس لفظ کا مفہوم ہے۔ نیزیہ بھی قابل غور ہے کہ دیثمن کی تباہی اور اپنی جماعت کی سرفرازی تو ایک ہی بات ہوتی ہے۔ پھر پیہ دو سری نشانی کیسے ہوئی؟

علاوہ ازیں ای بات کو قرآن نے ایک دو سرے مقام پر یوں بیان فرمایا ہے:

وَنَزَعَ يَدَهُ فَإِذَا هِنَ اور ابنا ہاتھ نکالا تو ای دم دیکھنے پھروہ ان روش دلیلوں کو سامنے لایا بَیْصَنَآءُ لِلتَّظِرِیْنَ (۱۰۸:۷) والوں کی نگاہوں میں سفید براق جن کی رو سے بتایا گیا تھا کہ ان (تھا) توانین کی اطاعت سے زندگی کا ہر

المحاص المراه

گوشہ کس طرح تابناک ہو جائے گا۔ یہ بصیرت افروز دلا کل ہردیدہ بیناکے

جماعت کی سرفرازی۔ (ص۲۰۷)

m: 🚧 ۱۷۷۷ عاملام کا اسلام

کیے چراغ راہ بن سکتے تھے۔

اس مفہوم سے معلوم ہوا کہ:

(۱) نَزَعَ کے معنی تھینچنا نہیں بلکہ سامنے لانا (۲) یکد کے معنی ہاتھ نہیں بلکہ روشن ولا کل (۳) بیضاء کے معنی سفید نہیں بلکہ چراغ راہ اور (۴) اَلطِرِین کے معنی دیکھنے والے نہیں بلکہ ہر دیدہ بینا ہو تا ہے۔ اب جو

مخص اپنے پہلے سے قائم کردہ نظریات کا اس قدر پرستار ہو کہ قرآن کے ایک ایک لفظ کی تاویل کرنے

سے بھی نہ چوکے 'وہ قرآن سے کیا رہنمائی حاصل کر سکتا ہے؟

اا۔ حضرت موٹی مانی کا جادوگروں سے مقابلہ :

فَالَ الْمَلاَ مِنْ قَوْمِ تو قوم فرعون ميں جو سردار شخصوہ فِزْعَوْنَ إِنَّ هٰذَا لَسْجِرٌ ۚ كَنْحَ لَّكُ كَه بِيهِ بِرْا عَلَامَهُ جَادِوْكُرْ

قَالُوْآ اَرْجِهُ وَاخَاهُ

وَأَرْسِلُ فِي الْمَدَآئِن

خْشِريْنَ- يَأْتُوْكَ بِكُلّ

وَجَآءَ السَّحَرَةُ فِرْعَوْنَ

قَالُوآ إِنَّ لَنَا لَا جُرَّا إِنْ كُنَّا

نَحْنُ الْغُلبِيْنَ

ساجرعليم

يُريْدُ اَنَ يُخْرِجِكُمْ مِّنْ

أرْضِكُمْ فَمَاذَا تَامُرُونَ صلاح ہے

اس کااران ہیہ ہے کہ تم کو تمہارے

ملک سے نکال دیں۔ بھلا تمہاری کیا

دو سمرے سے کما کہ بیہ تو بردا ماہر سحر کار تظر آتا ہے (جو اینے زور بیان سے جھوٹ کو تیج بناکر د کھا تا چلا جار ہاہے) اس کا منشاء میہ نظر آتا ہے کہ (اس طرح لوگوں کو اپنے ساتھ ملاکر) تہیں اس ملک سے نکال باہر کرے

اس پر فرعون کے مرداروں نے ایک

اور یمال اپنی حکومت قائم کر لے۔ سو کهو تمهارا اس باب میں کیا مشورہ

انہوں نے کما کہ تم موی اور اس

کے بھائی کے معاملہ کو سردست التوا میں رکھو اور اس اثناء میں نقیبوں کو ملک کے بڑے بڑے شہروں میں بھیج دو کہ وہال کے سحر کار مذہبی پیشواؤل

کو اکٹھاکر کے لائمیں۔ چنانچہ ان کے مدہبی بیشوا (ہاان اور

اس کے ساتھی' پروہت) فرعون کے یاں جمع ہو گئے۔ انہوں نے اس سے کما کہ اگر ہم مویٰ پر غالب آگئے تو ہمیں امید ہے کہ ہمیں اس کابراصلہ

الحال موسیٰ اور اس کے بھائی کے معامله کو موقوف ریھیے اور شہروں میں نقیب روانہ کر دیجیے کہ تمام ماہر جادو گروں کو آپ کے پاس لے آئين.

انہوں نے (فرعون سے) کما کہ فی

اور جب جادوگر فرعون کے پاس آپنیج تو کہنے لگے اگر ہم جیت گئے تو

ہمیں صلہ عطاکیا جائے گا؟

www.muhammadilibrar رهمه: هم) طوع اسلام کا اسلام

فرعون نے کہا ہے شک تم کو صلہ بھی ملے گا۔ اور تم میرے مقربین میں ہو

اس نے کہا ہاں اور (اس کے علاوہ)

تم مقربین میں واخل کر لیے جاؤ

قَالَ نَعَمْ وَإِنَكُمْ لَمِنَ

قَالُوْا يُمُوْسَى إِمَّا أَنُ

تُلْقِيَ وَإِمَّآ اَنْ نَكُوْنَ

قَالَ ٱلْقُوْا فَلَمَّاۤ ٱلْقَوْا

سَحَرُوْا أَغْيُنَ النَّاس

وَاسْتَرْهَبُوْهُمْ وَجَآءُوْ

وَٰٱوۡحَٰئِنَاۤ اِلٰی مُوۡسٰی اَنْ

هِيَ تَلْقَفُ

ألق عَصَاكَ

بِسِحْرِ عَظِيْمٍ

نَحْنُ الْمُلْقِيْنَ

الْمُقَرَّبِيْنَ

جادو گروں نے موی ملینے اسے کما

یا تو تم جادو کی چیز ڈالو یا ہم ڈالتے

(موسیٰ نے کہا تم ہی ڈالو۔ جب

انہوں نے جادو کی چزیں ڈالیں تو

لوگوں کی آنکھوں پر جادو کر دیا (ان

کی نظر بند کر دی اور لا تھیوں اور

رسیوں کے سانپ بنا بناک انہیں وُرا وُرا دِيا اور بُهِ بِرُا جادو دِ كُمايا

اور ہم نے موٹ کی طرف وحی بھیجی

که تم بھی اپنی لا تھی ڈال دو

تو فوراً (ا ژدم بن کر) جادو گروں کے

بنائے ہوئے (سانپوں) کو نگلنے لگی۔

تمرو فريب كاجال بجهاكر ركه ديا ـ آور ہم نے موئیٰ کو وحی کے ذریعے

انہوں نے مویٰ ہے کہا کہ پہلے تم

اینے دلا کل پیش کرو گے۔ یا ہم پیل

موئیٰ نے کہا کہ تم ہی کپل کرو۔ سو

جب انہوں نے اینے مسلک کو پیش

کیا تو ان کی سحر بیانی کی چمک نے

لوگوں کی نگاہوں میں خیرگی پیدا کردی

اور اس کے ساتھ ہی انہوں نے

لوگوں کو اس ہے بھی ڈرایا (کہ تم نے

فرعون کی مخالف**ت** کی تو اس کا نتیجہ کیا ہو گا) اور اس طرح انہوں نے بڑے

کها گه تم این تنذریات کو بوری قوت اور شدت کے ساتھ پیش کرو۔

جب اس نے انہیں بیان کیاتو مخالفین کا فریب بالکل ملیا میٹ ہو کر رہ گیا

(ص ۱۷۷)

اب د مکھئے کہ:

مَايَأُفِكُونَ (٤:١٠٩ تا١٤)

1 درج بالامفهوم میں پرویز صاحب نے ایک نبی اور جادوگروں کے مقابلہ کے بجائے اس فی الواقع سحر کار یا تحربیانی کا مقابلہ تشکیم کر لیا ہے۔ فرق صرف یہ ہے کہ مویٰ کے سحرکاروں کی سحربیانی درجہ میں کم تھی اور موٹ کی زیادہ۔ اور نہی کچھ فرعونی بھی کہتے تھے۔

🗵 موی خود تو الله تعالی ہے کہتے ہیں کہ میں بات بھی صاف طور پر نہیں کر سکٹا (وَلاَ يَنْطَلِقُ لسانی 

براسحربیان قرار دے رہے ہیں۔ یہ بات قرآن کے سراسر خلاف ہے۔

آپ فرماتے ہیں کہ مویٰ کی سحر بیانی کی چنک نے لوگوں کی نگاہوں میں خیرگی پیدا کر دی ذرا سو پختے کہ جادو بیان مقرر کی تقریر دل پر تو اثر کرتی ہے لیکن کیا بھی الی تقریر نے لوگوں کی آئھوں کو بھی خیرہ کیا ہے؟

آ موی جب عصا والت تو وہ سانب بن جاتا تھا۔ اس کے لیے قرآن نے تین مختلف مقامات پر تین الفاظ حیّد (۲۰/۲۰) کُعبَان (۲۰/۲۰) اور جَآنَ (۱۰:۲۰) استعال فرمائے ہیں۔ اور تینوں کا معنی سانب یا اثروہا ہے۔ لیکن پرویز صاحب ہر ہر مقام پر اس کا مفہوم "واضح دلا کل" بیان فرماتے ہیں۔ یہ ایک تحریف ہے جس کی

لیے قرآن میں تین مقامات پر تَلْقَفُ کالفظ آیا ہے (۱۲:۲۵ ۱۳۵:۲۹ ۱۳۵:۲۰ کیکن اس تکرار کے باوجود آپ اس کا مغموم "ملیا میٹ" بیان فرما رہے ہیں حالانکہ خود لغات القرآن کے ص۱۳۹۷ پر لکھتے ہیں کہ "ساحین کے جھوٹ موٹ کے سانپوں کی موٹی کا ژدہا جھٹ سے نگل گیا"

آپ منہوم القرآن کے ص ٣٦٦ پر لکھتے ہیں ا

"یہ (لینی واضح یا محکم دلائل) ان الفاظ (سما تعبان مبین۔ ید بیضاء) کے مجازی معنی ہیں۔ جنہیں (ہمارے نزدیک) استعارۃ استعال کیا گیا ہے۔ ویسے عصا کے حقیقی معنی "لا تھی" ثعبان مبین کے "نمایاں اژدہا" ید بیضاء کے "سفید چکیلے ہاتھ" اور ساحرکے "جادوگر " ہیں۔

یعنی پرویز صاحب سمجھا یہ رہے ہیں کہ اللہ تعالی نے ایسے تمام الفاظ کو ...... کسی بھی مقام پر اپنے حقیقی معنوں میں استعال فرمایا ہے۔ اور یہ بات صرف پرویز صاحب میں سمجھ سکتے ہیں گویا آپ نے اپنی نظریہ پرستی کی چ میں آکر اللہ تعالی پر بھی الزام لگا دیا۔ قاتلهم الله انسی یوفکون ٥

قرآن میں بار باریہ بات دہرائی گئی ہے کہ جب موئی کاعصا سانپ بن گیا۔ تو آپ اس سے ڈر گئے اور پیچھے مٹنے گئے۔ اب اگر ان تمام الفاظ کامعنی «محکم یا واضح دلائل" ہی ہو تو ایسے دلائل سے ڈرنے کاکیا مطلب؟

سویہ ہے وحی اللی سے روشنی حاصل کرنے کا طریقہ۔ جو آپ کے مسلک کی سب سے پہلی شق ہے۔

## ١٢- حفرت عيسى المنظم كى پيدائش:

قَالَتْ زَبِّ اَنَّى يَكُوْنُ لِي مريم عِلَطْ يَ كَمَاد پروردگار! مريم عِلَطْ يَ تَعِب سے كماكہ يہ وَلَدُّ كِيهِ بُوسَكَ مِيرے إلى بِحِد كيو عَمر بوگا؟ كيسے بوسكا ہے۔ جب كه ميں ايك كنوارى رابيہ بول، رابيہ كے بال www.muhammadilibrary.com آئینہ پرویزیت (هد: سم) کلوع اسلام کا اسلام

اولاد كاكياسوال؟

کہ کمی انسان نے مجھے ہاتھ تک تو میدند

ارشاد فرما دیتا ہے کہ ہو جاتو وہ ہو

وَّلُمْ يَمْسَسْنِيْ بَشَرُّ كَهُ كَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ال

إِذَا قَطَى أَمْرًا فَإِنَّمَا

يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ

(FY:F)

قَالَ كَذَٰلِكِ اللّٰهُ يَخْلُقُ فرماياكه خدا اى طرح جو چاہتا ہے كما گياكه به خدا كے اس قانون هَايَشَآءُ مِيت كے مطابق ہوگا جس كى رو

پیرا تراہے۔ سے عام تخلیق ہوتی ہے۔ جب وہ کوئی کام کرنا چاہتا ہے تو ۔ وہ قانون جو اصول پر مبنی .

وہ قانون جو اصول پر منی ہے کہ خدا جب کسی بات کا فیصلہ کر تاہے تو اس

جب می بات و میسد را به وان کے ساتھ اس سکیم کا آغاز ہو جاتا

ہے۔ص•۱۳۳

بھے مفہوم بالا میں پرویز صاحب نے اُنہ یَمسَسْنیْ بَشَرٌ کی کا معنی بھی چھوڑ دیا اور فَاِنَّمَا یَقُوْلُ لَهُ کُنْ کا بھی۔ اور "جس کی روسے عام تخلیق ہوتی ہے" کا اپنی طرف سے اضافہ فرمایا اور فَیَکُون کا مفہوم بتایا۔ "اس سکیم کا آغاز ہو جاتا ہے" اب پرویز صاحب کی اتن کو شش کے بعد بھی آپ حضرت عیلی کی بن باپ پیدائش کے قائل رہیں۔ تو آپ کی مرضی۔

#### ۱۳۰ حضرت عيسلي كا كود ميس كلام كرنا:

وَیُکَلِّمُ النَّاسَ فِی المَهْدِ اور مال کی گود میں اور بڑی عمر کا ہو تھی المَهْدِ اور مال کی گود میں اور بڑی عمر کا ہو تھی المَهْدِ وَمِنَ الصَّالِحِیْنَ کر (دونوں حالتوں میں) لوگوں سے باتیں کرنے والا اور پخت عمر تک پہنچنے (کیسال) گفتگو کرے گا اور نیکو والا 'نمایت عمرہ صلاحیتوں کا مالک کاروں میں ہوگا۔ کاروں میں ہوگا۔ کاروں میں ہوگا۔

اب دیکھئے کہ اس مقام پر پرویز صاحب نے مَهْد کا ترجمہ "چھوٹی عمر" کیا ہے۔ جب کہ لغات القرآن میں محد کا معنی گھوارا لکھاہے (ص۱۵۷۳) لیکن پھر پینترا بدلتے ہوئے لکھتے ہیں کہ:

"دعفرت عیسیٰ نے جو کچھ کما وہ خود اس حقیقت پر دلالت کرتا ہے کہ بیابیں سی گھوارے میں اللہ موئے نہیں کی گئی تھیں۔ آپ نے فرمایا میں خداکا بندہ ہوں۔ اس نے مجھے کتاب دی ہے۔ اور

<sup>🖒</sup> ان الفاظ كاكوئى معنى يا مفهوم نهيل يه بس الله ميال نے يوننى نازل كر ديئے تھے۔

<sup>﴿</sup> سورہ مریم میں (آیت ۲۰) پرویز صاحب ان الفاظ کا معنی تو لکھ دیتے ہیں گر حضرت عیلی کی پدائش سے پہلے حضرت مریم کی شادی کر دیتے ہیں۔ (مفهوم القرآن ص ۱۸۹)

مجھے نبی بنایا ہے۔ اس سے ظاہر ہے یہ اس زمانے کی باتیں ہیں جب حضرت عیسیٰ کو نبوت مل چکی

پرویز صاحب کی بیہ دلیل اس لحاظ سے غلط ہے کہ جب حضرت مریم ملیمنٹ اپنے بیچے کو اٹھائے مَکَانًا قَصِیّا ہے اپنی قوم کے پاس آئیں تو اس وقت ان لوگوں نے مریم ملیمنٹ سے کہا کہ نہ تمہارا باپ برا

آدمی تھا نہ مال بدکار تھی۔ تم یہ بچہ کمال سے لے آئی تو حضرت مریم نے کوئی جواب دینے کی بجائے اس نيچ كى طرف اشاره كر ديا . (فَأَشَا زَتِ إِلَيْهِ (٢٩:٢٠)

اب سوال یہ ہے کہ حضرت مریم میرسط او اشارہ کر کے جواب کی ذمہ داری سے سکدوش ہو گئیں حفرت عیسی ویسے ہی اس وقت کلام نه کر کتے تھے تو پھرید ہنگامہ کیسے فرو ہوا تھا؟

#### ۱۲۰ حضرت عیسلی کے دو سرے معجزات :

(ا) إِنِّي أَخُلُقُ مِنَ الطِّين می<sub>کھا</sub> تمہارے سامنے مٹی کی صورت كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ فَيَكُوْنُ بشکل برنده بناتا ہوں پھر اس میں طَيْرًا بِاذْنِ اللَّهِ (٣٠:٣) بھونک مار 🕻 ہوں تو وہ خدا کے حکم

سے مج مج جانور ہو جاتا ہے۔

میں اس وحی کے ذریعے ایسی حیات نو

عطا کروں گا جس ہے تم موجودہ پستی وخاک نشینی ہے ابھر کر فضا کی بلندیوں پر اڑنے کے قابل ہو جاؤگے

اور اس طرح حمہیں فکرو عمل کی

رفعتیں نصیب ہو جائیں گی ص۱۲۰

اب ویکھے درج بالا مفہوم میں آپ کو فانفخ اور باذن الله کا معنی یا مفهوم بھی کمیں نظر آتا ہے؟ کیا یہ

یہ آسانی روشنی تمہاری بے نور

آ تکھوں کو الی بصیرت عطا کر دے گی جس ہے تم زندگی کے صحیح رہتے

یر چکنے کے قابل ہو جاؤ گے (ص ۱۳۰۰)

ا چھا کر دیتا ہوں۔ لیکن پرویز صاحب کا فاعل حضرت عیسیٰ نہیں بلکہ آسانی روشنی ہے اور مفعول وہ ساری

اس ہے تمہاری ویران تھیتی جس پر ترو تازگی کا نشان باقی نهیں رہا۔ پھر

الفاظ بے کار بیں؟ علاوہ ازیں پرویز صاحب نے انحلُق کا معنی "حیات نو عطا کرنا" طین کا معنی "خاک نشینی" اور فیکُون طَیْرُا کا معنی فضاکی بلندیوں میں اڑنا کر کے اس معجزہ سے انکار کی راہ جیسے ہموار فرمائی ہے۔ وہ آپ کے سامنے ہے۔

(٢) وَأَبُرىءُ الْآكُمَة اور مادر زاد اندھے کو تندرست کر

ديتا ہوں

اس جملہ میں ضمیرواحد متکلم ہے لیعنی حضرت عیسیٰ کہتے ہیں کہ میں فاعل مادر زاد اندھے (مفعول) کو

وم جو آپ پر ایمان نه لائی اور ان کی آئکھیں بے نور تھیں۔

(٣) وَالْأَبْرُصَ اور ابرص كو بهي

سرسبز وشاداب ہو جائے گی۔ تمہاری وہ کمینہ خصلتیں دور ہو جائیں گی جن کی وجہ سے تہیں کوئی پاس نہیں سے کننے دیتا۔ (ص ۱۳۳)

اس لفظ میں فاعل حفرت عیسی ہیں اور مفعول کو ڑھی لوگ ہیں لیکن پرویز صاحب کا فاعل آسانی روشی اور مفعول منکرین نبوت ہیں۔ آپ اپنے مفہوم کی تائید کے طور پر لغات القرآن میں لکھتے ہیں کہ "انبیائے کرام کی بعثت کا مقصد جسمانی بیاریوں کا علاج نہیں بلکہ انسانیت کی بیاریوں کا علاج ہوتا ہے (صصاح) اب سوال یہ ہے کہ ان بیاریوں سے مراد انسانیت کی ہی بیاریاں ہے تو ان کا ذکر دو سرے انبیاء کے ضمن میں بھی آنا چاہئے تھا۔ آخرت حضرت عیسی کے بیان میں ہی قرآن نے دو دفعہ یہ ذکر کیوں کر دیا ہے؟ اور باقی سب کو چھوڑ دیا۔

(۳) وَأَخْيِ الْمَوتَٰي بِاذْنِ اوْرَائِي الْمَوتَٰي بِاذْنِ اوْرَائِي الْمَوتَٰي بِاذْنِ اوْرَائِي الْمَوتَ مِ مِن مِن الْمَوتَٰي بِاذْنِ اوْرَائِي الْمَولِ عَلَى الْمَوتَٰي بِاذْنِ الْرَائِيلِ الْمَولِ الْمَولِي الْمُولِ الْمَولِ الْمُولِ الْمُولِ الْمُولِ الْمُولِ الْمُولِي الْمُولِ الْمُولِ الْمُولِ الْمُولِ الْمُولِ الْمُولِ الْمُولِي الْمُولِي الْمُولِ اللَّهِ الْمُولِ اللَّهِ الْمُولِ الْمُولِي الْمُولِ الْمُولِ الْمُولِ الْمُولِ الْمُولِ اللَّهِ الْمُولِ الْمُولِ اللَّهِ الْمُولِ اللَّهِ الْمُولِ اللَّهِ الْمُولِي اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمِنْ الْمُعْلِي الْمِنْ الْمُعْلِي الْمُع

اب دیکھے اس مفہوم میں (۱) فاعل کوئی بھی نہیں جب کی آیت میں فاعل عیسی ہیں (۲) باذن اللہ کالفظ بھی ضرورت سے زائد ہے (۳) موتیٰ کے معنی مردے نہیں بلک ''ذلت دخواری کی موت'' ہے (۳) موتیٰ موت کی جمع ہے لینی مردے لیکن مفہوم آپ واحد کی صورت میں پیش فریا رہے ہیں۔

اگر آپ ان سب تاویلات کو در ست تصور فرمالیس تو واقعی حصرت ملیسی کو کوئی بھی معجزہ نہیں دیا گیا تھا۔

### ۵ا۔ حضرت عزیر کاسو سال کے بعد زندہ ہونا:

فَامَاتَهُ اللَّهُ مِائَةَ عَامٍ ثُمَّ

اَوْ کَالَّذِیْ مَوَّ عَلٰی قَوْیَةِ یاس محض کی طرح جے ایک گاؤں (تشلی انداز میں بنی اسرائیل کی پرانفاق گزر ہوا پرانفاق گزر ہوا علامی کے سو سالہ دور کو یوں سمجھو کہ) ایک شخص کا گزر ایک بہتی پر

وَّهِیْ خَاوِیَةٌ عَلٰی وہ گاؤں اپنی چھوں پر گرا پڑا تھا۔ تو جس کے مکانات مسار ہو کر کھنڈر بن عُرُوشِهَا قَالَ اَنَٰی یُخی اس نے کما کی خدا اس (کے چکے تھے۔ اس نے کماکیا اس فتم کی ھٰذِہِ اللّٰهُ بَغْدَ مَوْتَهَا باشندوں) کو مرنے کے بعد کیونکر ویران بستی کواس کی موت کے بعد

و**۱۷۷**ع اسلام کا اسلام سیک پھرے زندگی مل سکتی ہے؟"اللہ نے بَعَثَهُ قَالَ كُمْ لَبِثْتَ قَالَ

زندہ کرے گا۔ تو خدا نے اس کی روح سوبرس تک قبض کرلی۔ پھر

اس کو جلااٹھایا اور پوچھاتم کتناعرصہ

رکھا اور اس کے بعد اسے دوبارہ مرے رہے ہو۔ اس نے جواب دیا

ایک دن یا اس سے بھی کم۔ فرمایا

بلکہ تم سو برس (مرے) رہے ہو۔

اور اپنے کھانے پینے کی چیزوں کو دیکھو کہ اتنی مدت میں مطلق سڑی

بی نمیں اور اینے گدھے کو بھی د کیمو (جو مرایزا ہے غرض ان باتوں

کے بیہ ہے) کہ ہم تم کو لوگوں کے ليه نشان تاتيس

اور وہاں گدھے کی ہڈیوں کو بھی دیکھو کہ ہم کیونکر ان کو جوڑے دینے ہیں۔ اور ان پر کس طرح<sup>'</sup> سنکس طرح ہڈیاں ابھارتے ہیں۔ پھر گوشت یوست جڑھائے دیتے

جب یہ واقعات اس کے مشاہدے

میں آئے تو بول اٹھا کہ میں یقین کر تا ہوں کہ اللہ مرچزر قادر ہے۔

زندگی عطا کردی۔ اس سے پوچھا گیا بھلاتم کتنی مدت اس حالت میں رہے ہو؟ اس نے كماربس ايك آدھ دن الله نے کماتم سوسال تک اس حالت میں رہے ہو بایں ہمہ دیکھو۔تہمارا کھانا اور پانی تک خراب نہیں ہوا۔ ای طرح تمهارا گدهابھی ویسے کاوییا کھڑا ہے۔ بیراس لیے کیا گیاہے کہ تم لوگوں کے لیے اس بات کی نشانی بن جاؤ کہ قوانین خداوندی کی رو سے مردہ اقوام کو بھی زندگی مل سکتی ہے۔ کیا تم جنین کی حالت پر غور نہیں كرتے كہ ہم خون كے لو تھڑے سے

ایک سوسال تک موت کی حالت میں

ان پر گوشت بوست جرها کر انهیں ايك جياجاً كتابجه بنادية بين. جب اس مثال کے ذریعے سے اس

پر بات واضح ہو گئی تو اس نے کما کہ ہاں اب میں نے سمجھ لیا ہے کہ اللہ نے ہر شے کے بیانے مقرد کر رکھے ہیں اور ان پر اس کا پورا پوراکنٹرول ہے موت اور حیات کے فیصلے بھی اننی پیانوں کے مطابق ہوتے ہی

فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ قَالَ أَعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَىٰ ءِ

قَدِيْرٌ (۲۵۹:۲)

لَحْمًا

لَبِثْتُ يَوْمًا أَوْبَغْضَ يَوْمِ

فَالَ بَلْ لَبَثْتَ مِانَةً عَامِ

فَانْظُرُ إِلَى طَعَامِكَ

وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ

وَانْظُرُ اِلٰى حِمَارِكَ

وَانْظُرْ إِلَى الْعِظَامِ كَيْفَ

نُنْشِزُهَا ثُمَّ نَكُسُوْهَا

وَلِنَجْعَلَكَ أينةً للِنَّاس

آپ اقتباس بالا پڑھ کر بتائے کہ موت وحیات کا وہ کونسا مقررہ بیانہ ہے جس کی رو سے گدھے کا

المنازية بالمالك المالك المال

مالک تو سو سال مرا پڑا رہے اور گدھا ویسے کا دیسا کھڑا رہے؟ نیز وہ کونسا مقررہ بیانہ ہے جس کی رو سے کھانا اور پانی ایک سوسال تک کھلے میدان میں پڑا رہنے کے باوجود خراب نہیں ہو تا؟

بات گدھے کی ہو رہی تھی۔ پرویز صاحب نے در میان میں جنین کا ذکر کر کے پہلے کو تھڑے سے ہڈیوں کا بے محل ذکر شروع کر دیا۔ پھر ہڈیوں پر گوشت پوست پہنانا شروع کر دیا۔ جس کا آیت کے سیاق وسباق سے چنداں تعلق نہیں۔

سرسید صاحب نے اس واقعہ کو خواب کا واقعہ قرار روا ہے۔ پرویز صاحب اس واقعہ کو تشیلی واسمان بتا رہے ہیں۔ ان اللّٰه علی کل شی قدیو کتے وقت سرسید صاحب نے اس سوئے ہوئے آدمی کو جگالیا تھا۔ پرویز صاحب مقررہ بیانے اور کنٹرول بتانے لگے ہیں جن کے مطابق ان کا اپنا بیان بھی پورا نہیں اتر تا۔

### ١١- حفرت يونس مجهلي كے بيك مين:

فَالْتَقَمَهُ الْحُوْتُ وَهُوَ پَر مِجْهِلَ نِ ان كو نَكُل ليا اور وه کشتی میں بوجھ زيادہ تھا وہ ڈوب گئ مُلِيْمٌ (قابل طامت) كام كرنے والے اور يونس كو ايك بست برى مجھلى نے ميبت كو د كيم كر ديوچ ليا۔ وہ اس مصيبت كو دكيم كر اين آپ كو طامت كر دہا تھا كہ وہ

خداکی اجازت کے بغیر قوم کو چھوڑ آیا ہے۔ یہ اس کی سزاہے۔ فَلَوْلَآ اَنَّهُ کَانَ مِنَ پھراً گروہ (خداکی) پاک بیان نہ کرتے لیکن اس نے بہت ہاتھ پاؤں مارے الْمُسَتِحِیْنَ اور مجھلی کی گرفت سے اپنے آپ کو

لَلَبِثَ فِي بَطْنِهِ إِلَى يَوْمِ تُواس روزتك كه لوگ دوبارہ زندہ اگر وہ الیانه كر آاور بهت اچھا تیراک یبْعَنُونَ (۱۳۲:۳۷ تا۱۳۳) کے جائیں گے۔ اس کے پیٹ میں نہ ہو تاتو مچھلی اسے نگل لیتی اور پھروہ رہتے۔

بابرنه آسكتا- (ص٢٩٠)

اب ديكھيئے پرويز صاحب كابيان كرده مفهوم درج ذيل وجوه كى بناپر غلط بـ

🗓 تیراک کے لیے سان کالفظ آتا ہے مسبح کانس آتا۔

2 سورہ انبیاء میں اس قصہ یونس کی تفصیل کچھ اس طرح ہے۔

"اور ذوالنون کو یاد کرو۔ جب وہ اپنی قوم سے ناراض ہو کر غصے کی حالت میں چل دیئے اور خیال کیا کہ ہم ان پر قابو نہیں یا سکیں گے۔ آخر اندھیروں میں (خدا

کو) پکارنے لگے کہ تیرے سواکوئی معبود نہیں تو پاک ہے(اور) بے شک میں قصوروار ہوں۔"

اب سوال میہ ہے کہ اگر مچھلی نے یونس کو صرف دبو چاہی تھا نگلا نہیں تھا۔ تو وہ کون سے اندھیرے تھے جن میں پونس نے بکارا تھا۔

 المسبح کا معنی سرگرم عمل رہنا بھی ہے اور تسبیع بیان کرنا بھی۔ تاہم قرآن تسبیع بیان کرنے کے معنی کی تائید کرتا ہے۔ جیسا کہ قرآن نے حضرت یونس کی وہ تبیع بھی بیان کر دی ہے۔

رہا کشتی کو ڈبو کر بیسیوں جانوں کو غرقاب کرنا۔ اور حضرت یونس کا اپنے آپ کو مچھلی سے چھڑانا تو بیہ سب پرویزی اختراعات ہیں جن کے بغیر آپ کا بیہ مفہوم مکمل نہ ہو سکتا تھا۔

## حضرت ابوب المنظم پر انعامات :

اور ہارے بندے ایوب ملنظیم کی اور ہمارے بندے ایوب مکتیم کو وَاذْكُوْ عَبْدَنَا اَيُّوْبَ یا 🗟 وجب انہوں نے اپنے رب کو سر گزشت کو بھی سامنے ر کھو۔ وہ إِذْنَادُى رَبَّهُ أَيِّيْ مَسَّنِيَ

الشَّيْطُنُ بِنُصْبٍ وَ یکارا کہ (بار الها) شیطان نے مجھ کو تکلیف اور ایزارے رکھی ہے۔ عَذابِ

ا یک سفرمیں بڑی جانکاہ مصیبتیوں میں مبتلاہو گیا۔ اس کے ساتھی اس سے بچھڑ گئے۔ پانی ختم ہو گیاوہ سفر کی تکان اوریاس کی شدت سے نڈھال ہو رہا تھا۔ اس پر اسے سانپ نے ڈس لیا۔

ہم نے اس کی رہنمائی ایسے مقام کی طرف کردی۔

الی طرح اے مصابیب و تکالیف کے

ہجوم نے گھیرلیا۔

جہاں مُصند ے یانی کا چشمہ تھا۔ وہ وہاں پنچا۔ پانی بیا'نمایا' مار گزیدہ پاؤں کو پانی میں رکھ کر ہلا تا رہا۔ جس سے حدت رفع ہوئی۔

بھر اس کے ساتھی بھی اس ہے آملے۔ بلکہ ان کے ساتھ اتنی تعداد میں ایک اور جماعت بھی ایمان لے آئی بیہ سب سیجھ ہاری طرف سے

(ہم نے کہا کہ زمین پر) لات مارو د کھو۔

یہ (چشمہ نکل آیا) نہانے کو ٹھنڈااور پینے کو شیریں

اور ہم نے ان کے اہل وعیال اور

وَوَهَبْنَا لَهُ أَهْلُهُ وَمِثْلُهُمْ

ان کے ساتھ ان کے برابر بخشے تو یہ ہاری طرف سے رحمت اور عقل

والوں کے لیے نصیحت تھی

مَّعَهُمْ رَخْمَةٌ مِثَنَا وَذِكْرِيْ لاولِي الْأَلْبَابِ

أزكُضْ بِرِجْلِكَ

شَوَابٌ ٥

هٰذَا مُغْتَسَلُّ بَارِدٌ وَّ

www.muhamhadihibrary.com

سامان رحمت وربوبیت تھا۔ اس میں صاحبان عقل وبصيرت کے ليے سامان موعظت ہے۔

وہ جڑی بوٹیوں سے ایناعلاج کرا تا رہا

اس طرح اہے شفا ہو گئی۔ اس نے

اس تکلیف کو بڑی یامردی سے

برداشت کیا اور کہیں بھی ہمارے

قانون کی خلاف ورزی نه کی۔ ہر معالمه میں اس کی طرف رجوع کر تا

رہا۔ (یوں اس نے توہم پرستی کی جڑ کاٹ دی۔ جس میں لوگ مبتلا تھے۔)

(ص۱۰۲۰)

🗊 دنیا میں ہزاروں چیشے ایسے ہیں جن کا بائی صاف شفاف محندا اور میٹھا' پینے کے قابل ہو آ ہے۔

🗈 پرویز صاحب کی لغات القرآن کے مطابق شیطان کے معنی یا تو پیاس کی شدت ہے یا سانی کا ڈسا

فرعون تو کما جا سکتا ہے اہل فرعون نہیں کمہ سکتے اہل فرعون سے مراد اس کے گھر والے ہی ہو سکتے ہیں۔ اس طرح آل ابوب النظم سے مراد ابوب یر ایمان لانے والی جماعت اور اہل ابوب النظم سے مراد ان

الله تعالى تو حضرت ابوب المنظم كو حكم دے رہے ہيں كه خُدْ بِيَدِكَ صِفْنًا اور پرويز صاحب اس كا

مفہوم ماضی میں بیان فرہا رہے ہیں کہ ''وہ جڑی بوٹیوں سے علاج کرا تا رہا'' نیز جب ایوب ملت کو چشمہ میں ایڑی ہلانے سے شفا ہو گئی تھی۔ تو بعد میں جڑی بوٹیوں سے علاج کرانے

کی ضرورت کیا تھی؟

اور اپنے ہاتھ میں جھاڑولو۔ اور اس وَخُذُ بِيَدِكَ ضِغْثًا سے مارو اور قتم نہ تو ڑو۔ بے شک فَاضْرِبْ بَهِ وَلاَ تَحْنَتُ ہم نے ابوب السنام کو صابر بایا بہت إِنَّا وَجَدْنُهُ صَابِراً نِعْمَ خوب بندے تھے۔ بے شک وہ

الْعَبْدُ إِنَهُ أَوَّاكِ رجوع کرنے والے تھے

پرویز صاحب کابیر مفهوم درج ذیل وجوه کی ایر غلط ہے:

کیکن ایسے جشموں میں مار گزیدہ پاؤں ڈال کر ہلائے تو ایسے آرام نہیں آنا۔ لامحالہ حضرت ایوب والا معالمہ

خرق عادات تسليم كرنا يراكب

(~~U~I: ~A)

دونوں اکھے نہیں ہوتے۔ اس پیاس کی شدت کے لیے آپ کو حضرت بیب کو سفر پر روانہ کرنا پڑا اور

وہیں سانپ سے ڈسوا بھی لیا۔ 📵 کسی نبی پر ایمان لانے والی جماعت اس کی آل تو کہلا سکتی ہے۔ اہل نہیں کہلا سکتی۔ فرعونیوں کو آل

کے گھر والے بی ہو سکتے ہیں۔ ہاں ان میں سے اگر کوئی فرد کافر ہو تو نبی کے اہل سے خارج ہو جائے گا۔ نیز اہل الکتاب اور اہل المدینہ تو کمہ سکتے ہیں لیکن آل کتاب اور آل مدینہ 🌣 نہیں کمہ سکتے۔ The www.muhardmadilibarary.com

🖪 فَاصْرِبْ به كامفهوم بتانا آب چهو را محد يا شايد ضغث كامعنى جرى بوشيال اور اضرب به كامعنى بى علاج کرانا ہو۔

### ۱۸۔ اصحاب الفیل :

اَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِاَصْحَابِ الْفِيْل كياكيا؟

اَلَمْ يَجْعَلْ كَيْدَهُمْ فِيْ کیاان کاواؤغلط نہیں کیا

وَارْسَلُ عَلَيْهِمْ طَيْرًا اور ان پر جھلڑ کے جھلڑ جانور بھیجے

کیاتم نے نہیں دیکھاکہ تمہارے یرورد گارنے ہاتھی والوں کے ساتھ

جوتم پر ہاتھی کے کرحملہ آور ہواتھا۔ خدانے ان کی خفیہ تدبیر کو کس طرح ناكام بناكرركه دياتها (انہوں نے بہاڑ کے دو سری طرف ایک غیرمانوس خفیه راسته اختیار کیاتھا

کیا تم نے اپنی آنکھوں سے نہیں

دیکھا تھا کہ تمہاری نشوونما دینے

والے نے اس کشکر کا کیا حشر کر دیا تھا۔

تأكه وه تم يراح إنك حمله كردين ـ ليكن) چیلوں اور گدھوں کے جھنڈ (جو عام طور پر لشکرکے ساتھ ساتھ اڑتے چلے جاتے ہیں کیونکہ انہیں فطری طور پر معلوم ہوتا ہے کہ انہیں بہت ی ان کے سربر منڈلاتے ہوئے آگئے۔ اور اس طرح تم نے دورے بھانپ لیا کہ بہاڑ کے بیچے کوئی لشکر آرہا ہے۔ (یوں ان کی

چنانچہ تم نے بہاڑ پر چڑھ کران پر سخت پقراؤ کیا۔

خفيه تدبيرطشت ازبام موگئی)

اور اس طرح اس لشکر کو کھائے ہوئے بھس کی طرح کر دی<mark>ا</mark> (یعنی ان کا کچومرنکال دیا۔)(ص۱۴۸۳) جوان پر کنکر کی پھریاں تھینکتے تھے۔

توان كوايباكر دياجيه كهايا هوابهس مَّأْكُولِ (١٥:١تا٥) المَّنْ بُرِينَ بُرِينَ بُرِينَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

برویز صاحب کابیان کردہ مفہوم درج ذیل وجوہ کی بنا پر باطل ہے۔

🗓 آپ کا بے دعوی غلط ہے کہ "چیلوں اور گدھوں کے جھنڈ عام طور پر اشکر کے ساتھ ساتھ اڑتے چلے جاتے ہیں۔ تاکہ انہیں بہت سی لاشیں کھانے کو ملیں" دور نبوی میں بے شار جنگیں ہو کیں۔ کسی موقع یر چیلوں اور گر حوں کے تفکر اوپر منڈلائے نہ ہی نسی اور زمانہ میں ایسا واقعہ ہوا۔ لنذا یہ بات بھی خرق

🗵 ﴿ سِجِنْلِ ﴾ كالغوى معنى ب سنك كل يعنى وه منى جو آك ميں يك كر پھر بن جائے (ديكھتے برويز صاحب کی لغات القرآن ص ۸۵۲) اور ایک دو سرے مقام پر آپ نے اس کامعنی کھنگر کیا ہے۔

اور ایسے کھنگر ' کنگریا کنگریاں بہاڑوں کے ادپر نہیں ہو تیں۔ نہ ہی ایسے کھنگروں یا کنگریوں سے کسی لشکر كوجس بين بالخصوص بالتى بهى مون بلاك كياجا سكنا ہے۔

🗵 تری واحد مونث غائب کا صیغه پرندول کے جھنڈ کے لیے استعال ہوا ہے۔ لیکن آپ نے جو مفہوم بیان فرمایا ہے۔ وہ ترمون کا ہے۔ للذاتر می کابیان کردہ مفہوم گرامرکے لحاظ سے بھی غلط ہے۔

🗗 علاوہ ازیں تاریخ سے بھی ایمی کوئی شہادت نہیں ملتی کہ اہل مکہ اصحاب الفیل کا مقابلہ کرنے کے ليے نکلے ہوں۔

#### ١٩- رسولِ أكرم ملتَّى إور واقعه أسراء :

سُبْحٰنَ الَّذِي أَسْرَى وہ (ذات) پاک ہے جو ایک رات اپنے بندے کو مسجد الحرام (بعنی خانہ بعَبْدِهِ لَيْلاً مِّنَ الْمَسْجِدِ کعبہ) سے مسجد اقصیٰ لعنی (بیت الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ المقدس) کے گیا الْأَقْصَا

خدا کی سکیمیں اتنی بلند تر ہیں کہ وہ ان کے قیاس د گمان میں بھی نہیں آ تھیں۔ چنانچہ وہ اپنی سکیم کے مطابق اینے بندے کو راتوں رات بیت الحرام (مکہ) ہے نکال کر (مدینہ کی) کشادہ سرزمین کی طرف کے گیا تاکہ

خداوندی کی تشکیل کرے۔ ہم نے اس مقام ادر اسکے گردد پیش کو بڑا بابر کت بنایا ہے۔ اس کی نضا آسانی انقلاب کے لیے بروی سازگار

اس دور دراز مقام میں جا کر نظام

تاكه مم اسے اپن قدرت كى نشانياں

جس کے گرداگرد ہم نے برکتیں

ر کھی ہیں۔

لِنُويَةً مِنْ أَيْتِنَا (١:١٥)

الَّذِيْ بْرَكْنَا حَوْلَهُ

یہ سب کھھ اس لیے کیا گیاہے کہ خدا ان باتوں کو آشکار کر دے جن کا اتنے

عرصہ سے وعدہ کیا جاتا رہا ہے۔

(ص۲۲۲)

اس مفہوم میں پرویز صاحب نے واقعہ اسمراء اور واقعہ ججرت کو ایک ہی واقعہ قرار دیا ہے۔ جو درج ُ ذمل وجوہ کی بنا پر باطل ہے۔

آ اس سورہ اسراء کا ترتیب نزول کے لحاظ ہے نمبر ۵۰ ہے۔ اس کے بعد مکہ میں مزید ۳۱ سور تیں نازل ہو کیں۔ اس کے بعد ہجرت کاوقت آیا تھا۔

واقعہ اسرا تو واقعی ایک رات کا واقعہ ہے جیسا کہ قرآن میں ہے لیکن ججرت میں ۵ا دن اور ۵ا راتیل
 لگ گئے تھے۔ لہذا اس پر ﴿ لَئِلاً ﴾ (ایک رات یا راتوں رات) کا اطلاق نہیں ہو سکتا۔

الا مسجد انصلی اسم معرفہ اور ایک مشہور ومعروف مسجد کا نام ہے۔ جو بنی اسرائیل کے دور سے لے کر آج تک موجود اور اس نام سے متعارف ہے۔ للذا مسجد افضی کا مفہوم اور دراز کا مقام (یا دور کی مسجد ' <sup>(1)</sup> مسجد نبوی) بیان کرنا اور عرفی مسجد چھوڑ کر لغوی معنی بیان کرنا سراسر لغو اور احمقانہ فعل ہے۔

## ٢٠- الله تعالى كا مردول كو زنده كرنا: وَإِذْ قَتَلْتُمْ نَفْت اورجب تم نے ايك فخص وقل كيا

اور جب تم نے ایک انسانی جان ناحق کے لی۔ اسے (خفیہ طور بر) مار دیا۔

اور جب تفتش شروع ہوئی۔ تو گلے ایک دوسرے کے سرالزام دھرنے۔

ایک (دسرے کے سرالزام دھرنے۔ لیکن جس بات کو تم چھپانا چاہتے ہو۔

عن من بات و م پھپا، جا ہے ہو۔ خدااے ظاہر کر دینا چاہتاہے۔ وَاللّٰهُ مُخْرِجٌ مَّاكُنْتُمْ لَيَكِن جوبات تم چھپارے تھے خدا تَكُنْتُمُوْنَ اے ظاہر كرنے والاتھا۔

فَادُّرُءْتُمْ فِيْهَا اوراس مِيں باہم جَمَّرُ نے لَّكُ

🗘 بیساکه آپ نے ایک دو سرے مقام پر وضاحت فرما دی لکھتے ہیں کہ:

"خیال ہے کہ آگر یہ واقعہ خواب کا نہیں تو یہ حضور کی شب ہجرت کا بیان ہے۔ اس طرح مبجد اقصیٰ سے مراد مینه کی مبجد نبوی ہوگی۔ جسے آپ نے وہاں جاکر تغیر فرایا۔ باقی رہا اس کے ماحول کا بابرکت ہونا تو اس میں کیاشبہ ہو سکتا ہے۔ جس سرزمین سے حق کی سرفرازی و سربلندی کا اس طرح ظہور ہوا ہو۔ کہ وہ باطل کی ہر قوت پر غالب آجائے اس سے زیادہ اور خیروبرکت کیا ہوگی۔ (معراج انسانیت ص ۲۰)

واقعہ اسراء کی اس تاویل ہے آپ نے اپنے دو بنیادی نظریات کی تائید فرما دی (۱) معجزات ہے انکار (۲) اللہ تعالیٰ کے استویٰ علی العرش سے انکار۔ جو لوگ صرف معجزات کے مشکر مگر استوی علی العرش کے قائل ہیں۔ وہ اس واقعہ کی تاویل روحانی سفرہے کرتے ہیں۔ جس کی تردید پہلے پیش کی جا چکی ہے۔ ا تَيْدَ رَوِيقِي Wywwathing arty nagh lib fary.com المَيْدَ رَوِيقِيَّا اللهُ الل

ا اس (خدا) نے کہا کہ تم میں سے ایک ایک جاؤ اور مقتول کے کسی حصہ جسم کو...... لاش کے ساتھ لگادو (چنانچہ جو مجرم تھا۔ وہ لاش کے قریب پہنچا تو خوف کی وجہ سے اس سے ایسے آثار نمایاں ہو گئے۔ جو اس کے جرم کی

غمازی کرنے کے لئے کافی تھے۔ اس طرح اللہ نے اس کے قتل کے راز کو بے نقاب کرویا۔

رور و جب عب رویہ اور مجرم سے قصاص کے کر موت کو

زندگی سے بدل دیا۔ کیونکہ موت میں قوم کی حیات کاراز بوشیدہ ہوتا ہے۔ (۱۷۹:۲ ایضاً

ص۲۵)

تو ہم نے کہا کہ اس بیل کا کوئی سا کلڑامقتول کو مارو

كَذْلِكَ يُحْيِ اللَّهُ اس طرح خدا مردوں كو زنده كرتا الْمَوْتٰى ہے۔ وَيُرِيْكُمْ اٰيْتِهٖ اور تم كوا پِي قدرت كي نشانياں دكھا تا

> <del>ہے۔</del> لَعَلَّکُمْ تَعْقِلُوْنَ تَاکہ ثَمْ <sup>جَيْ</sup> ۲۳:۲:۲)

> > اب و کھے اس مفہوم میں آپ نے:

فَقُلْنَا اصْرِبُوْهُ بِبَعْضِهَا

1 اضربوا كامعنى مارناكى بجائے ساتھ لگاناكر ديا۔ جو لغوى لحاظ ت غلط ہے۔

ا اضوبوہ میں ہی ضمیر مقتول کی طرف ہے اور ببعضہ امیں ھاگی ہی نہ ہوج سانڈ کی طرف جس کے دخ کرنے میں بنی اسمرائیل پس و پیش کر رہے تھے۔ لیکن آپ نے ہاکی شمیر بھی مقتول کی طرف موڑ دی ہے۔ جس کا معنی سے ہونا چاہئے کہ مقتول کے جسم کو اسی کے جسم کا کوئی حصہ لگاؤ۔ لیکن آپ پھر ہاکی ضمیر کو بنی اسمرائیل کے تمام افراد کی طرف لے جاتے ہیں۔ جو گر اسمرکی روسے غلط ہے۔

انہ کی دریافت کا جو نفیاتی طریقہ آپ نے دریافت فرمایا ہے۔ افسوس ہے کہ کسی بھی زمانہ کی پولیس یا عدالت ایسے آسان نفیاتی طریقہ ہے مجرم کی تلاش کے سلسلہ میں استفادہ نہیں کر سکی۔ صلائکہ اللہ تعالی اس طرح قتل کے راز بے نقاب کیا کرتا ہے۔

حوالہ تو اس بات کا در کار تھا کہ مردہ زندہ ہو تا ہے؟ لیکن آپ قصاص کا اپنی طرف سے اضافہ فرما کر حوالہ یہ پیش فرما رہے ہیں۔ کہ قوم کی حیات کا راز قصاص میں پوشیدہ ہے اور یہ لعلکم تعقلون کا مفہوم ہے۔

مفہوم القرآن سے جو مندرجہ بالا اقتباسات بیش کیے گئے ہیں۔ یہ صرف ایک بنیادی نظریہ "انکار معرف" سے تعلق رکھتے ہیں۔ آپ نے دیکھ لیا کہ اس متوارث نظریہ کو نبھائے کی خاطر قرآن کی عبارت

### آيند پريس كاساس كاساس كاساس كاساس كاساس كاساس

ے کیا کچھ کیا گیا ہے۔ پھر طلوع اسلام کے ایسے اور بھی بست سے نظریات ہیں۔ جن کی کچھ تفصیل پہلے گزر چکی ہے۔ ان مخصوص نظریات کی آمیاری آپ قرآن سے یوننی فرمایا کرتے ہیں۔ بایں ہمہ آپ کا یہ دعویٰ بھی ہے کہ:

"میہ بھی یاد رہے کہ میرے نزدیک بیہ شرک ہے کہ انسان اپنے ذہن میں پہلے سے کوئی خیال لے کر قرآن کی طرف آئے اور پھر قرآن سے اس کی تائید تلاش کرنا شروع کر دے۔ قرآن سے صحیح رہنمائی حاصل کرنے کے لیے ضروری ہے کہ انسان خالی الذہن ہو کر اس کی طرف آئے۔ اور اس کے ہاں ہے جو م کھ اسے من وعن قبول کرے۔ خواہ یہ اس کے ذاتی خیالات 'رجمانات 'معقدات اور معمولات کے

كتنابى خلاف كيول نه مو - (مقدمه مفهوم القرآن ص ش)

ہم آپ کے اس خیال کو درست ہی نہیں قابل تحسین سجھتے ہیں۔ لیکن افسوس ہے آپ کا عمل آپ کے اس قول کی مطابقت نہیں کر تا۔ علاوہ ازیں اس دیباچہ میں آپ نے یہ بھی لکھا ہے کہ "مفہوم القرآن کا اولین مخاطب قوم کا تعلیم یافتہ جہہ ہے۔ یہ بنیادی طور پر انسیں کے لیے مرتب کیا گیا ہے۔" (ایضاص ط) اب دیکھے تعلیم یافتہ طبقہ سے آپ کی مراد کالجول کا انگریزی خوال طبقہ ہی ہو سکتا ہے۔ جو جدید لادین نظریات سے مرعوب اور عقل کا پرستار بلک صرف اپنی ہی عقل پر نازاں ہو تا ہے۔ مفهوم القرآن کے مطالعہ کے لیے اس طبقہ کا انتخاب واقعی نمایت میں ہے۔ ایسا طبقہ چونکہ عربی زبان سے بہرہ ہی نہیں

بلکہ نفور بھی ہوتا ہے۔ لنذا پرویز صاحب کی تاویلات و تحقیات اس کی نگاہ میں او جھل ہی رہیں گی اور اسے یہ قطعاً معلوم ہی نہ ہو سکے گا کہ قرآن کے نام پر اس سے کیا تھیلی کھیلا جا رہا ہے۔ اللہ تعالی سب کو ہدایت کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین۔

# # #



كر راسالار السلام muthakinintstdikibrary.ceta

( باب: چارم

# فكر پرويز برعجمي شيوخ كي اثر اندازي

پرویز صاحب کی خالص قرآنی وعوت: اراخ کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ جب بھی کس نے "خالص قرآنی دعوت" کا وعویٰ کیا۔ خواہ دعویٰ نمایت نیک نیتی سے کیا گیا تھا۔ اگد امت سے فرقہ بازی ختم کی جا سکے۔ یا یہ دعوی حصول جو ور بدنیتی سے یا غلط فنی سے کیا گیا تھا۔ ان تمام صورتوں میں بیشہ یہ معالمہ چیش آیا کہ اس ''خالص قرآنی و 'وہے'' کے ساتھ رسول اکرم مانھیا کی اطاعت سے انحراف پھر بتدریج اہانت شروع ہو گئی۔ پھر آپ کی احادیہ بینن کے ساتھ ہی ساتھ جامعین حدیث اور محدثین کرام كو بهي تخته مثق بناليا كيا. چونكه اس "خالص قرآني ويت" كي بنياد كتاب الله اور حال كتاب كي تفريق پر رکھ کراینے مافی الضمیر کے اظمار کا موقعہ پیدا کیا جاتا ہے۔ لاس ائی خالص قرآنی دعوت کو امت مسلمہ نے کم ہی قبول کیا ہے۔ اور ایس خالص قرآنی دعوت کے داعی ہیشہ ننرت کی نگاہ سے ہی دیکھیے جاتے رہے ہیں۔ اس دعویٰ کے بعد دائی کی دیانت اخلاص اگر ہو بھی تو۔۔۔۔ اور تھیر ودانش سب صفرے ضرب کھاتے چلے جاتے ہیں۔ کیونکہ دائی کی بیہ خوبیاں اس دعویٰ میں پوشیدہ مفاسد کو بھی روک نہیں سکتیں نہ ہی کبھی اس طرح فرقہ بازی ختم ہوئی' نہ اس میں کچھ اصلاح ہوئی۔ اس کے برعکس مزید ایک نیا فرقہ معرض وجود میں آگیا ایس "خالص قرآنی دعوت" کے دائی بیشہ میں کہتے چلے آئے ہیں کہ وہ کوئی نئ بات نسیس کمہ رہے کیونکہ فلال اور فلال امام نے بھی الی ہی بات کی تھی۔ لیکن حقیقتاً ان کاب وعویٰ جھوٹ بر مبنی ہو تا ہے۔ وجہ یہ ہے کہ پرانی باتوں سے کبھی نیا فرقہ وجود میں نہیں آتا۔ نیا فرقہ وجود میں آجانے کی وجہ اس کے سوا اور پچھ نہیں ہو سکتی کہ الیا داعی چند نے افکار ونظریات بھی اینے ساتھ لا ا ہے۔ پرویز صاحب کی خالص قرآنی دعوت کا نتیجه سامنے ہے۔ وہ فرقہ پرتی کو شرک قرار دیتے رہے اور اس فرقہ بازی کو ختم كرفے كا واحد حل مين خالص قرآني دعوت كو تلاش كرنا اور اختيار كرنا فرمايا۔ ان كى اس دعوت سے امت كي اصلاح تو كچه نه موسكي - البته ايك نيا "پرويزي فرقه "معرض وجود ميس آگيا- اور اس طرح پرويز صاحب خود شرک میں اضافہ کا سبب بن گئے.

آئيد بين يوناس كا اللام كا الله الكلي الله كا الله

فالص قرآنی وعوت بر اصرار: پرویز صاحب قرآن کے علاوہ اور کوئی بات سننے کو تیار نہیں ہوتے۔ چنانچہ آپ نے اپنی تحریروں میں اس "سنری اصول" کا جابجا اظمار فرمایا ہے۔ چند اقتباسات ملاحظہ فرمائیے۔

› "اگریه (پرویز صاحب کے تصورات۔ مولف) قرآن کی کسی حقیقت کی تائید کرتے ہوں تو ان سے قرآن فنمی میں مدد کیجیے۔ لیکن اگر ان میں سے کوئی چیز قرآن کے خلاف جاتی ہو۔ تو بلا ادنیٰ تامل اسے دیوار پر دے ماریئے۔" (معارف القرآن'ج:۲'ص:۲۹ پیش رس)

"جنب تک ہم خالص قرآن کو اپنے سامنے نہیں رکھتے۔ دین کا نظام ہماری سمجھ میں نہیں آسکتا۔ اور ہم کبھی وہ انقلاب پیدا نہیں کر سکتے۔ جو قرآن نے ایک مرتبہ پیدا کیا تھا۔ اور جسے ہروقت وہ پیدا کرنے کی صلاحیت رکھتا ہے۔" (اسباب زوال امت' ص:۱۱-۱۱۸)

"میں علی وجہ البھیرت دکھ رہا ہوں کہ مسلمان قرآن ہے ہٹ کر دوسری راہوں پر چلے جا رہے ہیں۔ میرے نزدیک ان کے سامنے شامی کرنے کا ایک ہی طریقہ ہے کہ ان کے سامنے شامی قرآن پیش کیا جائے۔" (م۔ سیجے ۲:۳) میں:۳۱۹)

 "صحت وسقم کا معیار میزان قرآن کے نہ میرا دعویٰ نہ غیری تردید۔ اس لیے آگر کوئی شخص میری گزارشات کو باطل ٹھراتا ہے۔ تو اے آبو کہ قرآن کی بارگاہ سے سند لائے۔" (سلیم کے نام خطوط ' ص۱۲)

کھران باتوں سے بڑھ کر بیہ کہ آپ نے فرمایا۔

اپنی غلطیوں کا اعتراف: "میں جو کھے کہنا ہوں' ہو سکتا ہے اس فی غلطی کر جاؤں۔ لیکن میں صرف اس غلطی کو تشلیم کروں گا جے قرآن کی رو سے غلط طابت کیا جائے گا۔ کننی ہی غلطیاں ہیں جن کی میں نے اس طرح اصلاح کی ہے۔ اور آئندہ کے لیے بھی اس قشم کی اصلاح کے لیے ہروقت تیار رہنا ہوں اور اصلاح کرنے والے کا شکر گزار۔ والسلام" (م۔ ح ج ۲ ص ۳۱۷)

رویز صاحب کی کذب بیانی: اب دیکھئے برویز صاحب اس اعتراف کے بعد اس سے کیے انحراف فراتے ہیں لکھتے ہیں۔

"میں نے آج تک جو کھ لکھا ہے "قار کین کے سامنے ہے۔ میں ہر سوچنے والے کو دعوت دیتا ہوں کہ میری تحریوں کو قرآن کے معیار پر پر کھے اور جہال کوئی غلطی نظر آئے اس سے مجھے مطلع کرے۔ جس کے لیے میں شکر گزار ہوں گا اس کے جواب میں معترضین کی طرف سے آج تک بھی کسی نے یہ نہیں ککھا کہ تمہاری فلال بات قرآن کے خلاف ہے۔ ہیشہ میں کہا کہ تم حدیثوں کے منکر ہو اور اسلاف کے ناقد ہو۔ اس لیے کافر ہو مرتد ہو اور نہ جانے کیا کیا ہو۔ " (اسباب زوال امت ص ۱۵۳)

LILIK CHINK WWW. muham had tibirary.com ¿ : if

اب سوال یہ ہے کہ اگر آج تک پرویز صاحب کو کسی ہے کبھی بھی یہ نہیں لکھا کہ "تمہاری" فلال بات قرآن کے خلاف ہے" تو مجوجب اقتباس اول وہ کونسی غلطیاں تھیں۔ جن کی آپ نے اصلاح فرمائی تھی؟ نیزوہ کون کون سے خوش قسمت حضرات تھے۔ جن کی نشاندہی کے مطابق آپ نے قرآنی غلطیوں کی اصلاح کی تھی؟ علاوہ ازیں آپ نے اس کا شکریہ بھی اوا فرمایا تھا۔

خالی الذیمن ہو کر قرآن کا مطالعہ کرنا: پرویز صاحب کا دوسرا "سنری اصول" یہ ہے کہ آپ خود بھی خالی الذیمن ہو کر مطالعہ فرمایا کرتے ہیں۔ اور دوسرے کو بھی ایس بی ہدایت فرماتے ہیں اس اصول کے سلمہ میں بھی آپ کے چند اقتباس ملاحظہ فرمایئے۔

اس تعلیم کے ماننے میں کسی کی بصارت نہ چھین لے تو کھئے کہ اس تعلیم کے ماننے میں کسی سلیم القلب انسان کو ذرا بھی تال ہو سکتا ہے؟ لیکن اس کے لیے قرآن کی تعلیم کا خالی الذہن ہو کر مطالعہ کرنا ضروری ہے اور کی چیز مشکل ہے۔ جس دن انسان میں اتنی وسعت قلب اور کشادگی نگاہ پیدا ہوگئی اسی دن یہ مشکلات حل ہو جائمیں گی جی مے ج-ج:۲ می:۲۲)

"قرآن کریم کو خالی الذبن ہو کہ سیجھنے کی کوشش کیجیے۔ اس کے بعد بھی اگر الی باتیں سائنے آئیں جو سردست آپ کی عقل میں نہیں آگ ہو قرآنی حقائق کو تھینچ تان کر اپنی عقل کے قالب میں دُھالئے کی سعی ناکام نہ سیجیے۔ بلکہ ان احکام کو اپنی حکم اور اٹل سیجھتے ہوئے انظار کیجیے تا آنکہ مزید شخصی و تدبیر آپ کی عقل میں اتنی و سعت پیدا کر دے کہ آس میں قرآنی حقائق سا سکیں۔" (ایسنا ص ۱۳۸)
 "قرآن غور و فکر کی بار بار دعوت دیتا ہے لیکن تدبر فی القرآن میں خارجی اثرات کو داخل نہ ہونے

دیجے۔ اللہ کی کتاب اس سے بہت بلند وبلا ہے۔" (ایضاً ص۵۷۳) قصہ مختصر بیہ کہ آپ پہلے سے ذہن میں کوئی تصور جما کر بعد میں قرآن کریم کے مطالعہ کو شرک سبھتے ہیں۔ جیسا کہ آپ نے مفہوم القرآن کا تعارف ص ش پر اس بات کی وضاحت بھی فرما دی ہے۔

مندرجه بالااقتباسات کے بعد اب درج ذیل اقتباس بھی ملاحظہ فرمائے۔

پرویز صاحب کا شرک: "میں نے انسانی زندگی کے اہم مسائل میں سے ایک ایک مسئلہ کو لیا اور بونان کے فلاسفروں سے لے کر اس وقت تک ان کے متعلق مختلف ائمہ فکر نے جو کچھ کہا ہے۔ اس کا بعنائر مطالعہ کیا۔ اس طرح ایک ایک مسئلہ کے متعلق انسانی فکر کے اہم گوشے میرے سامنے آگئے۔ اس کے بعد میں نے انسانی فکر کی اس اڑھائی ہزار سالہ کدوکاوش کا مطالعہ قرآن کی روشنی میں کیا (یا قرآن کا مطالعہ اس فکر کی روشنی میں کیا) قرآن کا اس طرح مطالعہ کرنے کا نتیجہ یہ فکا کہ اس کا ایک ایک وعوی زندہ حقیقت بن کر سامنے آگیا۔ اس کے بعد میرے لیے زندگی کے مختلف مسائل کے متعلق قرآن کی راہ نمائی کا تعین کرنا کچھ مشکل نہ رہا۔ مجھے قرآن کی صداقتوں کا جو یقین اس طرح حاصل ہوا وہ نہ زبان سے بیان

كالمام كا المام كا المام

ہو سکتا ہے نہ علم سے ادا ..... مدت سے میرا جی جاہتا تھا کہ جس انداز سے میں نے قرآن کو سمجھا ہے اس میں دو سرے ارباب ذوق و فکر کو بھی شریک کر سکوں۔ لیکن بیہ مرحلہ بجائے خور بڑا ہمت طلب تھا۔" (انسان نے کیا سوچا؟ (پیش لفظ ص ص۵-۲)

اس اقتباس سے درج ذیل مائج سامنے آتے ہیں۔

 پرویز صاحب پیلے اڑھائی ہزار سالہ دور کے فلاسٹروں کی فکر کو اپنے ذہن میں رائخ فرما کر اس فکر کی روشنی میں قرآن کا یا قرآن کی روشنی میں اس فکر کا جائزہ لیتے ہیں۔ گویا قرآن کے مطالعہ سے پہلے بھی آپ کا ذہن عجمی افکار سے لدا ہوا تھا۔ قرآن کے مطالعہ کے بعد بھی وہی فکر غالب رہا۔ اس طرح کا مطالعہ پرویز صاحب کی اپی تحریر کے مطابق شرک ہے۔

 پھر آپ پر اس اندازے جو قرآنی حقائق منکشف ہوتے ہیں۔ اس میں وہ دوسروں کو بھی شریک فرمانا چاہتے ہیں۔ گویا آپ اس ہمت طلب مرحلہ پر قابو پاکر اپنے جیسے ارباب ذوق و فکر کو اس شرک میں شريك كرنے كے ليے بہت نظرات ہيں۔

 قلفہ کے کسی بھی طالب علم سے بیہ بات پوشیدہ نہیں کہ ان فلاسفروں میں زندگی کے اہم مسائل ے متعلق بے شار اختلافات وتضارات مرجود ہیں۔ لیکن پرویز صاحب اس مجموعہ تضارات کا جب قرآن کی روشنی میں یا قرآن کو ان افکار کی روشنی میں مکھتے ہیں۔ تو ان افکار کو قرآن کے مطابق پاتے ہیں۔ اس ے آپ خود اندازہ فرما کے ہیں۔ کہ پرویز صاحب نے قرآن کا کس طرح گلا گھو نٹا ہو گا۔ ہم بھی اس سلسلہ میں انشاء اللہ آپ کی مدد کریں گے۔

خالی الذبن ہونے کا پرویزی مطلب: پرویز صاحب کے درج الا متفرق اقتباسات کو سامنے رکھ کر ہم اس متیجہ پر پہنچتے ہیں۔ کہ جب برویز صاحب خالی الذہن ہو کر قرآن کا مطالعہ کرنے کی ہدایت فرماتے ہیں۔ تو اس ہے ان کامطلب بیہ ہو تا ہے کہ اس مطالعہ کے وقت آپ کا ذہن رسول اللہ ملٹائیام کی توضیح و تشریح' صحابہ کرام کے آثار واقوال اور آئمہ سلف کی تشریحات سے یکسرخالی ہونا چاہے۔ بصورت دیگر نہ آپ خالی الذہن کہلا سکتے ہیں اور نہ ہی آپ میں وسعت قلبی یا کشادگی نگاہ پیدا ہو سکتی ہے۔ رہے پرانے زمانے کے یونانی فلاسفریا موجودہ دور کے یہودی اور عیسائی آئمہ فکر تو ان کے افکار و نظریات کو ذہن میں راسخ کرنے کے باوجود بھی آپ خالی الذئمن ہی رہیں گے۔ اور آپ کی وسعت قلبی اور کشارگی نگاہ کو کوئی آنچ شیں آنے پائے گ آپ کے کرنے کا کام یہ مونا چاہیے کہ ہرفتم کے آئمہ فکر کی قرآن سے تائید میا کرلیا سیجے۔

## یرویز صاحب کے مجمی شیوخ

پرویز صاحب کے عجمی اساتذہ کرام کی فہرست بڑی طویل ہے جو اڑھائی ہزار سالہ دور پر پھیلی ہوئی ہے۔ یہ اساتذہ کرام عموماً فلاسفر ہوتے ہیں یا پروفیسر علی لوگ آپ کے آئمہ فکر اور وانشور شیوخ ہیں۔ المنية بُورِيا الالله المسلمان المنظلة المنظل

چھ سو سال قبل مسے کے بونانی فلاسنروں سے لے کر موجودہ دور کے بورنی فلاسنروں اور پروفیسروں سب سے آپ نے استفادہ فرمایا ہے۔ آپ کی قرآنی بصیرت پر جس طرح سے شیوخ اثر انداز ہوئے اس کا اندازہ آپ کے مختلف ادوار کے بیان کردہ تراجم اور مفاہیم قرآنی سے بخوبی ہو سکتا ہے۔

برانے شیوخ: ان میں کچھ شیوخ تو ایسے ہیں جن سے پرویز صاحب کے اسلاف نے استفادہ فرمایا تھا۔
اور آپ نے اس استفادہ کو من وعن قبول فرمالیا ہے۔ مثلاً معتزلین نے بونانی استاد ارسطو کے نظریہ الہیات
کو ابنا کر خدا کی تنزیمہ کے بمانے اس کے تجریدی تصور کو قبول کر لیا تھا۔ پھرای مسئلہ نقدیر میں انسان کو
مختار مطلق بنا دیا پھر بینجاً معجزات سے بھی انکار لازم آیا۔ یہ تمام عقائد آج بھی معتزلین کے اخلاف میں
بائے جاتے ہیں۔ اس کی بوری تفصیل پہلے گزر چکی ہے۔

ای طرح ایک یورپی پروفیسرڈارون سے متاثر ہو کر سرسید احمد خال جب نظریہ ارتقاء پر ایمان لے آئے تو حضرت آدم کو ایک مخصوص فرد اور نبی تسلیم کرنا مشکل ہو گیا۔ للذا آپ نے قصد آدم وطائکہ اور المبیس جو قرآن میں بیسیوں مقاملی پر فدکور ہے۔ ایک فرضی اور تمشیلی داستان قرار دے دیا۔ اور پرویز صاحب نے سرسید کی تاویلات کو بہت بند فرمایا اور اس کی شرح وبسط میں مشخول ہو گئے۔ آپ کی تھنیف "ابلیس و آدم" اس غرض سے لکھی گئی۔

اب پرویز صاحب کی باری آئی تو یہ عجمی افکار کو تھول کرنے کے لحاظ سے اپنے اسلاف سے سبقت لے گئے۔ جب آپ کے زبمن پر بیگل اور کارل مارکس جیسے یدوی فلاسفروں اور روس ائمہ فکر کے افکار نے تسلط جمالیا۔ تو آپ نے اشتراکیت جیسے محدانہ نظام معیشت وسیست کو قرآن کی رو سے درست ثابت کرنے کی کوشش میں "قرآنی نظام ربوبیت" تصنیف فرما ڈالی۔ جس کا تشکیلی ذکر پہلے گزر چکا ہے۔

#### چند نئے شیوخ اور ان کے افکار

پردین صاحب کے نے عجی شیوخ میں ہے ایک برگسان ہیں جن کاپردیزی افکار پر ممرا اثر ہوا ہے۔ جن دنوں آپ معارف القرآن تصنیف فرما رہے تھے تو سورہ ہود کی ایک آیت اِنَّ دَیِّی عَلٰی صِراط مُسْتَقِیْم (الله عارف القرآن تصنیف فرمایا تھا۔ "ب شک میرا رب صراط متنقیم پر ہے" (م ۱۲:۲۸) عالبًا اس کے بعد آپ نے برگسان کا مطالعہ کیا۔ جس نے (بربان پردیز صاحب) یہ لکھا ہے کہ۔

برگسان کا نظریہ ارتقاء: "یمی وہ معاشرہ ہے جس کے متعلق برگسان نے کہا ہے کہ وہ بروقت آگ بھی بردھتا رہتا ہے اور اس کے ساتھ ہی ساتھ اپنا توازن بھی قائم رکھتا ہے (Creative Evolution) رنظام ربوبیت ص۲۵۹)

توآپ نے ای مندرجہ بالا آیت کے ترجمہ یا مفہوم کو یوں بیان فرمایا کہ:

اس میں بھی توازن قائم ہو جائے گا۔ (نظام ص۵) اس ترجمہ یا مفہوم میں ایک بات تو آپ نے یہ و کھی لی کہ برگسان کی فکر پرویز صاحب کی قرآنی فکر پر کس قدر اثر انداز ہوئی ہے دو سُری بات جو قابل غور و فکر ہے وہ یہ ہے کہ پرویز صاحب خود خالص قرآنی دعوت کا ڈھنڈورا پیٹنے رہتے ہیں۔ اور قرآن کے ترجمہ یا مفہوم میں کسی طرح کا اضافہ برداشت نہیں کرتے۔ چنانچہ معارف القرآن کی دو سری جلد میں لکھتے ہیں کہ:

''لینی اللہ کا قانون ربوبیت توازن بدوش راہ پر جا رہا ہے اور جو معاشرہ اس قانون کی اتباع کرے گا

"ابعض لوگ اس واقعہ کو ظاہری الفاظ پر محمول کرتے ہیں۔ یعنی ان کا خیال ہے کہ حضرت ابراہیم المنے ہے نے یہ سوال کیا تھا کہ اللہ تعالی حشر کے روز مردوں کو کیسے زندہ کرے گا۔ اس کے جواب میں اللہ نے فرمایا کہ چار پر ندوں کو لے کر اپنے ساتھ طالو (پھرانہیں ذائح کر کے کلڑے کلڑے کر ڈالو) ان کا ایک ایک حصہ چار پہاڑوں پر رکھ دو۔ پھرانہیں بلاؤ تو وہ دوڑتے ہوئے تیری طرف آئیں ان کا ایک ایک حصہ چار بہاڑوں پر رکھ دو۔ پھرانہیں بلاؤ تو وہ دوڑتے ہوئے تیری طرف آئیں گے "ہمیں اس سے انکار نہیں کہ اللہ تعالی ذائح شدہ پر ندوں کو درست کر سکتا ہے۔ جب ہمارا ایمان یہ ہمیں اس سے انکار نہیں کہ اللہ تعالی فرخ شدہ کرے گا۔ تو مردہ پر ندوں کو زندہ کر دینا متبعد کیوں ہو؟" لیکن قرآن کریم سے اس میں گئیر کا کوئی قرینہ نہیں پایا جاتا۔ اول تو کہ اس کے لیے مندرجہ صدر ترجمہ میں قوسین کی عبارت کا آئی طرف سے اضافہ کرنا ہوگا۔ یعنی پر ندوں کو ذائح کر قیمہ کرنے کا دافعہ قرآن میں نہیں اسے آئی طرف سے بڑھانا ہوگا" (م۲-۷)

پرویز صاحب کے اس اقتباس میں درج ذیل امور قابل غور بیں

﴿ پرویز صاحب کو دوسروں کی آنکھ کا تکا تو نظر آجاتا ہے۔ لیکن اپنی آنکھ کا شہتیر بھی نظر نہیں آتا۔
مندرجہ بلا ترجمہ میں آٹھ لفظوں کا قوسینی اضافہ آپ کو گوارا نہیں۔ لیکن جب آپ نے خود اس آیت کا

ترجمه یامفهوم (م ۱۹۷۳) بیان فرمایا تو نوگنااضافه فرمالیا <sup>©</sup>

پرویز صاحب ظاہری الفاظ پر محمول کرنے والے لوگوں کو اچھا نہیں سیجھتے کیونکہ اس طرح معجزات سے انکار مشکل ہو جاتا ہے۔ لنذا وہ اسرار ورموز اور تاویل کا سارا لیتے ہیں۔ لیکن ان کے نزدیک وہی اسرار ورموز' اور تاویلات درست ہوتی ہیں جو وہ خود کریں۔ اور اگر یمی کام اپنی کسی غرض سے صوفیاء کر لیں تو آب ان پر برس پڑتے ہیں۔ کہ ان لوگوں نے دین کا حلیہ بگاڑ دیا ہے۔

آپ معجزہ کے وقوع کا زبانی اقرار تو فرما رہے ہیں۔ لیکن اس اقرار میں بھی انکار ہی پوشیدہ ہے۔
 کیونکہ آپ کو قیمہ کرنے پر کوئی قریبۂ نظر نہیں آرہا۔ حالانکہ جزء کالفظ ہی واضح قریبۂ ہے۔

<sup>🗘</sup> ایسے اضافہ کی ایک مثال بطور نمونہ سورہ فاتحہ کا مغموم ہم آگے چل کر پیش کریں گے۔

الماس كالسام المالية بكر wwww.muhammesdikibrary.com

⑤ نظام رہوبیت والے ترجمہ پر مندرجہ ذیل سوالات کا جواب پردیز صاحب کے ذمہ ہے۔ (۱) رہی المیرے رب یا میرے پروردگار) کا ترجمہ اللہ کا قانون رہوبیت کیے بن گیا؟ (۲) "جا رہا ہے"کون سے قرآنی لفظ کا ترجمہ یا مفہوم ہے؟ (۳) اس پورے فقرہ "اور جو معاشرہ اس قانون کی اتباع کرے گا۔ اس میں بھی توازن قائم ہو جائے گا" کے لیے عربی کے کون سے الفاظ ہیں؟ (۳) یا اس اضافہ کے لیے کون سا قرینہ موجود ہے؟ اور کیا ان سب باتوں کے باوجود پرویز صاحب "خالص قرآن" ہی چیش فرما رہے ہیں؟

ہمارے نزدیک اب سب باتوں کا جواب کی ہے کہ یہ باتیں قرآن میں قطعاً نہیں یہ باتیں دراصل برگسان کے اقتباس میں تھیں۔ جنہیں مولانا پرویز صاحب نے قبول فرماکر ان کو قرآن کے ذمہ لگا دیا ہے۔ برگسان "کا درج بالا اقتباس نقل کرنے کے بعد پرویز صاحب فرماتے ہیں کہ:

"بیه معاشره آگے بڑھے گا۔ کیونکہ بیہ اس خدا کی صفات کا مظمر ہوگا۔ جو خود صراط منتقیم پر جا رہا ہے۔" (نظام ربوبیت من ۲۲۰)

ای ایک سطری اقتباس میں روباتیں آگئیں (۱) خداکی صفات کا مظهر معاشرہ اور (۲) معاشرہ کا صراط معتقیم پر آگ بر سے جانا۔ سروست دو سری بات ہی زیر بحث ہے۔ اس اقتباس کے پہلے حصہ میں اللہ کا قانون ربوبیت توازن بدوش راہ پر جا رہا تھا۔ اجب اس حصہ اقتباس کی رو سے خدائی صفات کا مظهر معاشرہ صراط متقیم پر جا رہا ہے۔ اور یہ تو آپ جانتے ہی جی کہ اللہ کا قانون ربوبیت، اور اللہ کا قانون ربوبیت۔ نظام ربوبیت یہ سب الفاظ مترادفات میں اور پرویزی مقابع کی رو سے یہ سب الفاظ مترادفات میں شار ہوتے ہیں۔

اب جمیں یہ دیکھنا ہے کہ مولانا پردیز صاحب کی اس قرآنی فکر کا اللہ کیا ہے؟ یہ عقدہ وہ خود بھی عل فرما دیتے ہیں۔ وہ اپنے ایک عجمی استاد پروفیسرالیگزینڈر کے خطبات (Time, Space + Deity) کے حوالے سے استاد صاحب کا بیان یوں قلبند فرماتے ہیں۔

الیگزینڈرکا نظریہ ارتقاء: ممانات کی جو سطح ہو' خدا اس سے بلند ہوتا ہے۔ مثلاً جب کائات جماد کی سطح پر بھی تو خدا انباتی سطح پر بھی اور جب کائنات حیوان کی سطح پر بھی تو خدا انبان (یعنی شعور) کی سطح پر بھی اور جب کائنات حیوان کی سطح پر ہے۔ اس طرح کائنات کی سطح کی بلندی کے ساتھ اللہ اب کائنات شعور کی سطح پر ہے تو خدا ملائکہ کی سطح پر ہے۔ اس طرح کائنات کی سطح بھی اونجی ہوتی چلی جا رہی ہے۔ لنذا پروفیسرائیگزینڈر کے زدیک خدا اس پوری کائنات کا ماتھ خدا کی سطح سے بلندی کی تلاش میں ہو۔ یہ بلند سطح النیگزینڈر کے زدیک (Deity) کمااتی ہے۔ " (انبان نے کیاسوچاص ۲۲۲ عاشیہ)

<sup>﴿</sup> انسان کس طرح آبستہ آبستہ خدائی صفات کا مظر بنا جاتا ہے۔ اس تفصیل کے لیے قرآنی نظام رہوبیت کے انگریز مفکر باردیو کا اقتباس لماحظم فرمائیے۔

## ruly oll eswyw.muha ngga dilibrary.comin

اس مجمی امام کے اقتباس سے مندرجہ زمل باتیں معلوم ہوئیں۔

 اس وقت خدا ملائکہ کی سطح پر ہے۔ اور عنقریب کائنات یا معاشرہ بھی ملائکہ کی سطح پر بہنچ جائے گا۔ تو اتنی دیر میں خدا اور آگے بڑھ جائے گا۔ بالفاظ دیگر خدا کائنات سے ہیشہ آگے آگے چلتا رہتا ہے۔ ملائکہ

ك سطح سے آگے كون سى سطح بوگى؟ يد امام صاحب في نميس بنايا۔

 صراط منتقیم انسان (یعنی شعور کی سطح تک تو زمین پر ہی تھی۔ لیکن اب اوپر ملائکہ کی طرف جا رہی ہے۔ جمال خدا پہنچ چکا ہے۔ ملائکہ غالبًا بلندی پر ہوتے ہیں۔ خدا کے بلندی پر جانے کے کیے برویز صاحب یہ دلیل دیا کرتے ہیں کہ وہ خدا ذی المعارج (بلندیوں کی طرف جانے والا ۳:۷۰) ہے اور اینے توازن کو اس کیے بر قرار رکھے گا (یہ عالباً صراط منتقم ہی کی تشریح ہو رہی ہے۔ مولف) کہ اس کی صفات (اساء حنیٰ) بورا تناسب رکھے ہوئے ہیں۔" (نظام ص۲۹۰) اور معاشرہ کے بلندیوں پر جانے کی دلیل ہے ہے کہ ليوكبن طبقا عن طبق (١٩:٨٢) تأكه تم درجه بدرجه اورٍ بزهة چلَّے جاؤكَ " (قرآني فيصلَّے ص ٣٣٣) كويا

پرویز صاحب نے اپنے استادی فکر کی قرآن کی بارگاہ سے سند مہا فرما دی۔ ِ ۞ جب تک خدا انسان (لیعنی شهور) کی سطح تک نه پہنچا تھا۔ وہ بھی زمین پر ہی تھا۔ اس کے بعد ہی بلند

ہوا۔ اور ملائکہ کی سطح پر جا پہنچا۔ دیکھتے اب جا شرہ اس ملائکہ کی سطح پر کب پنچا ہے؟ ﴿ كَانَتَاتِينِ دِراصِلِ دُو ہِن ـ كيونكمهُ اسْتَادْ صَاحِبِ فرما رہے ہیں كم "خدا اس يوري كائت كانام ہے جو

کائات کی سطم سے بلندی کی تلاش میں ہو" اب ہم چر پہلے استاد بر سمان کی طرف رجوع کریں مے تاکہ بد خدا' انسان اور کائنات کا معمد فلفه کی رو سے بھی حل کیا جسکے۔ ہمارے مولانا پرویز صاحب برگسان کی

خدمت میں خراج عقیدت پیش کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ: ''بر گسان نے اس مقام پر قرآنی آماے کا لفظی ترجمہ پیش کر دیا ہے۔ جن میں انسانی زندگی کا مقصود

رجعت الی الله قرار دیا گیا ہے۔ علامہ اقبال اس باب میں لکھتے ہیں کہ قرآن کا ارشاد ہے کہ تمهارا منتبی خدا کی طرف ہے۔ یہ آیت قرآنی فکر کی بڑی گمرا ئیوں کو اپنے اندر لیے ہوئے ہے۔ اس لیے کہ اس میں اس حقیقت کی طرف بید نص صریح اشارہ ہے کہ ارتقائے انسانیت کا رخ ستاروں کی طرف نہیں بلکہ لامنتلی كائناتى حيات اور دنيائے روح كى طرف ہے النسان نے كياسوچاص ٢٩٢).

بر گسان کے اس فکر کو نظام ربوبیت کے ص ۷۳ بر بھی بیان کر کے اس کے آخر میں بتایا گیا ہے کہ۔

" وَأَنَّ إِلَى رَبِّكَ الْمُنْتَهُى (٣٠:٥٣) (يقينا اس سلسله ارتقاء كالمنتبى تيرك رب كي طرف م) به بين نفس انسانی کے ارتقائی منازل او رہ ہے اس کا مقصود و منتئی" (نظام ص ٢١)

بر گسان اور الیگزینڈر کے نظریات کا تضاد: اب دیکھنے کہ پر دفیسرا لیکزینڈر کی فکر کی رو سے خدا بھیشہ كائتات يا معاشرہ سے آگے آگے چلنا رہتا ہے اور برگسان كے نظريه كے مطابق خدا كائتات يا معاشرے كا مقصود و منتی ہے۔ یعنی یہ معاشرہ یا کائتات خدا تک بینی سکتا ہے تو اب ان دونوں اماموں کے نظریات میں المينة رَدين www.muhaunmadijibrary.com

تضاد واقع ہو گیا ہے۔ اس تضاد کو دور کرنے کی درج ذیل صور تیں ہی ممکن ہیں۔ یعنی بیہ تشلیم کر لیا جائے کہ پروفیسرائیگزنڈر کے نظریہ کے علی الرغم۔

(ب) اور اگر خدا کے بارے میں سکون محال ہو تو یہ تشکیم کر لیا جائے کہ خدا تبھی تبھیے کی طرف بھی چھے کی طرف بھی چلے کی طرف بھی چلے ہے۔ چل پڑتا ہے۔ تاکہ معاشرہ اس سے مل سکے۔ یا

(ج) خدا ایک بی جگہ حرکت کر تا رہے۔ لینی مارک ٹائم کر تا رہے۔ ۱۵۰ سا سہ کہ خدا کچھ مدت کے لیے دوری حرکت کرنے لگ جائے.

) یا میہ کہ خدا کچھ مدت کے لیے دوری حرکت کرنے لگ جائے۔ لینی اپنے ہی گر و خود گھو منے لگ جائے۔ تاکہ پیچھے سے یا نینچے سے آنے والی کائنات اسے مل سکے اور جب کائنات خدا سے مل جائے۔ تو خدا آگے بڑھنے والی حرکت افتیار کر کے نمایت تیزی سے کائنات سے آگے نکل جائے۔

ان چاروں صورتوں میں سے قابل ترجع صورت تو وہی ہو کتی ہے جے پرویز صاحب پند فرمائیں۔ ہم
تو صرف اتنا ہی عرض کر سکتے ہیں کی چو تھی صورت پرویز صاحب کو قابل قبول نہیں ہوگی۔ کیونکہ جب وہ
زندگی کی بھی دوری حرکت کے قائل نہیں تو خدا کے حق میں دوری حرکت کیسے پند کر سکتے ہیں۔ وہ قرآن
کی روسے فرماتے ہیں کہ:

"قرآن سے پہلے ذہن انسانی زندگی کی دوری فرگت کا قائل تھا۔ جس میں آگے بوصنے کا تصور ہی نہ تھا۔ قرآن نے زندگی کا حرکیاتی (Dynomic) تصور پیش کر کے بیہ بتایا کہ حیات کسی چکر (Cycle) میں گروش نمیں کر رہی۔ بلکہ اپنے ارتقائی منازل طے کرتی ہوئی آگے جوہ رہی ہے۔ صراط متنقیم سے اس غلط فلفہ حیات (یعنی زندگی کے چکر میں گروش کرنے) کا ابطال ہو گیا اور اس سے ضیح مقصود حیات (یعنی زندگی کے آگے بوسنے) کا اثبات ہو گیا۔ " (قرآنی فیصلے ص۳۲۳)۔

باقی رہ گئیں تین صورتیں یعنی ایک بید کہ خدا کو کسی وقت ساکن قرار دیا جائے وسرے آگر حرکت بھی ضروری ہو تو پچھ وقت کے لیے مارک ٹائم کرے اور یا رجعت قبقری کرے تب تو برگسان والے قرآن کے ترجمہ والی بات ممکن ہو عمق ہے۔ ورنہ پروفیسرالیگزینڈر تو اَنَّ اِلٰی زَبِّكَ الْمُنْفَهٰی والی بات نمیں مانے دہ تو خدا کو کائنات ہے بیشہ آگے آگے ہی چلاتے ہیں۔

ابھی تک ہم نے آپ کے صرف دو اساتذہ کرام کا ذکر کیاتو ان میں شدید اختلاف اور تضاد واقع ہو گیا۔ اب اس تضادیا اختلاف کے متعلق بھی پرویز صاحب ہی کا فیصلہ سن کیجے۔ آپ فرماتے ہیں۔

اختلافات کے متعلق پرویز صاحب کا فیصلہ: سب سے پہلے اس حقیت کو پیش نظرر کھیے کہ قرآن نے اپنے منجانب اللہ ہونے کی دلیل میہ پیش کی ہے۔ کہ اگر میہ خدا کے سواکسی دوسرے کی طرف سے ہوتا تو اس کی تعلیم میں بہت اختلاف ہوتا۔ (۸۳:۲۸) (نظام ربوبیت ص ۳۲۷)
اب دیکھتے جب دو باتوں یا نظریات میں تضاد اور اختلاف ہو تو ان میں سے ایک ہی صبحے ہو عتی ہے اور

www.muhammadilibrary.com آئینہ پرویز ہے۔ اسلام کا اسلام

یہ بھی ممکن ہے دونوں ہی غلط ہوں۔ صحیح ایک بھی نہ ہو۔ لیکن ہمارے مولانا پرویز صاحب ان دونوں متضاد نظرات کی تائید میں قرآن پیش فرما کر گویا قرآن میں اختلاف ثابت کر رہے ہیں۔ نيزيه بھي فرمايا كه:

"معنوی اختلافات جو مفسرین اور فقهاء نے پیدا کیے ہیں ان اختلافات کا ذمہ دار قرآن مبین نہیں ہے۔ بلکہ فرقہ بند مفسرین اور فقهاء خود ہیں۔ ہر مفسرو فقیہہ نے اپنے مسلک کے مطابق کھینچ کان کی ہے۔ سارے معنوی اختلافات کی ذمہ داری مفسرین اور فقهاء کی فرقہ بندی پر ہے۔ قرآن مبین میں کوئی اختلاف نمیں ہے۔" (م۔ حج ۲ ص ۲۲۷)

کتنی معقول بات کمی ہے پرویز صاحب نے کہ فقہاء اور مفسرین کے اختلافات کا ذمہ دار قرآن نہیں ہے اس حوالے سے ہم پوچھتے ہیں کہ آپ عجمی فلاسفروں کے افکار سے متاثر ہو کر ان افکار کو قرآن کے واسطد سے امت میں پھیلا کر جو اختلاف وانتشار پیدا فرما رہے ہیں اس کا ذمہ دار قرآن مبین کو کیونکر قرار

دیا جا سکتا ہے؟ اب ہم ایک اور مثال پیش کرتے ہیں۔ جب پرویز صاحب معارف القرآن کی دو سری جلد لکھ رہے تتے توسورہ مجدہ کی درج ذیل آیت پُذَہِرَ الْآئینِ السَّسَمَاءِ إلى الْأَرْضِ ثُمَّ يَعُوُّجُ اِلَيْهِ فِي يَوْج كَانَ مِقْدَارُكُهُ اللَّفَ سَنَةِ مِمَّا تَعُدُّونَ (٥:٣٢) كا ترجمه يول لكهار الكافر ويكهو) وه (مر) امركى تدبير آسان سے زمين كى طرف كرتا ب چر (مر) امراى كے حضور ميں پہنچ جائے گا۔ آيك ايك دن ميں جس كى مقدار تمارے شار كے مطابق ایک ہزار برس ہوگی۔ (م۲-۱۷۹)

مندرجہ بالا ترجمہ میں پرویز صاحب نے بعرج الیہ کا ترجمہ والیکی طرف پڑھتا ہے" کے بجائے۔

"اس کے حضور پہنچ جائے گا" اس لیے کیا ہے کہ آپ معتزلہ کی تقلید میں استواء علی العرش کے منکر ہیں۔ اس ایک بات کے علاوہ یہ ترجمہ گوارا ہے اگرچہ بریکٹوں میں دو جگہ ''ہر'' کا اضافہ بھی بے جاہی معلوم ہو تا ہے۔ اس کے بعد کسی وقت ارتقاء سے متعلق کسی عجمی استاد کا مقالہ بڑھا جے آپ نے ان الفاظ میں یروفیسر مار عمن کا تظریم ارتقاء: پروفیسر مار گن (C.Liod Morgan) نے "ارتقائے نفس" کے عنوان ے ایک محققانہ مقالہ کھا ہے جس کے آخر میں وہ رقم طراز ہیں کہ .... "میں ارتقاع نفس کے اندریمی دیکھنا ہوں کہ اوپر سے ینچے اور اول سے آخر تک ایک عظیم الثان اسکیم (تدبیر) عمل بیرا ہے۔ میرا یہ بھی عقیدہ ہے کہ فطرت کی ہرشے میں یہ ارتقائی بالیدگی خدائی عاملیت (Devine Egency) کاہی مظاہرہ ہے اور چونکہ اس ارتقاء میں نفس انسانی بلند ترین مقام پر ہے اس لیے بیہ کماجا سکتا ہے کہ ارتقائے نفس انسانی اس نفس اعلى كى عامليت كا آئينه ب- " (معارف القرآن ص٢١٦-٢١٤) اس کے بعد جب آپ نے سورہ سجدہ کی اسی مذکورہ بالا آیت کا مفہوم بیان فرمایا تو اس طرح فرمایا:

<u>www.muhammadilibrary.com</u> المنام كا اسلام كا اسلام

"وہ (اللہ) آسان (کی بلندیوں) سے زمین (کی پہتیوں) کی طرف ایک امر (اسکیم) کی تدبیر کرتا ہے جو اینے ارتقائی مراحل طے کرتی ہوئی) اس کی طرف بلند ہوتی ہے۔ ایسے مدارج جن کا عرصہ تمہارے حساب وشار سے ہزار برس کا ہو۔ (م ۲۰۳۳)

اس کے بعد اس آیت کا ترجمہ یوں فرمایا: اس کے بعد اس آیت کا ترجمہ یوں فرمایا:

الله اپن امر اسمیم) کی ابتدا آسان سے زمین کی طرف کرتا ہے۔ پھروہ اسمیم (اپن تدریجی مراحل طے کرتی ہوئی) اس کی طرف بلند ہو جاتی ہے۔ " پھراس کے بعد اس نظام ربوبیت کے ص ۲ پر اس آیت کا مفہوم یہ بیان فرمایا: "الله اپنی اسمیم کی تدبیر آسان سے زمین کی طرف کرتا ہے یعنی اس شے کا آغاز خدا کے مرتب کردہ نقشے کے مطابق سب سے پست نقطہ سے ہوتا ہے۔ اس کے بعد وہ قانون ربوبیت کے مطابق اوپر ابھرنی شروع ہو جاتی ہے۔ " (نظام ص۲)

اب دیکھئے (۱) چونکہ پروفیسرمار گن نے ارتقاء کے سلسلہ میں اسکیم کا لفظ استعال کیا تھا۔ لنذا ہمارے مولانا پرویز صاحب نے پہلے تو اس معنی قوسین میں ہمیں اسکیم سمجھایا۔ بعدہ قوسین کی ضرورت بھی نہ رہی۔ گویا امر کا صحیح ترجمہ اسکیم ہی ہو گائے۔

ری حریہ رہ س سلط کرتی ہوئی " کے اور میں اور میں اور کی اور ارتقائی) مراحل طے کرتی ہوئی " کے الفاظ درج کیے ہیں۔ یہ ان کا اپنا یا ان کے مجمی شیوخ کا ذہن تو ہو سکتا ہے۔ قرآن نے نہ کوئی ایسا لفظ استعال کیا ہے نہ اس کے لیے کوئی قرینہ موجود ہے۔ تیسب ترجمہ میں قوسین کا سمارا بھی چھوڑ دیا گیا

ہے۔ اور "قانون ربوبیت" کے مطابق کا اضافہ اس طرح کیا گیا ہے گیا ہد بھی قرآنی الفاظ ہی کا ترجمہ ہے۔ (۳) پہلے اور دوسرے ترجمہ کے نقابل سے معلوم ہوتا ہے کہ تدبیر در ابتداء مترادف الفاظ ہیں۔ اور تیسرا ترجمہ تو خالص تفنادات کا مجموعہ ہے لینی۔

"الله اپنی اسمیم کی تدبیر آسان سے زمین کی طرف کرتا ہے۔ لینی اس کا آغاز خدا کے مرتب کردہ نقشے کے مطابق سب سے بہت نقطہ سے ہوتا ہے۔ اب جب تدبیر اور ابتداء یا آغاز ہم معنی قرار پا گئے تو اس کا مطلب یہ ہوا کہ آسان کا معنی سب سے بہت نقطہ ہوتا ہے۔ یہ ہے وہ قلندرانہ بات جس کے متعلق پرویز صاحب فرمایا کرتے ہیں۔

## زبرول در گزشتم ذورول خانه حمفتم سخخ نگفته راچه قلندرانه حمفتم

اور اس کے بعد پرویز صاحب کی میہ دردمندانہ اپل بھی ملاحظہ فرما کیجے۔ ''میں نے جو پکھ لکھا ہے اسے سرسری نگاہ سے نہ دیکھا جائے۔ اس کے ایک ایک لفظ پر غور سیجیے اور

سوچئے کہ میں نے قرآن کا مفہوم تھیج طور پر سمجھا ہے یا نہیں۔ " (نظام ربوبیت تعارف ص۲۸) بات بہت لمبی ہو گئی حالانکہ ابھی تک صرف آپ کے دو تین اساتذہ کرام کاذکر کر کے بیہ بتایا ہے کہ وہ

ہات بھت بی ہو می صفاعہ ہو ہی سے میر ہے دو میں ہما ماد مرام و در سرے میہ بہایا ہے مدوہ پرویز صاحب کی قرآنی بصیرت پر کس حد تک چھا گئے ہیں۔ جب کہ آپ کے ایسے عجمی شیوخ ہزاروں نہیں

تو سینکروں ضرور ہیں۔ ایسے تو ان اساتدہ کا ذکر خیر آپ کی ہر تصنیف میں مل جاتا ہے۔ تاہم آپ کی تصانف انسان نے کیاسوجا۔ اور نظام ربوبیت اس سلسلہ میں بحربور معلومات مجم پنجاتی ہیں۔

سورہ فاتحہ كامنہوم: اى طرح ابھى تك ہم نے صرف دو آيات پر پرويز صاحب كے عجى شيوخ كى اثر اندازی کا ذکر آیا ہے۔ جب کہ قرآن میں ساڑھے چھ ہزار سے بھی زائد آیات ہیں۔ اب اس اثر پذیری کے بعد موصوف قرآن کا مفہوم جس طرح بتایا کرتے ہیں۔ اس کے نمونہ کے طور پر ہم مفہوم القرآن سے سورہ فاتحہ کامفہوم درج کر رہے ہیں۔

﴿ الحمدلله رب العالمين ﴾

"زندگی کا ہر حسین نقشہ اور کائنات کا ہر تقمیری گوشہ خالق کائنات کے عظیم القدر نظام ربوبیت کی الی زندہ شمادت ہے جو ہر چھم بھیرت سے بے ساختہ داد تحسین لے لیتی ہے۔

﴿ الرحمٰن الرحيم ﴾

لو حملن الوحيم ﴾ وہ نظام جو تمام اشيائے کا نات اور عالمگير انسانيت كو ان كى مضمر صلاحيتوں كى نشودنما سے ملحيل تك لیے جا رہا ہے۔ عام حالات میں بتدریج اور بنگای صورتوں میں انقلابی تغیر کے ذریعے۔

﴿ مالك يوم الدين ﴾

انسان کو بیہ تمام سامان نشوونمابلا مزد و معاوضہ ملتا ہے۔ لیکن اس کی ذات کی نشوونما اور اس کے مدارج كا تعين اس كے اعمال كے مطابق ہو تا ہے۔ جن كے نتائ فيدا كے اس قانون مكافات كى رو سے مرتب ہوتے ہیں۔ جس پر اے کامل اقتدار حاصل ہے۔

﴿ ایاک نعبدو ایاک نستعین ﴾

اے عالمگیر انسانیت کے نشوونما دینے والے! ہم تیرے اس قانون عدل وربوبیت کو اپنا ضابطہ حیات بناتے اور ای کے سامنے سرتسلیم فم کرتے ہیں۔ تو ہمیں اس کی توفیق عطا فرما کہ ہم تیرے تجویز کردہ روگرام کے مطابق اپنی صلاحیتوں کی بھرپور اور متناسب نشوونما کر سکیں اور پھر انہیں تیرے ہی بتائے ہوئے طریق کے مطابق صرف کریں۔

﴿ اهدنا الصراط المستقيم ﴾

ہاری آرزو یہ ہے کہ یہ پروگرام اور طریق جو انسانی زندگی کو اس کی منزل مقصود تک لے جائے گی سیدهی اور متوازی راه ہے۔ تھھراور ابھر کر ہمارے سامنے آجائے۔

﴿ صواط الذين انعمت عليهم ﴾

میں وہ راہ ہے جس پر چل کر بچیلی تاریخ میں سعادت مند جماعتیں زندگی کی شادانی دخوشگواری' سرفرازی و سربلندی اور سامان زیست کی کشادگی و فراوانی سے بسرہ یاب موئی تھی۔ الم 365 كر (هم: مم) طوع اسلام كا اسلام كا اسلام

﴿ غير المغضوب عليهم ولا الضالين ﴾

اور ان کا انجام سوختہ بخت اقوام جیسا نہیں ہو تا تھا۔ جو اپنے انسانیت سوز جرائم کی وجہ سے یکسر تباہ اور برباد ہو گئیں۔ یا جو زندگی کے صحیح راستہ سے بھٹک کر اپنی کو ششوں کو نتائج بدوش نہ بنا سکیں اور اس

طرح ان کاکارواں حیات' ان قیاس آرائیوں کے سراب اور توہم پرستیوں کے بیچ وخم میں کھو کر رہ گیا۔"

یہ ہے وہ قرآنی مفہوم جے پرویز صاحب نے تو صحیح طور پر سمجھا ہے۔ کیکن کسی بھی عربی دان کے لیے برویزی مفہوم کے اس ملغوبہ سے کسی بھی قرآنی لفظ کا ترجمہ برآمد کرنا ناممکن سی بات معلوم ہوتی ہے۔

مزید دو آیات کا ارتقائی مفهوم: اب ہم صرف دو آیات مزید' انکا ابتدائی ترجمه' اسکے بعد ای آیت کا بتدریج ارتقائی ترجمہ یا مفہوم آمنے سامنے رکھ کر پیش کر رہے ہیں۔ تاکہ آپ بھی قرآنی مفہوم کی تبدیلی کی رفتار یا آلجی قرآنی بصیرت کے ارتقاء کی رفتار معلوم کر سکیس اور یہ بلت تو آپ غالبا سمجھ ہی گئے ہوں

گے کہ ایسی تبدیلیاں کسی مجمی اہام کے فکر کی اثر پذیری کے بعد ہی واقع ہوا کرتی ہے پہلی آیت یہ ہے۔

ارتقائی مفہوم پروپز صاحب کا ابتدائی ترجمه

ابليسي معاشره حمهيس هروقت احتياج شیطان شہیں خلسی سے ڈرا تا ہے الشَّيْظُنُ يَعِدُكُمْ الْفَقْرَ وَيَأْمُرُكُمْ بِالْفَحْشآءِ اور برائیوں کی ترکیب دیتا ہے۔ ہے ڈرا تارہتا ہے اور اس ڈر کی بنایر

وَاللَّهُ يَعِدُكُمْ مَّغْفِرَةً مِنْهُ بخل پر اکسانا رہتا ہے۔ اس کے کیکن اللہ حمہیں ایسی چیزوں کی

وَفَضْلاً (۲۲۸:۲) برعكس نظام ربوبيت حمهيس يورى طرف دعوت دیتا ہے۔ جس کیل

کیوری حفاظت کا یقین دلاتا ہے اور اس کی مغفرت اور فضل وکرم کا رزْق کی فراوانیوں کی صانت دیتا وعدہ ہے۔ (معارف ۲۔ ۱۱۷)

ہے۔ (نظام ص۵۱)

اب ذرا لغوى معنى كاارتقاء بهي ملاحظه فرمايئة:

پرویزی معنی کره تبهره قرآنی لفظ عام لغوی معنی پرورینی معنی کرده

الشيطن شيطان شيطان (۱) گویا بیر ابلیسی معاشرہ ہی تھا۔ ابليسي معاشره جس نے آدم مارسیم کو جنت

ہے نکالاتھا

يعد كم تتهين دعده ديتا بسمين وراتاب وراتار ہتا ہے (٢) وعده ويتا ہے ڈراتا ہے۔ یقین دلا تا ہے۔ ضانت دیتا ہے

یه سب مترادفات بی ای

| ا اسلام کا اسلام کا اسلام کا اسلام کا اسلام                              | nuham<br>احکر (صر | <b>mad</b><br>866 | ilib <del>rary</del> | .com<br>آئینه کردیزیت       |                      |
|--------------------------------------------------------------------------|-------------------|-------------------|----------------------|-----------------------------|----------------------|
| طرح دو سرے پرویزی<br>مترادفات ملاحظہ فرما کیجیے                          |                   |                   |                      |                             |                      |
|                                                                          | اکسا تا رہتاہے    | ۽ آ               | ترغيب ديتائ          | ہیں تھکم دیتاہے             | يامرڭغ               |
| (۳) پهلا ترجمه بھی خالص قرآن                                             | بخل               |                   | برائيال              | ہیں تھم دیتا ہے<br>بے حیائی | فحشاء ـ              |
| ہے اور دو سرا بھی۔ اگر چہ ان                                             |                   |                   |                      |                             |                      |
| دونوں تراجم میں بڑا فرق ہے۔                                              |                   |                   |                      |                             |                      |
| تاہم بیہ دونوں ہی خالص ہیں۔                                              |                   |                   |                      |                             |                      |
|                                                                          | ظام ربوبيت        | į                 | الله                 | ند                          | الله الأ             |
|                                                                          | قین ولا تاہے      |                   | دعوت دیتا ہے         | ہیں وعدہ دیتاہے             | يعدكُمْ مَرْ         |
|                                                                          | منانت دیتا ہے     | ,                 |                      |                             |                      |
| ماظ <b>ت</b>                                                             | يورى يورى خ       |                   | مغفرت                | يشش الم                     | مغفرة تجخ            |
| ياں                                                                      | رزق کی فراوان     | ,                 | فضل کی م             | ىل                          | فضلا فط              |
|                                                                          |                   | 11                | ilbico.              |                             | اور دو سری آیمه      |
| مفہوم س                                                                  |                   | نهوم ۱۹           | i.                   | پرویزی مفهوم ا              | آيت                  |
| یی وہ بنیادی اصول ہے جس                                                  | يالانكان          | نقشه (            | ہر خوشگوار           | احچها کلام اس               | اليه يصعد            |
| کي سمت هر وه نظريه جو زندگي                                              |                   |                   | قانون ربوبر          | کی طرف پہنچتا               | الكَلِمُ الطيبُ      |
| میں خوشگواریاں پیدا کرنے                                                 |                   |                   | اس کی طرف            | ہے اور احچیا                |                      |
| کا موجب ہے ترقی کرتا چلا جاتا                                            |                   |                   | ہے اور اس کم         | كام اس كو بلند              | الصَّالح             |
| ہے اور اس کی بیہ ترقی ہموار                                              | •                 |                   | عمل صالح _           | کر تاہے اور جو              | يَرفعُهُ             |
| جدوجمد کے سارے ہوتی ہے                                                   | •                 |                   | ہے۔ تعنی قا          | لوگ بری <b>تدبیری</b> ں     | وَالَّذِيْنَ         |
| جو لوگ معاشره میں ناہمواریاں                                             | بیاں اور          | ھے ہموار          | المطابق ہر۔          | کررہے ہیں (م۲:۰۸            |                      |
|                                                                          |                   |                   | توازن پیدا کر        |                             | لشيات (١٠:٣٥)        |
| پیدا کرنے کے لیے خفیہ تدابیر                                             | ازل طے            | رتقائی منا        | کے مطابق ا           |                             |                      |
| رتے ہیں۔ (نظام ص ۲۲۸)                                                    |                   |                   | کرتی ہوئی ا۔         |                             |                      |
|                                                                          |                   |                   | طرف عروج             |                             |                      |
| ۔<br>ادوار میں خالص قرآن کے نام پر                                       |                   |                   |                      | بالجعى يهلا ترجمه بهه       | اس آیت ک             |
| نے ہیں ۔ پرویز صاحب کا ذہن تو عجمی<br>نے ہیں ۔ پرویز صاحب کا ذہن تو عجمی | ں۔<br>آپ کے سائے  | ,<br>ئن- وه       | ر بھر دیئے گئے       | پ جو کچھ حشو و زوا کا       | ۔<br>قرآنی مفہوم میں |
| ·                                                                        | 7                 |                   |                      |                             |                      |

www.muhammadilibrary.com المَيْدُ رَدِينَ عَبِي اللهِ كَا اللهِ كَاللهِ كَا اللهِ كَا اللهُ كَا

تصورات وافکار کی آماجگاہ بناہی تھا۔ انہوں نے قرآن کو وہی کچھ بنا دیا جو کچھ آپ کا ذہن تھا اس موقعہ پر ایک دفعہ پھران کے اس قول کو دہراتے جائے۔

"قرآن غور و فکر کی بار بار دعوت دیتا ہے لیکن تدبر فی القرآن میں خارجی اثرات کو داخل نہ ہونے دیجے۔ اللہ کی کتاب اس سے بہت بلند وبالا ہے۔" (م۔ ۵۷۳:۳)

## ندہب سے دین تک کاارتقائی عمل

اب ہم ایک نے زاویے ہے پرویز صاحب کے فکری ارتقاء کا جائزہ لیں گے۔ آپ کا مُنات کی ہر چیز میں ارتقاء کو لازمی سیجھتے ہیں حتیٰ کہ انسان کو بھی ارتقائی عمل کا نتیجہ قرار دیتے ہیں۔ اس عقیدہ کا اثر آپ کی ذات پر بیہ ہوا کہ آپ کے افکار میں بھی زندگی بھرارتقائی عمل جاری رہا ہے جس کی ایک مثال یہ بھی ہے کہ آپ ۱۹۳۵ء تک باند ہب مسلمان تھے۔ اس دور کے چند اقتباس ملاحظہ فرمائے۔

شمائنس فطرت کی قوتوں کو سخر کرتی ہے اور فدہب یہ سکھاتا ہے کہ ان قوتوں کے ماحصل کو صرف
 کس طرح کرنا چاہئے..... للذا فدہ ہے سائنس کی کاوشوں کی قدر کرے گا۔" (انسان نے کیا سوچا؟
 م درور

اس کا جواب اپنے مقام پر آئے گا۔ جمال سے بتال جائے گا کہ دنیا میں عالمگیر فرہب یعنی دین ہونے کی اہلیت کس میں ہے۔" (م-۲۷۵۲)

"چنانچہ ان نداہب میں جن میں توہم پرتی نے حقائق کی جگہ لے رکھی ہے اور اسلام کے علاوہ اور کونسا فدہب ہے جس میں ایسا نہیں ہوا "اس عقدہ کے حل میں جہ وغریب افسانہ طرازیوں سے کام لیا ہے۔" (م-۱۲)

اس حقیقت کو بھی سامنے رکھیے کہ فدہب کا یہ نظام (یعنی عالمگیر صداقتوں پر مشکل عملی اسلوب) جسم نامی کی طرح بردھتا رہا ہے۔" (م-۲۲۲:۲)

اسلمان یہ آزادی ہرایک کو دیں گے۔ لیکن ان کے نزدیک نہ ہی آزادی ہیں تک محدود نہیں۔ یہ تو ان کے ندہب کا دائرہ انسانی زندگی کے تمام پہلوؤں میں محیط ہے۔ ان کے ندہب کا دائرہ انسانی زندگی کے تمام پہلوؤں میں محیط ہے۔ اس لیے ان کے ایمان کے مطابق نہ ہی آزادی ہے مفہوم نظام مملکت کی آزادی ہے۔ یمی ان کا دین ہے۔" (م- ۱۳۲۲)

سیہ سامی نسل ہی ہے جے بیہ فخر حاصل ہے کہ اس نے نوع انسانی کا غذہب مرتب کیا۔ تاریخی حدود
 ہے کہیں آگے۔ دنیاوی خباثتوں اور آلودگیوں سے پاک اور صاف اپنے تعیموں میں بیٹھے ان بدوی
 مصلحین نے نسل انسانی کے لیے غذہب کی تدوین کی۔"(م-۳۳۸:۲)

🗇 "ہم نے بتایا ہے کہ فدہب سے انسانی سیرت میں بلندی اور پختگی پیدا ہوتی ہے۔" (م ۲۷۵-۳۷)۔

#### www.muhammadilibrary.com آئینہ پرویزیت (هسه: کسم) طلوع اسلام کا اسلام

"دیورپ کے ارباب فکر و نظر قرآنی تعلیم سے غیر شعوری طور پر متاثر ہو کر اس حقیقت کو محسوس کر
 رہے ہیں کہ قومیت کی بنیاد وحدت افکار (ایمان و ند مب) پر ہی رکھی جانی چاہئے نہ کہ جغرافیائی حدود
 اور رنگ ونسل پر۔" (م-۳۲۸:۲)

ان اقتباسات سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ پہلے پہل پرویز صاحب ندہب اور دین کو مترادفات کے طور پر استعال فرمایا کرتے تھے اور یہ تک کہنے میں کوئی حرج نہ سجھتے تھے کہ اسلام ایک عالمگیرندہب ہے جو بذریعہ وحی آسان سے نازل ہوا ہے۔

### دو سرا دور۔ لفظ مٰدہب سے بیزاری کااظہار

پر جب آپ نے ۱۹۵۲ء میں اسباب زوال امت تالیف کی تو فد جب اور دین کے مفہوم کو بالکل جدا جدا بیان فرمایا اور ان کو مختلف بلکہ متضاد اشیاء کے طور پر پیش فرمایا۔ چنانچہ اس کتاب کے ص ۵۵ پر تحریر فرمایا:

"آپ نے دیکھا ہوگا کہ میں نہیب اور دین کے الفاظ الگ الگ استعال کر رہا ہوں۔ قرآن فد جب نہیں آیا۔

نہیں لایا تھا۔ حتیٰ کہ فد جب کا لفظ بھی فی غیر قرآنی ہے 'سارے قرآن میں یہ لفظ کہیں نہیں آیا۔

وہاں صرف دین کا ذکر ہے۔ دہ وین لایا تھا۔ جب اس وقت پیدا ہوا جب نظام دین مفقود ہو گیا۔ آج مارے پاس فدجب ہے دین نہیں۔ للذا میری تحریوں میں جمال فدجب کا لفظ آئے۔ اس سے یمی مفہوم ہوگا میں اسلام کو دین کمہ کر پکار تا ہوں (کہ قرآن نے اسے دین کما ہے) اسے فدجب نظام کی اسے ذہب

غور فرمائے مولانا پرویز صاحب کس ڈھٹائی سے سفید جھوٹ بول کی جیں۔ ہم نے آپ کے آٹھ عدد اقتبالیات ای لیے پہلے درج کر دیئے جیں کہ آپ کے اس بیان کی صدافت کی قلعی کھل جائے۔ اپنی سابقہ تحریوں کے بعد زوال امت کے ایک پیرا میں جن سات امور کے متعلق آپ نے کندب بیانی سے کام لیا ہے۔ ہم نے ان پر مسلسل نمبرلگا دیے جیں۔

اب ہم مختراً یہ دیکھیں گے کہ جناب پرویز صاحب پر دین اور مذہب کی کن کن باتوں کا فرق مکشف ہوا ہے۔ بالفاظ دیگر وہ دین سے کیا کیا گیا ہے مراد لیتے ہیں اور مذہب سے کیا؟ پورا اقتباس درج کرنے کے بجائے اب ہم صرف مفہوم اور حوالہ ہی درج کرنے پر اکتفا کریں گے۔

<sup>﴿</sup> فَرَهِ بِ كَالْفَظُ تَوَ وَاقْعَى غَيرِ قَرْآنَى ہِـ البَسْ نظام اور نظام ربوبیت کے الفاظ شاید قرآنی ہی ہو ں۔ جھی تو ادارہ طلوع اسلام اور ماہنامہ طلوع اسلام اس نظام ربوبیت کے پیامبر بنے ہوئے ہیں۔ نظام اگرچہ عربی زبان کالفظ ہے۔ لیکن قرآن کی رو سے ایما مردود لفظ ہے کہ اس کے مادہ ن۔ ظ۔م سے کوئی مشتق لفظ بھی قرآن نے استعال ہیں کیا۔ مگر پرویز صاحب کے ہاں یہ لفظ بہت اہمیت کا حال ہے۔

Www.munamman

🕡 دین = ند به + ملوکیت (حواله ایضاً)

🕝 دین نظام خلق (متوازن نظام) پیش کر تا ہے۔"

(زوال ص۸۸ گویا وین= نظام خلق= متوازن نظام

· دین = فد به ب سیاست (م ۲۰ اسم)

وین = آخرت + دنیا (زوال ص ۹۱)

🕥 دین = ند بهب + حکومت ( زوال ص ۹۳ )

🕦 قرآن كا لايا هوا دين (عملي نظام) ند نهب اور 🕦 ندہب یا دھرم سے مفہوم ہے۔ خدا اور بندے کے درمیان تعلق۔ پرائیویٹ عقیدہ ملوکیت میں تبدیل کر دیا گیا۔" (زوال امت

ص۸۹) گویا دین جمعنی عمبلی نظام اور (م ۱۲ ـ ۱۲ ۲۲)

ند بهب = دین و نظام مملکت (م ۲۰-۲۰)

🕝 ند نہب ضابطہ اخلاق پیش کر تا ہے (زوال-۸۸)

قانون بلا قوت (م٣٠ ٣٣٣)

🕥 ندېب = دين ـ قوت (م ٢٨-٣٣٨)

نهب = دین د ونیا (م ۲۸۲۸۳)

ندب = ربانیت (م۳۰۰۳)

🔾 دين = ند بب + نظام مملكت (م ١٠٠٧)

اس تبدیلی نقشہ سے معلوم کی ہے کہ نظام مملکت حکومت' سیاست' دنیا' ملوکیت اور قوت پرویز صاحب کے نزدیک میہ سب ہم معنی اور حمراوف الفاظ ہیں۔ اگر بات یہیں تک رہتی تو بھی غنیمت تھا۔ گر

پرویز صاحب تو میہ جھی فرما رہے ہیں کہ: "فظام انسانیت کی سب سے مہیب لعنتیں کیا ہیں؟ بلوکیت 'برہمنیت اور استعاریت" (م۱۹٫۲)

🗈 ندہب خود تاریکی ہے۔ تاریکی سے تاریکی ہی ملے گئے روشنی کیسے مل سکتی ہے؟" (زوال امت

اب دنگھئے دین = ند بہب + ملوکیت اب دونوں اقتباسات کی رو سے میں ساوات یوں ہے گی۔ ۔ وين = تاريكي + لعنت (لاحول ولا قوة)

پھر پہلے اقتباسات میں پرویز صاحب ند بہب کو وحی قرار دے بچکے ہیں جو قرآن کے اندر محفوظ ہے۔ اب آگر ند مب کو تاریکی ہی تاریکی سمجھا جائے تو پرویزی اقتباسات کی روسے قرآن سے روشنی کیے مل سکتی ہے؟ وہ تو تاریکی ہی تاریکی ہے۔

دراصل پرویز صاحب میں دو خوبیاں بہت نمایاں ہیں۔ ایک تو انہیں قرآنی الفاظ کی ضرورت سے زیادہ اور مختلف او قات میں مختلف معانی ومفاہیم بیان کرنے کی عادت ریٹ چکی ہے۔ دو سرے جو پچھے وہ پہلے لکھ چکے ہوتے ہیں اسے یاد رکھنے کی زحمت گوارا نہیں کرتے۔ یا بسیار دروغ گوئی نے ان کے حافظہ کو کمزور کر دیا ے۔ جس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ ان کی تحریروں میں اختلاف اور تضاد بہت زیادہ پایا جاتا ہے۔ اور الل کے اسین پیش کردہ اصول کے مطابق میں اختلاف ان کی تحریروں کو باطل قرار دینے کی معقول وجہ بن جاتا ہے۔ بسرطال ان کابیان کردہ مفہوم قرآنی نہیں ہو سکتا۔ کیونکہ قرآن میں اختلاف نہیں ہے۔

www.muhammadilibrary.com المَيْدَ رَورِيتِت مِلَّالِمَ اللهِ اللهِي المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

## ارض وساء کے معانی میں تدریجی ارتقاء

اب ہم نمایت اختصار کے ساتھ آپ کے فکری ارتقاء کا آیک اور نمونہ پیش کرتے ہیں۔ جس سے بیہ معلوم ہوگا کہ آپ قرآنی الفاظ کے ساتھ کیا کیا کھیل سکتے ہیں۔ ہم صرف الفاظ کے معانی اور ان کے حوالہ جات پر اکتفا کریں گے۔ کیونکہ یہ بحث پہلے ہی خاصی طویل ہوگئی ہے۔

|                   | - 7                               | •     | یں ۳۰ | - 0         | U .             |              | - درل - د کار           | •    | •   |             |
|-------------------|-----------------------------------|-------|-------|-------------|-----------------|--------------|-------------------------|------|-----|-------------|
| (۱۲۹:۲م)          | زيين                              | بمعنى | ارض   | 1           | 14              | (م9:۲        | آسان                    | معنی | ساء | ①           |
| (r:r)(r:r)        | پتيال                             |       | n     | $\odot$     |                 |              | بلندى                   |      | **  | $\odot$     |
| (م۳:۳۲)           | زمین کی پستیاں                    | "     | n     | $\odot$     | (۵۳۲            | (م٣:٢        | آسان کی بلندیاں         |      | "   | $\odot$     |
| نظام م '۱۲-۱۳-۸۸) | کا نکات کی پستیاں(                | n     | 11    | •           | (۲:۲)           | ظه (نظام ۲)  | ابتداءيا انتهائى بست نق | ••   | "   | •           |
| ](نظام:۲۸)        | معاثی زندگی                       |       | н     | <b>a</b>    |                 |              | مد نگاه                 |      |     | ۵           |
| `   /-            | وسائل بيداوإر                     | n     |       | $\odot$     | חש:משם)         | ی یا فلکی (  | ساوی گرے۔اجرائے ساو     | **   | "   | •           |
| (نظام : ١١٦)      | معاثى پروگرام                     |       | ıı    | <b>②</b>    | (MV-1M-1        | (نظام مه مها | كائنات كى بلندياں       |      | н   | <b>②</b>    |
| (119: ")          | معاشره                            | "     | **    | •           | (VA             | (खें)        | خدا كاكائناتى قانون     |      |     | •           |
| (rra: ")          | ونيا                              |       |       | •           | OIX:            | : ")         | عمرانی زندگی            |      | **  | •           |
| ليه ( " : ۲۳۵)    | معاشى پيداوار كاذر                | μ     |       | <b>(</b>    | (۲۴4            | : ")         | آفاقی دنیا              | -    |     | <u>(•)</u>  |
| (rrr: " ) L       | معاثى مفاد برستيار                | ø     | اتي   | =           | ( <b>TAI</b> :  | : ")         | خارجی کا ئنات           |      | -   | (1)         |
| (rrq: " )         | معاثى دنيا                        | . N   | 4."   | (1)         | (۲۸۲ :          | : ")         | كائتاتى قانون           |      | н   | (1)         |
| : ")              | تىرنى زندگى                       | "     | "     | <b>(P)</b>  | (۲۸۵:           | : ")         | كائناتى نظام            | ••   |     | <b>(P</b> ) |
| گی ( " : ۲۸۱)     | تدنی اور معاشی زند                | n     | "     | <b>(P</b> ) | ( <b>۲۸</b> ∠ : | : ")         | نظام ربوبيت             |      | •   | <b>(P</b> ) |
|                   | ت <sub>ىد</sub> نى ادر معاشى دنيا | 11    | H     | (3)         | (٢٨∠ :          | : ")         | معاشره                  | ,,   |     | (14)        |
| (rao: ") s        | معاشى نظام انسانية                | w     | u     | (4)         |                 |              |                         |      |     |             |
|                   |                                   |       |       |             | •               |              |                         |      |     |             |

اور اگر ساوات اور ارض دونوں الفاظ کا یک جا مفهوم بتانا ہو وہ ہوگا۔ صرف ''نظام'' (نظام- ۲۸۵) اور انبی دونوں الفاظ کا تفصیلی معنی ہے 'محائناتی نظام''

اب بتایے جس مخص کی تحریروں میں ایک ہی قرآنی لفظ کے اس قدر مخلف اور متفاد مفاہیم بیان کیے گئے ہوں اور ایسے مفاہیم کسی عربی لغت سے وھونڈے سے بھی نہ ٹل سکتے ہوں تو کیا اس کی تحریروں پر پچھ بھروسہ کیا جا سکتا ہے؟ ہمارے نزدیک پرویزی افکار کے باطل ہونے کی سب سے بڑی دلیل ان کی تحریروں کا یکی اختلاف ہے۔

آئینہ پرویزیت www.muhammadilibrary.com

ابب: پنجم

## دائ إنقلاب كاذاتي كردار

# ایک گھریلو شہادت

دائی انقلاب کی دعوت کی کامیابی کے لیے یہ بات ضروری ہے کہ جس بات کی طرف وہ دعوت دیتا ہو کر اس کا جو اس پر وہ خود بھی دل سے لیسی رکھتا ہو۔ جو بات دل سے اشحق ہے انسان اس پر عمل پیرا ہو کر اس کا جو چھ وہ کہتا ہے۔ سب سے پہلے خود اس پر عمل کر کے لوگوں کے سامنے ایک گئی نمونہ پیش کرے۔ انبیائ کرام کا یمی طریق کار رہا ہے۔ خود اس پر عمل کر کے لوگوں کے سامنے ایک گئی نمونہ پیش کرے۔ انبیائ کرام کا یمی طریق کار رہا ہے۔ اور انبیاء کے علاوہ دو سرے داعیان کے لیے بھی بی بیات اتن ہی ضروری ہوتی ہے۔ بعتی انبیاء کے لیے فرق صرف یہ ہوتی ہے۔ اور یہ اللہ کی خاص عزایت ہوتی ہے۔ جب کہ دو سرے داعیان کی دعوت سے پہلے بھی جو لوث اور پاکیزہ ہوتی ہے۔ اور یہ اللہ کی خاص عزایت ہوتی ہوتی ہے۔ جب کہ دو سرے داعیان کی دعوت سے پہلے کی نبلاگی قابل مواخذہ نہیں سمجی جاتی۔ پھر اگر دائی کی دعوت بی بی لوگ اس کی دعوت کو قبول کرتے ہیں۔ سب سے نیادہ شریک کار بن جاتے ہیں۔ یمی لوگ جو سب سے پہلے دائی کی دعوت کو قبول کرتے ہیں۔ سب سے نیادہ کا بلند کردار اور مشققانہ سلوک دیکھتے ہیں تو اس دائی پر ان کا ایمان ویقین پختہ تر ہوتا چلا جاتا ہے۔ جس کی کا بلند کردار اور مشققانہ سلوک دیکھتے ہیں تو اس دائی پر ان کا ایمان ویقین پختہ تر ہوتا چلا جاتا ہے۔ جس کی ایسابقون الا قائون کے معزز القاب سے پکارا ہے۔ اور ان کا درجہ جماعت میں السابقون السابقون الا قائون کے معزز القاب سے پکارا ہے۔ اور ان کا درجہ جماعت میں السابقون السابقون السابقون السابقون الا قائون کے معزز القاب سے پکارا ہے۔ اور ان کا درجہ جماعت میں سے بلند ہوتا ہے۔

لیکن اس کے بر عکس آگر داعی انقلاب خلوص سے عاری یا مفاد پرست ہو یعنی اس کے قول و تعل میں تضاد واقع ہو تو اس کی دعوت کی حقیقت محض ایک پروپیگنڈہ کی حیثیت سی رہ جاتی ہے۔ اس کے ابتدائی ساتھی جوں جوں صحیح صورت حال سے واقفیت حاصل کرتے جاتے ہیں۔ چھٹے جاتے ہیں۔ ان کی جگہ پچھ اور ناآثنا لوگ اس جماعت میں شامل ہو کر ان کی جگہ سنبھال لیتے ہیں۔ اور یہ سلمہ یوں ہی چلتا رہتا

المام كا اسلام كا كا اسلام ك

اب ہم انہیں اصولوں پر ادارہ طلوع اسلام کے قائد اور اس کی دعوت کا جائزہ لینا چاہتے ہیں۔ ہم ابنی طرف سے کسی پر کوئی الزام نہیں دینا چاہتے۔ بلکہ بَرَم طلوع اسلام ہی کے ایک معزز رکن جناب مجمد علی خال بلوچ بی۔ اے (آنرز) جو شاید تحریک کا قریبی مطالعہ کرنے کے بعد بچھ دل برداشتہ نظر آتے ہیں۔ کی زبانی ان کے تالیف کردہ بمفلٹ "حدیث دلگدازے" سے بچھ اقتباس پیش کریں گے۔

### ١. السابقون الاقالون ير كيابيتي؟

"لکن سے حقیقت اپی جگہ پر انتمائی المناک اور تاسف اگیز ہے کہ باوجود کیکہ قرآن کی سے تحریک وقت کی اپی بگار ہے۔ اور اس بگار کا خود اپنا زور درول بھی اس کی کامیابی کا ضامن ہونا چاہئے اور باوجود کیکہ مخلص 'ایٹار پیشہ اور تجربہ کار کارکنوں اور فنڈز اور سرمایہ کی اعانت بھی اسے بوری طرح حاصل رہی ہے۔ گر تحریک آئے برصنے کے بجا کے رابر ناکامیوں کا شکار ہوتی چلی جا رہی ہے۔ جو کارکن جتنا پرانا ہوتا جاتا ہے۔ اس کی ہمدردیاں تحریک سے ختم ہوتی چلی جاتی ہیں۔ ان کی جگہ کھے نئے لوگ آجاتے ہیں۔ لیکن جب وہ پرانے ہونے قید ہوت وہ بھی تحریک کا ساتھ چھوڑ جاتے ہیں۔ سے صورت حال بہتنی المناک اور تاسف وہ پرانے ہونے اس سے کمیں زیادہ مخلص کارکنوں کے لیے آئی غور و فکر بھی ہے"

طلوع اسلام کی بردی بردی شخصیتیں: "میرے سامنے اس دقت وہ طویل فہرست ہے جس میں ان بردی بری مخصیتوں کے نام گذائے گئے ہیں۔ جو ایک زمانہ میں تحریک کے روح رواں رہ چکے ہیں۔ اس میں اس مخصیت کا اسم گرای بھی ہے جو طلوع اسلام کی ملک گیر برموں کا بانی اور آرگزائز تھا۔ اس میں وہ بررگوار بھی شامل ہے۔ جنہیں محترم پرویز صاحب کا دست راست سمجھا جا تا تھا۔ اور جنہوں نے ان کے ہراہم علمی کارنامے میں ان کا عرصہ دراز تک پورا پورا ہاتھ بٹایا تھا۔ ان میں وہ مخلص اور بے لوث جال نار بھی شامل ہیں۔ جنہیں طلوع اسلام کی برادری کا بزرگ خاندان سمجھا اور کما جا تا تھا اور جن کی تعریفیں کرتے کرتے ہویز صاحب کا منہ سو کھتا تھا۔ ان میں وہ برگوار بھی شامل تھے۔ جنہیں ہفتوں محترم پرویز صاحب کی میزبانی کا شرف حاصل رہا کر تا تھا۔ ان میں وہ بزرگوار بھی شامل تھے۔ جنہیں ہفتوں محترم پرویز صاحب کو پابندی کے ساتھ نذر کرتے رہے ہیں۔ کیونکہ انہیں یہ بتایا گیا تک ایک ہزار روپیے سالنہ پرویز صاحب کو پابندی کے ساتھ نذر کرتے رہے ہیں۔ کیونکہ انہیں یہ بتایا گیا تھا کہ طلوع اسلام کو سالنہ چھ ہزار روپیے کا خسارہ رہتا ہے۔ ان میں بانیان طلوع اسلام کو سالنہ چھ ہزار روپیے کا خسارہ رہتا ہے۔ ان میں بانیان طلوع اسلام کو شنی اور قرآنی شخصی میں میں میں بین ہو جاتی ہیں ہو جاتی ہیں ہو جاتی ہیں بیا انہیں بانی تحریک سے کھی شامل ہیں۔ آگر یہ تمام بڑی بری شخصیتیں تحریک سے کنارہ سفیرائے ممالک یورپ کے اسائے گرای بھی شامل ہیں۔ آگر یہ تمام بڑی بری شخصیتیں تحریک سے کھی شامل ہیں۔ آگر یہ تمام بڑی بری شخصیتیں تحریک سے کھی شامل ہیں۔ اگر یہ تمام بڑی بری شخصیتیں تحریک سے کھی شامل ہیں۔ اگر یہ تمام بڑی بری شخصیتیں تحریک سے گھو گاہر سے ہو جاتی ہیں نو ہر مخص شخصیک کر سوچنے پر مجبور سوچا ہے۔ کہ ان جیسے واقفان راز تحریک سے کھی شامل ہیں۔ اگر یہ تمام ہو جاتی ہیں نو ہر مخص شخصیک کر سوچنے گئے۔ ظاہر سوچا ہے۔ کہ دان جی واقفان راز تحریک سے کوں بددل ہو کر حریم ناز سے رخصیت ہوتے ہے۔ طاہر سوچا ہے۔ کا ہر

المام كارالا www.muhamuhamilibrary.com

ہے کہ نہ تو اتنے آومیوں کا ایک وم سر پھر گیا تھا۔ اور نہ ہی حکومت پاکتان کے محکمہ صحت کی طرف سے اس عرصہ میں کوئی الیی رپورٹ آئی ہے۔ کہ پاکتان میں ان دنوں مرض نفاق وغداری کی کوئی رو وبائی صورت افتیار کر گئی تھی ...... بسرطال اس سلسلہ دراز کی ایک کڑی یہ بھی ہے کہ آج کل محترم پرویز صاحب کے عماب کا رخ "میزان" کے ممبران اور کراچی کے احباب کی طرف ہے۔ وہ برابر ہدف طعن ولمامت ہے ہوئے ہیں۔ چو نکہ ان میں اکثریت کراچی والوں کی تھی۔ اس لیے کراچی کی بزم بھی تو ڈ دی گئی۔ طلوع اسلام کے قریبی طلقوں میں شخصی کرنے سے یہ معلوم ہوا کہ ساراکتوبر ۱۹۲۳ء کو ایک مجلس مثاورت بلائی گئی۔ جس میں واقعات کو تو رہو کر پیش کیا گیا۔ اور نام لے لے کر کراچی والوں کو مناق اور مثافق اور مثاقی اعظم بتایا گیا پھر ۱۱ کتوبر ۱۲ کو برم لاہور کے اراکین کو محترم پرویز صاحب نے چائے پر مدعو فرمایا۔ اور مناقی اعظم بتایا گیا پھر ۱۱ کتوبر ۱۶ کو برم لاہور کے اراکین کو محترم پرویز صاحب نے چائے پر مدعو فرمایا۔ اور میں میزان اور کراچی والوں کے خلاف زہر سے بجھی ہوئی تقریر فرما کر حاضرین کے جذبات کو مشتعل کیا گیا۔ اس تقریب نامسعود کو "بوم الفرقان" کے نام سے یاد کیا گیا۔ کیونکہ اس دن ان کے خیال کے کیا گیا۔ اس تقریب نامسعود کو "بوم الفرقان" کے نام سے یاد کیا گیا۔ کیونکہ اس دن ان کے خیال کے مطابق مومنین صاد قبین اور منافق کا بمؤارہ ہو رہا تھا۔ اس مجلس کی تقریر بقول ایک حاضر جانسہ کے اس مطابق مومنین صاد قبین اور منافق والوں جی سے کوئی وہاں موجود ہو تا تو حاضرین اس کی تکہ بوئی کر ڈالتے۔ "

# ۲۔ مفکر قرآن کا ثار اور دیانت

تفصیل اس اجمال کی بیہ ہے کہ:

" اوا خریم محترم پرویز صاحب اور چوہدری عبدالر سان صاحب کراچی تفریف لاے اور پرویز صاحب نے اوا خریم کی اشاعت کے لیے پرویز صاحب نے احباب کراچی کے سامنے یہ تجویز پیش فرمائی کہ طلوع اسلام کے لٹریچری اشاعت کے لیے ایک پرائیویٹ لمینڈ کمپنی کی تفکیل ہونی چاہیے۔ جو موصوف کی کتابوں کو شائع اور فروخت کرے۔ اور اس طرح اشاعت و فروخت کی درد سری ہے موصوف کو نجات عاصل ہو جائے۔ اور وہ ہمہ تن اپنے تھنیفی کاموں پر توجہ دے کمیں۔ حسب سابق کراچی کے احباب نے اس ایجل پر لبیک کما۔ اور چون ہزار (۵۲۰۰۰) رویبیہ فراہم کر ویا۔ جن احباب نے یہ خطیر رقم فراہم کی تھی انہوں نے یہ بات واضح کر دی تھی کہ ان لوگوں کا مقصد اس ذریعہ سے کسی قشم کا نفع حاصل کرنا نہیں ہے۔ بلکہ ان کی خواہش یہ ہے کہ ان کی کہینی کو جو کچھ منافع حاصل ہو وہ قرآئی لٹریچری اشاعت پر صرف کیا جا سکے۔ لیکن جب کچھ ہی عرصہ بعد کی کمپنی کو جو کچھ منافع حاصل ہو وہ قرآئی لٹریچری اشاعت پر صرف کیا جا سکے۔ لیکن جب کچھ ہی عرصہ بعد کی کمپنی کو جو کچھ منافع حاصل ہو وہ قرآئی لٹریچری اشاعت پر صرف کیا جا سکے۔ لیکن جب کچھ ہی عرصہ بعد کی کمپنی کو جو کہھ منافع حاصل ہو وہ قرآئی لٹریچری اشاعت پر صرف کیا جا سکے۔ لیکن جب کچھ ہی عرصہ بعد کی کمور پر ان تمام لوگوں کے احساسات کو دھچکالگا۔ جنہوں نے سرمایہ فراہم کیا تھا۔ ایسا کیوں اور کمور ہوا؟ یہ واستان بڑی طویل اور در درناک ہے۔ جس کی مختصری تفصیل میزان لمینڈ کے سرکلر نمبر کامورخہ ۲۔ نومبر ۱۹۲۳ میں حافظ برکت اللہ صاحب آنریزی شیخنگ ڈائریکٹرنے پیش کر دی تھی۔ جس کی مختصری تفصیل میزان لمینڈ کے سرکلر نمبر کامورخہ ۲۔ نومبر ۱۹۲۳ میں حافظ برکت اللہ صاحب آنریزی شیخنگ ڈائریکٹرنے پیش کر دی تھی۔ جس کی

<u>www.mu</u>hammadilibrary.com آئینهٔ پُرویزیت کم (هسه: سم) طوع اسلام کا اسلام

کوئی تردید محترم پرویز صاحب یا ادارہ کی طرف سے نہیں کی گئی اور نہ ہی کوئی معقول جواب دیا گیا۔" "احباب کراچی جنہیں پرویزصاحب ہے انتمائی عقیدت تھی نہی سمجھتے رہے کہ یہ سب پچھے اراد تأ

نسیں بلکہ ناوا تفیت یا بے توجهی کی بنا پر ہوا ہے اور اگر پرویز صاحب کو بوری حقیقت سمجھا دی گئی تو اس کی تلافی فرما دیں گے۔ چنانچہ طویل عرصہ اندر اندر نداکرات ہوتے رہے۔ مگر کوئی متیجہ نہ اکلا۔ اس کے بعد میزان کمیٹڈ کے ممبران نے عبدالرب صاحب سے رجوع کیا۔ جن کاپرویز صاحب پر کافی اثر تھا۔ اور وہ خود

بھی اس غلط فئمی میں مبتلا تھے کہ یہ سب مجھ پرویز صاحب سے غلط فئمی یا ناوا قفیت کی بنا پر ہوا اور وہ اس معالمہ میں بمتر کردار ادا کر سکتے ہیں۔ انہول نے جناب پرویز کو بری منت ساجت سے سے سمجھانے کی کوشش فرمائی که۔

 میزان آپ کا اپنے خون جگرے پیدا کردہ بچہ ہے۔ اے پروان چڑھائیں اور اے خسارہ ہے بچانے اور کاروباری اندازے چلانے کے لیے جو طریق کاربھی تجویز ہوا ہے جبراً وقبراً ہی سمی اے اختیار کر لیں۔ توقع ہے آج کا نقصان کل کے فائدے میں بدل جائے گا۔

معالمہ کو ذاتی مفاد <sup>©</sup> اور قانونی نظرے دیکھنے کی بجائے قرآنی تحریک اور مخلص رفیقوں کے

احساسات اور عزائم کے نقطہ نظرے جسیں۔ (اناٹی پر اصرار سابقہ اعلانات کے خلاف جب جن میں کما گیا تھا کہ آپ کتابوں کی آمنی میں سے ایک بیبه تک نهیں لیتے اور رائلٹی بھی ایک پائی جہی لیتے۔ رائلٹی کو میزان کی حیات وممات کا مسئلہ

 چھوٹے چھوٹے باہمی اختلاف مفید اداروں کو تباہ کر دیتے ہیں قدرے دور اندیش اور وسعت نظر ے کام لیا جائے تو وہ دور ہو سکتے ہیں۔

 منگائی میں آپ کے اخراجات کا وباؤ بڑھ گیا ہے۔ لیکن قرآنی تعلیمات کی اشاعت کا مطالبہ بھی کم وزنی نهیں۔ دونوں میں موافقت پیدا کریں۔

کرا جی والوں کو پہلے صرف تحریک کو آگے بڑھانے کا سودا تھا۔ اب وہ یہ بھی سوچتے ہیں کہ میزان کو

مالی نقصان سے بیایا جائے۔

🗇 کراچی والے آپ کی سہولت کو بسرحال مقدم سبھتے ہیں۔ میزان کو خسارہ سے بیجانے کی تجاویز میں بنیادی اور اہم ترین بات ان کے نزدیک سے کہ آپ کے اخراجات کو ضرور پورا کیا جائے۔ خواہ چيئرمينز الاؤنس كي شكل ميس مويا مقرزه رائلني كي صورت يس-

<sup>🖒</sup> واضح رہے کہ پروہز صاحب نے اپنے نظام ربوہیت کی بنیاد ہی ذاتی مفاد کے بجائے ایثار یا کینے کی بجائے دیے پر رکھی ہے۔ نظریات وہ ہیں اور عمل ہیہ۔

# 

ار میزان کو ہر حال میں اور ہر قیمت پر باقی رہنا چاہیے۔ اس کے ٹوٹے سے آپ کی قیادت پر بہت مفر اثر پڑے گا۔ قرآنی تحریک بدنام اور اس کے حامی ذلیل ہوں گے۔ اور مخالفین بغلیں بجائیں گے۔ آپ کی کتابیں نیلام ہوں گی۔ اور خریداروں کی کمی کے باعث ممکن ہے بال کر بکیں۔ ادارہ اور تحریک کی ہوا اکھڑے گی اور جگ ہسائی ہوگی۔ میزان اور بڑم میں گرے تعلق کے باعث مایوسی بڑم کی کمر تو ڑ دے گی۔ کراچی والوں کی بے پناہ عقیدت کو زبردست دھچکا گئے گا۔ اور ان کمی باتیں زبان پر آنے لگیں گی۔ گیا۔ گیا۔ گا۔ اور ان کمی باتیں زبان پر آنے لگیں گی۔ مثلاً:

(الف) بریس اور مکتبہ میں گلے ہوئے روپید کی بازیابی کے لیے پرائیویٹ لمیٹڈ سمپنی کی سکیم سوچی گئی اور اس کی تفکیل اس طرح کی گئی کہ حصص کا وصول شدہ روپید جلد از جلد اپنایا جاسکے۔ ۵۵-۵۵ ہزار وصول شدہ رقم کا دو تمائی برویز صاحب نے لے لیا۔

(ب) رائلی نرالے ڈھنگ سے مقرر کی اور سولہ سترہ ہزار روپیے پرویز صاحب نے ڈانٹ ڈپٹ کر وصول کر کے دورے کر وصول کر کے (میزان جائے جسم میری رائلی مجھے دو)۔

(ج) میزان کے حصص فروخت کرنے کی شش پرویز صاحب نے بالکل نہیں گی۔

(د) میزان سے میاں صاحب کو نکالنا پرویز میں ہے۔ فروری سمجھا تاکہ میزان کے مفاد کو کچل ڈالنے میں وہ رکاوٹ نہ بن سکیں۔ "(حوالہ ایضاً ص ۹۰۰۰)

اس بزرگ خاندان کی بیر تمام مساعی اور پندو نصائح بے کا گئیں۔ اور ان سب باتوں کے جواب میں پرویز صاحب نے انہیں تحرر فرماا کہ:

صاحب نے انہیں تحریر فرمایا کہ: "میزان اور وہ ایک نہیں دو ہیں۔ اور دونوں کے مفاد میں کلڑاؤ کھی اس لیے میزان کو ختم کر دینا

على الله عن الله النبيل سهولت اور مالي فائده هو - " (ايضاً من : ۱۲) على الله النبيل سهولت اور مالي فائده هو - " (ايضاً من : ۱۲)

میزان والوں کی طرف سے بار بار بیہ الزام و ہرایا جا رہا تھا کہ مس قدر غیر کاروباری' غلط' قابل اعتراض اور ناروا فیصلے کیے گئے ہیں۔ مثلاً:

ال پرویز صاحب اپنے ساٹھ ہزار روپے کے حصص کی قیمت نفتر صورت میں اد اکرنے کے بجائے کتابوں
 کی صورت میں ادا کریں۔

یرویز صاحب کا نصب کردہ پریس اصل لاگت پر ۱۲ ء ۲۲۳۳۱ روپ میں میزان کے لیے خرید لیا
 حائے۔

. یرویز صاحب کے قائم کردہ مکتبہ کا فرنیجر۸۸ء ۳۵۴۲ میں خریدا گیا۔

عرویز صاحب کے قائم کردہ مکتبہ کی کتب ۳۹ء ۹۵۳۱ میں خریدی گئیں۔

ت کتاب صلی الاسلام کے ترجمہ اور کتابت کی اجرت پر جو رقم پرویز صاحب ادا کر چکے ہیں یعنی ۲۳۰۷ روپے وہ انہیں ادا کیے جائیں۔ رویے وہ انہیں ادا کیے جائیں۔ ان تمام معالمات میں چونکہ خود پرویز صاحب ایک پارٹی سے اور چود هری عبدالرحمٰن صاحب خود ان ہی کے ساختہ پرداختہ سے۔ جن کا ایک بیبہ بھی سمپنی میں نہیں لگا تھا۔ للذا یہ تمام نقصان دہ اور ضرر رسال فیصلے شرعاً اظلاقاً اور قانوناً انہیں از خود نہیں کرنے چاہئیں سے۔ اور اگر غلط طریقہ پر یہ فیسلے ان دونوں حضرات نے ملی بھگت ہے کر بھی لیے سے تو جس وقت ان بزرگوں نے ان فیصلوں پر اعتراض کیا تھاجن کی رقوم سمپنی میں گلی ہوئی تھیں۔ تو ان فیصلوں کو کالعدم کر دینا چاہئے تھا۔ لیکن ایبا نہیں کیا گیا۔ محترم پرویز صاحب کی طرف سے اصل اعتراضات کا تو کوئی جواب نہیں دیا جاتا۔ الٹامیزان والوں کو منافقت عداری مفاد پرستی اور سرمایہ دارانہ ذہنیت کا طعن دیا جاتا ہے۔ اور انہیں طرح طرح سے بدنام کیا جا رہا ہے۔ ان کا سوشل بائیکاٹ کرنے کی ہدایات جاری کی جارہی ہیں۔ کیا قرآن کریم کے تمیں سالہ تدبر و تفکر نے انہیں کی کچھ سکھایا ہے اور کیا ہی قرآن کی تعلیم ہے؟" (ابینا میں۔ ایکا قرآن کریم کے تمیں سالہ تدبر و تفکر نے انہیں کی کچھ سکھایا ہے اور کیا ہی قرآن کی تعلیم ہے؟" (ابینا میں۔ ایکا

# سے میں۔ فرقہ پر ستی اور پارٹی بازی

پرویز صاحب اپنے لٹر پچریں اکثر آئی اعلان کا اعادہ فرماتے رہتے ہیں کہ پارٹی بازی کو قرآن کریم نے شرک قرار دیا ہے اور میہ کہ طلوع اسلام کوئی جاسی پارٹی یا ندہبی فرقہ نہیں ہے۔ بلکہ میہ محض ایک "بزم" ہے۔ جیسے بزم اقبال وغیرہ۔ اب محرم رازِ درون کی رہانی ہیہ حقیقت بھی ملاحظہ فرمائیے۔

"پرویز صاحب نے اس پیراگراف میں اپنے قرآئی معاشرہ کے اندر کم از کم دو پارٹیوں یا دو فرقوں کا وجود خود ہی تسلیم فرالیا ہے۔ ایک پارٹی تو ان ناقدین کی ہے جو پرویز پر مالی اور تنظیمی معاملات میں تنقید کر رہی ہے اور جے وہ منافق قرار دے کر اپنے معاشرہ سے خارج کر رہے ہیں۔ اور دو سری پارٹی تبعین مخلصین کی ہے جو ان سے اندھی عقیدت رکھتی ہے جس کے اجتماع میں وہ اپنا سے خطبہ ارشاد فرما رہے ہیں۔ تو خود اس قرآئی معاشرہ کو کیا کما جائے گا جس میں سے دونوں پارٹیاں یا فرقے بنپ رہے ہیں۔ طالا نکمہ آپ پوری قوت سے سال ہاسال سے چیخت آرہے ہیں کہ ہم کوئی فرقہ یا پارٹی نہیں ہیں اور ہمارے نزدیک فرقہ بندی یا پارٹی بازی شرک کے مترادف ہے۔"

"علاوہ ازیں پرویز صاحب اپنے اس خطبہ میں بار بار ان منافقین کو اپنے گروہ یا جماعت سے نکال دینے کا تذکرہ فرماتے ہیں۔ چنانچہ بھی فرماتے ہیں کہ:

"صحیح تدبیریہ ہے کہ جو مخص آپ کی تحریک کارکن بننا چاہ۔ اس کے متعلق حتی الامکان تحقیق کرلی جائے کہ وہ کس ذہنیت کا انسان ہے۔ یہ اس سے بدرجہا بہتر ہے کہ آپ ہراس شخص کو جو آپ کے فارم ممبری پر دستخط کر دے ممبر بنالیں۔ اور بعد میں اسے رکنیت سے خارج کرنا پڑے۔" (ایضاً ص:۸۵)..... کمیں فرماتے ہیں کہ:

"زندگى ميں آپ كے بيسيوں دوست بنتے ہيں اور ان ميں سے كتنے ايسے ہوتے ہيں جن سے بچھ وقت

www.muhammadilibrary.com آئينة رَرُورِينَة على المام كا اسلام كا اسلام كا اسلام كا اسلام كا اسلام كا اسلام

کے تجربہ کے بعد آپ ئے تعلقات باقی نہیں رہتے انہیں اپنے دوستوں کے حلقہ سے فارج کرنے میں آپ اپنے آپ کو بھی موردِ الزام نہیں ٹھسراتے۔ لیکن اگر کوئی تحریک انمی حالات میں کسی کو اپنے حلقہ سے فارج کر دیتی ہے تو آپ اس شخص کو نہیں بلکہ تحریک کو مورد الزام ٹھسراتے ہیں۔"(ایصاً)

ا خراج کمال ہے؟ : "کیا محرم پرویز صاحب بتائیں گے کہ وہ ان تمام حفرات کو کس چیز ہے فارج کرنا چاہتے ہیں؟ کیا وہ انہیں اپنی کو تھی ہے نکالنا چاہتے ہیں یا لاہور بدر کرنا چاہتے ہیں یا پاکستان بدر کرنے پر تلے ہوئے ہیں؟ اگر سے سب کچھ نہیں تو پھر ظاہر ہے کہ وہ انہیں اپنی جماعت ہی ہے فارج کرنا چاہتے ہیں۔ اگر وہ انہیں واقعی پرویزی جماعت ہی ہے فارج کرنا چاہتے ہیں تو فدا کے واسطے یہ تو بتائیں کہ پھر فرقہ اور پارٹی اور کے کہتے ہیں؟ اگر آپ کی جماعت کوئی فرقہ یا پارٹی نہیں ہے کیونکہ فرقہ پرسی اور پارٹی فرقہ اور پارٹی قرآن کی نص صریح سے شرک ہے تو آپ کو ان لوگوں کے نکالنے پر کیوں اصرار ہے؟ جس طرح بازی قرآن کی نعوت یہ تو آپ کو ان لوگوں کے نکالنے پر کیوں اصرار ہے؟ جس طرح آپ کا جی چاہے قرآن کی دعوت یہ لوگ دیتے جائیں۔ قرآن کی دعوت یہ لوگ دیتے جائیں۔ قرآن کی دعوت یہ لوگ

(حدیث دلگدازے 'ص:۳۶-۳۷)

# ٧٠ ـ دعوت ''على وجه البصيرت ' ' كي اور آرزو ''اندهي عقيدت '' كي

ای طرح پرویز صاحب این اکثر لنزیچرمین سوره یوسف کی آیت نمبر ۱۰۵ درج فرما کر اسلامی تعلیمات کو علی وجه البقیرت جانبچنے پر کھنے کی تلقین فرماتے رہتے ہیں۔ بلوچ صاحب ایسی ہی چند آیات بمعہ ترجمہ درج کرنے کے بعد لکھتے ہیں:

''لیکن پرویز صاحب، فرماتے ہیں کہ مجھے اس انداز کے دانا بینا اور شنوا لوگوں کی قطعاً ضرورت نہیں ہے۔ میری قرآنی تحریک کو تو ایسے کار کن درکار ہیں جو۔ <sup>سے</sup>

#### چیم بند لب ببند وگوش بند

کا مصداق ہوں۔ جو بالکل الٹ کر نہ دیجیں کہ جو فنڈ ہم نے دیا تھا اس کا کیا ہوا؟ جو خدمات ہم نے سرانجام دیس تھیں۔ ان کا کیا بتیجہ نکا۔ غرض وہ نہ آ تکھوں سے دیکھیں اور نہ عقل وشعور کو کام میں لا کیں۔ البتہ بھی بھی اپنے ول کے دریچوں میں سے جھانک کر یہ دکھے لیا کریں کہ ان میں کتنی تبدیلی آئی ہے۔ ایک ہے۔ یا پھراتنا دکھے لیا کریں کہ تحریک کتنی پھیلی ہے اور بس۔ دل کے ان دریچوں کی بات ہی کیا ہے۔ ایک خرقہ بدوش صوفی کی ہدایت پر جب آپ اس خیال سے ان میں جھانکتے رہیں گے۔ کہ ان میں کتنا نور ولایت بھی نظر آنے لگتا ہے۔ وہ (پرویز ولایت بھی نظر آنے لگتا ہے۔ وہ (پرویز صاحب) فرماتے ہیں کہ:

www.muhammadilibrary.com
المَيْهُ رَدِورِيْت الله كا اسلام كا كا اسلام كا

"قرآنی تحریک کی پوری عمارت للبت کی بنیادوں پر استوار ہوتی ہے۔ للبت کے بیہ معنی ہیں کہ اس میں داخل ہونے والے کے سامنے صرف ایک مقصد ہو۔ لینی اس دعوت اور تحریک کا فروغ اور کامیابی اور اس کے ذریعے اپنی اصلاح نفس...... اگر اس مقصد کے علاوہ کوئی اور جذبہ دل میں پیدا ہو گیا تو للبیت نہ رہی۔ سودا بازی ہو گئی۔" (ایصناً م با ۱۹۰)

اور "اظلاص کا معیار ایک ہی ہے یعنی للبت جس کا ذکر میں نے شروع میں کیا ہے۔ اس سے مرادیہ ہے کہ ان لوگوں کے سلمنے صرف ایک مقصد ہو اور وہ بید کہ قرآنی فکر سے وابتگی کے بعد میرے اپنے اندر کس قدر تبدیلی پیدا ہو گئی اور میری اس رفاقت سے اس آواز کے آگے برھنے میں کس حد تک مدد طے گی۔" (ایھناص ۸۳)

اور "آپ کی تو تحریک کامقصد ہی ہے ہے کہ قرآنی تعلیم کی روے آپ کے اپنے اندر تبدیلی کس قدر پیدا ہوئی ہے۔ اس لیے آپ کے ہاں عزت اور نضیلت ماپنے کامعیار "تبدیلی" ہونا چاہئے۔ میں نے اس مرتبہ کھلے اجلاس میں اپنے ایک حالب کاموضوع رکھا ہے کہ مومن کے کہتے ہیں؟ آپ اے بغور پڑھے اور پھراس کی روشنی میں اپنا محاسبہ کرتے رہیے کہ آپ کے اندر کس قدر تبدیلی پیدا ہوئی ہے۔" (ایمنا ص:۸۱)

تو حضرات! یہ ہے اس قرآنی تحریک کا انجام جو علم وبصیرت کے نام پر شروع کی گئی تھی اور خالصتا کو رانہ تقلید پر ختم ہو رہی ہے ۔ دیدہ آغازم انجام بنگر

آپ سوچنے اور بار بار سوچنے کہ کیا آپ کو اس انداز پر آپی پیش قیت توانائیاں اور بیش قیت سرماییہ ضائع کرنے کے لیے تیار ہونا چاہئے؟ کیونکہ اگر بچھ کھو لیننے کے بعد کل کراچی والوں کی طرح آپ کو بھی مایوسی ہوئی تو یہ مایوسی مزید ول شکنی کا باعث ہوگی" (عدیث دلگدازے ص۲۸،۵۷)

### ۵۔ کافر گری اور منافق گری

جناب پرویز صاحب کے خلاف جب بورے پاکستان کے علمائے کرام نے متفقہ طور پر کفر کا فتویٰ صادر فرمایا تھا تو موصوف نے لکھا تھا کہ:

"اس سے بھی بڑھ کر ایک اور سوال سامنے آتا ہے اور وہ بیہ کہ ان حضرات کو (یا کسی اور کو) بیہ اتھارٹی کمال سے مل جاتی ہے کہ وہ کسی کے کفر اور اسلام کا فیصلہ صادر کریں؟ علماء کے معنی بیہ بیں کہ انہوں نے کسی نہ ہی مدرسہ سے بچھ کتابیں بڑھی ہیں۔ تو کیا ان کتابوں کے بڑھ لینے سے کسی کو بیہ حق حاصل ہو جاتا ہے۔ کہ وہ جے جاہے کافر قرار دے دے۔" (کافر گری می:۲۳)

''تو کیا جناب پرویز صاحب میہ بتانے کی تکلیف فرہائمیں گے کہ خود پرویز صاحب کو کسی ندہبی مدرسہ سے کچھ کتامیں پڑھے بغیر ہی میہ اتھارٹی کہاں سے حاصل ہو گئی ہے۔ کہ وہ جسے ان کا جی چاہے منافق بنا دیں اور www.muhammadilibrary.com

لوگوں کے خلاف نفاق کے فتوے صادر فرما دیں۔" منا سیدہ اور سے نہ فیاراتیاں

جناب پرویز صاحب نے فرمایا تھا کہ:

"باتی رہے مفتی۔ سواسلامی سلطنت میں یہ ایک منصب تھا کہ جس پر کوئی شخص حکومت کی طرف سے

تعینات ہو تا تھا۔ اس کے علاوہ مفتی نہیں ہو تا تھا۔ جس طرح آج کل ایڈووکیٹ جزل یا اٹارنی جزل

حکومت کی طرف سے تعزیا ہے میں ترجیب میں میں کیا یا ہونا تھا کی دیاؤں کی مردال برخو قریب میں کا

تعینات ہو ؟ تھا۔ اس کے علاوہ مفتی ہمیں ہو ؟ تھا۔ جس طرح آج قل ایدوولیٹ جزل یا اٹارئی جزل حکومت کی طرف سے تعینات ہوئے ہیں۔ اور ہروکیل اپنے آپ کو نہ ایدووکیٹ جزل وغیرہ قرار دے سکتا ہے؟ اور نہ ہی اس منصب کے فرائف سرانجام دے سکتا ہے مفتی کی حیثیت مشیر قانون کی ہوتی ہے۔

اس کا کام صرف مثورہ یا رائے دیتا تھا۔ فیصلہ حکومت خود کرتی تھی۔ یا اس کی طرف سے مقرر کردہ قاضی۔ اب نہ وہ حکومتیں باقی ہیں نہ ان کی طرف سے مقرر کردہ مفتی۔ لیکن بید حضرات ابھی تک اپنے آپ کو انہی معنوں میں مفتی سیجھتے ہیں اور صرف مفتی کے فرائض ہی سرانجام نہیں دیتے۔ بلکہ قاضی کی حیثیت

ب من مربی میں من سے بین منظم میں اس میں میں ہوتا ہے۔ اس میں منظم میں میں ہوتا ہے۔ اس میں میں میں میں میں میں م سے فیصلے بھی صادر کرتے ہیں "

"کیا محرم پرویز صاحب ہمیں ہا گی گے کہ ان کی طرف سے نفاق کے یہ فتولی کس اتھارٹی کی بناء پر صادر کیے جا رہے ہیں؟ کیا وہ خود حکومت ہیں؟ یا حکومت پاکستان کی کوئی صاحب اقتدار ہستی یا حکومت

پاکتان نے آپ کو اس مقصد کے لیے تعینات کیا ہے۔ کہ آپ لوگوں کے دلوں میں جھانک کر ان کے متعلق ایمان کے فیصلے صادر فرمایا کریں؟ اگر ان میں سے یک صورت بھی نہیں تو آپ کو کیا حق حاصل ہے

کہ آپ لوگوں پر نفاق کا گھناؤ نا الزام لگا ئیں۔ واضح رہے کہ کہ المام کی رو سے نفاق کا درجہ کفرواضح سے کہیں بدتر ہو تا ہے۔"(حدیث دلگدازے' ص۲۲' ۲۳)

"دوسری بنیادی بات خود نفاق کے سلسلہ میں عرض کرنی ہے۔ جمال سی جمیں معلوم ہے اجماعی طور پر علائے اسلام کا فیصلہ یہ ہے کہ حضور اکرم مالی کیا ہے بعد نفاق کا انسٹی ٹیوشن جیشہ کے لیے ختم ہوچکا ہے۔

یعنی آپ مٹڑ پیلم کی وفات کے بعد آدی کو یا مسلمان کما جاسکتا ہے یا کافر' منافق نہیں کما جاسکتا۔ کیونکہ نفاق کا تعلق خالصتاً آدمی کے دل سے ہو تا ہے جس کا علم کسی دو سرے کو نہیں ہو سکتا۔ حضور اکرم ملڑ پیلم کو قو وحی کے ذریعے منافقین میں کا علم ہو جا تا تھا۔ لیکن آپ کے بعد کوئی دو سرا مخص کسی کے نفاق کا فیصلہ کرنے کا مجاز نہیں ۔۔۔۔۔۔ چنانچہ اسلام کی چودہ سو سالہ تاریخ میں علمائے اسلام نے لوگوں کے تفراور فسق کے فتوے تو بے شار دیئے۔ لیکن جناب پرویز صاحب سے پہلے کسی بڑے سے بڑے عالم اور مجتلہ کو بھی ہے جسارت نہیں ہو

سکی کہ وہ کسی آدمی کے خلاف نفاق کا فتوئی صادر کر سکے۔ یہ نرالا اعزاز آج چودھویں صدی میں محض جناب پرویز کو حاصل ہوا ہے کہ وہ لوگوں کے متعلق نفاق کے فتوے صادر کر کے علیم بذات الصدور ہونے کے مدعی بن رہے ہیں۔" (ایعناً ص۲۱-۲۲)

"نفاق کے مدعی بن رہے ہیں۔" (ایعناً ص۲۱-۲۲)

"نفاق کی سلط میں کے اور الدی بھی سمحہ لدا ضوری ہے نفاق در اصل ایک قسم کا جھوٹ ہی ہوتا

''نفاق کے سلسلہ میں ایک اور بات بھی سمجھ لینا ضروری ہے۔ نفاق دراصل ایک قسم کا جھوٹ ہی ہو تا ہے اور آدمی جھوٹ ہی ہو تا ہے اور آدمی جھوٹ یا تھا۔ گھناؤنے

جرم کا ار نکاب اس لیے کرتا ہے کہ موسنین کی جماعت سے اسے کوئی اندیشہ ہوتا ہے۔ اور یا اس لیے کہ حکومت و سلطنت میں مجھے کوئی اچھا منصب حاصل ہو جائے گا یا دولت ٹروت یا عزت و شوکت حاصل ہو سکے گی۔ یمی وجہ ہے کہ منافقین کا گروہ اس وقت وجود میں آیا جب مدینہ کی مسلمانوں کی ریاست کی داغ بیل پڑچکی تھی۔ کی دور میں منافقین کا گروہ ناپید تھا۔ اب غور فرمائے کہ محترم پرویز صاحب کی جماعت موسنین آج کس دور سے گزر رہی ہے کیا وہ کی دور کی آئینہ دار ہے۔ یا مدنی دور کی مظہرہے؟ آپ کی جماعت موسنین آج کس دور سے گزر رہی ہے کیا وہ کی دور کی آئینہ دار ہے۔ یا مدنی دور کی مظہرہے؟ آپ کی جماعت میں انہیں کونے فائدے حاصل ہو رہے ہیں؟ ہمارا تجربہ تو یہ ہے کہ جو لوگ آپ کی جماعت کے ساتھ وابستہ ہوتے ہیں وہ اپنوں اور بیگانوں سب کی نظروں میں گر جاتے ہیں۔ انہیں منکر حدیث' منکر شان رسالت جیسے دل آزار القاب سے یاد کیا جاتا ہے۔ گھروں میں تفرقے پڑ جاتے ہیں۔ انہیں منکر حدیث' منکر شان ساتھ اچھوتوں جیسا سلوک کرتے ہیں۔ لوگ انہیں مسلمان بھی نہیں سیجھتے۔ وہ پورے معاشرہ سے ک کر مات میں تو باتے ہیں تو ان غربوں کو وہ آنیا مادی یا غیر مادی فائدہ حاصل ہو جاتا ہے۔ جس کی فاطروہ منافقانہ طور رہ جاتے ہیں تو ان غربوں کو وہ آنیا مادی یا غیر مادی فائدہ حاصل ہو جاتا ہے۔ جس کی فاطروہ منافقانہ طور رہ جاتے ہیں تو ان غربوں کو وہ آنیا مادی یا غیر مادی فائدہ حاصل ہو جاتا ہے۔ جس کی خاطروہ منافقانہ طور کی جماعت میں داخل ہوں گئی۔ انہیں مسلمان کبھی نہیں جبحتے۔ وہ پورے معاشرہ میں نافقانہ طور

"محترم پرویز صاحب نے صورت حال اصلاح و در تی کے بجائے کراچی کے احباب کے خلاف اقدامات شروع کر دیے۔ تا آنکہ انہیں منافق قرار دے کر جماعت سے خارج کر دیا گیا چو نکہ شکایات مالی معاملات سے متعلق تھیں۔ اس لیے پرویز صاحب نے اس خطاب میں جس کانام انہوں نے "حرف دلنواز" رکھا ہے۔ شاطرانہ طور پر یہ تا ثر دینے کی کوشش کی ہے کہ (خاکم بین) حضور اکرم سٹ پیلے پر بھی منافقین کی طرف سے ای قتم کے گھناؤنے الزامات لگائے جایا کرتے تھے۔ یعنی جب منافقین نے حضور اکرم سٹ پیلے تک کو نہیں چھوڑا تو میری ہستی ہی کیا ہے؟ چنانچہ وہ فرماتے ہیں۔

"اس قتم کے کینہ فطرت لوگوں کا آخری حربہ یہ ہوتا ہے کہ دائی انقلاب کے خلاف پیے کے معالمہ میں الزامات لگا دیئے جائیں۔ غور فرمائے کہ ذات اقدس واعظم 'جے زمانہ قبل از نبوت لوگ امین کہہ کر پکارتے تھے۔ جس کے متعلق ہرقل کے دربار میں ابوسفیان جیسا سخت دستمن بھی اس کا اعتراف واعلان کرتا تھا کہ ہم نے اس میں جھوٹ اور بددیا نتی کی کوئی بات نہیں دیکھی۔ اس ذات گرامی کے متعلق یہ بدنمادیہ مشہور کرتے تھے کہ آپ (معاذ اللہ) پیے کے معالمہ میں گربر کرتے ہیں۔ وَعِنْهُم مَنْ یَلْمِزُكُ فِی الصَّدَافَاتِ مِسُدر کرتے ہیں۔ وَعِنْهُم مَنْ یَلْمِزُكُ فِی الصَّدَافِ والله (۵۸:۹) ان میں وہ بھی ہیں جو بیت المال کے روپے کے معالمہ میں بھی تھے پر الزام لگاتے ہیں۔ اور طعن دیتے ہیں غور کیجے کہ ان باتوں سے حضور ماٹھ کے کا کلیجہ کس طرح چھانی ہوتا ہوگا؟" (الیضاً میں بھی

صحافتی بازی گری: صحافتی بازی گری کی ایک سکنیک به بھی ہے کہ جب آپ کے کسی کام پر اعتراض کیا جائے تو آپ کسی مشہور ہستی کا نام لے دیجیے جس کا تقدس واحترام مخاطب کے لیے مسلم ہو۔ اور اس ہستی کی کسی ایسی ہی مفروضہ غلطی کی نشان دہی کر دیجیے۔ جیسی آپ سے سرزد ہوئی ہے اور کمہ دیجیے کہ بہ

## آئیند پُرویِی www.muhamnadilibrary.com اسلام کا اسلام

الی کوئی بری بات نہیں ہے۔ اپ جرم کو ہلکا کرنے کے لیے کسی مشہور بستی کو اپنی سطح پر لاکھڑا کرنا تو دنیا کے بہت سے شاطروں کا شیوہ رہا ہے۔ لیکن اس مقصد کے لیے حضور اکرم مٹی لیا کی بستی کو وہی شخص استعال کر سکتا ہے جس کے دل میں خوف خدا بلکہ ایمان کا شائبہ بھی نہ رہا ہو۔ حسب عادت اس مقام پر بھی پر ویز صاحب نے کتر پیونت اور تحریف سے کام لیا ہے۔ داقعہ یہ ہے کہ حضور اکرم مٹی لیا پر اس انداز کا الزام بھی نہیں لگایا گیا کہ آپ معاذ اللہ بینے کے معاسلے میں گڑ برد کرتے ہیں۔ آپ کے متعلق منافقین نے محض یہ الزام بھی نہیں لگایا تھا کہ آپ صدقات میں سے ہم لوگوں کو کم دیتے ہیں۔ اور دو سرے ضرورت مندوں کو محض یہ الزام لگایا تھا کہ آپ صدقات میں ہے ہم لوگوں کو کم دیتے ہیں۔ اور دو سرے ضرورت مندوں کو نیادہ 'یہ بات نہیں کہ انہیں یہ شکایت پیدا ہوئی کہ آپ معاذ اللہ خود کچھ لے لیتے ہیں۔ دنیا جانتی ہے کہ حضور اکرم ساڑھیا نے صدقات کے اموال کو اپنے اور اپنے اہل وعیال پر حرام کر رکھا تھا۔ (حدیث دلگدانے 'ص نے سے اس

کراچی کے منافقین: ''یہ گفتگو ان لوگوں کے متعلق ہے جنہیں پچانے میں جناب پرویز صاحب کو اتنا طویل عرصہ لگ گیا جیسا کہ بقول آن کے آنخضرت ساتھیا کو بھی منافقین کو پچانے میں نو سال کاعرصہ لگ گیا تقا۔ حالا نکہ یہ بات قطعاً غلط ہے۔ واقعہ بیر ہے کہ حضور اگرم ساتھیا اور اکابر صحابہ' منافقین کو انجی طرح پچانے تھے۔ اور پہلے دن ہی سے پچانے تھے گئی وجہ ہے کہ حضور اگرم ساتھیا نے بھی کی منافق کو کوئی ذمہ داری کا کام نہیں سونیا۔ بھی کسی منافق کے خلوص' دیانت اور تقوی کا اعتراف فرما کر اس کی تعریفیں نہیں فرما کیں۔ جس پر آگے چل کر آپ کو پچھتانا پڑا ہو کہ جس نے فلاں کام فلاں آدی کو سونپ دیا تھا۔ گر وہ تو منافق نکل آیا۔ کیا جناب پرویز صاحب حضور اگرم ساتھیا کے تھا۔ کرام سے کسی عبدالرب اور میاں عبدالخالق کی مثال پیش فرما تھے ہیں۔ جنہیں آپ نے ناظم اور پیجنگ ڈیٹر کیکٹر کے عمدہ پر سرفراز کیا ہو۔ عبدالخالق کی مثال پیش فرما تھے ہیں۔ جنہیں آپ نے ناظم اور پیجنگ ڈیٹر کیکٹر کے عمدہ پر سرفراز کیا ہو۔ حبدالخالق کی مثال پیش فرما تھے ہیں۔ جنہیں آپ نے ناظم اور پیجنگ ڈیٹر کیکٹر کے عمدہ پر سرفراز کیا ہو۔ کیکن بعد میں وہ منافق نکل آیا ہو اس کے برظاف جناب پرویز ان لوگوں کو منافق قرار دے رہ ہیں۔ جنہیں اہم تر ذمہ داریوں کے کام سونے گئے اور عرصہ دراز تک آپ ان کے خلوص' ویانت اور خدمات جنہیں اہم تر ذمہ داریوں کے کام سونے گئے اور عرصہ دراز تک آپ ان کے خلوص' ویانت اور خدمات جاری گائے رہے۔ '' (حدیث دلگدازے' ص:۳۲۔ ۲۵)

### ۲۔ عفو ودرگزر

"دحضور اکرم می ایم این دور کے منافقین کو پہلے ہی دن سے بچانتے تھے۔ لیکن ۹ سال تک انہیں برداشت فرماتے رہے۔ اور ان کے خلاف کسی فتم کا کوئی اقدام نہیں فرمایا۔ بعض دفعہ صحابہ کرام بھی آئی اس بات کا اصرار بھی کرتے لیکن آپ یمی جواب دیا کرتے تھے کہ میں اسے بند نہیں کرتا کہ لوگ باتیں بنائیں۔ کسی تحریک کے ایک سے قائد کا سے ظرف ہوتا ہے۔ جس کی جناب پرویز کو ہوا بھی نہیں گی۔ ان میں تو! منافقت تو بردی بات ہے۔ ذرا می مخلصانہ تنقید یا دیائتدارانہ مخالفت کو برداشت کرنے کی بھی صلاحیت نہیں ہے۔ "(ایضاً صن ۲۵)

معاشرتی تعلقات کا انقطاع: "اس قدر گرج برس لینے اور دل کے پھپھولے پھوڑنے کے بعد بھی جناب پرویز صاحب کے غیظ وغضب کو تسکین نہیں ہوئی۔ بلکہ اس کے بعد حاضرین اجلاس کو ان منافقین کے معاشرتی بائیکاٹ پر اکساتے ہوئے فرمایا کہ:

"اس رسول سے ہی نہیں کہا گیا کہ وہ ان سے جنگ کرے یہ بھی کہا گیا ہے کہ ان سے ہر قتم کے معاشرتی تعلقات منقطع کرے۔ معاشرتی تعلقات منقطع کرے۔ معاشرتی تعلقات میں کسی کی موت پر تعزیت اور دعائے خیر آخری چیز ہوتی ہے۔ ان لوگوں کے متعلق محم کیا گیا کہ لاَ تُصَلِّ عَلَی اَحَدِ منهُمْ مَّاتَ اَبَداْ وَّلاَ تَقُمْ عَلَی قَبْرِهِ (۸۳:۹) یوں اس گروہ سے جماعت مومنین پاک اور صاف ہوئی۔

"پرویز صاحب نے دعویٰ تو فرمایا ہے معاشرتی تعلقات کے انقطاع کا اور دلیل دی ہے اس کی قبر پر نہ کھڑا ہونے اور نماز نہ پڑھنے کی وہ بھی صرف حضور اکرم سائی اس خاص ہے۔ تو کیا یہ معاشرتی بائیکاٹ اس مردہ سے ہوگا جو مرچکا؟ یا اس کے اقارب سے جو اس جرم میں ملوث نہیں ہیں؟...... للذا اس آیت کریمہ سے معاشرتی تعلقات کے انقطاع پر دلیل لانا جاہلانہ استدلال ہے۔ اس آیت میں تو صرف یہ تھم دیا گیاہے کہ آپ ان کے لیے دعائے بعض سند کریں۔ یمال معاشرتی بائیکاٹ کا سوال ہی کمال پیدا ہو تا ہے؟ پرویز صاحب فرماتے ہیں:

پروید عدیم بروسی ہیں۔

"خزوہ تبوک حضور اکرم مٹھیا کی حیات طبیع کی آخری مہم تھی جو من 9ھ میں واقع ہوئی تھی۔ یہ منافقین غزوہ تبوک حضور اکرم مٹھیا کی حیات طبیع کی آخری مہم تھی جو سی کا کمال ہے ایک طرف تو یہ دعویٰ ایک ہی سطر میں دو بالکل متضاد دعوے کر جانا جناب پرویز صحب ہی کا کمال ہے ایک طرف تو یہ دعویٰ ہم " کے د "غزوہ تبوک حضور مٹھیا کی حیات طبیع کی آخری مہم تھی۔ جو من 9ھ میں واقع ہوئی تھی ""آخری مہم" کے الفاظ کو ذہن میں رکھے۔ یعنی بعد میں کوئی مہم پیش نہیں آئی اور دو سری طرف یہ ادعا بھی ہے کہ ساتویں آسمان کی کا انتظام کیا گیا۔ کیا انتظام کیا گیا اور کمال انتظام کیا گیا؟ ای ذمین پر یا ساتویں آسمان پر 'پرویز صاحب نے یہ بتانے کی مطلق ذحت نہیں فرمائی پرویز صاحب کو تشلیم فرمالینا چاہیے کہ ایک طرف قرآن کریم کی اس دھمکی اور دو سری طرف حضور اکرم سے آئیا ہے کریمانہ اخلاق عفو ودر گزر اور حن معالمت نے ان منافقین پر یہ گمرا اثر چھوڑا کہ وہ خود بی اپنے نظاق سے تائب ہو گئے اور انہوں نے اپنی اصلاح خود بی کر لی۔ کہ ان احکام پر عمل کرنے کی نہ تو نوبت آئی اور نہ اس کی ضرورت لاحق ہوئی۔ ایک دار یہ ہوتا ہے وہ نہیں جس کا مظاہرہ محترم پرویز صاحب نے فرمایا ہے جبی تو لوگ ان کے گر دے چھتے جا رہ ہیں۔ پرویز صاحب کو "دائی انتظاب" کم کر دار یہ ہوتا ہے وہ نہیں جس کا مظاہرہ محترم پرویز صاحب نے فرمایا ہے جبی تو لوگ ان کے گر دار یہ کو ایٹ انتظاب کا کر دار بھی اپنے اندر بیدا کر سے اس کی انتظاب "کملوانے کا تو بہت شوق ہے اے کاش!

منافقین کراچی پر بندار نفس کا الزام: "دوسری بات ہمیں ان لوگوں سے متعلق کہنی ہے جن پر

(Egoism) یا پندار نفس کا الزام لگایا گیا ہے۔ آگر یہ لوگ محض اس مقصد سے آپ کی تحریک میں شائل ہوئے تھے کہ لوگ اس کی تحریک میں شائل ہوئے تھے کہ لوگ اس کی تحریف کریں؟ اور اس طرح وہ ان کی نگاہوں میں بڑا بن جائے اس سے اس کا نفس موٹا ہو تا ہے۔ اس کے پندار کو تسکین ہوتی ہے ...... الخ"

سس موٹا ہو تا ہے۔ اس کے پندار کو تعلین ہوئی ہے۔۔۔۔۔۔ اور تو کیا ساری دنیا میں تعریف کرانے اور لوگوں کی نگاہوں میں بڑا آدی بنے' اپنے نفس کو بھلانے اور اپنے اس پندار کی تسکین کرنے کے لیے محض پرویزی معاشرہ ہی رہ گیا تھا۔ جس کی کل کا نتات چند سوافراد سے زیادہ نہیں ہے۔ ؟ کیا پرویز صاحب یہ بتانا چاہتے ہیں کہ اجتماعات صرف ان کے ہاں ہی ہوتے ہیں اور کسیں اجتماعات نہیں ہوتے؟ کیا وہ کمنا چاہتے ہیں کہ دریاں اور کرسیاں محض ان کے ہاں ہی بچھائی اور اٹھائی جاتی ہیں اور کرسیاں؟ کیا جھاڑو محض ان کے ہاں ہی دی اٹھائی جاتی ہیں اور کسی جماعت کو نہ تو دریاں میسر ہیں اور نہ کرسیاں؟ کیا جھاڑو محض ان کے ہاں ہی دی جاتی ہیں اور جھوٹے برتن محض اِن ہی کے ہاں صاف کیے جاتے ہیں؟ کہ اس غریب کار کن کو یہ تمام کام اور کمیں میسر نہیں آسکتے تھے اس لیے وہ اپنے پندارِ نفس کی تسکین کے لیے آپ کے معاشرہ میں داخل ہونے یہ مجبور ہوگیا تھا۔ محترہ!!

وفا کیسی کہاں کا عشق' جب سر پھوڑنا ٹھمرا تو پھر اے سنگدل تیرا ہی سنگ آستان کیوں ہو؟

(حديث ول گدازے من : ٣٠)

یہ ایک ایسے مخص کے تا ٹرات ہیں جو طلوع اسلام کامعزز رکن رہا ہے۔ تاہم وہ "منافق" نہیں تھا۔

کیونکہ وہ لاہور کا رہنے والا تھا۔ اس کی رقم بھی میزان میں نہیں گئی تھی۔ جس کے خرد برد ہونے کی اسے ذاتی طور پر کوفت ہوئی ہو۔ وہ طلوع اسلام کا رکن بھی رہا کیونکہ بر اپنی کی توڑی کی توڑی گئی تھی۔ پھروہ پرویز صاحب کانام بھی احرام سے لیتا ہے۔ لنذا اسے "غیر جانبدار" ہی "جھنا چاہئے۔ تاہم اس نے پرویز صاحب کے کردار کے مختلف پہلوؤں کی نشان دہی کھل کر کر دی ہے کہ کس طرح پرویز صاحب نے "میزان" کا سمایہ ہضم کرنے کے بعد سمایہ فراہم کندگان پر نازیبا الزامات اور اتمامات بھی لگائے ہیں۔ تاکہ ان کا اپناعیب نظروں سے او جھل ہو جائے۔ اس ضمن میں مجم علی صاحب نے چند ایسی حیلہ سازیوں کا تاکہ ان کا اپناعیب نظروں سے او جھل ہو جائے۔ اس ضمن میں مجم علی صاحب نے چند ایسی حیلہ سازیوں کا بھی ذکر فرما دیا ہے جو پرویز صاحب کی تحریوں میں عمواً ملتا ہے۔ اور اس کتاب "حدیث دل گدازے" کے خانبوں کی جارت کھی ہے۔ "جناب پرویز صاحب کی کاروباری دیانت اور منافق کری کا شاہکار۔ ایک غیر جانبوں انہ ہو جائے۔ اس خون روؤ اس مین عرف کر شرائے کی کا شاہکار۔ ایک غیر جانبوں انہائے تبرو" از مجم علی بلوچ" بی اے (آنرن) ارجن روؤ اگر شن گر کر الاہور۔

اللم كا اللم كا الله بي www.muhammaadilibrary.com

( باب: پنجم

# پرویز صاحب کے لٹریچر کی خصوصیات

پرویز صاحب کا کنریچراور مختلف تحریروں کے مطالعہ کے بعد جو چند باتیں خاص طور پر ذہن میں اجرتی ہیں وہ درج ذبل ہیں: وہ درج ذبل ہیں:

# ۱- اینی قرآنی بصیرت کو بھی قرآن سمجھنا

پرویز صاحب کی نمایاں خصوصیت بیہ ہے گرچو کھھ آپ کے جی میں آئے۔ وہ لکھنے سے پیشتران الفاظ کا اضافہ کر لیتے ہیں۔ اضافہ کر لیتے ہیں۔ "قرآن کہتا ہے کہ ......" بالفاظ ریگر آپ اپنی قرآنی بصیرت کو بھی قرآن ہی سمجھتے ہیں۔ مثلاً ایک مقام پر لکھتے ہیں کہ:

شرآن کہتا ہے کہ انسان کی زندگی کا ایک حصہ تو بے شک حیوان ہی کی ارتقاء یافتہ شکل ہے۔ اس
 کی زندگی کا بیہ حصہ وہ ہے جس میں وہ حیوانات کی طرح طبعی زندگی جبر کرتا ہے (کھانا 'پینا' سونا' افزائش
 نسل کرنا اور مرجانا) لیکن اس کی زندگی کا دو سرا حصہ حیوان کی ارتقاء یافتہ شکل نہیں بلکہ صفات خداوندی
 دی کا مظہرہے۔ " (قرآنی نظام ربوبیت ص ۱۹)

کیا آپ بتا کتے ہیں کہ مندرجہ بالا عبارت قرآن کی کوئنی آیت یا آیات کا ترجمہ ہے۔ غور فرمایئے آپ کی قرآنی فکرنے کس خوبی سے اس دور کے اہم مسئلہ کیا انسان اولاد ارتقاء ہے؟ قرآن سے حل فرما دیا ہے۔ یہ سوال اپنی جگہ پر ہے کہ آپ کی یہ قرآنی فکر صبح ہے یا غلط سوال صرف یہ ہے کہ قرآن میں وہ کوئنی نص قطعی ہے۔ جس کی بناء پر آپ یہ فرما رہے ہیں کہ "قرآن کہتا ہے کہ....."

ای طرح ایک دو سرے مقام پر فرماتے ہیں کہ:

© "قرآن کتا ہے کہ انسانی جسم مادی عناصر کا مرکب ہے۔ اس لیے موت کے ساتھ طبعی جسم کا خاتمہ 
ہو جائے گا (قرآنی نظام ربوبیت ص ۷۲) یہ قرآن کی کوئی آیت کا ترجمہ ہے۔ کہ انسانی جسم مادی عناصر کا 
مرکب ہے؟ گویا قرآنی فکر کا مفہوم یہ ہے کہ ہم اپنے خیالات ونظریات کو کس طرح قرآن میں داخل کر 
سکتے ہیں۔

### 

اب ایسے ہی چرر اقتباسات دیل میں بلا تبصرہ ملاحظہ فرمائے۔ (حوالہ کے صفحات نمبر قرآنی نظام ربوبیت کے بین۔)

۔ \* " قرآن کہتا ہے کہ جس طرح طبعی اشیاء اپنے خواص واٹر ات رکھتی ہیں ای طرح مستقل اقدار بھی اپنے اٹرات رکھتی ہیں۔" (۷۲)

"قرآن کہتا ہے کہ علم کے ان شعبوں (میڈین ' فلفہ ' اور سائیکالوجی) میں شخفیق کرو اور پھر دیکھو
 کارگاہ عالم انفرادی نظریہ کے تحت چل رہاہے یا دین کے عالمگیر نظریہ اجتاعی کے مطابق۔ "

"قرآن کہتا ہے کہ ہم نے جو یہ کہا ہے کہ وہ معاشرہ جو انفرادی مفاد خویش کے نظریہ پر قائم ہو گا تباہ و رہاد ہو جائے گا اور جس نظام کی بنیادیں نوع انسانی کے مفاد کلی پر ہوں گی وہی انسانیت کی ربوبیت کا منامن اور انسانی ذات کی نشووارتقاء کا کفیل ہوگا۔ تو یہ دعویٰ ایک عظیم الشان حقیقت پر مبنی

قرآن واضح الفاظ میں کہا ہے کہ جو لوگ نظام ربوبیت کو اپنا نصب العین بنائیں اور اسکے بعد ایسا
 پروگرام مرتب کریں جو انسانوں میں ہمواریاں پیدا کرنے کا موجب ہو اور ان کے برعکس جو لوگ
 معاشرہ میں ناہمواریاں پیدا کریں ان دونوں کی زندگی بھی کیسال نہیں ہوسکتی۔ (۱۱۹)

، "قرآن نے واضح الفاظ میں بتایا ہے کہ الدیں سے مفہوم نظام ربوبیت کا قیام ہے (۱۶۴)۔

قرآن کہتا ہے کہ آگر اس (نظام ربوبیت کی حامل) پہرٹی نے استقامت برتی تو وہ وقت آجائے گا۔ جب مشیت کے اٹل قانون کے مطابق ان کا تعمیری پروگر ام خیافقین کے تخریبی پروگر ام پر غالب آجائے گا۔
 اس کا نام انقلاب ہے۔" (۱۳۳۹)

9 قرآن نے کہا تھا کہ ملوکیت (Kingdom) کا نظام باطل نظام ہے۔ (۲۵۳)

"قرآن نے کہا ہے کہ سرمایہ داری باطل کا نظام ہے۔ اس لیے باقی نسیں رہ سکتا۔ باقی وہی نظام رہے گا
 جو نوع انسان کی ربوبیت اور منفعت کا ضامن ہوگا۔" (۲۰۵)

بایں ہمہ آپ کا دعویٰ یہ ہے کہ آپ قرآن کے ایک ادنیٰ طالب علم ہیں۔ آپ خالی الذہن ہو کر قرآن کے اندر جاتے ہیں بالکل ای طرح خالی الذہن ہو کر معتزلہ نے بھی قرآن میں فکر کیا تھا اور اپنے دور کے نظریات داخل کر کے انہیں اپنے قرآنی فکر کا نتیجہ قرار دیا تھا۔ پھر سید صاحب نے بھی خالی الذہن ہو کر فکر کیا۔ اب جناب پرویز صاحب کو یہ قرآنی فکر تو ور نہ میں مل گئی۔ کچھ آپ کی فکر نے نئے دور کے مسائل اس فکر میں شامل کر دیے اور آپ کی قرآنی فکر آپ نے اتنا ارتقاء کیا کہ بس خود کو قرآن ہی سمجھنے لگے ہیں۔ جیسا کہ آپ کے ایک مماتھی مجمد علی بلوچ جن کا تعارف ہم پہلے کرا چکے ہیں لکھتے ہیں۔

🖒 ان حضرات کی قرآنی فکر میں ایک ادر فرق یہ ہے کہ معتزلہ اور سرسید کی یہ فکر بلا واسطہ تھی 🖦

اسام کا اسلام کا اسلام

"اب کچھ عرصہ سے جناب پرویز کی میہ سخنیک بن گئی ہے کہ جب ان کی ذات پر یا ان کے کردار پر کسی طرف سے کوئی اعتراض کیا جاتا ہے تو وہ فورا قرآن خطرہ میں ہے" کا نعرہ بلند کرنے لگتے ہیں کہ دیکھئے صاحب! میہ لوگ قرآن کی وحدت میں رکاوٹیں ڈال صاحب! میہ لوگ قرآن کریم کی وحدت میں رکاوٹیں ڈال رہے ہیں۔ میہ لوگ قرآن کریم کی وحدت میں رکاوٹیں ڈال رہے ہیں کہ رہے ہیں گویا ان کے نزدیک قرآن اور پرویز کوئی دو چیزیں نہیں ہیں۔ بلکہ میہ دونوں ایک بن چکے ہیں کہ اگر پرویز صاحب پر کوئی اعتراض کیا جائے تو وہ براہ راست قرآن پر اعتراض سمجھ لیا جاتا ہے۔ اور سادہ لوح عوام کے جذبات کو مشتعل کرنے کے لیے "قرآن خطرہ میں ہے" کے نعرہ سے کام لیا جاتا ہے۔" (صدیت دلگدازے میں ہے")

# ۲۔ لفظ ایک مفہوم بہت ہے

دومری خصوصیت آپ کے کلام میں ہے ہے کہ آپ اکثر الفاظ قرآنی کا ترجمہ یا مفہوم بدلتے رہتے ہیں ایک مقام پر اس لفظ کا ترجمہ پڑھ ہوگا دو مرے مقام پر کچھ اور تیمرے پر کچھ اور جس کی وجہ ہے کہ نظریات زیادہ ہو گئے ہیں۔ جنہیں آپ نے قرآن گر کے ذریعہ قرآن سے خابت کرنا ہو تا ہے۔ پھر جس مخصوص نظریہ کی بحث چل رہی ہو ای طرح کا حسب حال مفہوم بیان فرہا دیتے ہیں۔ آپ کسی لفظ کا ترجمہ بیان کرنے کو پہند نہیں فرہاتے۔ مفہوم یا مطلب برائی کرتے ہیں وجہ ہے کہ ترجمہ کرنے سے انسان کسی خاص معنی کا پابند ہو جاتا ہے۔ اس پابندی کو دور کرنے کی خاطر تو آپ نے احادیث کو چھوڑا تھا۔ اور اب آگر ترجمہ کی مصبت مول لے لیں تو اسے ڈھیر سارے نظریات قرآن سے کیے خابت کے جاسکتے ہیں۔ اب آگر ترجمہ کی مصبت مول لے لیں تو اسے ڈھیر سارے نظریات قرآن سے کیے خابت کے جاسکتے ہیں۔ اب

(۱) لفظ "الله" چه مختلف مفاجيم مين استعال موتا ب الله سے مراد الله كا قانون يا قانون خداوندى بھى الله على مفات خداوندى بھى الله كا نظام بھى قرآنى معاشرہ بھى اور أكر الله ك ساتھ رسول كو جمع كر ديا جائے و الله ك ساتھ رسول كو جمع كر ديا جائے و اس سے مراد مركز لمت موتا ب (تفصيل كے ليے ديكھے الله پر ايمان بالغيب) ان سب مفاجيم مين قدر مشترك بي ہے كه الله بذات خودكوئى حى وقيوم اور قادر مطلق بستى نہيں ہے۔

الله اور پرویز صاحب نے اس فکر قرآنی کے لیے اپنی تصنیف لغات القرآن کو واسط بنایا ہے۔ جب آپ کے سامنے قرآن میں داخل کرنے والے نظریات کا انبار لگ گیا تو قرآن کے بیشتر الفاظ کی آپ کو تاویل کی ضرورت محسوس ہوئی۔ تو اس ضرورت کے ماتحت آپ کو بید لغات تصنیف کرنا پڑی جس میں اگرچہ آپ نے چند متند کت لغت سے استفادہ کیا ہے۔ اور اپنے مفید مطلب ومعانی کی تلاش میں دور کی کو ٹری لائے ہیں۔ تاہم آپ نے اپنے چند مخصوص نظریات کو اس لغت میں بھر دیا ہے۔ ان کی تائید آپ کو لغت کی کسی کتاب میں نہ مل سکے گی اس لغت کی تصنیف کا فاکدہ بیہ ہوا کہ اب جب آپ کو قرآنی الفاظ کے نامانوس اور انو کھے معانی بتانے کی ضرورت فیٹی آتی ہے تو اس کے ساتھ اپنی لغت کا حوالہ وے دیتے ہیں۔

### اساعاسا به به به المالين به به المالين المالين المالين المالين المالين المالين المالين المالين المالين المالين

(٢) لفظ آخرت کے بھی کچھ مفہوم ہیں۔ مستقبل بھی کلی مفاد بھی۔ آخر الا مربھی آنے والی نسلوں کا مفاد بھی کو خطاریاں بھی۔ (تفصیل کے لیے دیکھئے کہان بالغیب) ۔ ایمان بالغیب)

(۳) ونیا کا لفظ چار مفهوم اوا کر تا ہے۔ حال کی زندگی' ذاتی مفاد' مفاد عاجلہ اور موجودہ دنیا کی زندگی۔ (حوالہ ایپنا)

(۳) دین کے جار مفہوم ہیں: ﴿ مكافات عمل (ن- رص ۱۳۰) ﴿ بمعنی نظام ربوبیت (ایسنا ص ۱۲۸۵) ﴿ ﴿ نظام ربوبیت کا قیام (ایسنا ص ۱۱۵) ﴾ " قرآن کی عطا کردہ مستقل اقدار کا تحفظ" (لغات القرآن زیر عنوان ق- د- ر) اور ﴿ قانونَ مكافات حق (ن- رص ۱۳۸) ﴾

(۵) صلوة کے مفاہیم یہ ہیں: آصفات خداوندی کو بطور معیار سامنے رکھ کر ان کے پیچھے پیچھے چلنا کا تھا میں معلی وہ گھو ڑا ہو آ ہے جو کھانا کھانا اور آ مصلی وہ گھو ڑا ہو آ ہے جو گھو ڑ دوڑ میں اول نمبر پڑنے والے گھو ڑے کے بالکل پیچھے پیچھے ہو۔ (تفصیل کے لیے دیکھئے ارکان اسلام)

(۱) زکوۃ کے تین مفہوم ہیں: ﴿ اسلامی کو مت جو کچھ مسلمانوں سے لے لے وہ زکوۃ ہے ' ﴿ زائد از ضرورت مال مسلمان اسلامی حکومت کو دے دیں ' ﴿ اسلامی حکومت جو ضروریات زندگی لوگوں کو دے وہ زکوۃ ہے۔ (تفصیل کے لیے دیکھئے ' قرآئی دیکھئے

(۷) ملائکہ کے مفہوم پانچ ہیں: ﴿ خارجی قوائے فطرت ﴿ ﴿ وَاعْلَى قُوتِیں ﴾ فَ نفسیاتی محرکات ﴾ طبعی تغیرات اور ' ﴿ پروں والے فرشتے سے مراد ان کی قوت ہے ۔ جتنے پر زیادہ اتنی قوت زیادہ (تفصیل کے لیے دیکھئے ' فرشتوں پر ایمان بالغیب) ان سب مفاہیم میں قدر مشترک یہ ہے کہ فرشتوں کا خارجی وجود اور ذاتی تشخص نہیں ہے۔

(٨) لفظ جن کے پانچ منہوم ہیں: 1 وہ آتشیں مخلوق جو انسان سے پہلے تھی' 2 دیماتی لوگ' 3 غیر مرکی قوتیں' 4 انسانی جذبات' 5 اہلیس کی خوئے سرکش۔

(۹) لفظ شیطان کے تین مفہوم ہیں۔ ﴿ شیطان بمعنی شیطان (نظام ربوبیت ص۳۳۲) ﴿ بمعنی سرکش قوتیں (ایساً ص۲۱۹) ﴿ شیطان بمعنی ابلیسی معاشرہ (ایساً ص۱۷۵)

(۱۰) لفظ ساء کے ۱۵مفہوم ہیں اور

(۱۱) لفظ ارض کے ۱۸۔ تفصیل کے لیے دیکھتے اس حصہ ششم کا تیسرا باب۔

.

🗘 دین اور ندجب کے بے شار "تقابلی مفاہیم" فکر پرویز عجی شیوخ کی اثر اندازی میں گزر چکے ہیں۔

# آئيد پُرورِيَّ اسلام کا اسلام کا اسلام کا اسلام کا اسلام

## مفهوم ایک الفاظ بهت

اور اس خصوصیت کا دو سرا پہلویہ ہے کہ آپ کسی غیر قرآنی لفظ کے لیے قرآن میں کئی الفاظ اپنی تائید کے لیے حال کر قرآن میں کئی الفاظ اپنی تائید کے لیے حلاش کر لیتے ہیں۔ مثلاً ایک لفظ ربوبیت ہے جو عربی زبان کا ہے گر اس کا ذکر قرآن میں نہیں۔ آپ چونکہ نظام ربوبیت کے موجد ہیں۔ للذا اپنی تائید کے لیے کئی لفظوں کا مفہوم قانون ربوبیت یا نظام ربوبیت بنائے ہیں۔ پہلے تو آپ نے "چند قرآئی اصطلاحات" کے تحت ربوبیت کا ذکر کر کے یہ تاثر دیا ہے کہ یہ لفظ بھی قرآن میں موجود ہے اور اس کا مفہوم یہ جایا کہ:

کہ میں تھا میں سرائ کی خود ہے اور ہوں کا سبوع ہیں تا ہے ۔ "ربوبیت بمعنی کسی شے کا کامل نشوونما پاکر اپنی تشکیل کو پہنچ جانا یعنی اس کی مضمر صلاحیتوں کا پورے طور پر نشوونما بانا۔" (نظام ربوبیت'ص:۸۹)

پھر درج ذمل الفاظ کو اپنی تائید میں پیش فرمایا ہے۔

رب بمعنی خدا کا قانون ربیب جو تمام کائات میں جاری وساری ہے۔ (ایسنا ص۸۱)

آیات کے معنی بھی قانون رہو ہے ہے فرماتے ہیں: ﴿ اُوْلَیْكَ الَّذِیْنَ كَفَرُوا بِایاتِ رَبِّهِمْ ولِقَائِهِ ﴾ الله ١٠٥١) يه وہ لوگ جو خدا كے قانون ديوبيت سے انكار كرتے ہیں اور خقائق كا سامنا كرنے سے جی

چراتے ہیں۔ (ق- ن رص:۹۷)

لفظ بینة کے معنی بھی قانون ربوبیت ہے جیسے جوایا: ﴿ فَدُ جَآءَتُكُمْ بَیِّنَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ ﴾ (۸۵:۵)
 تممارے یاس خدا کا قانون ربوبیت واضح انداز میں آچکا ہے۔ (ایشاً ص:۹۴)

واستقامت سے گامزن ہو گئے۔ (نظام ربوبیت ص۲۳۲)

کھر بھی بھی لفظ اللہ کا معنی قانون رہوبیت کے بجائے نظام رہوبیت بھی بن جاتا ہے۔ جیسے فرمایا: ﴿
 وَاللّٰهُ یَعِدُکُمْ مَعْفُورَةً مِنْهُ وَفَضْلاً ﴾ (۲۲۰:۳) نظام رہوبیت تہیں ہوری ہوری حفاظت کا یقین دلاتا ہے اور رزق کی فراوانیوں کی ضانت دیتا ہے۔ (نظام رہوبیت 'ص:۱۷۵)

🕥 پھر لفظ ربانیون کے معنی نظام ربوبیت کی حامل جماعت ہو تا ہے۔ (ایصناً)

اب بتاہیۓ جمال قرآن کے اینے الفاظ نظام ربوبیت کا مفہوم پیدا کر رہے ہوں تو پھر بھی یہ نظام قرآن سے طابت نہیں ہو سکیا؟ اگر ربوبیت کالفظ قرآن میں نہیں تو پھر کیا ہوا؟

### ۳- من نه کردم شاحذر بکنید

طلوع اسلام کے لٹر پیر میں سہ بات آپ کو بکثرت لکھی ہوئی ملے گی۔ کہ اس آسان کے نیچے یقینی چیز صرف قرآن ہے۔ للذا دین سب کچھ قرآن میں ہی ہے احادیث روایات سب ظنی ہیں۔ پرویز صاحب www.muhammadilibrary.com المناسم كا اسلام كا كا اسلام كا

محدثین سے اس لیے ناراض ہیں کہ انہوں نے احادیث کو دین کا جزو بنا دیا ہے۔ اور مفسرین سے اس لیے کہ وہ تورات وانجیل سے بھی استفادہ کرتے ہیں۔ حالا نکہ یہ کتب بھی تحریف شدہ اور نلنی ہیں۔ یہ تو آپ کا زبانی دعویٰ ہے اور عمل یہ ہے کہ آپ اپنا الوسیدھا کرنے کی خاطران تمام چیزوں سے استفادہ ہی نہیں کرتے بلکہ انہیں مجت کے طور یہ بیش فرمایا کرتے ہیں۔ اب چند مثالیں ملاحظہ فرمایے۔

### (الف) انجیل سے استفادہ

حضرت عیسیٰ کابابِ : فرماتے ہیں: دونر نیاز تر دور مسیر یہ

"فور فرمایا آپ نے حضرت مسیح کے متعلق اناجیل میں ندکور ہے کہ وہ حضرت داؤد کی نسل سے تھا اور یہ سلملہ یوسف نجار کی وساطت سے حضرت داؤد تک پہنچتا ہے اس سے صاف ظاہر ہے کہ ان سب ناموں کی رو سے حضرت مسیح طائے ہوسف کے بیٹے ہی قرار پاتے ہیں" (معارف القرآن ج ۳ ص مدرت کمیں بھی نہیں کہ حضرت عیسیٰ ص ۵۴۷)...... اب آیئے قرآن کریم کی طرف تو اس میں بیہ تصریح کمیں بھی نہیں کہ حضرت عیسیٰ

کی پیدائش بغیرباپ کے ہوئی تھی ''(معارف القرآن ج ۳ ص ۵۴۷) اس اقتباس پر مندرجہ ذیل اعتراضات وارد ہوئے ہیں۔

قرآن میں عیسی ابن مریم یا مسے ابن مریم کا ذکر کم وبیش تمیں بار آیا ہے اور ہر دفعہ اللہ تعالی نے مال کا نام نہیں لیا۔ اگر حضرت عیشی کا باپ فی الواقع یوسف تھا تو قرآن کو اس کا ذکر کرنے سے آخر کو نمی چیز مانع تھی؟

کرنے سے آخر کو نمی چیز مانع تھی؟

© الله تعالی مسلمانوں کو تھم دیتا ہے کہ: ﴿ أَدْعُوْهُمْ لِاَبَآنِهِمْ هُوَ اَفْسَطُ عِنْدَاللَّهِ ﴾ (۵:۳۳) انسیں ان کے بابول کے نام سے پکارو۔ الله کے ہال کی بلت درست ہے۔ اب آگر حضرت عیسیٰ کا باب تھا تو کیا الله نے اپنے اس بیان کردہ اصول کی (معاذ الله) خود ہی خلاف ورزی کیوں کی؟ یا آپ کا یہ خیال ہے کہ عیسیٰ کا باپ تو تھا گر (نعوذ بائلہ) الله کو اس کا علم نہ تھا؟

® اُگر کوئی بات قرآن میں بہ صراحت ند کور نہ ہو تو کیا تورات وانجیل قابل اعماد اور یقینی بن جاتی ہیں کہ انہیں بطور دلیل اور ثبوت پیش کیا جا سکے؟

⑤ قرآن اور انجیل میں فرق بیہ ہے کہ قرآن حضرت عیسیٰ کا نسب بواسطہ ماں (مریم) حضرت داؤد سے ملاتا ہے۔ جب کہ بعض اناجیل (وہ بھی ساری نہیں) بواسطہ یوسف نجار حضرت داؤد تک ملاتی ہیں۔ لیکن بعض دو سری اس کی تائید کرتی ہیں۔ مشلامتی میں ہے کہ کنواری مریم <sup>©</sup> بچہ جنے گی۔ اسی طرح انجیل بعض دو سری اس کی تائید کرتی ہیں۔ مشلامتی میں ہے کہ کنواری مریم <sup>©</sup> بچہ جن میں عیسیٰ کے باپ برنباس میں بھی یوسف نجار کا نام نہیں۔ پھر آپ ان اناجیل کو ترجیح کیوں دیتے ہیں۔ جن میں عیسیٰ کے باپ کا ذکر موجود ہے۔ حالا نکہ دونوں غیر بقینی ہیں۔

www.muhammadilibrary.com المينة كرويزيت المام كا الملام كا الملام

الشار کوئی بات قرآن میں بھراحت نہ کور ہو تو کیا آپ اس کو تسلیم کر لیتے ہیں۔ مثلاً قرآن میں سب مجزات اور خرق عادت امور کا بھراحت ذکر ہے۔ جیسا کہ ہم پہلے باب میں ذکر کر آئے ہیں تو کیا آپ نے انہیں تسلیم کر لیا ہے۔ اب ہم ہتا کیں گے کہ قرآن نے بہ صراحت کیوں ذکر نہیں کیا عیسیٰ کاباپ نہ تھا اس کی وجوہ درج ذیل ہیں۔

عیسائیوں کی اکثریت عیسیٰ کو اس دور میں بھی اور آج بھی بن باپ پیدائش کی قائل رہی ہے۔ اس
لیے وہ حضرت عیسیٰ کو ابن اللہ کہتے ہیں۔ چنانچہ سن ۹ ھ میں نجران کا جو عیسائی وفد مدینہ میں رسول اکرم
میں ہیں ہے۔ مناظرہ کرنے آیا تو اس کا سوال ہی ہیہ تھا کہ آگر عیسیٰ ابن اللہ نہیں تو بتاؤ ان کا باپ کون تھا؟ اس
سوال کے جواب میں سورہ آل عمران کی بیہ آیت نازل ہوئی:

﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمْ ﴾ "عيلى النَّهِ كَمْثَلُ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمْ ﴾ "عيلى النَّه كي الله كي الله كي الله عندان ٢/ ٥٥)

یعنی عیسیٰ اور آدم دونوں بھی پیدا ہوئے۔ پھراگر آدم ماں باپ دونوں کے بغیر پیدا ہو کر بھی ابن اللہ نہیں بن سکتا توعیسیٰ ابن اللہ کیسے بھی سکتے ہیں؟

© مسلمان وحی اللی کے مطابق حضرت بھی کے بن باپ پیدائش کے قائل تھے اور آج تک قائل بیں۔ سورہ آل عمران آیت ۳۱، سورہ مریم آیت مجروح دو مقامات پر قرآن میں فدکور ہے۔ کہ حضرت مریم کو کسی بشرنے چھوا تک نہیں۔ اس کے باوجود حضرت بھی پیدا ہوئے۔ اب پرویز صاحب اس وحی اللی سے کیوں انحواف فرماتے ہیں کہ سورہ آل عمران کی فدکورہ آبیت کا مفہوم بیان کرتے وقت الفاظ وَلَمْ یفسنسنیٹی بَشَوْ کا مفہوم یا معنی بیان کرنا ہی گول کر جاتے ہیں (مفہوم القرآن ص ۱۳۹) اور سورہ مریم میں اس کا معنی تو بیان کرتے ہیں گر حضرت عیسی کی پیدائش سے پہلے حضرت مریم کی شادی کر لیتے ہیں۔ (مفہوم القرآن ص ۱۸۱)

© یمود ان کاباپ تو مانتے تھے۔ گریوسف نجار کو باپ نہیں بلکہ (نعوذ باللہ) عیلی ملت کو دلد الحرام کستے تھے۔ اب اس چیزی بھرپور تائید کی قرآن کو ضرورت تھی اور وہ اللہ تعالی نے کر دی ہے۔ یمودیوں سے ہی کچھ عیسائی متاثر ہوئے تو انہوں نے عافیت اس میں سمجھی کہ یوسف نجار کو ان کاباپ تسلیم کر لیا جائے۔ جیسا کہ صلیب کے معالمہ میں بھی کچھ عیسائی جزوی طور پر یمودیوں کے ہم خیال بن گئے تھے۔ حلائکہ قرآن آپ کی سولی کے ذریعے وفات پانے کی بھرپور تردید کرتا ہے۔

پھر جب میہ بات مسلمانوں اور عیسائیوں دونوں میں مسلم تھی کہ حضرت عیسیٰ بن باپ کے پیدا ہوئے تھے تو قرآن کو خواہ مخواہ اس بات کی صراحت کی کیا ضرورت تھی۔ جو جانبین میں پہلے ہے ہی مسلم تھی۔

# آئيدُ پُرورِينِي www.muhammadilibrary.com

#### (ب) تورات سے استفادہ

انتظام پوسفی: پرویز صاحب کو جب نظام ربوبیت کو ثابت کرنے کے سلسلے میں "عدم جواز ملکیت زمین"
کی ضرورت چیش آئی تو آپ نے تورات سے استفادہ فرمایا۔ کچھ اس میں کتربیونت کی اور توراة کی جس
آیت سے ملکیت زمین کا جواز ثابت ہو تا تھا اس کو چھوڑ گئے۔ یہ تفصیل چو نکہ ہم ملکیت زمین کے تحت
پیش کر چکے ہیں للذا اے ایک نظر دیکھ لیا جائے سردست کئے کی بات یہ تھی کہ اگر مفسرین تورات سے
کوئی افتباس لیس تو وہ مجرم اور ناقابل اعماد ہوتے ہیں لیکن اگر آپ بھی وہی کام کریں اور علیہ بگاڑ کر ذکر
کریں تو آپ کے لیے سب کچھ جائز ہے۔

#### (ج) روایات سے استفادہ

قرآن کی ترتیب: پرویز صاحب کی اپی اور پورے ادارہ طلوع اسلام کی زندگی حدیث کو ظنی' ناقائل اعتماد اور دین سے خارج قرار دیئے ہیں گزری ہے۔ لیکن اس کے باوجود آپ کی بے اس کا یہ عالم ہے کہ آپ احادیث و روایات کے بغیر"قرآن کی جمنی خلیت" اور اس کی موجودہ ترتیب کو بھی درست خابت نہیں کر سکتے۔ چنانچہ معارف القرآن میں فرماتے ہیں:

"آپ سوچ تو که اگر حدیث و روایات سے انکار کر دیا جائے تو پھر قرآن کے متعلق شبهات پیدا ہو جائیں گے۔ آخریہ بھی تو روایات ہی کے ذریعے سے معلوم ہوا کہ رسول اکرم ملتی ایم نے قرآن کو موجودہ شکل میں ترتیب دیا۔" (م-ج ۳۴۰)

بات تو پرویز صاحب نے درست کی عمر ہم تو یہ سوچتے ہیں کہ جس محص کی عمر حدیث دشنی میں عرر حدیث دشنی میں عرر کر ای می اسارا عربی ہو کیا اسے یہ حق پنچا ہے کہ وہ قرآن کی محفوظیت اور ترتیب تک کے لیے روایات ہی کاسارا لیے؟ ظنی چیزسے جو پچھ بھی ثابت ہو گاوہ بھی ظنی ہی ہو گا۔ یقینی نہیں ہو سکتا۔

صدیث سے استفادہ کی بہت می مثالیں آپ کو اس کتاب میں مل جائیں گی اور حدیہ ہے کہ اس سلسلہ میں ضعیف سے ضعیف تر روایت بھی آپ کے نزدیک معتبراور قابل احتجاج بن جاتی ہے۔ بشرطیکہ وہ آپ کے کسی نظریہ کی تائید کر رہی ہو۔ مثلاً حضرت عمر بڑاٹھ کا یہ قول کہ "اگر فرات کے کنارے ایک کتا بھی بھوک کی وجہ سے مرجائے تو قیامت کو مجھ سے اس کی باز پرس ہوگی۔"

اب یہ رسول الله ملی کی تول نہیں بلکہ حصرت عمر براٹھ کا ہے۔ پھر یہ قول بھی سند کے لحاظ سے ضعیف اور ناقاتل احتجاج ہے۔ لیکن آپ کے نزدیک یہ بہت صبح روایت ہے کیونکہ یہ اشتراکیت کے جموت کے لیے مفید چیز ہے۔ اشتراکی حضرات اور پرویز صاحب دونوں بکٹرت اس روایت کو دلیل کے طور پر پیش کرتے ہیں۔ اس روایت کے ناقاتل احتجاج ہونے کی اس سے زیادہ کیا دلیل ہو سکتی ہے کہ اسلام میں کتوں

www.muhammadilibrary.com المية برويزية 1892 ملام كا اسلام 892

کی کفالت کا کوئی تصور نہیں۔

تکبت دور ہو سکتی ہے۔

## ۸۰. دیوانه بکار خولیش هشیار

اس سلسلہ میں آپ کی قتم کے اقدامات فرماتے ہیں۔ مثلًا:

(الف) غلط العام الفاظ سے استفادہ: (۱) ظن کا لفظ ہماری ذبان میں شک اور وہم کے معنوں میں استعمال ہوتا ہے۔ طلائلہ عربی میں یہ تیجین کے معنی میں بھی آتا ہے۔ اگرچہ قرآن میں اس لفظ کا استعمال شک اور وہم کے معنوں میں ہمی ہوا ہے۔ تاہم یہ تیجین طور پر کما جا سکتا ہے کہ تیجین کے معنوں میں اس کا استعمال زیادہ دفعہ ہوا ہے اور اس کی وضاحت ہم نے متعلقہ مقام پر کر دی ہے۔ اب چو نکہ بعض محدثین نے صدیث کو ظنی علم کما ہے۔ جس سے ان کی مراد مفید علم نظری ہوتی ہے لیکن پرویز صاحب اس لفظ کے ہمارے ہاں مروجہ مفہوم کو بیان کر کے اس سے صدیث سے بیزاری اور نفرت کا کام لیتے ہیں۔ ہمارے ہاں مروجہ مفہوم کو بیان کر کے اس سے صدیث سے بیزاری اور نفرت کا کام لیتے ہیں۔ اس طرح کا ایک دو سرا لفظ کر ہماری شافی اور صنبلی ہیں۔ لیکن ہمارے ہاں یہ لفظ انگریزی لفظ (Relegion) کے معنوں میں آتا ہے۔ یعنی جس طرح ہمد ہماری ہمی ایک نفرہ نور یہ اور عیسائیت اور بدھ ازم وغیرہ نداہب ہیں۔ کے معنوں میں آتا ہے۔ یعنی جس طرح ہمد ہماری نہ ہمیں ہوتی ہے اور اس کے نقاضے اور بھی بہت سے ہیں۔ اس طرح اسلام بھی ایک خرجب ہے۔ دو سرے خراجب میں صرف انفرادی طور پر پوجا پاٹ کرنے سے ہیں۔ اب پرویز صاحب نے اس غلط مفہوم سے یہ فاکرہ اضایا کہ اور اس کے نقاضے اور بھی بہت سے ہیں۔ بہتر ویز صاحب نے اس غلط مفہوم سے یہ فاکرہ اضایا کہ ویک ہتایا کہ جب تک ظافت راشدہ کا قور رہاتو اسلام دین قما پھر جب روایات کا چرچا ہوا تو اسلام ایک غرب بی گیا اور یہ اس مدینی یا روایتی اسلام دین قما پھر جب روایات کا چرچا ہوا تو اسلام ایک غرب بن سکا۔ اور نہ بی صلمانوں کی ذات و روایتی یا صدینی اسلام دو سرے غراج کی خراج کی خراب کی خراب کی خراب کی خراب کی خراب کی اسلام دین خراب کی طرح صرف انفرادی ہوجا پاٹ کا نام رہ گیا ہے اور دہر بیک سکرانوں کی ذات و روایتی اسلام دین خوالام نہ کرائی جائی ہوئے اسلام دین خراب کا نام رہ گیا ہو اور دہر بیک سکرانوں کی ذات و روایتی اسلام دین خوالام نہ کرائی جائے اسلام دین خراب کا نام رہ گیا ہے اور دہر بیک اسلام دین خوالام کو در سرے خوالام نہ کرائی جائے اسلام دین خوالام کی خراب کی خوالام کی دور سے کہ اسلام دین خوالام کی دائی دور نہ کی اسلام کی خوالام کو در سرے خوالام کی دائی کی دور نے کا نام رہ گیا ہے اور دی کی دارت کی دور سے کا دور نہ کیا کی دور نے کی دور کی خوالام کی دور کی کو دور کے کو دور کی کام

نر ب کے لفظ سے پرویز صاحب کی میہ فریب وہی کئی لحاظ سے غلط ہے۔ مثلاً:

© ذخیره احادیث و روایات میں عبادات ہی کا ذکر نہیں بلکه عقائد' معاملات' مناکحات' جماد' جمانبانی اور عدالت اور عقوبات سب باتوں کا تفصیلی ذکر موجود ہے۔ علاوہ ازیں عبادات کی بھی اجماعی شکل کو نمایاں طور پر اجائر کیا گیا ہے۔

جن لوگوں نے اس حدیثی یا روایتی اسلام کو قبول کیا تھا۔ انہی لوگوں نے آٹھ نو صدیوں تک دنیا پر
 نمایت جاہ و حشمت سے حکومت کی ہے۔ للذا یہ مفروضہ غلط ہے اور اس کے اسباب کچھ اور ہیں۔

اگریز کی غلامی کے گئے گزرے وور میں بھی سید شہید اور مولانا شہید نے علم جہاد بلند کیا۔ کامیاب

تحریک چلائی اور حکومت بھی قائم کر لی۔ حالانکہ یہ لوگ اس روایتی اسلام کے متبع سے اس سے بھی ہی

ا اسلام سے بیزاری اور فرقہ بندی و فرقہ پرتی ہیں۔ جس میں خود طلوع اسلام بھی برابر کا شریک ہے۔ اسلام سے بیزاری اور فرقہ بندی و فرقہ پرتی ہیں۔ جس میں خود طلوع اسلام بھی برابر کا شریک ہے۔

۵۔ مباشرت: یہ لفظ بھی چونکہ قرآن میں کنائی معنوں (یعنی مجامعت کے معنوں) میں استعال ہوا ہے۔ للذا عوام میں اس کا یمی کنائی معنی مشہور ہو گیا۔ جبکہ اس کا لغوی معنی ایک کا اپنی جلد کو دو سرے کی جلد سے لگانا ہے۔ حدیث میں یہ لفظ اپنے حقیقی معنوں ⊕ میں بھی آیا ہے۔ یعنی روزہ کی حالت میں انسان اپنی بیوی سے مساس تو کر سکتا ہے۔ لیکن مجامعت نہیں کر سکتا۔ طلوع اسلام نے اس غلط العام مفہوم سے بھی جی بھر کر فاکدہ اٹھایا اور عوام کو ذخیرہ احادیث سے خنفر کرنے کی کوشش فرمائی ہے۔

(ب) یک چشی : قرآن میں غور ہ آگر کرنے اور عقل کے استعال کی دعوت دی گئی ہے' تاکہ کافر کائنات کے کارخانہ کا محیر العقول نظام دیکھ کر اسلام لا بھی ہیں ان کا ایمان مضبوط ہو' کئین جب وحی کے ذریعے کسی بات کا فیصلہ کر دیا ہے تھی دے دیا جاتا ہے۔ تو پھر ایسے مقامات پر عقل کا استعال حرام اور اسلام سے خارج کر دیتا ہے۔ اب خلاق اسلام چو نکہ اپنے آباء کی تقلید میں عقل کی برتری کا قائل ہے۔ لنذا وہ بیشہ ایسی آیات سامنے لائے گا۔ جن میں عقل کے استعال اور غورو فکر کا ذکر ہوری کا قائل ہے۔ لنذا وہ بیشہ ایسی آبات ہوتی ہے۔ ان کا بھی ذکر نہیں کرے گا۔ مثلاً پرویز صاحب کا ایک نظریہ ہے کہ مومن کی دنیا کی ذیری کا خوشحال ہونا ضروری ہے بلکہ یمی دنیا کی خوشحالی ان کی آفترت کی زندگی کی کامیابی کا معیار اور ضائت ہے۔ یہ وہی مردود نظریہ ہے جو کفار اور مترفین انبیاء کے سامنے پیش فرماتے رہے۔ صرف الفاظ کی تبدیلی ہے وہ کہتے تھے کہ ہم اس لیے خوشحال ہیں کہ اللہ ہم پر خوش ہے تو آخرت کی زندگی اگر ہے تو اس میں کیوں ہم سے ناراض ہو گا اور ہمیں کیوں عذاب دے گا؟ اب طلوع اسلام کی روش یہ ہے کہ صرف ایسی آبیات کا ذکر کر تا ہے۔ جن میں مومن کی خوشحال یا کامیابی کا ذکر ہے اور جن آبیات میں مومنوں پر شک دی ابتاء اور شدا کہ کا ذکر ہے وہ ہم کی بلو کو خوب واضح کر دیتے ہیں اور میں مومنوں پر شک دی ابتاء اور شدا کہ کا ذکر ہے وہ ہم کی بلو کو خوب واضح کر دیتے ہیں اور دسرے کو بالکل او جمل رکھ کر قاری کو فریب دیا کرتے ہیں۔

کی چشی کا دوسرا شاہکار۔ آپ کا مضمون "حصول جنت--- احادیث کی رو سے" ہے۔ جس کا جواب ہم اپنے الگ مضمون "حصولِ جنت" کے تحت تفصیل سے لکھ چکے ہیں۔

علاوه ازیں ذات و صفات باری تعالی مسکله تقدیر ' نکاح نابالغال ' اطاعت والدین ' قربانی ' وغیره بے شار

## ي بي بيروي اسام كاسام www.muhangnadilibrary.com

ایسے مسائل ہیں۔ جنہیں آپ یک چٹم ہو کر ہی پیش فرمایا کرتے ہیں۔ ان مسائل میں اکثر کا جواب ہم مناسب مقامات پر تفصیل دے چکے ہیں۔

(ج) وقیع الفاظ کا استعال : جب آپ کوئی بے ہودہ یا غلط قتم کا تصور یا نظریہ قاری کے ذہن نشین کرانا ، چاہتے ہوں تو ای نسبت سے وقع الفاظ استعال فرمایا کرتے ہیں۔ مثلاً آپ قاری کے ذہن میں یہ مفہوم اتارنا چاہتے ہیں کہ "صراط متقم" سے مراد وہ راستہ ہے جس پر زندگی ارتقائی منازل طے کرتی ہوئی انسان تک پنی اور اب آگے بڑھ رہی ہے۔ اب آپ اسے اس انداز میں پیش کرتے ہیں۔

"آپ نے صراط متنقیم سے جو مفہوم افذ کیا ہے وہ حقیقت پر بنی نہیں قرآن کی یہ جامع اصطلاح برے اہم نکات کی حال ہے۔ قرآن سے پہلے ذہن انسان کی دَوری حرکت کا قائل تھا۔ جس میں آگے

بر صنے كاتصور ،ى نه تقا.... (يه مكمل عبارت وزنظريه ارتقاء " حصه دوم ميں ملاحظه فرمائيے)

دیکھا آپ نے کہ صراط متنقیم کی میہ جامع اصطلاح کتنے زبردست اور اہم نکات کی حامل ہے اور وہ اہم نکات میہ ہیں۔

قرآن سے پہلے پہلی ساتویں مدی عیسوی سے پہلے ذہن انسان کی دَوری حرکت کا قائل تھا۔ (اس کا شدہ یہ)

قرآن نے زندگی کا حرکیاتی تصور پیش کیا یعنی دو ارتقائی منازل طے کرتی ہوئی آگے بڑھ رہی ہے۔

ازندگی اپنا توازن قائم رکھتی ہوئی آگے بڑھ رہی ہے اور یہ راہ سیڑھی کی طرح سیدھی بھی ہے اور اور چڑھنے والی بھی کیونکہ خدا خود سیڑھیوں والا ہے۔

انسان اس زندگی کی راہ یا صراط متنقیم پر چھلائلیں لگاتا ہوا جدور اقطار السموات والارض سے آگے

ں ب ساتھ۔ یہ ہیں وہ جار اہم نکات جو صراط منتقیم کی جامع اصطلاح میں پوشیدہ تھے' مگر افسوس کہ پرویز صاحب سے سل ان اہم نکا تا بکان اللہ کی سول کہ علم جوا اور نہ صحا 'کس عالم ما امام کہ حتیٰ کسی معتزل کہ بھی

سے پہلے ان اہم نکات کا نہ اللہ کے رسول کو علم ہوا اور نہ صحابہ ' کئی عالم یا امام کو حتیٰ کہ کئی معتزلہ کو بھی نہ ہوا۔ کیونکہ ارتقائی منازل کو طے کرانے کی ضرورت ہی ڈارون کے بعد پیش آئی ہے۔

اب سوال ہیہ ہے کہ جن سابقین کو ان اہم نکات کی سمجھ ہی نہ آ سکی ان کی زندگی کیسے ہیہ صراط متعقیم تلاش کرے گی؟

۲- قیام صلوة : "قیام صلوة قرآن کی ایک نمایت جامع و بلیغ اصطلاح ہے۔ اس سے مقصود در حقیقت اس معاشرے کا قیام ہے۔ جس میں قانون خداوندی عملاً نافذ ہو اور اس طرح ہر فرد معاشرہ کی مضمر صلاحیتوں کی پوری پوری نشوونما ہوتی جائے تاکہ وہ اس زندگی اور اس کے بعد کی زندگی کی سرفرازیوں سے بسرہ یاب ہوتا ہوا ارتقائی منازل طے کرتا چلا جائے.... اس نظام کی بار باریاد دہانی کرائی جاتی ہے 'تاکہ اس نظام یا

LA CHIRCHI WWW.muhan madilibrary.com 2

نظام ربوبیت کے مختلف اصول و مبانی اجاگر ہوتے رہیں۔ اس یاد دہانی کا نام صلوٰۃ کا فریضہ موقۃ ہے یعنی خاص اوقات کا اجتماع صلوٰۃ ..... آپ نے دکھ لیا کہ اجتماع صلوٰۃ در حقیقت پورے کے بورے دین کی سمٹی ہوئی شکل ہے۔ اس ذرا سے تکینے میں پورا تاج محل جملس جملسل جملسل کر رہا ہے۔ (قرآنی فیصلے 'ص: ۱۹ تا ۲۳ میں دیکھا آپ نے "نظام صلوٰۃ یا قیام صلوٰۃ کی نمایت جامع اور بلیغ اصطلاح" سے کتنے فاکدے حاصل ہوتے ہیں۔ چند اہم نکات بہ ہیں۔

- یہ صلوۃ کا قیام مسللہ ارتقاء کو بھی برحق فابت کرتا ہے اور نظام ربوبیت کو بھی۔
- ایم صلوۃ ایک ایبا چھوٹا سا عمینہ ہے۔ جس میں جھانکتے ہی مسئلہ ارتقاء اور نظام ربوبیت دونوں تاج محل کی طرح جھلمل کرتے ہوئے نظر آنے لگتے ہیں جو کہ بورے کے بورے دین کا خلاصہ یا سمٹی ہوئی شکل ہیں۔
- اور سب مسلمان المقصد نظام ربوبیت اور ارتفاء کے اصول و مبانی کی یاد دہانی ہوتی ہے اور سب مسلمان استعمار میں مسلمان المقصد نہ اللہ کا ذکر ہوتا ہے نہ اس کی عبادت اللہ الی اللہ کا ذکر ہوتا ہے نہ اس کی عبادت اللہ الی یاد دہانی کے لیے ہمارے خیال میں نہ وضو اور طہارت کی ضرورت رہ جاتی ہے نہ خاص طور پر کسی مسید میں جانے کی۔

اب اس نمایت جامع اور بلیغ اصطلاح کا السیسے زیادہ فائدہ ہو بھی کیا جا سکتا ہے کہ مسجد کی پانچ دفعہ حاضری سے چھٹی مل جاتی ہے۔ نہ وضو کی ضرورت کی طمارت کی پابندیاں بس کسی جگہ اکتفے ہو کر ایک مخص تقریر کر کے نظام ربوبیت کے اصول و مبانی بیان کر ٹا چاہئے اور دو سرے سنتے جائیں تو اجتماع صلوٰۃ کا موقت فریضہ ادا ہو گیا۔ ایسے ہی اجتماعات وہ گلینہ ہیں۔ جس میں پورے کے بورے دین کا تاج محل جھلمل کرتا نظر آ جاتا ہے۔

# ۵- کمیں ہے اینٹ کمیں سے روڑا

ایک اور نمایاں خصوصیت آپ کے کلام کی میہ ہے کہ آپ ایک پیراگراف میں قرآن کی پانچ سات سورتوں کی مختلف آیات میں اپنا مانی الضمیر شامل کر کے اسے مربوط بناتے اور پھراسے قرآنی سند عطا فرما دیتے ہیں۔ اس قتم کی بہت می مثالیں ہم ''نظام ربوبیت کا فلفہ اور تشریف آوری'' کے ذیلی عنوان ''تفسیری انداز'' میں پیش کر چکے ہیں۔ جن پر میہ شعر مالکل فٹ بیٹھتا ہے ''
کہیں سے اینٹ کہیں سے روڈا کیاں متی نے کنبہ جو ڈا!!!

### ٧- تضاوبياني

ویسے تو آپ کا سارا لٹر پچری تضاد بیانی پر شاہد ہے اور اس کی بہت سی مثالیس اس کتاب میں آپ کو

متفرق مقامات پر بھی مل جائمیں گی نیز ایک لفظ کے مختلف مقامات پر الگ الگ مفہوم بیان کر تا بھی تضاد بیانی ہی کی ایک شکل ہے۔ تاہم ازراہ تفنن چند مثالیں پیش خدمت ہیں۔

#### (الف) جنّ

جنوں کے متعلق آپ نے جو تحقیق فرمائی ہے۔ اس سے متعلق چند اقتباسات ملاحظہ فرمائے:

پہلا اقتباں: جن ایک آتشیں مخلوق تھی جے اللہ نے انسان سے پہلے پیدا کیا تھا۔ لفظ جن کے معنی ہیں بوشیدہ 'مستور' او جھل' غیر مرئی۔ جب یہ کرہ ارض سورج سے جدا ہوا تو ایک پھلا ہوا آتشیں مادہ تھا۔ تبدل و تحول کے ان ابتدائی ادوار ہیں یہاں کس فتم کی مخلوق تھی۔ اس کا ہمیں علم نہیں' لیکن وہ مخلوق اب قصہ بارینہ ہو چکل ہے۔ اس کی جگہ انسانی آبادی نے لے لی۔۔۔ اس مخلوق سے آج ہمارا تعلق اس کے سوا اور پچھ معلوم نہیں کہ قرآن کریم نے اس کا ذکر کیا ہے۔ جس پر ہمارا ایمان ہے۔ " (آدم و اہلیس' صورے)

دو سرا اقتباس: جن و انس انسانوں کی ہی دو جماعتیں ہیں۔ انس شہروں کی مہذب آبادی اور جن صحراکے بادیہ نشین۔ جو شہری آبادی کی نگاہوں ہے او سلی اور بیابانوں میں رہتے ہیں۔ للذا قرآن کریم میں جمال جن و انس کاذکر ہو گا۔ ان سے مراد انسانوں ہی کی دو جماعتیں ہوں گی۔ (ایضاً مص:۱۰۸)

اب دیکھئے پہلے اقتباس کی رو سے جن ایک آتشیں کوتی اور انسان سے پہلے تھی۔ جس پر قرآن کی رو سے ایمان لانا چاہئے۔ دو سرے اقتباس کی رو سے جن آج بھی دجود ہیں۔ اور چونکہ انسانوں کی ہی قتم ہے۔ لندا خاکی ہوئے پھر دیماتی لوگ چونکہ نظر بھی آ جاتے ہیں۔ للگ سے جن کی تعریف سے خارج بھی ہوئے۔ اب قرآن کی رو سے شاید ان دیماتی لوگوں پر بھی ایمان لانا ضروری ہو؟ یہ بات پرویز صاحب ہی بتا کتے ہیں۔

تیسرا اقتباس : اب قابل غور مسئلہ بیر رہ گیا کہ جب جن قصہ پارینہ بن گئے تو پھر نیک کہاں سے پڑے اور کب شکیے؟ بیہ تحقیق بھی حاضر خدمت ہے۔

" جروہ قوت جو انسانی نگاہوں ہے او جھل ہو (مثلاً بجلی' حرارت' ہوا ﴿مولف) جن کہا تی ہے اور انسانی جذبات چو نکہ آتھموں ہے دیکھے نہیں جا کتے۔ (مثلاً رحم' غصہ' خوش ذوقی' شفقت۔ مؤلف) اس لیے اس اعتبار ہے انہیں جن کہا گیا ہے۔" (ایپنا' ص: ۹۰)

اب دیکھئے اس اقتباس کی رو سے جن نہ تو قصہ پارینہ رہتے ہیں اور نہ دیماتی لوگ بلکہ یہ غیر مرکی قونٹیں ہیں۔ یا انسانی جذبات۔ غیر مرکی قوتوں کی پیدائش کا علم نہیں کہ کب پیدا ہوئی؟ البتہ انسانی جذبات انسان کے ساتھ ہی پیدا ہوئے۔ للذا اس اقتباس کی رو سے جن قصہ پارینہ نہیں نہ ان پر ایمان لانا ضروری Christing in the state of the said library.cem

ہے' بلکہ جو شے بھی غیر مرئی ہو۔ بس وہ جن ہے جیسے انسان کی عقل' فہم بیاری وغیرہ وغیرہ۔

چوتھااقتباس : اب جنوں کے ساتھ چونکہ ابلیس کا بھی تعلق ہے۔ اب پرویز صاحب جن کی تخلیق کو اس سے وابسة فرماتے ہیں:

"ابلیس نے جو اپنے متعلق کما تھا کہ مجھے آگ سے پیدا کیا گیا ہے تو اس سے اس کی خوئے سرکشی کی طرف اشارہ تھا۔" (ایپنا 'ص: ۹۰)

گویا لفظ جن کے پانچ مفہوم ہوئے: ﴿ آتشیں مخلوق جو انسان سے پہلے تھی اور اس پر ایمان لانا چاہئے۔ ﴿ وَيَهَالَى لَوَ عَلَى مُولَى قُوتِيں۔ ﴿ انسانی جذبات۔ ﴿ البیس کی خوئے سرکش باتی چار مفہوموں بر شاید ایمان لانے ضرورت نہیں۔

اب جو جنوں کے سلسلہ میں اہلیس کا ذکر چھڑگیا۔ تو اہلیس کے متعلق پرویزی تحقیق بھی ملاحظہ فرمائے۔ لکھتے ہیں:

ا بلیس؟ : "آدم مایوس ہو گیا۔ آئی ابلاس سے ہے جس کے معنی ہی مایوسی اور ناامیدی ہے۔" (نظام ربوبیت من ۲۳۷)

پرویز صاحب کی اس عبارت کامفهوم بیر لکسانی که آدم (تعوذ بالله) ابلیس ہو گیا۔

# (ب) مردول کی جا کمیت

- اس آیت میں بات میاں بیوی کی ہے ہی نہیں بلکہ معاشرہ کے عام مردوں اور عورتوں کی ہے اور مرد
   عورتوں کو صرف روزی مہیا کرنے کے کفیل ہیں۔ ان پر حاکم نہیں۔
- اس آیت ﴿ فالصلحت ﴾ کے معنی نیک عور تیں نہیں بلکہ وہ عور تیں ہیں جن کی صلاحیتیں
   (روزی حاصل ہونے کے بعد) نشوونما پارہی ہیں۔
  - ﴿ فَنتٰتٌ ﴾ کے معنی خاوندوں کی فرمانبردار نہیں' بلکہ ان صلاحیتوں کو مصرف میں لانے والی ہیں۔
- ﴿ حفیظتٌ لِلْغَیْب ﴾ کے معنی مرد کی غیر حاضری میں اپنی عصمت کی حفاظت کرنے والی نہیں' بلکہ

### Child Child MANN Will Sally Comite

اس جنین کی حفاظت کرتی ہیں جو ان کے رحم میں ہے۔

عورتوں کی نافرمانی سے مراد اپنے خاوندوں کی نافرمانی نہیں' بلکہ اپنی صلاحیتوں کا غلط استعمال ہے۔

افرمانی کی صورت میں سمجھانے کا حکم خاوندوں کے لیے نہیں بلکہ معاشرہ کے لیے ہے۔

۔ انہیں بستروں میں علیحدہ چھوڑنے کا حکم ان کے خاوندوں کے لیے نہیں بلکہ بیہ نظر بندی کی سزا ہے جو جو انہیں معاشرہ یا حکومت دے سکتی ہے۔ اور

افرمانی سے باز نہ آنے کی صورت میں انہیں مارنے کا تعلق ان کے خاوندوں سے متعلق نہیں ' بلکہ عدالت انہیں بدنی سزا بھی دے سکتی ہے۔ (طاہرہ کے نام خطوط 'ص: ۵۷)

یہ تو آپ کا ایک بیان تھا۔ اب: ﴿ وَالْهُجُونُو هُنَّ فِی الْمَصَاجِعِ · کا دو سرا بیان مفهوم القرآن ہے ملاحظہ فرمائے۔ لکھتے ہمں کہ:

"تو اگلا اقدام یہ ہونا چاہیے کہ ان کے خاوند ان سے علیحدگی اختیار کرلیس اور ای نفسیاتی اثر سے ان میں ذہنی تبدیلی پیدا کرنے کی وشش کریں۔" (مفهوم القرآن 'ج:۱ ص:۱۸۹)

سویا مفہوم القرآن کے بیان نے ''طاہرہ کے نام خطوط'' کے بورے بیان کی تردید کر دی۔ وہ یوں کہ اگر اس جملہ میں ضمیر جمع ندکر غائب خاوندوں کی طرف ہے۔ تو اس فعظؤ کُونَ اور اصر بو کُون کی ضمیر بھی لامحالہ خاوندوں کی طرف ہی ہو سکتی ہے اور کے بھی معلوم ہو گیا کہ یہاں بات میاں بیوی ہی کی چل رہی ہے نہ کہ عام عور توں اور عام معاشرہ یا حکومت یا عدائے کی۔

## رج) احکام میراث

پسلا اقتباس جو انفرادی ملکیت کی بھرپور تائید کر تا ہے درج ذیل ہے (داضح رہے کہ یہاں آپ روایات اور فقہ کی غلطیاں بیان فرما رہے ہیں۔)

"ای مسئلہ وراثت کو لیجیے قرآن نے وصیت کا تھم دے کر انفرادی مصالح کی حفاظت کا پورا پورا سامان کر دیا تھا۔ فقہ اور روایات نے وصیت کو ممنوع قرار دے کر (؟) ان تمام مصالح کو ختم کر دیا۔ پھر قانون وراثت میں تفقہ کی غلطیوں نے قرآن مجید کو پچھ کا پچھ بنا دیا۔ جس سے کروڑوں جائز وارث اپنے آباؤ اجداد کی جائیدادوں سے محروم ہو گئے۔" اس اقتباس سے معلوم ہوتا ہے کہ قرآن مجید نے تو کروڑوں انسانوں کو جائیداد کا جائز وارث بنایا تھا۔ مگرفقہ اور روایات نے انہیں محروم کھ دیا ہے۔

اب دوسرا اقتباس جو خالص قرآنی فکر کا حامل ہے۔ اس کے مطابق آپ سرے سے انفرادی جائیداد کے بی قائل نہیں رہتے اور اس کی رو سے کروڑوں کیا سارے کے سارے ہی مسلمانوں کو جائیداد سے محروم کر وینا چاہتے ہیں (واضح رہے کہ اس مقام پر آپ قرآنی نظام ربوبیت کو ذہن نشین کر ارہے ہیں۔ فراتے ہیں کہ)

Child child www.mahan madilibrary.com :

"قرآنی نظام ربوبیت میں چونکہ انفرادی ملکیت اشیائے صرف تک ہی محدود ہوتی ہے۔ لہذا ان احکام کا اطلاق صرف انہی اشیاء پر ہوگا یعنی انسان کا لباس بستر فرنیچروغیرہ اور یمی اشیاء بطور ترکہ آگے منقل ہوں گی۔ اگرچہ اس کی اولاد اس کی بھی مختاج نہ ہوگ۔ کیونکہ اس کی تمام ضروریات تو معاشرہ پوری کر رہا ہوگا۔ (نظام ربوبیت'ص:۲۹۹)

## (د) قرآنی نظام ربوبیت

نظام ربوبیت کے قیام کے متعلق ہم نے س کتاب کے مضمون "نظام ربوبیت کا فلسفہ اور تشریف آوری" کے ذیلی عنوان "نظام ربوبیت کی تاریخ" میں پرویز صاحب کے پانچ اقتباس نقل کیے ہیں جن میں۔

- یسلے اقتباس سے معلوم ہو تا ہے کہ رسول اللہ نے اس نظام کی تشکیل فرمائی ہوگی۔ (معاملہ شک میں ہے)۔ (نیز دیکھنے 'نظام ربوہیت' ص:۳۲۳-۳۲۳)
- ۔ © دو سرے اقتباس سے آپ بوجب و ثوق سے فرماتے ہیں کہ رسول اللہ نے بیہ نظام متشکل فرمایا تھا۔ (الیفنا 'ص:۱۸۰)
- تیسرے اقتباس میں آپ فرماتے ہیں کہ دور نبوی میں یہ نظام قائم نہیں ہو سکتا تھا۔ کیونکہ اس زمانہ
  میں انسان کی زہنی سطح ہنوز اس قابل نہ تھی کہ نظام ربوبیت کے اصولوں کو سمجھ سکے۔ (ایفنائ
  ص:۳۲۳)
- چوتھے اقتباس میں آپ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ تو کیا سب انہاء پر یمی نظام ربوبیت نازل ہو تا رہا
   ہو۔ (ایضاً ص:۱۹)
- اور پانچویں اقتباس میں آپ نے اعتراف فرمایا ہے کہ اس نظام ربوبیت کے موجد پرویز صاحب خود بیں۔ کیونکہ اس نظام کی ضرورت ہی آج کے دور میں محسوس ہوئی ہے۔ ایسنا (مقدمہ ص۲۳)۔

### (٥) تصوف کی بنیاد

#### <u>پہلا زخ ہیں کہ:</u>

"اے (یعنی وی جلی و تحقی کے عقیدہ کو) امام شافعی نے وضع کیا تھا آپ عسقدان کے صوبہ میں ۱۵۰ھ میں ۱۵۰ھ میں بدا ہوئے اور ۲۰۴۳ھ میں مصرمیں انقال کیا۔ وی کی ندکورہ بالا دو اقسام کی سند کے لیے ایک روایت (وہی مثلہ معہ والی) بھی وضع کی گئی۔ (تصوف کی حقیقت ص۵۲)

"ایک عقیدہ یہ بھی وضع کیا گیا کہ وحی جلی تو بالفاظہ نازل ہوتی تھی لیکن وحی خفی کو صرف خیالات کی شکل میں القاکیا جاتا تھا۔ اس اعتبار سے اس وحی کو الهام کمہ کر پکارا جاتا ہے اور یمی الهام ہے جس کے

#### الماريان كالمال كالمالي كالمالي

متعلق کها جاتا ہے کہ اس کا سلسلہ رسول کے بعد بھی جاری ہے اور قیامت تک جاری رہے گا۔ یہ عقیدہ تصوف کی بنیاد قرار بایا۔" (ایفنا ص ۵۳)...... ہمارے ہاں وحی خفی (یعنی علم بلا الفاظ کا عقیدہ بھی مسلسل چلا آرہا ہے۔ اور غیراز نبی کی طرف الهام کا بھی۔ اور بھی عقیدہ تصوف کی بنیاد ہے ہم نے اوپر کہا ہے کہ امام شافعی نے وحی خفی کا عقیدہ وضع کیا تھا۔ (ایفنا می:۵۴)

مندرجہ بالا اقتباسات میں آپ وحی خفی اور الهام کو ایک ہی چیز قرار دے رہے ہیں۔ طالا نکہ وحی خفی کا تعلق رسول سے ہوتا ہے۔ اور الهام کا عام لوگوں سے الهام عام ہے جو نبی اور غیر نبی دونوں کو ہو سکتا ہے اور جب بید الهام نبی کو ہو گا تو وحی خفی کی صورت میں ہوگا۔ گویا وحی خفی کی ایک شکل بصورت الهام بھی ہوتی ہے۔ اور بیہ ختم ہو چکی ہے تاہم آپ نے ان دونوں (یعنی وحی خفی اور الهام کو ایک سطح پر رکھ کر اسے اوا خر دوسری صدی بجری کا وضعی عقیدہ قرار دیا ہے جو تصوف کی بنیاد ہے۔

ووسرا رخ: "قرآن اور حدیث میں تصوف اور صوفی کے الفاظ تک نمیں ملتے۔ تاریخ بتاتی ہے کہ مسلمانوں میں بلا مخص جو صوفی کے نام سے مشہور ہوا۔ وہ ابو ہاشم عثان بن شریک کوفی تھا۔ صوفیوں کی پہلی خانقاہ میں درسلہ (واقع فلیطین) کے قریب قائم ہوئی۔ وہ کوفہ سے اٹھ کر رملہ کی خانقاہ میں آگیا جمال من ۱۲۰ھ میں اس کا انتقال ہوا۔" (ایسٹانیمی:۲۲)

گویا تصوف کی بنیاد تو من ۱۹۰ھ کے بعد فراج میوئی لیکن اس پر عمارت من ۱۲۰ھ تک تیار ہو کر رملہ کی خانقاہ کی شکل میں سامنے آچکی تھی۔ اب اگر تصوف کی بنیاد وحی خفی یا الهام کا وضعی عقیدہ سمجھاجائے تو سید عمارت دوسری صدی کے آخر میں بنی چاہئے۔ اور اگر عمارت کا من ۱۳۰ھ میں وجود تسلیم کیا جائے تو تصوف کی بنیاد کچھ اور ہی ہونی جاہئے نہ کہ وحی خفی یا الهام کا وہ عقیدہ جسے امام شافعی نے وضع کیا تھا۔

## ۷۔ سوال گندم جواب چینا

ا۔ نمازوں کی تعداد: جب کوئی شخص پرویز صاحب سے ایسا سوال پوچھ بیٹھے جس کا آپ کوئی واضح جواب نہ دے سکتے ہوں تو آپ سائل کے سامنے پچھ غیر متعلقہ معلومات کا ذخیرہ پھینک دیتے اور ایسی بھول بھلیوں میں الجھا دیتے ہیں کہ اس بے چارے کو بیہ خیال ہی نہ رہے کہ اس کا اصل سوال کیا تھا؟ کسی شخص نے نمازوں کی تعداد کے متعلق سوال کیا تھا کہ قرآن میں نماز کی ادائیگی کی تاکید تو موجود ہے گر شخص نے نمازوں کی تعداد 'رکعات' تر تیب وغیرہ کسی چیز کا بھی ذکر نہیں تو پھر وحی خفی کو ماننے کے بغیر کیاچارہ کار ہے۔

اس سوال کا جواب آپ نے عنایت فرمایا۔ "یہ تو ہم بھی پھر عرض کریں گے کہ نماز کے متعلق قرآن کریم میں کیا کچھ ہے۔ سردست آپ اتنا دیکھئے کہ وحی خفی کی حقیقت کیا ہے جس کی روسے پانچ وقتوں کی نماز فرض ہوئی تھی۔" (قرآنی فیصلے ص۱۵)۔

### 

اس کے بعد آپ دی خفی کی حقیقت بخاری شریف کی حدیث معراج سے درج کر کے بیہ ثابت فرما دیتے ہیں کہ بیہ حدیث کی یہودی کی وضع کردہ ہے کیونکہ اس سے حضرت موئی کی رسول اکرم پر فضیلت ثابت ہوتی ہے۔ اور آخر میں لکھتے ہیں "بہرحال بیہ ہے نمونہ اس دحی خفی کا جس کی روسے مولوی صاحبان کے فدہب کے مطابق وہ احکام متعین ہوتے تھے۔ جن کا ذکر انہیں وحی جلی میں نہیں ملیا۔" (الیفنا ص ١١) اب اگر سائل آپ سے بیہ بوچھتا کہ وحی خفی کی حقیقت کیا ہے؟ تو آپ کا بیہ جواب 'جیسا پھھ بھی ہے برمحل تھا لیکن مشکل بیہ ہے کہ اس کا اصل سوال بیہ تھا کہ قرآن کی روسے نمازوں کی تعداد کیا ہے؟ جس کے متعلق آپ نے بیہ فرما ویا کہ "بیہ تو ہم بھی پھرعرض کریں گے" اور بیہ پھر بھی عرض کرنے کا وعدہ آپ نے آج تک پورا نہیں فرمایا۔

۲- قرآن کا متند نسخه: بعض دفعه پرویز صاحب ایک دعویٰ کرتے ہیں تو اس کی دلیل ایس پیش فرماتے ہیں کہ دعویٰ اور دلیل میں کوئی ربط نہیں ہو ؟۔ مثلاً آپ لکھتے ہیں کہ:

"اس طرح یہ کتاب (قرآن) اتھ کے ساتھ محفوظ ہوتی چکی گئی اور جب نبی اکرم سلی اس دنیا ہے۔
تشریف لے گئے ہیں تو یہ بعینہ اس شکلی اور اس ترتیب میں جس میں یہ اس وقت ہمارے باس ہد
لاکھوں مسلمانوں کے باس موجود اور ہزاروں کے سینوں میں محفوظ تھا۔ اس کی ایک مستند کاپی
(Master Copy) مجد نبوی میں ایک ستون کے تبیب صندوق میں رکھی رہتی تھی۔ یہ وہ نسخہ تھاجس
میں نبی اکرم سب سے پہلے وحی لکھواتے تھے اسے ام یا اہا کہتے تھے۔ اور اس ستون کو اسطوانہ مصحف کما
جا تھا۔ اس ستون کے باس بیٹے کر صحابہ کرام نبی اکرم کی ذیر تھی آئی اس مصحف سے اپنے اپ مصاحف نقل کرتے تھے۔ اس کتاب کی اشاعت اس قدر عام ہو گئی کہ نبی آئی نے اپنے آخری خطبہ جج (ججہ نقل کرتے تھے۔ اس کتاب کی اشاعت اس قدر عام ہو گئی کہ نبی آئی نے اپنے آخری خطبہ جج (ججہ الوداع) کے خطبہ میں لاکھوں نفوس کو مخاطب کر کے پوچھا۔ کیا میں نے نم کو خدا کا پیغام پہنچا دیا ہے؟ تو الوداع) کے خطبہ میں لاکھوں نفوس کو مخاطب کر کے پوچھا۔ کیا میں نے نم کو خدا کا پیغام پہنچا دیا ہے؟ تو جواروں طرف سے یہ فضا گونج اٹھی کہ ہاں آپ نے پہنچا دیا ہے۔ " (طلوع اسلام 'فروری ۸۲'ص۱۱)

اب دیکھئے دعویٰ میہ ہے کہ حضور اکرم کی وفات کے وقت قرآن کریم کے موجودہ ترتیب کے لحاظ سے لاکھول افراد تک پیغام پہنچانے لاکھول افراد کے پاس موجود تھے اور دلیل پیش فرما رہے ہیں لاکھول افراد تک پیغام پہنچانے کا اور وہ بھی روایات سے کیااس پیغام رسالت کے پہنچانے کے اقرار سے از خود میہ ثابت ہو جاتا ہے کہ قرآن کریم کی ایک متند کالی بھی تھی۔ جس کی لاکھول نفول صحابہ کرام بڑی تھیں کے پاس موجود تھیں؟

## ٨۔ بنائے فاسد علی الفاسد

پرویز صاحب بسا او قات اپنے کسی غلط نظریہ یا مختاج ثبوت بات کو پورے وثوق سے یوں بیان فرماتے ہیں کہ اس کے مسلم ہونے میں کسی کو شک ہی نہیں پھراس مشتبہ بات کو بنیاد قرار دے کر اس پر نئ بحث کی عمارت اٹھاتے ہیں مثلاً۔ www.muhammadilibrary.com

ا۔ شرح زکوۃ : شرح زکوۃ کے متعلق آپ اکثر فرمایا کرتے ہیں کہ زکوۃ کی ادائیگی کا اصولی تھم تو قرآن میں ہے۔ لیکن اس کی جزئیات یعنی نصاب زکوۃ ' محل نصاب اشیاء ' شرح زکوۃ اور شرائط زکوۃ وغیرہ رسول اللہ نے صحابہ کے مشورہ سے اور اپنے زمانہ کے تقاضوں کے مطابق طے فرمائی تھیں۔ یہ ہے بنیاد پھر وہ مسلمانوں کو مشورہ یہ دیتے ہیں کہ وہ بھی قرآن کے احکام کی جزئیات (اور اس طرح زکوۃ کی بھی) مشورہ سے اور زمانہ کے تقاضوں کے مطابق طے کیا کریں۔

اب سوال یہ پیدا ہو تا ہے کہ کیا واقعتا زکوٰۃ کی جزئیات صحابہ کے مشورہ ہے طے پائی تھیں؟ اس بات کا ثبوت بھی نہیں دیا کرتے۔ البتہ مسلمانوں کو ایسا مشورہ ضرور دیا کرتے ہیں۔

### ۲۔ اطاعت رسول ۔۔ تقلید : فرماتے ہیں:

"مقلد آئمہ ہوں یا مقلد روایات۔ تقلید کی تائید میں ان کی دلیل یہ ہوتی ہے کہ ہم رسول اللہ یا صحابہ کبار یا آئمہ فقہ کی تفلید کرتے ہیں۔ وہ یہ کہتے وقت اتنا ہی نہیں سوچتے کہ رسول اللہ وصحابہ کبار یا آئمہ فقہ کسی کے مقلد مجمعیں تھے۔ وہ مسائل زندگی کا حل نود سوچتے تھے۔ آپ بھی اپنے مسائل زندگی کا حل خود حلاش سیجیے۔ (مباب زوال امت ص۱۰) اس میں غلط بنیادیں درج ذیل

ئ*ي*ن:

تقلید صرف آئمہ فقہ کی اتباع غیر مشروط کو کتے ہیں اور اس کا مسلمانوں کو کمیں تھم نہیں دیا گیا۔ للذا تقلید مخصی حرام ہے۔ جب کہ رسول اللہ اور صحابہ کباری اتباع سنت رسول کی اتباع ہے۔ جو کہ قرآن کی روسے لازم وواجب ہے لیکن آپ ان دونوں چیزوں کا ایک سطح پر لے آئے ہیں۔

استحابہ کرام بین اور آئمہ اپنے سب مسائل زندگی میں سنت رسول کے تمبع تھے اور یہ تقلید نہیں بلکہ اتباع رسول ہے۔

چران غلط بنیادوں کے باوجود مسلمانوں کو مشورہ دے رہے ہیں کہ آپ کو سنت رسول کی پیروی کی کوئی ضرورت نہیں۔ براہ راست قرآن سے مسائل زندگی کا حل خود تلاش سیجے۔

#### ۳۔ نظام ربوبیت کا قیام : فرماتے ہیں:

"جیسا کہ گذشتہ ابواب میں تکھا جا چکا ہے کہ نبی اکرم نے جال نثار رفقائے کارکی معیت میں تنکیس سال میں اپنے زمانے کے حالات کے مطابق قرآن کے اس نظام (ربوبیت) کو متشکل فرما دیا۔ جس کو اس نے انسانی معاشرہ کا منتہٰی قرار دیا ہے۔ لیکن بعد کے مسلمانوں نے اس پروگر ام کو پس پیٹت ڈال دیا (ن۔ رص ۲۳۲) لنذا اب مسلمانوں کو چاہئے کہ وہ بسرحال اس نظام کو بحال کریں۔ اب محتاج ثبوت بات یہ ہے کہ آیا رسول اللہ نے واقعی یہ نظام قائم کیا تھا؟ اس بات کے شوت کے

### المالة بالمالي المسلم المسلم

لیے آپ تاریخ سے پچھ نہیں بتایا کرتے۔ جیسا کہ انہیں خود بھی اعتراف ہے۔ (ن- رص ٣٢٣) وہ قرآن سے بھی پچھ نہیں بیان فرماتے ہیں اور مسلمانوں کو سے بھی پچھ نہیں بیان فرماتے ہیں اور مسلمانوں کو نشاۃ خانبے کی تاکید فرمایا کرتے ہیں۔ جیسا کہ آپ کے ترجمان ماہنامہ طلوع اسلام کے ٹائنل پر جلی الفاظ میں لکھا جاتا ہے۔ "قرآنی نظام ربوبیت کا پیامبر"

# م. ينتم يوت كى وراثت: قرآنى فصلے ص الله فرمات بيل كه:

"وراثت کے قانون میں ایک چیز کو ہمیشہ سامنے رکھنا چاہئے اور وہ ہے قائم مقامی" وراثت کا سارا دارومدار قائم مقامی پر ہے۔ "اگلا اصول میہ بتاتے ہیں کہ باپ کی وفات سے اس کا بیٹا قائم مقام ہو جاتا ہے۔" (حوالہ ایضاً)

اب سوال تو یہ ہے کہ اتنے اہم اصول کا ثبوت کیا ہے؟ یہ قرآن کی کونسی آیت کے مطابق ہو؟ کیا مرا ہوا شخص بھی وارث ہو سکتا ہے کہ اس کی وراثت کی قائم مقامی کا سوال پیدا ہو؟ تاہم آپ امت کو ایسا مشورہ ضرور دے مجتے ہیں۔

# ۵. نظریه ارتقاء: فرماتے ہیں کہ: مسلم

نئیں رہی جو حیوانات تک تھی۔" (ن۔ رص۵۸) یہ تو ہے "نبیاد" (جو قرآن نے بتائی ہے) اور مشورہ یہ ہے کہ آپ نظام ربوبیت کے پروگرام میں شامل

«ہم پہلے دیکھ چکے ہیں کہ قرآن نے بتایا ہے کہ منزل انسانیت میں پہنچ کر زندگی کی ارتقائی حالت وہ

یہ تو ہے ''بنیاد'' (جو قرآن نے بتاتی ہے) اور مشورہ یہ ہے کہ آپ نظام ربوبیت کے پروکرام میں شال ہو کر انسانی ذات کی مزید ارتقائی منازل طے کریں۔

## ٩۔ دوسرے ہتھکنڈے

پرویز صاحب کے ''ہاتھ کی صفائی'' آپ اس کتاب میں بہت سے مقامات پر دکھ چکے ہیں۔ للذا میں یمال صرف چند اشارات پر اکتفاکروں گا۔

ا- تحریف لفظی : عند الضرورت پرویز صاحب قرآن کی آیات میں بھی تھوری بہت تحریف فرما کتے ہیں۔ مثلاً:

ا۔ دنیوی خوشحالی: آپ کے نظریہ کے مطابق مومن کی دنیوی زندگی کی خوشحالی ہی اس کی اخروی فلاح کی صفانت ہے۔ جب کہ قرآن اخروی فلاح کے ساتھ دنیوی خوشحالی کو پہند ضرور کرتا ہے لیکن اسے لازم قرار مشانت ہے۔ جب کہ قرآن اخروی فلاح کے ساتھ دنیوی خوشحالی کو پہند ضرور کرتا ہے لیکن اسے لازم قرار نمیں دیتا۔ اب پرویز صاحب نے اپنے نظریہ کی ہئید میں قرآنی آیات میں جیسے تحریف فرمائی وہ یوں ہے: "اس لیے کہ اسلام غلبہ اور قوت کا دین ہے فَإِنَّ جِزْبَ اللّٰه هُمْ الْعَالِبُونَ (غلبہ اور تمکن اللّٰه کے لئکر کے لیے ہے۔ " (مقام حدیث ص ۲۲۳)

اور غالبًا تحریف ہی کی وجہ سے آپ نے اس آیت کا حوالہ درج کرنا بھی پند نمیں فرمایا۔ یہ سورہ مجادلہ کی آخری آیت ہے اور یول ہے۔

﴿ أَلَا إِنَّ حِزْبَ ٱللَّهِ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴿ ثَنَ لَكُولَ اللَّهِ عَلَى الْمُعَلِمِ مَا وَ عَاصَلَ كَرِ فَ وَالا (المجادلة ٥/ ٢٢)

فلاح کالفظ عموماً فلاح اخروی کے لیے بولا جاتا ہے اور غلبہ کا تعلق اس دنیوی زندگی سے ہے لہذا آپ نے مسلحون کی بجائے غالبون ہی درج کرنا مناسب سمجھا اور مزید بے احتیاطی سے کی کہ اِنَّ سے پہلے ف بھی بڑھادی۔

۲۔ مساوات مردو ذن: قرآن کتا ہے کہ "جیسے مردوں کے عورتوں پر حقوق ہیں ویسے ہی عورتوں کے مردوں کے مردوں پر جھوق ہیں ویسے ہی عورتوں کے مردوں پر بھی ہیں۔ تاہم مردوں کو عورتوں پر درجہ یا فضیلت حاصل ہے (۲۲۸:۲) لیکن پرویز صاحب "مساوات مردو ذن" کے قائل ہیں۔ للذا وہ اس "کیک طرفہ فضیلت کو کیو کر تشکیم کریں؟ وہ دو طرفہ فضیلت کو رابعتی کسی پہلو میں مردوں کی مردوں پر تو تشکیم کر سکتے فضیلت کو رابعتی کسی پہلو میں عورتوں پر تو تشکیم کر سکتے ہیں۔ صرف مردوں کی عورتوں پر فضیلت کی تائید میں جو آیت پیش فرائی ہے وہ ہے دفضیلنا بعض کم علی بعض رطا ہرہ کے نام خطوط ص ۱۷)

اب دیکھتے اس سے ملتے جلتے الفاظ قرآن میں دو مقامت پر آئے ہیں ایک جگہ رسل وانبیاء کے متعلق فرمایا فَصَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلٰی بَعْضِ (۲۵۳:۳) اس مقام پر فضلنا کے ساتھ ھم ہے کم نہیں۔

دو سرے مقام پر فَضَّلُ بَعْضَکُمْ عَلَى بَعْضٍ فِي الزِّزْقِ (٢١:١٦) ہے يہاں کم سے ساتھ فضلنا نہيں بلکہ لَضَّلَ ہے۔

آپ نے فضلْنَا کا لفظ (۲۵۳:۲) سے لیا۔ اور بَعْضَکُمْ علٰی بعض (۱۲:۱۷) کا ہے اور اس کو دونوں مقالت کے سیاق وسباق سے بے نیاز ہو کر مساوات مردو زن کے موضوع کے لیے یہ جملہ فث فرمالیا۔

سر۔ آیات کے بے کار حصے: آپ بعض دفعہ آیات کا مفہوم بیان فرماتے فرماتے آیات کے بعض حصول کا مفہوم گول کر جاتے ہیں۔ اور الی نوبت آپ کو عمواً مجرات کی مشکل کے وقت پیش آتی ہے۔ مثلاً۔

آ قرآن میں ہے کہ "جب موسیٰ نے اپنی قوم کے لیے پانی مانگا تو ہم نے اصرب بعصاک الحجو لینی "
"اپنی لا تھی پھر پر مارو" آیت کا بیہ کھڑا قرآن میں دو مقامات ۲۰:۲ اور ۲۳:۲۲ پر فدکور ہے پرویز صاحب ان دونوں مقامات پر ان الفاظ کا ترجمہ یا مفہوم گول کر گئے ہیں۔

حضرت عیسیٰ کی پیدائش بن باپ ہونے کا ذکر قرآن میں وضاحت سے موجود ہے لیکن آپ اس "فیر فطری" کو بھلا کیے مان لیس للذا سول آل عمران میں جمال وَلَمْ یَمْسَسْنِیْ بَشْرٌ (٣١:٣٠) کے الفاظ

# آئيدَ زِورِيُّ www.muhamnnadilibrary.com

آئے تو آپ نے مفہوم القرآن میں ان الفاظ کا کچھ مفہوم نہیں بتایا۔

۳- بار بار: اگر قرآن میں کوئی تھم ایک بار ندکور ہو لیکن پرویز صاحب کے ہاں اس کی اہمیت اتی زیادہ ہو کہ قرآن کو وہ تھم بار بار ذکر کرنا چاہئے تھا۔ تو آپ یہ بار بارکی تاکید قرآن کے ذمہ لگا دیتے ہیں۔ مثلاً آپ فرماتے ہیں:

" قرآن بار بار مسلمانوں کو تھم دیتا ہے کہ اپنے پاس اتنی قوت جمع رکھو کہ اس سے مخالفین کے دل پر تمهارا رعب چھایا رہے۔ (م-ح ص۲۳)

اب دیکھے قرآن میں یہ تھم صرف ایک ہار آیا ہے (۱۰:۸) جے آپ بار ہار کمہ کر قرآن کے ذمہ لگا رہے ہیں اور جن باتوں کا فی الواقع قرآن میں بار بار ذکر آیا ہے مثلاً اللہ اور یوم آخرت پر ایمان۔ صلوٰۃ وزکوٰۃ وغیرہ تو ان جیے احکام کے آپ اتنے زیادہ مفہوم بیان کر دیتے ہیں جن کے نتیجہ کے طور پر عملی لحاظ سے ہر تھم سے چھٹی مل جاتی ہے۔ صرف آپ کے نظام ربوبیت کا ذکر خیریا اس کے لوازمات باتی رہ جاتے ہیں۔

ای طرح حفزت عمر بنافخ نے جو آیک بار ایک خاص موقعہ پر کسی خاص مصلحت کے تحت فرمایا تھا کہ حسبنا کتناب الله تو اس جملہ کا ایک تو افہوم آپ حفزت عمر بنافخ کے مفہوم کے بر عکس مراد لے لیتے ہیں ' دو سرے آپ اس جملہ کا ذکر کرتے دفت اکثر یوں لکھتے ہیں ''جیسے حفزت عمر فرمایا کرتے ہے۔ اور اس کی تفصیل پہلے گزر چی ہے۔

۷- حوالہ جات: بعض دفعہ پرویز صاحب کوئی ایس اہم بات کمہ دیتے ہیں جس کے لیے حوالہ کی شدید ضرورت ہوتی ہے۔ مگر آپ اس کی قطعاً ضرورت نہیں سیجھتے اور ایسی بانٹی لاتعداد ہیں چند ایک کی طرف اشارہ کرناکانی سمجھتا ہوں۔

آ رسول الله نظام ربوبیت قائم فرمایا تھا۔ آ آپ نے ذکوۃ کی شرح صحابہ سے باہمی مشورہ سے طے کی تھی۔ آ مسجد نبوی میں ایک صندوق تھا جب کوئی آیت نازل ہوتی تو آپ اس صندوق میں پڑی ہوئی قرآن کی ماسر کائی میں لکھوا لیتے تھے۔ وغیرہ وغیرہ۔ الیمی تمام باتیں "طلوع اسلام" کی "موضوعات" ہیں۔

ضميمه

# طلوع اسلام سے چند بنیادی سوالات

لِيَهْلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِّنَةٍ وَّيَخْلِي مَنْ حَيَّى عَنْ بَيِّنَةٍ (٣٢:٨)

## 🕧 وحی اور قرآن

- آ کیا کوئی ایس واضح آیت قرآن میں موجود ہے جس سے معلوم ہو کہ وحی تمام تر قرآن میں محصور ہے؟
- آر وحی النی تمام تر قرآن میں محصور ہے تو جائے کہ رسول اللہ سٹھیا نے ہجرت تھم اللی کے مطابق کی تھی یا از خود ہی نکل کھڑے ہوئے تھے اگر تھم النی سے ہوئی تھی تو یہ تھم قرآن میں کہاں ہے؟ اور اگر بلا تھم النی ہی آپؑ نکل کھڑے ہوئے تو حضرت یونس ملٹ اپر کیوں عماب نازل ہوا تھا؟
- صدیبیہ کے موقعہ پر رسول اللہ طُنَّ اللہ علیہ اللہ علیہ ہے خون پر بعت لینے کے بعد حقیر شرائط پر اور تمام صحابہ کی مرضی کے خلاف جو صلح کی تھی۔ وہ حکم اللی ہے کی تھی یا از خود ہی کر لی تھی؟ اگر آپ طلی اللہ نے از خود کر لی تھی تو آپ طلی اللہ نے مشورہ کے واضح حکم کے بعد ایسا کیوں کیا؟ اور اگر جمکم اللی کی تھی تو یہ حکم قرآن میں کمال ہے؟
- (الف) قرآن کا بیان کیا چیز ہے؟ کیا اس بیان کی حفاظت کی ذمہ داری بھی اللہ تعالیٰ نے لے رکھی ہے
   ما نہیں؟
- (ب) اگر قرآن کے بیان کی حفاطت کی ذمہ داری بھی اللہ تعالیٰ نے لے رکھی ہے وہ اللہ نے پوری کی ہے یا نہیں؟ اور اگر کی ہے تو کیسے؟
- (ج) قرآن کے بیان کو اگر قرآن سے الگ کر دیا جائے تو قرآن کے الفاظ کی حفاظت کا کچھ فائدہ ہے؟

خصوصاً جب کہ ہر مخص اس کے علمی حصہ کی تاویل و تعبیر میں آزاد ہے اور اس کی یہ شرح کسی بھی دوسرے کے لیے قابل حجت نہیں۔ رہا احکام کا حصہ جس کی جزئیات اگر بھی قرآنی معاشرہ یا مرکز ملت قائم ہوا تو متعین کرے گا؟

آ قرآن ۲۳ سال تک و قفول سے نازل ہوتا رہا۔ تو اس کی سورتوں میں آیات کی تر تیب دحی کے ذراید دی گئی یا رسول اللہ طآت کی نے خود ہی جیسے مناسب سمجھا' آیات کا ربط قائم فرما دیا تھا؟ نیز بتائے کہ از تر تیب کو الهامی اور بذریعہ دحی نہ مانا جائے۔ تو قرآن کو الهامی کتاب سمجھا جا سکتا ہے؟

# 👚 استواء على العرش

🕒 اگر اللہ تعالیٰ عرش پریا اوپر نہیں (بلکہ ہر جگہ موجود ہے) تو قرآن کہاں سے نازل ہو تا تھا؟

رالف) انسانی ذات کے ارتقاء کیلئے پرویز صاحب اپنے صراط متعقیم اوپر کو کیوں لے جاتے ہیں۔ (قرآنی فصلے ص ۳۳۳)

(ب) الله تعالی این "امر" کو "ساء" 🗻 "ارض" پر کیوں اثار تا ہے؟ (نظام ربوبیت ص ۲)

# 🕝 فرشتول کاخارجی وجود اور تشخص

🕥 اگر فرشتوں کا خارجی وجود نہیں تو قرآن کو کون رسول اہللہ طاق کیا 🗅 دل پر ا تار تا تھا؟

۔ یہ جبر کیل اور میکا کیل کیا چیز ہیں؟ کراما کا تبین کون ہیں؟ تبین ہزار یا پانچ ہزار ملائکہ کی کیا حقیقت ہے جو جنگ بدر میں صرف ۳۱۳ غازازں کی مدد کے لیے نازل ہو کے تبیم؟

#### 💮 وی اور کتابت

ں اگر وحی اللی کے لیے اور تقیل احکام وحی کے لیے کتابت ضروری ہے تو جن انبیاء کو کتاب دی ہی نہیں گئی۔ ان کی امتوں پر احکام وحی کی تقیل فرض تھی یا نہیں؟ نیز ان قوموں یہ کیوں عذاب آیا تھا؟

ص موی ملی الرب تورات اس وقت نازل ہوئی جب آپ فرعون سے نجات عاصل کرنے کے بعد مقام سید مقام سید مقام سید مقام سید سید بس تھے۔ تورات کے نزول سے پہلے کی وحی اگر کتابت نہ ہونے کی وجہ سے واجب التعمیل نہیں تھی۔ تو فرعونیوں کو غرق کیوں کیا گیا؟

# ه سنگيل دين

ا طلوع اسلام کا دعویٰ ہے کہ دین دور نبوی طلق میں ﴿ اَلْیَوْمَ اَکْمَلْتُ لَکُمْ دِینَکُمْ ﴿ کَی رو سے مکمل ہو چکا ہے تو پھر کمل ہو چکا ہے تو پھر

# www.muhammadilibrary.com آمَيْهُ رِورِيْتُ مِنْ اللهُ اللهِ المِلمُولِي المِلمُ المِلمُولِي المِلمُولِيِيِ

مرکز ملت کی کیا ضرورت ہے؟

#### (۲) مثوره

# ﴿ خُن اور يقين

- و دین کے لیے بیٹنی ہونا ضروری ہے اور بیٹنی چیز صرف قرآن ہے اب قرآن کی جو جزئیات مرکز ملت طے کرے گا۔ وہ بیٹنی تو نہیں ہو سکتیں کے نکہ وہ قرآن میں نہیں ہیں۔ پھر کیا ہے دین کا حصہ اور واجب التعمیل ہوں گی؟ اگر ہے جزئیات شریعت بن کمتی ہیں۔ تو پھر سنت رسول ساتھ کے کیوں نہیں بن سکتی؟
- ' میں ہوں میں امریع ادبیات مریب التعمیل تو پیراس کا فائدہ کیا ہے؟ اور اگر میہ جزئیات نہ دین ہیں نہ واجب التعمیل تو پیراس کا فائدہ کیا ہے؟ ''
- ن کلنی ہونے سے متعلق جو سمجھ اعتراضات حدیث پر سے جاتے ہیں مثلاً بشری لغزشیں یا میلانات وعواطف کیا بیہ مرکز ملت ان سے محفوظ ومصئون ہوگا؟
- جب تک مرکز ملت قائم ہو کر اصولی احکام کی جزئیات طے نہیں کر آاس وقت تک ان اصولی احکام

   کی تغیل کی کیا صورت ہو سکتی ہے؟ نیز کیا یہ احکام اس وقت تک ناواجب التعمیل سمجھے جاتے ہیں؟
   مثلاً آج آگر کوئی مخض مسلمان ہو تو وہ احکام دین کی تعمیل کیسے کرے؟
- ایک سے زیادہ ظن یا طنون کا مجموعہ کمی واقعہ کے متعلق یقین پیدا کرتا ہے یا مزید بد ظنی؟ اگر مزید بد ظنی پیدا کرتا ہے تو بد اگر تا ہے تو بدا کرتا ہے تو حدیثوں کے بیٹی ہونے پر کیوں اعتراض ہے؟

ن واضح رہے کہ مشورہ صرف تدبیری امور میں ہوتا ہے تشریعی میں نہیں۔

# 🐼 اطاعتِ رسول ملتي يلم

پودیز صاحب فرماتے ہیں کہ قرآن کی تعلیم کا بنیادی نقط ہے ہے کہ اطاعت صرف خدا کی کی جا سکتی ہے۔ اس کے علاوہ کسی اور کی نہیں۔ (مقام حدیث ص ۱۲۳) اب جو انبیاء اپنی قوم کو فاتقوالله واطیعون (۱۲۹-۱۱-۱۱۱۰) یعنی "ڈرو اللہ سے اور اطاعت میری کرو" کہتے رہے۔ ان کے متعلق کیا خیال ہے؟ کیا وہ لوگوں ہے اس بنیادی نکتہ کو او جھل رکھ کر اور خدا کا نام بھی لئے بغیرا پنی ہی اطاعت کی ترغیب دے کر نعوذ باللہ لوگوں سے شرک کرواتے رہے ہیں؟

🕝 اگر اطاعت رسول کی بھی درست نہیں تو مرکز ملت کی اطاعت کیے درست ہو سکتی ہے؟

🕝 کیا وجہ ہے کہ امت کیلئے اسوہ حسنہ رسول کی ذات کو قرار دیا گیا ہے۔ قرآن کو نہیں دیا گیا؟ (۳۳-۲۱)

# ﴿ كَتَابِتِ مِدِيثِ

صملم کی بیر روایت ہے کہ "جس نے قرآن کے سوا کچھ کھا ہے وہ اے مٹا دے" ﴿ وما ینطق عن الھوی ان ھوالا وحی یو خی ﴾ میں شائل ہے یا نہیں؟ اگر شائل ہے تو بیہ وحی غیراز قرآن ہوئی۔ اور آگر شائل نہیں تو پھراے طلوع اسلام درست اور قابل جمت کیوں سمجھتا ہے؟

# 🚯 ناسخ ومنسوخ

درج ذیل آیت کا کیا معنی ہے؟ ﴿ سَنْقُونُكَ فَلاَ تَنْسٰى اِلاَّ مَاشْآءَ اللَّهُ ﴾ (۲:۷۸) "ہم تہیں
 پڑھائیں گے جے تم بھولو کے نہیں مگر جو اللہ چاہے۔"

جرم فخش کیا چیز ہے؟ جس کی سزا عور تول کے لیے جس دوام ہے۔ اور اس کا نصاب شادت زنا کے برابر ہے۔ یعنی چار شہاد تیں 
 فر کار ہیں؟ پھر جب اس "جرم فخش" کی سزا خود قرآن نے بتا دی تو یہ صد ہے اسلای تاریخ میں کیا یہ سزا کسی مجرمہ کو ملی ہے؟

🕝 پرویز صاحب قرآنی فیصلے ص۱۹۴ پر لکھتے ہیں کہ:

" قرآن کی مقرر کردہ سزائیں چار پانچ جرائم سے زیادہ کے لیے متعین ہی نہیں۔ وہ جرائم جن سے حفاظت نفس (قل) حفاظت اموال (سرقه) حفاظت عصمت (زنا) اور قذف اور حفاظت مملکت (بغاوت) خطرہ میں یز جائے۔ "

<sup>🛈</sup> تفصیل کے لیے دیکھئے " طاہرہ کے نام خطوط" ص: ۱۹۲'۱۹۵

#### آئير بربيوww.muhannnadlibbrary.com

قرآن کے متعین کردہ قابل حد جرائم کی فہرست میں سے آپ بیہ جرم فخش کیوں چھوڑ گئے؟ کیا اس جرم کی سزا قرآن نے متعین نہیں کی؟

→ جس آیت میں عورتوں کے لیے جبس دوام کی سزا کا ذکر ہے اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے اس جرم کے لیے کوئی دو سری سزا تجویز کرنے کا وعدہ فرمایا تھا۔ کیا اللہ نے وہ وعدہ پورا کیا تھا؟ اگر کیا تھا تو ہے کس آیت کی روسے پورا ہوا؟ نیز بعد ازاں کیا جبس دوام کی سزا باقی رہی یا ختم ہوگئی؟

#### (آ) وراثت

آپ لکھتے ہیں کہ "وراثت کا سارا دارومدار قائم مقای پر ہے۔" (قرآنی فیصلے ص۱۲۱) یہ اتنا اہم اور بنیادی اصول قرآن کی کون می آیت سے ماخوذ ہے؟

🕢 کیا مرا ہوا شخص وارث بن سکتا ہے؟ پھر جو شخص خود وارث نہیں ہے اس کی قائم مقامی کیسی؟

آرآن نے یتیم پوتے کا داوہ کے ترکہ میں سے حصہ کوئی آیت میں ذکر کیا ہے؟ چونکہ رسول اللہ طاق کیا خود عبد المطلب کے بیتیم پوتے ہوں اللہ علی ہوتے ہوں عبد المطلب کے بیتیم پوتے ہوں ہوں ہے۔ اور انہیں وراثت میں سے حصہ بھی نہیں ملا تھا۔ لہذا بیتیم پوتے کے حصہ کے حصہ کے لیے بالخصوص قرآن میں واضح تھم آنا چاہئے تھا۔

🕣 آپ قرآنی قانون وراثت پر تبصره کرتے ہوئے کھتے ہیں کہ:

"حقیقت سے ہے کہ قرآن کریم نے اپنی جار مختصری آیات میں پورے کا پورا قانون وراثت جس حسن دخوبی اور جامعیت والملیت کے ساتھ بیان کر دیا ہے جب نگہ بصیرت اس پر غور کرتی ہے تو

انسان قرآن کے اس اعجاز پر وجد کرنے لگ جاتا ہے۔ '' (قرآنی فیطی میں ۱۱۳)) پھر موجودہ فقهی قانون وراثت پر تبصرہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ:

"اور سب سے بری افسوسناک صورت میہ ہے کہ اس قانون کی روسے مید سلیم کرنا پڑتا ہے کہ (معاذ

اللہ) خدا چوتھی جماعت کے بچوں جتنا بھی حساب نہیں جانتا اس اصول کو ایک بچہ بھی جانتا ہے کہ جب کہ جب کہ جب کہ جب کہ جب کہ جب کسی چیز کو مختلف حصوں میں تقسیم کیا جائے تو تمام حصوں کی حاصل جمع ایک آنا چاہیے۔ اگر حاصل جمع ایک نہیں آتی تو ریاضی کے ابتدائی قاعدے کی روسے بیہ تقسیم غلط ہے۔ مثلًا:

۱/۴ + ۱/۴ + ۱/۴ = ا بیه تقشیم درست ہے۔ کیکن:

-1/Y + 1/Y + 1/Y = 1/Y بيه تقسيم غلط - کيونکه ان حصول کا مجموعه (۱) نبيس بلکه - - آ تا - ،

اب اگر طلوع اسلام وجد میں آگر مندرجہ ذیل صورتوں میں ترکہ کی تقتیم اس طرح بتا دے کہ اللہ تعالیٰ کی ساب دانی پر کوئی حرف نہ آئے تو یہ اس کی مہرمانی ہوگی۔

(الف مرف والى بيوى كاخاوند عس بيليال اور مال باب دونول زنده مين ـ

(ب) مرف والے کی بیوی فوت ہو چکی ہے۔ صرفِ ایک بیٹی اور مال زندہ ہے۔

(ج) مرنے والی بے اولاد تھی صرف اس کا خاوند اور دو بہنیں زندہ ہیں۔

#### ⊕ وصيت

﴿ رِورِ صاحب کے نزدیک وصیت کرنا ہر مسلمان پر اس لیے واجب ہے کہ قرآن میں چار بار تاکید آئی ہے۔ اب قرآن میں جمال وصیت کی تاکید آئی ہے وہال قرضہ کی ادائیگی کی بھی تاکید آئی ہے تو اگر چار بار ذکر آنے سے وصیت واجب ہو جاتی ہے تو چار بار ذکر آنے سے قرضہ اٹھانا اور پھر بغیرادائیگی کے مرجانا کیوں واجب نہیں ہو سکتا؟

## 🕝 مرکز ملت

ص مركز ملت قرآنى اصولوں كى جو جزئيات متعين كرے كا وہ كى صورت ميں بھى "بهما انول الله نهيں بين اور قرآن كہتا ہے كہ چى و بهما انول الله كے علاوہ فيصله كرے تو ايسے لوگ كافر ' ظالم اور فاسق بيں۔ (۵۔ ٢٣م- ٢٣٥).

تو کیا مرکز کی متعین کردہ جزئیات کی اطاعت صریح کفرو شرک نہ ہوگا؟

ص کیا موجودہ دور میں دنیا بھر کے مسلم ممالک کا یک مرکز ملت پر متفق ہونا ممکن ہے؟ اگر ہر ملک الگ الگ الگ مرکز ملت بنائے تو قرآنی احکام کی جزئیات ہر ملک ایپ ماحول اور اقتفات کے مطابق طے کرے گاتو اس سے عصبیت تشتت وانتشار اور فرقہ بازی وفرقہ بتی کو جو فروغ حاصل ہوگا اس کا کیا علاج ۔۔۔؟

#### ﴿ جَيَّتِ مديث

😙 اگر احادیث ججت نہیں تو موضوع احادیث کیوں گھڑی جاتی رہی ہیں اور آج تک بیہ سلسلہ کیوں جاری ہے؟

آگر حدیث کی جمیت سے انکار کر دیا جائے تو قرآن کی حفاظت کو خابت کیا جا سکتا ہے؟ بالفاظ دیگر احادیث ظنی ہیں۔ تو قرآن کو بھینی کیو نکر خابت کیا جا سکتا ہے؟ واضح رہے قرآن کی داخلی شہادات اس وقت تک جمت نہیں بن سکتیں جب تک خارجی ذرائع سے اس کی حفاظت خابت نہ ہو جائے۔

#### 🚳 نظامِ ربوبیت

﴿ اَگر قرآن شخص املاک کی نفی کر تا ہے یا اس نفی کو بهتر سمجھتا ہے تو احکام میراث حضور طاق کیا کی آخری زندگی میں کیوں نازل ہوئے؟

#### mmachilibrary\_com

- 🕣 آگر انفرادی ملیت اسلام کی نگاہ میں ناپندیدہ چیزیا ناجائز ہے تو چوری کی حد کیوں مقرر کی گئی؟
  - 🖘 سرکاری سطح پر زکوة کی وصولی کا تھم آپ مٹھیا کی آخری زندگی میں کیوں نازل ہوا؟

#### 📆 تلاوت قرآن

🕝 حروف مقطعات یا آیات متابعات سے نہ کوئی تھم ملتا ہے ' نہ اصول اور نہ ہی کوئی مستقل قدر۔ کیا الی آیات کی طاوت کرنی چاہیے یا نمیں؟ جب کہ ان میں کوئی فائدہ نظر نمیں آ؟؟ الله میال نے الی آیات کو قرآن میں کیوں شامل کر دیا ہے جن سے کوئی ضابطہ اخذ نسیں ہو سکتا۔ جب کہ قرآن آپ کی نظرمیں محض ایک ضابطہ کی کتاب ہے؟

www.mihamnadilibrary.com

#### كتابيات

() قرآن مجيد

🕝 مختلف تراجم وتفاسير حسب ضرورت ---

(٦) كتب احاديث حسب ضرورت

🕝 جامع بیان العلم ه تذكرة الحفاظ

(٢) توجيهه النظر

🔾 صحیفه بهام بن منبه

﴿ فقه السنه

🧿 نيل الاوطار

س مفردات القرآن (اردو)

۴ منجد

🕝 منتهى الارب

فقه اللغة

📵 فروق اللغوبير (١٠) رحمة للعالمين

🕟 تاریخ الحدیث

والمحدثين 🛦 تاریخ مدیث

🔊 تدوین حدیث

🕥 اصطلاحات المحدثين

🕦 انتخاب حدیث

طباعة المنيريه ـ مصر

دا رالاحياء التراث الاسلامي بيروت

ملک سنز کار خانه بازار 'فیصل آباد

دار الفكر بيروت

ادارة البحوث مملكة العربية السعوديه

﴿ إِبِلِهِ عِيثِ اكْيِدُى 'كَثْمِيرِى بِازَارِ 'لا بُورِ

دا (الاشاعت مراجي تشميري بإزار 'لاہور

مؤسسه مطبوعات اسماعیلیاں قم (ایران)

مكتبه بصيرتى - قم- شارع ارم ايران غلام على اينڈ سنز 'لاہور

ناشران قرآن لميثثه

اردوبازار كابور مكتبه رشيديه 'لابور

ا ز ماهنامه بربان ٔ د ہلی

فاروقی کتب خانه بیرون بو ہڑ گیٹ ماتان

اسلامک پېلی کیشنز 'لاہور

حافظ ابن عبدالبرأ ندلسي شمس الدين الذهبي

طاهربن صالح الجزائري

و كثر حميد الله

سيدسانق

امام شو کانی نخبة الفكر مع شرح نزهة النظر ابن حجرع سقلاني

امام راغب اصفهانی

اساعيل الثعالبي

ابو ہلال عسکری

قاضی سلمان منصور یو ری ابوالز ہرہ

ترجمه غلام احد حربري

ڈاکٹرغلام جیلانی برق مناظراحسن گيلاني

شيخ الحديث سلطان محمود

عبدالغفار حسن

اسلامک ببلی کیشنز 'لاہور

مولانامودودي رمايتيه

ابو الاعلى مودو دى رمايتيه

🕜 سُنَّت کی آئینی حیثیت

🕝 خلافت و لموكيت

🕝 سلسله جبرو قدر اسلامک پېلشنگ ماؤس 'لاہور مولانا محمداساعيل سلفي 🕝 مجیت مدیث 🔫 جماعت اسلامی کا نظریه ٔ حدیث مكتبه سلفيه 'لاہور انجمن اسلاميه گڪهڙ 'ضلع گو جرانواله 🕜 انکار مدیث کے نتائج محمد سرفرا ذخان مسعود بي-اليس-سي جماعت المسلمين محراجي 🕜 تنفیم اسلام اداره اشاعت دین آف مومن یوره تمبیری 🕫 حقيقت الفقه حافظ محمر پوسف ہے پوری 🕝 آسانی فیصلے اداره عروج اسلام' خوشاب' سرگود ما ميال محمه حافظ نوشهروي 🕝 دائرة المعارف اردو پنجاب يو نيور شي'لا ہو ر 🕣 انسائىكلوپىڈىيااردو فيرو ز سنز 'لا ہو ر وحيد الدين خال 🕝 علم جدید کاچیلنج اداره ضياء الحديث مدنى رودٌ مصطفىٰ آباد ' اسلامک پیلی کشنه 'لاہور يروفيسرعبدالخميد جرنقي 🕝 ندہب اور تجدید ندہب علماءاكيڈ مي'لاہور تعميم حسين قادرى 🕝 اسلامی ریاست رگ میل پلی کیشنز 'لاہور شبلي نعماني 🕣 الفاروق بدرعالم گلستان بلی کیشنز 'لاہور 🕞 حکایات عزیمیت مكتبه نذبريه لاهور حافظ عبدالله رويزي 🚗 حکومت اور علماء ربانی مجلس دعوت و شخقیق اسلامی ممراحی 🕝 سُنَّت نبویه اور قرآن کریم ذاكثر محمد حبيب الله مختار تشميري بإزار 'لاہو ر تفسيرالقرآن سرسيد احمر خال 🕝 حلال وحرام غلام على اينڈ سنز 'لاہور عطأء الله يالوي ڈاکٹرغلام جیلانی برق 🕝 دواسلام صادق سيالكوني نعمانی کتب خانه 'لاهو ر 🕝 ضرب مديث 😁 قرآن اور پرویزی مؤا**خذ**ه سيرآرث يريس ممراحي سيد محدحسن 🗃 فتنه انكار حديث المعين ٹرسٹ کراچی ولی حسن خان اداره ثقافت اسلاميه 'لاہور جعفرشاه يهلواري 😁 اسلام اور دین آسان رس تعدادازدواج 😁 اجتهادی مسائل

#### =แพพพ.myไก้ลูศากาสดังไibrary เออกที่

مطالب الفرقان

کتاب التقدیر

الصوف کی حقیقت

🕦 معراج انسانیت

🕝 ثابکار ر سالت

🕝 بأكتان كامعمار اوّل - سرسيد

🔞 ابلیس و آدم

ن طلوع اسلام کے مختلف پرچہ جات

ادارہ کی طرف سے شائع شدہ مختلف بمفلٹ

طلوع اسلام كالنزيجر

🕦 مقام حدیث

⊙ قرآنی نصلے

🕝 نظام ربوبیت

· طاہرہ کے نام خطوط

اسباب زوال امت

(٢) تبويب القرآن

﴿ لَغَاتِ القرآنِ (٣ جلد)

مفهوم القرآن (٣ جلد)

www.hilla@nadilibrary.com

مدیث قرآن کریم کی ووتشر تا وتو شی ہے جمن کی روشی ہی اسلام ایک تکمل اور جامع وین کی صورت میں سامنے آتا عمل کے قالب میں وَ حلتا اور ایک اسلامی معاشرے کی تحکیل کرتا ہے۔ اگر قرآن کی بیشر تا تھیر نومی احادے پاس ندمو تی تو ویس اسلام کی جامعیت کا اثبات ہو مکنا تھا ندان کا کوئی و صافح مرتب اور اس پر جن کوئی معاشر وی متحکل ہوسکنا تھا۔

لیکن الحد دند! مسلمانوں کے پاس تیوں ہی چزی میں جے وو پارے شرع صدراور کائل یقین واڈ عان کے ساتھ و نیا کے سامنے چیش کرتے ہیں۔ اسلام ایک جائع وین ہے جس جس جس جس جر شعبة زندگی مے متعلق ہدایات ہیں اس کا ایک مملی قالب ہے جے اختیار کرنے کی وود موت وسیتے ہیں اور ان کے سفات تاریخ پر خیصالقر ہون کا وہ بہترین اسلامی معاشرہ ہے جس کی صورت کری (مجلیل) نے کوروڈ ھائے تی پر جو کی تھی۔

اسلام کی یہ جامعیت یا خوبی فی اور صرف قرآن کریم کے ساتھ صدیث نبوی علی صاحبہ السلوق والسلام کو ماخذ وین اور جست شرکی ایٹ کی وجہ ہے ہے۔ اس کے قرآن نے بھی بار بار اللہ کی اطاعت کے ساتھ رسول کر واطاعت کو بھی وری قرار دیا ہے کیے تکدوس کے بغیر اللہ کی نازل کردو کتاب پرکال طریقے ہے اور سیج معنوں میں بھی کریا ممکن تی ٹیس ہے۔

مدیث رسول کی میں وہ ایمیت ہے جو وشمنان اسلام کی تلایش خارین کر تفقق ہے اور وہ مختف موانات سے اس پرشپ خوان مارتے اور اس کی اہمیت گوشتم کر تلایا ہے جی تا کہ وہ اسلام کی من مائی تعبیر کر سے منفر ہے کی حیایا فیئے تبذیب اس سے الحاد و زندی اور کیونوس جیسے غیر فطری نظرے کو مند جواز و سے تبین ۔

ا در الطركتاب اى فتند الكارصديث كى ترويد وبطلان ين الك نبايت معركة را وكتاب به جس بين الك نبايت معركة را وكتاب به جس بين آستين كان سائيون كوب القاب كيا كياب جوالقر أن الك نام براسلام كى بنيادون كو جس بين أرت بين اوران كان تمام الميقاطون الكابروه بها أسال كان قد موم كوششين كرت بين الأرب بين اوران كان تمام الميقاطون الكابروه بهاك كرد يا كياب جودومد يما كور المين حشيت كوجرون كرت كياب بين كرت بين كرت الك

( حافظ صلاح الدين يوسف )

